Im Splegel der Zeit ' 461

des sich behauptenden innerhalb des religitsen Lebens. Denn sehr hdufig wird bei
ihm eine egoistische Haltung religios oder sittlich verbramdt.

Man muf sich vor Schelnlgsungen hiiten, wenn man Fragen, die sich hier ergeben,
zu beantworten, zu verarbeiten sucht. Eine Scheinlosung wire sicher dann vorhan-
den, wenn man die tiefe Problematik der Vereinbarkeit oder einer oft praktischen
Unvereinbarkeit beider Haltungen und Ausrichtungen nicht sihe oder nicht wahr=
haben wollte. Der Mensch der Liebe und Hingabe ist grofilen Gefahren ausgesetzt.
Die Schlichtheit der Aufgeschlossenheit kann Unverstindigkeit, ,,Unvernunft“ gleich-~
kommen. Hingabe kann zu unzulidssiger Willfahrigkeit, zu Sorglosigkeit und Arg-
losigkelt, zu Vertrauensseligkeit Anla8 werden. Haltungen dieser Art kénnen ein Le-
ben, das in bester und edelster Absicht gefiihrt wird, zum Scheitern bringen. Ein
Christentum, das nur Hingabe, d. h. aber Hingabe ohne Selbstbehauptung wire,
wiirde bald der Spielball dunkler Michte werden und daher im grofien gesehen eher
Schiden als Nutzen stiften. Andererseits 1483t sich vom Menschen der Selbstbehaup-
tung, der also keine Hingabe kennt, sofern er religios ist, vermuten, da8 er sehr
leicht der Selbsttduschung anheimfillt, die weniger wertvollen Motive mittels sitt-
lich- oder religits-hochstehender verdeckt. Vieles, was innerhalb des Christentums
HEeleistet® wird, ist religiés wertlos, weil es nicht aus reiner Absicht geschieht, weil es
Hintergriinde hat, die nicht der Gottesliebe angehoren. ’

Aber es ist nicht leicht, oft vielleicht unmdoglich, die Grenzen zu ziehen, besonders
im konkreten Fall. Im allgemeinen 148t sich dieses oder jenes empfehlen, als
richtig bestimmen, auch manches verurteilen. Aber im praktischen Leben riicken die
Dinge zueinander und wollen sich nicht scheiden lassen. Fiir den Christen entstehen
im praktischen Leben leicht Fragen, die unlgsbar erscheinen. Er wird und mufl sich
oft verlassep vorkommen, wird in den Widerstreit der Prinzipien gerissen, dem er
sich nicht entwinden kann, wird ,gefdhrlich“ leben, Risiken eingehen miissen, wird
Kopf und Herz gegeneinander abwégen, wird klug und einfiltig zugleich sein miissen.
Es ist das schmerzliche Erlebnis des Christen, zwischen die Gegensétze gespannt zu
sein, eine Lage, aus der ihn kein Schema befreien kann, sondern nur die immer wie-
der vor dem Gewissen erfolgende eigene, schopferische Entscheidung.

Die Bedeutung der schopferischen Phantasie
fiir die Betrachtung nach Ignatius von Loyola
Von Friedrich Wulf, S. J.,, Miinchen

Die methodische Betrachtung steht heute nicht sonderlich hoch im Kurs. Man denkt
da gleich an jene bekannten Betrachtungsblicher, in denen viel gedacht, aber wenlg
gebetet wird, und die vor lauter Nutzanwendungen nicht mehr zu dem gelangen las-
sen, der die Uberwindung aller menschlichen Siinden und Schwichen ist, zu Christus,
und durch ihn zum Vater. Wenn man die meistgelesenen Biicher iiber das Gebet aus
jiingerer Zeit ein wenig iiberschaut oder wenn man in religios interessierten Kreisen
und Zirkeln herumhért, dann scheint die These, die methodische Betrachtung sei
zwar fiir Anfinger im geistlichen Leben notwendig, sei aber im Grunde doch kein
Gebet, sondern (nach einem Wort Bremonds) Aszese, d. h. menschliche Anstrengung
und Leistung zum Zwecke der Selbstheiligung und des Tugenderwerbs, fast kano-
nische Geltung erlangt zu haben. Das eigentliche Gebet, so sagt man, sei das kontem-
plative und im weiteren Sinne dieses Wortes das mystische. Denn das Sprechen des
Menschen mit Gott habe zur Voraussetzung, dafl Gott zuerst aus sich herausgehe, sich
detn Menschen in frejer Liebestat erdtfne und also der eigentlich Handelnde sei. Es
gehe darum im Gebet nicht in erster Linie um den aktiven Einsatz der eigenen Krifte
al§ vielmehr um das passive Hinnehmen und Empfangen gottlicher Einwirkung, und
es komme in ihm nicht sosehr auf eigene Gedanken und Gefiihle an als auf das Er-
horchen der Stimme Gottes und das Erspiiren seiner persénlichen Nihe.

‘



462 Im Spiegel der Zeit

Es ist nun keine Frage, da3 sich in die uns beigebrachten Betrachtungsmethoden
mancher Rationalismus eingeschlichen hatte. Aber daran allein kann es nicht liegen,
wenn das betrachtende Gebet heute den meisten so ungewdhnlich viel Schwierig-
keiten macht. Es mu8 auch an uns selbst liegen, an unseren mangelnden Fihigkeiten,
an unserer inneren Verfassung und nicht zuletzt auch an den ganz anderen Umwelt-
bedingungen unserer Zeit. Wir hitten ja sonst einfach nur die groBen Meister des
Gebetes zu befragen brauchen, um Fehlentwicklungen riickgingig zu machen und aus
den ersten Quellen der kirchlichen Tradition das Beten wieder zu erlernen. Wir
haben es versucht, aber wir verstanden vieles nicht mehr von dem, was dort gesagt
wurde. Als fehlten uns wichtige Voraussetzungen zum Verstindnis und, mehr noch,
zur Nachahmung der Zeugen christlichen Betens. Tatséchlich fehlt es uns, trotz besten
Willens, an der Kraft zu innerer Sammlung, an der Bildkraft der Seele und an schép-
ferischer Phantasie, um nur einige der wichtigsten Griinde fiir die Schwierigkeiten
unseres Gebetslebens herauszugreifen. Unser Beten bleibt zu sehr im bloBen Denken
oder auch im bloBen Fihlen stecken, beides wird nicht mehr in die Personmitte hin-
eingenommen, wird nicht mehr integriert und ‘als lebendiger Vollzug des ganzen
Menschen in seiner leib-seelischen Einheit erlebt. Mit einer stirkeren Betonung des
kontemplativen Elementes allein ist es darum nicht getan (sosehr eine solche Be-
tonung gegeniiber der Vergangenheit notwendig gewesen sein mag), noch viel weni-
ger mit der Behauptung, das ,mystische* Gebet sei das einzige, das wahrhaft Gebet
genannt zu werden verdiene (damit ist insbesondere dem titigen Menschen unserer
gehetzten Zeit nicht gedient). Der heutige Mensch mu8 vielmehr zunichst iiberhaupt
erst einmal dazu angeleitet werden, zu sich selber zu kommen, zu seiner personalen
Eigentlichkeit, aber so, da3 er sich zugleich im Angesichte Gottes erfihrt und erlebt,
von ihm angerufen und getragen. Das haben jiingst die griindlichen Untersuchungen
Alfons Bolleys in dieser Zeitschrift (22 [1949], 4. und 5. Heft) zur Geniige bewiesen.
Es mag einmal lehrreich sein zu sehen, wie die Ergebnisse dieser Untersuchungen
in den Gebetsanweisungen des Exerzitienbuchés eine ausgezeichnete Bestiitigung und
Vertiefung erfahren. Dabei iiberrascht vor allem die Tatsache, welch groBe Bedeutung
hier der schopferischen Phantasie fiir die bewuBite und personale Begegnung des
Menschen mit Gott zugeschrieben wird. Gehen wir daraufhin die Gebetsanweisungen
des Exerzitienbuches im einzelnen einmal durch.

1. Bekanntlich hat Ignatius von Loyola seinen Erwégungen (meditationes) und Be-
trachtungen (contemplationes) zwei, bzw. drei Vorlibungen (praeambula) vorausge-
schickt. Nach der Sammlung in die Gegenwart Gottes und einem kurzen Gebet soll
sich der Betende den Betrachtungsstoff zunéchst bildhaft vergegenwirtigen. Die
nidhere Erlduterung, wie das zu verstehen sei, ist so ausfiihrlich, daf3 es bei der son-
stigen Kiirze und Kargheit des Exerzitientextes unbedingt auffallen muf. Offenbar
ging es dem Heiligen hier um bedeutend mehr, als wir so iiblicherweise annehmen.
Beginnen wir mit der Anleitung zur Meditation!. ,Bei der Betrachtung iiber einen
unsichtbaren Gegenstand“, heiit es dort, ,wie z. B. iiber die Siinden, besteht die-
Vorstellung des Ortes darin, daB ich mit den Augen der Einbildungskraft schaue und
betrachte, wie meine Seele in diesem verweslichen Korper eingekerkert ist und der
ganze Mensch in diesem Erdental wie ein Verbannter unter unverniinftigen Tieren
lebt; ich meine den ganzen Menschen, wie er zusammengesetZt ist aus Leib und
Seele.“ Dafl wir uns hier kein Bild im iblichen Sinne machen sollen, ist klar. Denn
wir sollen ja etwas an sich Unvorstellbares, nimlich die Seele, schauen,
wie sie eingekerkert ist, und weiter den ganzen Menschen, wie er zusammengesetzt
ist aus Leib und Seele. Dennoch handelt es sich durchaus um ein Bild, um etwas
Sinnenhaftes, in dem der Mensch geistige Inhalte erschaut, aber wieder nicht so er-

- schaut, als habe er nur einen Gegenstand vor sich, sondern so, dal er das Ge-
schaute irgendwie an sich selbst erfihrt. Der ganze Mensch muB gleichsam die
Wahrheit dessen, was geschaut wird: ,,Seele im verweslichen Kérper, Verbannter

~ 1 Ignatius versteht darunter die Er wi g un g der Heilsgeheimnisse im Gegensatz zur
Kontemplation, der Betrachtun g des Lebens Jesu.



Im Spiegel der Zeit 463

unter unverniinftigen Tieren...“ geworden sein, und er muf3 diese Wahrheit in
einem lebendigen, leib-seelischeri Vollzug erleben und darleben, so daB alles, was nun
in ihm vorgeht, davon durchzogen und durchirinkt ist. Man kann auch sagen, die
geschauten Wahrheiten miissen in ihm inkarniert werden, und eben darum miissen
sie solange angeschaut werden, bis das der Fall ist. Wer solches wirklich eingeiibt
hat, weif}, wie sehr die Seele auf einmal in Bewegung gerit, wie sie von dem ge-
schauten Bilde geformt und geprigt wird — anders 148t sich das nicht mehr aus-
driicken —, und wie der Mensch darin sich sammelt, zu sich selber kommt, sich inte-
griert, wie er mit all seinen Sinnen, wie er in seinem Denken, Wollen und Fiihlen
sich selbst in einer tiefen Schicht seiner Wirklichkeit erfdhrt. Das alles geschieht aber
nicht in einer reinen Ichbezogenheit, gleichsam in einem Gefiéngnis, aus dem man
erst wieder ausbrechen miiite, um zum anderen, insbesondere zu Gott zu gelangen,
sondern im offenen Raum der {ibernatiirlichen Wirklichkeit, im Angesicht des per-
sdnlichen Gottes. Da es sich nidmlich um eine Offenbarungswahrheit handelt, die der
Seele bildhaft eingeprigt wird, steht der sich selbst erlebende Mensch immer auch
zugleich vor dem anrufenden und begnadenden, ziirnenden oder auch verzeihenden
Gott der konkreten iibernatiirlichen Heilswirklichkeit. Und es ist darum nur folge-
richtig, wenn Ignatius den Ubenden sich (in einer weiteren Voriibung) nun auch un-
mittelbar und ausdriicklich an Gott wenden 148t mit der Bitte, Er moge ihn die er-
schaute Wahrheit gnadenhaft kosten und verspliren lassen.

Erst die so geformte und auf Gott horchende Seele fingt nun an, iiber den eigent-
. lichen Betrachtungsstoff nachzudenken. Man erkennt sogleich, da8 es sich hier nicht
um ein bloB diskursives Denken handelt. Die einzelnen Gedanken und Erkenntnisse,
die sich im Erwigen der Offenbarungswahrheiten einstellen, werden vielmehr in
die schon vorgepragte bildhafte Form der Seele, in ihr Selbsterleben und Gotterleben,
in ihre Empfingnisbereitschaft und besondere Gestimmtheit hineingenommen und
erhalten iiberhaupt erst dadurch Leben, nehmen Farbe, Gestalt und Intensitit an und
lassen so den Menschen immer tiefer und eindringlicher die geschaute Wirklichkeit:
»aeele im Kerker, Verbannter unter wilden Tieren...“ erleben. Ja, nur der im Bild
sich selbst erlebende Mensch vermag das Wort Gottes schépferisch aufzuneh-
men, es als an sich personlich gerichtet zu erfassen, als Aufruf und Forderung, als
Mahnung und Verurteilung, als Tréstung und Beseligung. Im Schauen und Erleben
kommen Erleuchtungen und Einfille, werden besondere Umstinde und einmalige
Beziehungen entdeckt, die dem Beter ganz neu vorkommen und nur ihn allein anzu-
gehen scheinen. So erst wird das Gebet ein lebendiger und persénlicher Dialog zwi-~
schen dem Beter und Gott.

Halten wir hier einmal inne und tiberschauen das bisher Gesagte. Wir haben bei
der Meditation zwei Dinge unterschieden: einmal die vorbereitende Formung der
Seele durch das Bild, das Innewerden einer tieferen Schicht seiner selbst — und
zweitens die eigentliche Betrachtung, das Erwiigen von Wahrheiten, die mit dem gei-
stigen Gehalt des Bildes in einem inneren Zusammenhang stehen, der nun in der
Betrachtung aufgehellt und zum bewuBien Erleben gebracht werden soll. — Bei der
Einprigung des Bildes kénnte man an die Bildmeditation der Tiefenpsychologie
denken. Auch diese kennt den Vorgang, daB der Mensch in einem innerlich geschau-
ten und erlebten Bilde zu einer vertieften Selbsterkenntnis, ja zu efher unmittel-
baren und bis in die Sinne hinein erlebten Selbstbegegnung kommt, seines eigenen
Selbst in begliickender oder auch erschreckender Weise innewird. Je tiefer der
Mensch nun aus dem Glauben lebt, je mehr sein Geist schon durch die Geheimnisse
der Offenbarung geformt ist, um so wirksamer und eindrucksvoller wird eine solche
Bildmeditation, um so ndher kommt der Mensch der wirklichen Situation seines
Lebens, der personalen Eigentlichkeit seines Wesens. Wiirde der Meditierende aber
bei dieser Ubung stehen bleiben, dann setzte er sich damit zwei Gefahren aus: ein-
mal wiirde er sich allzu leicht den willkiirlich ablaufenden Bilderreihen tiberlassen;
damit aber wiirde der Geist die Fithrung verlieren und die Vitalregionen des Menschen
wirden die Oberhand gewinnen. Aber auch da, wo das nicht der Fall ist, wiirde



~

464 Im Spiegel der Zeit

zweitens der Mensch zu leicht bei sich selbst stehen bleiben und sich immer nur im
Grunde seines eigenen Herzens wiederfinden — einsam und allein. Es kime damit
nicht zu einer echten Begegnung mit dem transzendenten Gott, sondern hdchstens zu
einer Scheinbegegnung. Eine gerade heute vielfach beobachtete Tatsache, die zu den
tibelsten Selbsttiuschungen im religiésen Leben fithrt. Der Mensch glaubt bei Gott
zu sein und mit Gott zu sprechen, meint aber in Wirklichkeit nur sich selber. Diese
Ichverfallenheit hingt wohl damit zusammen, dal der Mensch nicht mehr mit sich
fertig wird und darum #ngstlich an sich hilt und sich gegen jeden Eingriff von aufien
zu wehren sucht. Je mehr er das tut, um so weniger ist er imstande, die Schwelie
seines Herzens zu einer echten Begegnung zu liberschreiten. Solche Verkrampfungen
wirken sich leider nicht nur im Verhiltnis von Mensch zu Mensch aus, sondern auch
im Verhiltnis des Menschen zu Gott. Sie sind fiir das, was der Betende eigentlich
will und soll, das groBSte Hindernis. Denn hier ist die Seele gar nicht mehr aufnahme-
bereit fiir Gottes Anruf, fiir seine Sendung und seinen Auftrag, die sie doch gerade
iiber das eigene Wollen und Wiinschen hinausfiihren wollen.

So bedeutungsvoll die Bildmeditation fiir das lebendige und ganz persdnliche Er-
fassen der zu betrachtenden Wahrheit daher auch ist, so kann sie doch immer nur
den Ausgangspunkt der Betrachtung bilden. In dieser selbst tritt der Mensch nun
vollends aus sich heraus und bewegt sich ganz bewuft auf Gott zu. Er iberldst sich
nicht einfach seinen schépferischen Einfillen und Intuitionen — so verlockend das
auch sein mag —, weil diese allzu leicht das blofie Echo der Stimme des eigenen Her-
zens wiedergeben und in eine Pseudomystik hineinfithren kénnen. Er nimmt viel-
mehr in der Erwigung der Heilstatsachen das hier und jetzt an ihn ergehende Wort
des offenbarenden Gottes in die Mitte seines Herzens und sucht in den Entscheidun-
gen seines Willens darauf zu antworten. Mit besonderer Ausdriicklichkeit tut er das
im ,Zwiegesprich* (Exer21t1enbuch), 80 wie ein Freund mit seinem Freunde spricht
oder wie ein Diener zu seinem Herrn.“ Und weil ein solches Gesprich aus einer sehr
tiefen Schicht der Seele kommt, wo diese im Bilde gesammelt und bei sich selbst ist,
wo sie ihrer ejgentlichen Situation vor Gott geradezu leibhaft innegeworden ist, wo
also der Mensch in seiner leib-seelischen Totalitéit er selber ist und iber sich verfiigt,
darum kann und mus er auch damit rechnen, da8 er von Gott, der sein Wort in ihm
lebendig werden lieS, in den Bewegungen seines Herzens, von Trost und Trostlosig-
keit, angeriihrt wird. So geht sein eigenes Tun, sein Denken und Wollen, ganz von
selbst immer mehr ein in das Tun Gottes, in das Gezogen- und Verwandeltwerden
durch seine Gnade.

2. Soweit iiber die Meditation. Fiir die Kontemplation ist die Bedeutung der
schépferischen Phantasie von vornherein einsichtig. Aber es ist doch interessant zu
sehen, in welcher Weise Ignatius sie betitigt wissen will. In seinen Anweisungen
dazu heifit es folgendermaBen: , Bei einer Betrachtung {iber einen sichtbaren Gegen-
stand, wie z. B. tiber Christus unsern Herrn, besteht die Vorstellung darin, da88 ich
mit den Augen der Einbildungskraft den kérperlichen Ort schaue, wo sich der zu be-
trachtende Gegenstand befindet.“ Und vor der Betrachtung iiber die Geburt Christi
wird ganz konkret angegeben: ,, ... hier soll ich mit den Augen der Einbildungskraft
den Weg von Nazareth nach Bethlehem schauen, wie lang er ist und wie breit und ob
er durch ebenes Feld fiihrt oder wechselnd iiber Berg und Tal. Desgleichen soll ich |
die Hohle der Geburt schauen, wie grofi, wie klein, wie niedrig, wie hoch und wie sie
eingerichtet war.“ Beim Lesen solcher Sitze spliren wir erst, wie arm wir geworden
sind, wie diirr und abstrakt unser Beten ist. Die naturentfremdete Lebensweise un-
serer technisierten Zeit, das viele Lesen des gedruckten Wortes haben die Kraft und
den Reichtum unserer Phantasie einschrumpfen lassen. Und dennoch hingt die
Frucht und die Tiefenwirkung der Betrachtung weitgehend davon ab, ob es einem
gelingt, die ganze Seele in all ihren Bereichen zum Schwingen zu bringen. Darum
sollte man sich zuniichst einmal in ganz einfachen Vorstellungen immer und immer
wieder iiben, solite zunichst das Schauen und Horen, das Fiihlen, Schmecken und
Riechen wie ein Kind wieder lernen.



Im Spiegel der Zeit 465

Die Verbindung zwischen dem Bild der Voriibung, das ich meiner Seele ein-bilden
soll, und dem eigentlichen Betrachtungsstoff ist hier leichter und eindeutiger als in
der Meditation. In der bildhaft geschauten Wirklichkeit bin ich nun auch der Mit-
handelnde, ,gleich, als wire ich zugegen®“, Mit anderen Worten: ich gehe als Mitbe-
teiligter in das Bild ein, finde mich darin wieder, das Bild wird meine Situation, in
der mir Gott ganz persoénlich begegnen will. Aber immer ist es so, da ich zunichst
auf den Herrn und die anderen Personen der Heilsgeschichte ,schaue, sie betrachte,
ihnen Dienste erweise, mit aller moglichen Ehrerbietung und Ehrfurcht“, Und in-
dem ich schaue, hinhorche, mich hingebe, beginnen die Bilder sich zu beleben und
mich in ihr Geschehen hineinzuziehen. Ich ,bin dabei“, nehme Anteil, werde ange-
sprochen, angerithri, meine Seele gerit in Bewegung: ich sehe, was ich bisher
nicht sah, hére, was ich bisher vielleicht nur dunkel vernahm, fiithle mich geho-
ben oder werde traurig, bin begliickt oder erschrecke. Neunmal spricht Ignatius
in den drei kurzen Punkten iiber ,die Geburt des Herrn“ von diesem anteilneh-
menden Hinschauen und Hinhorchen, um immer wieder zu betonen, wieviel fiir
die Frucht der Betrachtung darauf ankomme. Er verwendet dafiir die verschie-
densten Ausdriicke. P. Roothaan iibersetzt sie mit: videre, spectare, contemplari,
attendere, advertere, considerare. Erst wenn mir das Geschaute und Gehorte
eingegangen ist, erst wenn ich dadurch in der innersten Mitte meiner Seele
liecbend mit dem Herrn verbunden bin, kann ich mit Frucht auf mich selbst
zuriickschauen, ohne der Gefahr zu erliegen, bei mir stehen zu bleiben. GewiB ist
das ,reflectere in meipsum ad capiendum aliquem fructum*, das Zuriickschauen
auf mich selbst, um irgendeine Frucht aus dem Geschauten zu ziehen, wichtig
und sogar typisch fiir die ignatianische Betrachtungsweise, weil dadurch angezeigt
wird, daB es dem Heiligen letztlich nicht um ein seliges Ausruhen in den Geheim-
nissen Gottes, um Triostungen und mystische Begnadigungen geht (das alles mag Gott
schicken, wenn und soweit es ihm gefillt), sondern um die Einiibung der Bereitschaft
zur Erfiillung des géttlichen Willens. Aber die Frucht wird nur dann von Gott kom-
men, wenn ich zuvor auf Thn geschaut und Seine Stimme vernommen, wenn ich alle
Poren meiner inneren Sinne fiir Sein Wirken aufgetan habe.

Wie man sieht, sind es gar nicht die so reichlichen und vielfaltigen Gedanken un-
serer gewoShnlichen Betrachtungspunkte, die in sauberer Reihenfolge iiberdacht wer-
den sollen — Ignatius selbst hat nur ganz kurze Stichworte fiir jede Betrachtung —,
und wenn viele bei kurzen Betrachtungspunkten dariiber klagen, sie wiren mit ihren
Gedanken bald am Ende, dann zeigt das nur, dafB3 sie noch nicht gelernt haben, in
aller Ruhe und Sammlung zu schauen und zu héren, acht zu haben, was Gott ihnen
zeigen und sagen will. Wenn Ignatius den Beter zum SchluB3 der Betrachtung dazu
anleitet, mit den drei goéttlichen Personen oder auch mit dem Herrn und seiner hei-
ligsten Mutter zu sprechen und sie, ,,je nachdem man sich angeregt fithle* (secundum
id, quod quis in se senserit), um Gnade zu bitten ,zur besseren Nachfolge und Nach- |
ahmung unseres Herrn®, so hat er gewill dabei an mehr als an irgendwelche frommen
Gefiihle gedacht. Er ist vielmehr der festen Uberzeugung, dag Gott selbst das Herz
des Menschen bewege und ihm seinen Willen kundtue, je weniger dieser seine eige-
nen Gedanken und Gefiihle suche, je vorbehaltloser und hingebender er die Geheim-
nisse des gottmenschlichen Lebens anschaue und auf sie horche.

3. Ausdem bisher Gesagten wird nun deutlich, daB die dritte Betrachtungsweise des
Exerzitienbuches, die ,AnwendungderSinne*, die schon ihrem Namen nach
aufs engste mit der schopferischen Phantasie verkniipft ist, nicht etwas absolut Be-
sonderes darstellt, noch viel weniger den anderen Betrachtungsarten nur angehéingt
wird fiir den Fall, daB der Betrachtende des ,Denkens“ miide geworden ist, sondern
in einer konsequent aufsteigenden Linie den Hohepunkt bedeutet. Die Offenbarungs-
wahrheiten haben inzwischen die Seele erfiillt und geprigt. Sie sind in bestimmten
Bildern in diese eingegangen und haben erst dadurch fiir den Menschen Leben, Wirk-
lichkeitsnihe und Bedeutung erhalten und jene einheitliche, lebensméchtige Stim-
mung des Angezogen- oder auch AbgestoBenwerdens erzeugt, die von allem unmittel-

30



»466 _ Im Spiegel der Zeit

bar und perstnlich Erlebten ausgeht. In dieser Verfassung kann sich die betende
Seele noch viel ausgiebiger und ausruhender als bisher den Bildern hingeben, ohne
Gefahr zu laufen, ins Uferlose und Unkontrollierbare abzuschweifen oder seichten
Gefiihlen und Stimmungen zu verfallen. Der Geist ist durch die vorausgegangenen
Betrachtungen so sehr leibhaft geworden, dal die Wahrheit nun unmittelbar am
Bild aufleuchtet und intuitiv geschaut wird. Der Beter braucht sich darum jetzt nicht
mehr so ausdriicklich von vorgegebenen Gedanken leiten zu lassen, sondern darf
seiner Einbildungskraft ruhig freieren Spielraum geben. Hier ist das eigentliche Feld
der schopferischen Phantasie. Die Seele fingt an zu gestalten, die Bilder beleben sich
und werden zu Ereignissen, die Gegenwairtigkeitscharakter haben. Aus den Anwei-
sungen des Exerzitienbuches geht hervor, dafl Ignatius eine ungewohnliche Begabung
gehabt haben mufB, Vorstellungsbilder zu produzieren und in ihnen zu leben, Fiir ihn
mag es ein Ausruhen bedeutet haben, zu schauen und zu héren, zu schmecken, zu
riechen und zu ertasten. Uns fehlt es meist schon an der nétigen Konzentrationskraft,
an der inneren Sammlung und Ruhe. Unser Vorstellungsvermogen ist gering und
wenig geschult, unsere Phantasie ungeziigelt. So mag manchem gerade diese Betrach-
tungsweise nicht immer gelingen. In diesem Falle sollte man niemals gewaltsam Vor-
stellungen hervorzurufen versuchen. Das ndhme der Seele ihre Geldstheit und Emp-
finglichkeit. Die geistigen Sinne kénnen schlieBlich auch an ein Weniger von Phan-
tasie ankniipfen. Oft geniigt schon ein umriBhaftes Bild, ein einziges Wort, das durch
die Seele klingt, eine Melodie, ja, ein bloSer Eindruck von Licht und Wirme, um eine
Wahrheit von innen her zu schauen, zu erhorchen, zu erspiiren und zu verkosten.

Es kann hier nicht unsere Absicht sein, eine vollstindige psychologische und theo-
logische Analyse dessen zu geben, was Ignatius genauer mit dem Schauen und Rie-
chen und Fithlen usw. gemeint hat. Zunichst einmal gibt es ein Analogon dazu auch
im Bereich des natiirlichen Erkennens. Die schépferischen Einfille, die intuitiven
Erkenntnisse sind nicht das Ergebnis eines schluBfolgernden Denkens. Sie leuchten
einfach auf, sie stellen sich ein, je mehr die Seele in Empfingnisbereitschaft ist, je
anschaulicher und bildhafter sie zu denken vermag. Solche Erkenntnisse haben das
Eigentiimliche an sich, daB sie den Eindruck des greifbar Nahen, des Maichtigen,
Dringenden und Geséttigten machen, daB man sie geradezu schauen und betasten
zu kénnen glaubt, daB man ihre Tiefe und Michtigkeit spiirt, riecht und schmeckt,
insofern sie einen beeindrucken, begliicken oder auch erschrecken, Gutes oder auch
Unbheilvolles ahnen lassen. All das ist nun auch im Bereich der Glaubenserkenntnis
moglich. Man spricht in diesem Falle von geistlichen Sinnen, und es ist von
vornherein klar, daB diese in innigster Beziehung zur theologischen Tugend des
Glaubens, und konsequenterweise auch der Hoffnung und der Liebe stehen. Der
Glaube erdffnet ja einen neuen Raum des Erkennens, der den Raum des natiirlichen
Erkennens an Weite, Hohe und Tiefe absolut iiberragt. Darum werden auch die Er-
fahrungen der geistlichen Sinne weiter und tiefer reichen kénnen als alle Er-
fahrungen der bloB natiirlichen Seelenkrifte, und sie werden ebenso den Menschen
uw. U. in ganz anderer Weise ergreifen, aufwiihlen, mitreien und umwandeln als
diese. In Ubereinstimmung mit dieser andeutungsweisen Beschreibung der geistlichen
Sinne sagt P. Nadal, einer der ersten Gefihrten des hl. Ignatius und einer der besten
Kenner seines innersten Denkens und Wollens, in einer Instruktion iiber das Gebet:
.Die wichtigsten dieser geistlichen Empfindungen bestehen im Wachsen der drei
theologischen Tugenden. Von der Glaubensiiberzeugung kommt das Hérenkonnen,
von der Glaubenseinsicht das innere Sehen. Von der Hoffnung kommt das innere
Riechen, von der Liebesvereinigung das innere Anriihren, von der Liebesfreude das
innere Verkosten. Es sind aber diese Empfindungen da, um uns bereit zu machen fir
gréBere Gnaden, die Jesus Christus, unser Herr, denen gibt, die er liebt.* Aufier der
gewdhnlichen Betitigung der theologischen Tugenden muB3 man hier wohl auch an
besondere Erleuchtungen und Antriebe denken, an die inneren Bewegungen von Trost
und Trostlosigkeit und die Gaben des HI. Geistes. Sie alle lassen den Beter, oft ganz
unvorhergesehen und plétzlich, Zusammenhinge von Glaubensgeheimnissen erfas-



Im Spiegel der Zeit 467

sen, die er bisher nicht gesehen hat, die guten und die bésen Geister voneinander
unterscheiden, die Gegenwart Gottes und seine gnidige Hand in besonders deutlicher
und beseligender Weise spiiren, den konkreten Willen Gottes hier und jetzt mit einer
iibernatiirlichen Sicherheit erkennen. All diese Erkenntnisse und Erfahrungen be-
wegen sich durchaus noch im Rahmen der gewdhnlichen Psychologie, und darum ist
der schopferische Untergrund der Seele fiir sie nicht ohne Bedeutung, d. h. das Bild
spielt auch hier fiir den schauenden, horenden, schmeckenden, riechenden und fiihlen-
den Geist eine gro3e Rolle. Erst auf den héheren Stufen des Gebetslebens tritt das
Bild immer mehr zuriick, um einem bilderlosen Erkennen und Lieben Platz zu machen.
Aber auch in dieser letzten Betrachtungsweise strebt Ignatius solche mystischen
Gnaden nicht an. Auch hier geht es ihm um die Erfahrung des géttlichen Willens und
um die Bereitschaft zu seiner ithmer vollkommeneren Ausfiihrung. Darum soll man
auch hier, wie P. Nadal in der oben erwihnten Instruktion {iber das Gebet sagt, nicht
nach auBergewohnlichen Gebetsgnaden Ausschau halten — um des gréBeren Dienstes
Gottes und Jesu Christi willen. Und selbst in groBen Trostungen und Gebets- )
erhebungen solle man nicht so sehr seine eigene Seligkeit verkosten wollen, als viel-

mehr um Gnade fiir eine innigere Nachfolge Christi bitten. — Vielleicht kommt in

keiner Betrachtungsweise des Exerzitienbuches die Eigenart ignatianischen Betens

so sehr zum Ausdruck wie gerade in dieser letzten, der ,Anwendung der Sinne¥.

Dieses Beten 148t keine natiirliche Fihigkeit des Menschen auBler acht, pflegt und
entfaltet sie vielmehr, wie es hier besonders von der schipferischen Phantasie gezeigt

wurde. Anderseits wurzelt es doch ganz im Glauben an die Wirksamkeit Gottes in

der menschlichen Seele und an die Erfahrbarkeit seines heiligsten Willens, und bei-

des — Natur und Ubernatur — scheint in einer unlésbaren Weise miteinander ver-

bunden zu sein. Das Entscheidende und Ausschlaggebende aber ist weder die Ent-

faltung des menschlichen Seelenlebens noch die Héhe der mystischen Begnadigung,

sondern die gréBere Ehre Gottes in der innigeren Nachfolge Christi.





