
Im Spiegel der Zeit 461 

des sich behauptenden innerhalb des religiösen Lebens. Denn sehr häufig wird bei 
ihm eine egoistische Haltung religiös oder sittlich verbrämt. 

Man muß sich vor Scheinlösungen hüten, wenn man Fragen, die sich hier ergeben, 
zu beantworten, zu verarbeiten sucht. Eine Scheinlösung wäre sicher dann vorhan- 
den, wenn man die tiefe Problematik der Vereinbarkeit oder einer oft praktischen 
Unvereinbarkeit beider Haltungen und Ausrichtungen nicht sähe oder nicht wahr- 
haben wollte. Der Mensch der Liebe und Hingabe ist großen Gefahren ausgesetzt 
Die Schlichtheit der Aufgeschlossenheit kann Unverständigkeit, •Unvernunft" gleich- 
kommen. Hingabe kann zu unzulässiger Willfährigkeit, zu Sorglosigkeit und Arg- 
losigkeit, zu Vertrauensseligkeit Anlaß werden. Haltungen dieser Art können ein Le- 
ben, das in bester und edelster Absicht geführt wird, zum Scheitern bringen. Ein 
Christentum, das nur Hingabe, d. h. aber Hingabe ohne Selbstbehauptung wäre, 
würde bald der Spielball dunkler Mächte werden und daher im großen gesehen eher 
Schaden als Nutzen stiften. Andererseits läßt sich vom Menschen der Selbstbehaup- 
tung, der also keine Hingabe kennt, sofern er religiös ist, vermuten, daß er sehr 
leicht der Selbsttäuschung anheimfällt, die weniger wertvollen Motive mittels sitt- 
lich- oder religiös-hochstehender verdeckt. Vieles, was innerhalb des Christentums 
•geleistet" wird, ist religiös wertlos, weil es nicht aus reiner Absicht geschieht, weil es 
Hintergründe hat, die nicht der Gottesliebe angehören. 

Aber es ist nicht leicht, oft vielleicht unmöglich, die Grenzen zu ziehen, besonders 
im konkreten Fall. Im allgemeinen läßt sich dieses oder jenes empfehlen, als 
richtig bestimmen, auch manches verurteilen. Aber im praktischen Leben rücken die 
Dinge zueinander und wollen sich nicht scheiden lassen. Für den Christen entstehen 
im praktischen Leben leicht Fragen, die unlösbar erscheinen. Er wird und muß sich 
oft verlassen vorkommen, wird in den Widerstreit der Prinzipien gerissen, dem er 
sich nicht entwinden kann, wird •gefährlich" leben, Risiken eingehen müssen, wird 
Kopf und Herz gegeneinander abwägen, wird klug und einfältig zugleich sein müssen. 
Es ist das schmerzliche Erlebnis des Christen, zwischen die Gegensätze gespannt zu 
sein, eine Lage, aus der ihn kein Schema befreien kann, sondern nur die immer wie- 
der vor dem Gewissen erfolgende eigene, schöpferische Entscheidung. 

Die Bedeutung der schöpferischen Phantasie 
für die Betrachtung nach Ignatius von Loyola 

Von Friedrich Wulf, S. J., München 

Die methodische Betrachtung steht heute nicht sonderlich hoch im Kurs. Man denkt 
da gleich an jene bekannten Betrachtungsbücher, in denen viel gedacht, aber wenig 
gebetet wird, und die vor lauter Nutzanwendungen nicht mehr zu dem gelangen las- 
sen, der die Überwindung aller menschlichen Sünden und Schwächen ist, zu Christus, 
und durch ihn zum Vater. Wenn man die meistgelesenen Bücher über das Gebet aus 
jüngerer Zeit ein wenig überschaut oder wenn man in religiös interessierten Kreisen 
und Zirkeln herumhört, dann scheint die These, die methodische Betrachtung sei 
zwar für Anfänger im geistlichen Leben notwendig, sei aber im Grunde doch kein 
Gebet, sondern (nach einem Wort Bremonds) Aszese, d. h. menschliche Anstrengung 
und Leistung zum Zwecke der Selbstheiligung und des Tugenderwerbs, fast kano- 
nische Geltung erlangt zu haben. Das eigentliche Gebet, so sagt man, sei das kontem- 
plative und im weiteren Sinne dieses Wortes das mystische. Denn das Sprechen des 
Menschen mit Gott habe zur Voraussetzung, daß Gott zuerst aus sieh herausgehe, sich 
dem Menschen in freier Liebestat eröffne und also der eigentlich Handelnde sei. Es 
gehe darum im Gebet nicht in erster Linie um den aktiven Einsatz der eigenen Kräfte 
als vielmehr um das passive Hinnehmen und Empfangen göttlicher Einwirkung, und 
es komme in ihm nicht sosehr auf eigene Gedanken und Gefühle an als auf das Er- 
horchen der Stimme Gottes und das Erspüren seiner persönlichen Nähe. 



462 Im Spiegel der Zeit 

Es ist nun keine Frage, daß sich in die uns beigebrachten Betrachtungsmethoden 
mancher Rationalismus eingeschlichen hatte. Aber daran allein kann es nicht liegen, 
wenn das betrachtende Gebet heute den meisten so ungewöhnlich viel Schwierig- 
keiten macht. Es muß auch an uns selbst liegen, an unseren mangelnden Fähigkeiten, 
an unserer inneren Verfassung und nicht zuletzt auch an den ganz anderen Ümwelt- 
bedingungen unserer Zeit. Wir hätten ja sonst einfach nur die großen Meister des 
Gebetes zu befragen brauchen, um Fehlentwicklungen rückgängig zu machen und aus 
den ersten Quellen der kirchlichen Tradition das Beten wieder zu erlernen. Wir 
haben es versucht, aber wir verstanden vieles nicht mehr von dem, was dort gesagt 
wurde. Als fehlten uns wichtige Voraussetzungen zum Verständnis und, mehr noch, 
zur Nachahmung der Zeugen christlichen Betens. Tatsächlich fehlt es uns, trotz besten 
Willens, an der Kraft zu innerer Sammlung, an der Bildkraft der Seele und an schöp- 
ferischer Phantasie, um nur einige der wichtigsten Gründe für die Schwierigkeiten 
unseres Gebetslebens herauszugreifen. Unser Beten bleibt zu sehr im bloßen Denken 
oder auch im bloßen Fühlen stecken, beides wird nicht mehr in die Personmitte hin- 
eingenommen, wird nicht mehr integriert und als lebendiger Vollzug des ganzen 
Menschen in seiner leib-seelischen Einheit erlebt. Mit einer stärkeren Betonung des 
kontemplativen Elementes allein ist es darum nicht getan (sosehr eine solche Be- 
tonung gegenüber der Vergangenheit notwendig gewesen sein mag), noch viel weni- 
ger mit der Behauptung, das •mystische" Gebet sei das einzige, das wahrhaft Gebet 
genannt zu werden verdiene (damit ist insbesondere dem tätigen Menschen unserer 
gehetzten Zeit nicht gedient). Der heutige Mensch muß vielmehr zunächst überhaupt 
erst einmal dazu angeleitet werden, zu sich selber zu kommen, zu seiner personalen 
Eigentlichkeit, aber so, daß er sich zugleich im Angesichte Gottes erfährt und erlebt, 
von ihm angerufen und getragen. Das haben jüngst die gründlichen Untersuchungen 
Alfons Bolleys in dieser Zeitschrift (22 [1949], 4. und 5. Heft) zur Genüge bewiesen. 
Es mag einmal lehrreich sein zu sehen, wie die Ergebnisse dieser Untersuchungen 
in den Gebetsanweisungen des Exerzitienbuches eine ausgezeichnete Bestätigung und 
Vertiefung erfahren. Dabei überrascht vor allem die Tatsache, welch große Bedeutung 
hier der schöpferischen Phantasie für die bewußte und personale Begegnung des 
Menschen mit Gott zugeschrieben wird. Gehen wir daraufhin die Gebetsanweisungen 
des Exerzitienbuches im einzelnen einmal durch. 

1. Bekanntlich hat Ignatius von Loyola seinen Erwägungen (meditationes) und Be- 
trachtungen (contemplationes) zwei, bzw. drei Vorübungen (praeambula) vorausge- 
schickt. Nach der Sammlung in die Gegenwart Gottes und einem kurzen Gebet soll 
sich der Betende den Betrachtungsstoff zunächst bildhaft vergegenwärtigen. Die 
nähere Erläuterung, wie das zu verstehen sei, ist so ausführlich, daß es bei der son- 
stigen Kürze und Kargheit des Exerzitientextes unbedingt auffallen muß. Offenbar 
ging es dem Heiligen hier um bedeutend mehr, als wir so üblicherweise annehmen. 
Beginnen wir mit der Anleitung zur Meditation1. •Bei der Betrachtung über einen 
unsichtbaren Gegenstand", heißt es dort, •wie z. B. über die Sünden, besteht die 
Vorstellung des Ortes darin, daß ich mit den Augen der Einbildungskraft schaue und 
betrachte, wie meine Seele in diesem verweslichen Körper eingekerkert ist und der 
ganze Mensch in diesem Erdental wie ein Verbannter unter unvernünftigen Tieren 
lebt; ich meine den ganzen Menschen, wie er zusammengesetzt ist aus Leib und 
Seele." Daß wir uns hier kein Bild im üblichen Sinne machen sollen, ist klar. Denn 
wir sollen ja etwas an sich Unvorstellbares, nämlich die Seele, schauen, 
wie sie eingekerkert ist, und weiter den ganzen Menschen, wie er zusammengesetzt 
ist aus Leib und Seele. Dennoch handelt es sich durchaus um ein Bild, um etwas 
Sinnenhaftes, in dem der Mensch geistige Inhalte erschaut, aber wieder nicht so er- 
schaut, als habe er nur einen Gegenstand vor sich, sondern so, daß er das Ge- 
schaute irgendwie an sich selbst erfährt. Der ganze Mensch muß gleichsam die 
Wahrheit dessen, was geschaut wird: •Seele im verweslichen Körper, Verbannter 

1 Ignatius versteht darunter die Erwägung der Heilsgeheimnisse im Gegensatz zur 
Kontemplation, der Betrachtung des Lebens Jesu. 



Im Spiegel der Zeit 463 

unter unvernünftigen Tieren..." geworden sein, und er muß diese Wahrheit in 
einem lebendigen, leib-seelischeri" Vollzug erleben und darleben, so daß alles, was nun 
in ihm vorgeht, davon durchzogen und durchtränkt ist. Man kann auch sagen, die 
geschauten Wahrheiten müssen in ihm inkarniert werden, und eben darum müssen 
sie solange angeschaut werden, bis das der Fall ist. Wer solches wirklich eingeübt 
hat, weiß, wie sehr die Seele auf einmal in Bewegung gerät, wie sie von dem ge- 
schauten Bilde geformt und geprägt wird • anders läßt sich das nicht mehr aus- 
drücken •, und wie der Mensch darin sich sammelt, zu sich selber kommt, sich inte- 
griert, wie er mit all seinen Sinnen, wie er in seinem Denken, Wollen und Fühlen 
sich selbst in einer tiefen Schicht seiner Wirklichkeit erfährt. Das alles geschieht aber 
nicht in einer reinen Ichbezogenheit, gleichsam in einem Gefängnis, aus dem man 
erst wieder ausbrechen müßte, um zum anderen, insbesondere zu Gott zu gelangen, 
sondern im offenen Raum der übernatürlichen Wirklichkeit, im Angesicht des per- 
sönlichen Gottes. Da es sich nämlich um eine Offenbarungswahrheit handelt, die der 
Seele bildhaft eingeprägt wird, steht der sich selbst erlebende Mensch immer auch 
zugleich vor dem anrufenden und begnadenden, zürnenden oder auch verzeihenden 
Gott der konkreten übernatürlichen Heilswirklichkeit. Und es ist darum nur folge- 
richtig, wenn Ignatius den Übenden sich (in einer weiteren Vorübung) nun auch un- 
mittelbar und ausdrücklich an Gott wenden läßt mit der Bitte, Er möge ihn die er- 
schaute Wahrheit gnadenhaft kosten und verspüren lassen. 

Erst die so geformte und auf Gott horchende Seele fängt nun an, über den eigent- 
i liehen Betrachtungsstoff nachzudenken. Man erkennt sogleich, daß es sich hier nicht 
um ein bloß diskursives Denken handelt. Die einzelnen Gedanken und Erkenntnisse, 
die sich im Erwägen der Offenbarungswahrheiten einstellen, werden vielmehr in 
die schon vorgeprägte bildhafte Form der Seele, in ihr Selbsterleben und Gotterleben, 
in ihre Empfängnisbereitschaft und besondere Gestimmtheit hineingenommen und 
erhalten überhaupt erst dadurch Leben, nehmen Färbe, Gestalt und Intensität an und 
lassen so den Menschen immer tiefer und eindringlicher die geschaute Wirklichkeit: 
•Seele im Kerker, Verbannter unter wilden Tieren..." erleben. Ja, n u r der im Bild 
sich selbst erlebende Mensch vermag das Wort Gottes schöpferisch aufzuneh- 
men, es als an sich persönlich gerichtet zu erfassen, als Aufruf und Forderung, als 
Mahnung und Verurteilung, als Tröstung und Beseligung. Im Schauen und Erleben 
kommen Erleuchtungen und Einfälle, werden besondere Umstände und einmalige 
Beziehungen entdeckt, die dem Beter ganz neu vorkommen und nur ihn allein anzu- 
gehen scheinen. So erst wird das Gebet ein lebendiger und persönlicher Dialog zwi- 
schen dem Beter und Gott. 

Halten wir hier einmal inne und überschauen das bisher Gesagte. Wir haben bei 
der Meditation zwei Dinge unterschieden: einmal die vorbereitende Formung der 
Seele durch das Bild, das Innewerden einer tieferen Schicht seiner selbst • und 
zweitens die eigentliche Betrachtung, das Erwägen von Wahrheiten, die mit dem gei- 
stigen Gehalt des Bildes in einem inneren Zusammenhang stehen, der nun in der 
Betrachtung aufgehellt und zum bewußten Erleben gebracht werden soll. • Bei der 
Einprägung des Bildes könnte man an die Bildmeditation der Tiefenpsychologie 
denken. Auch diese kennt den Vorgang, daß der Mensch in einem innerlich geschau- 
ten und erlebten Bilde zu einer vertieften Selbsterkenntnis, ja zu emer unmittel- 
baren und bis in die Sinne hinein erlebten Selbstbegegnung kommt, seines eigenen 
Selbst in beglückender oder auch erschreckender Weise innewird. Je tiefer der 
Mensch nun aus dem Glauben lebt, je mehr sein Geist schon durch die Geheimnisse 
der Offenbarung geformt ist, um so wirksamer und eindrucksvoller wird eine solche 
Bildmeditation, um so näher kommt der Mensch der wirklichen Situation seines 
Lebensader personalen Eigentlichkeit seines Wesens. Würde der Meditierende aber 
bei dieser Übung stehen bleiben, dann setzte er sich damit zwei Gefahren aus: ein- 
mal würde er sich allzu leicht den willkürlich ablaufenden Bilderreihen überlassen; 
damit aber würde der Geist die Führung verlieren und die Vitalregionen des Menschen 
würden die Oberhand gewinnen. Aber auch da, wo das nicht der Fall ist, würde 



464 Im Spiegel der Zeit 

zweitens der Mensch zu leicht bei sich selbst stehen bleiben und sich immer nur im 
Grunde seines eigenen Herzens wiederfinden • einsam und allein. Es käme damit 
nicht zu einer echten Begegnung mit dem transzendenten Gott, sondern höchstens zu 
einer Scheinbegegnung. Eine gerade heute vielfach beobachtete Tatsache, die zu den 
übelsten Selbsttäuschungen im religiösen Leben führt. Der Mensch glaubt bei Gott 
zu sein und mit Gott zu sprechen, meint aber in Wirklichkeit nur sich selber. Diese 
Ichverfallenheit hängt wohl damit zusammen, daß der Mensch nicht mehr mit sich 
fertig wird und darum ängstlich an sich hält und sich gegen jeden Eingriff von außen 
zu wehren sucht. Je mehr er das tut, um so weniger ist er imstande, die Schwelle 
seines Herzens zu einer echten Begegnung zu überschreiten. Solche Verkrampfungen 
wirken sich leider nicht nur im Verhältnis von Mensch zu Mensch aus, sondern auch 
im Verhältnis des Menschen zu Gott. Sie sind für das, was der Betende eigentlich 
will und soll, das größte Hindernis. Denn hier ist die Seele gar nicht mehr aufnahme- 
bereit für Gottes Anruf, für seine Sendung und seinen Auftrag, die sie doch gerade 
über das eigene Wollen und Wünschen hinausführen wollen. 

So bedeutungsvoll die Bildmeditation für das lebendige und ganz persönliche Er- 
fassen der zu betrachtenden Wahrheit daher auch ist, so kann sie doch immer nur 
den Ausgangspunkt der Betrachtung bilden. In dieser selb'st tritt der Mensch nun 
vollends aus sich heraus und bewegt sich ganz bewußt auf Gott zu. Er überläßt sich 
nicht einfach seinen schöpferischen Einfällen und Intuitionen • so verlockend das 
auch sein mag •, weil diese allzu leicht das bloße Echo der Stimme des eigenen Her- 
zens wiedergeben und in eine Pseudomystik hineinführen können. Er nimmt viel- 
mehr in der Erwägung der Heilstatsachen das hier und jetzt an ihn ergehende Wort 
des offenbarenden Gottes in die Mitte seines Herzens und sucht in den Entscheidun- 
gen seines Willens darauf zu antworten. Mit besonderer Ausdrücklichkeit tut er das 
im ,,Zwiegespräch" (Exerzitienbuch), •so wie ein Freund mit seinem Freunde spricht 
oder wie ein Diener zu seinem Herrn." Und weil ein solches Gespräch aus einer sehr 
tiefen Schicht der Seele kommt, wo diese im Bilde gesammelt und bei sich selbst ist, 
wo sie ihrer eigentlichen Situation vor Gott geradezu leibhaft innegeworden ist, wo 
also der Mensch in seiner leib-seelisehen Totalität er selber ist und über sich verfügt, 
darum kann und muß er auch damit rechnen, daß er von Gott, der sein Wort in ihm 
lebendig werden ließ, in den Bewegungen seines Herzens, von Trost und Trostlosig- 
keit, angerührt wird. So geht sein eigenes Tun, sein Denken und Wollen, ganz von 
selbst immer mehr ein in das Tun Gottes, in das Gezogen- und Verwandeltwerden 
durch seine Gnade. 

2. Soweit über die Meditation. Für die K o n t e m p 1 a t i o n ist die Bedeutung der 
schöpferischen Phantasie von vornherein einsichtig. Aber es ist doch interessant zu 
sehen, in welcher Weise Ignatius sie betätigt wissen will. In seinen Anweisungen 
dazu heißt es folgendermaßen: •Bei einer Betrachtung über einen sichtbaren Gegen- 
stand, wie z. B. über Christus unsern Herrn, besteht die Vorstellung darin, daß ich 
mit den Augen der Einbildungskraft den körperlichen Ort schaue, wo sich der zu be- 
trachtende Gegenstand befindet." Und vor der Betrachtung über die Geburt Christi 
wird ganz konkret angegeben: • ... hier soll ich mit den Augen der Einbildungskraft 
den Weg von Nazareth nach Bethlehem schauen, wie lang er ist und wie breit und ob 
er durch ebenes Feld führt oder wechselnd über Berg und Tal. Desgleichen soll ich 
die Höhle der Geburt schauen, wie groß, wie klein, wie niedrig, wie hoch und wie sie 
eingerichtet war." Beim Lesen solcher Sätze spüren wir erst, wie arm wir geworden 
sind, wie dürr und abstrakt unser Beten ist. Die naturentfremdete Lebensweise un- 
serer technisierten Zeit, das viele Lesen des gedruckten Wortes haben die Kraft und 
den Reichtum unserer Phantasie einschrumpfen lassen. Und dennoch hängt die 
Frucht und die Tiefenwirkung der Betrachtung weitgehend davon ab, ob es einem 
gelingt, die ganze Seele in all ihren Bereichen zum Schwingen zu bringen. Darum 
sollte man sich zunächst einmal in ganz einfachen Vorstellungen immer und immer 
wieder üben, sollte zunächst das Schauen und Hören, das Fühlen, Schmecken und 
Blechen wie ein Kind wieder lernen. 



Im Spiegel der Zeit 465 

Die Verbindung zwischen dem Bild der Vorübung, das ich meiner Seele ein-bilden 
soll, und dem eigentlichen Betrachtungsstoff ist hier leichter und eindeutiger als in 
der Meditation. In der bildhaft geschauten Wirklichkeit bin ich nun auch der Mit- 
handelnde, •gleich, als wäre ich zugegen". Mit anderen Worten: ich gehe als Mitbe- 
teiligter in das Bild ein, finde mich darin wieder, das Bild wird meine Situation, in 
der mir Gott ganz persönlich begegnen will. Aber immer ist es so, daß ich zunächst 
auf den Herrn und die anderen Personen der Heilsgeschichte •schaue, sie betrachte, 
ihnen Dienste erweise, mit aller möglichen Ehrerbietung und Ehrfurcht". Und in- 
dem ich schaue, hinhorche, mich hingebe, beginnen die ßilder sich zu beleben und 
mich in ihr Geschehen hineinzuziehen. Ich •bin dabei", nehme Anteil, werde ange- 
sprochen, angerührt, meine Seele gerät in Bewegung: ich sehe, was ich bisher 
nicht sah, höre, was ich bisher vielleicht nur dunkel vernahm, fühle mich geho- 
ben oder werde traurig, bin beglückt oder erschrecke. Neunmal spricht Ignatius 
in den drei kurzen Punkten über •die Geburt des Herrn" von diesem anteilneh- 
menden Hinschauen und Hinhorchen, um immer wieder zu betonen, wieviel für 
die Frucht der Betrachtung darauf ankomme. Er verwendet dafür die verschie- 
densten Ausdrücke. P. Roothaan übersetzt sie mit: videre, spectare, contemplari, 
attendere, advertere, considerare. Erst wenn mir das Geschaute und Gehörte 
eingegangen ist, erst wenn ich dadurch in der innersten Mitte meiner Seele 
liebend mit dem Herrn verbunden bin, kann ich mit Frucht auf mich selbst 
zurückschauen, ohne der Gefahr zu erliegen, bei mir stehen zu bleiben. Gewiß ist 
das •reflectere in meipsum ad capiendum aliquem fructum", das Zurückschauen 
auf mich selbst, um irgendeine Frucht aus dem Geschauten zu ziehen, wichtig 
und sogar typisch für die ignatianische Betrachtungsweise, weil dadurch angezeigt 
wird, daß es dem Heiligen letztlich nicht um ein seliges Ausruhen in den Geheim- 
nissen Gottes, um Tröstungen und mystische Begnadigungen geht (das alles mag Gott 
schicken, wenn und soweit es ihm gefällt), sondern um die Einübung der Bereitschaft 
zur Erfüllung des göttlichen Willens. Aber die Frucht wird nur dann von Gott kom- 
men, wenn ich zuvor auf Ihn geschaut und Seine Stimme vernommen, wenn ich alle 
Poren meiner inneren Sinne für Sein Wirken aufgetan habe. 

Wie man sieht, sind es gar nicht die so reichlichen und vielfältigen Gedanken un- 
serer gewöhnlichen Betrachtungspunkte, die in sauberer Reihenfolge überdacht wer- 
den sollen • Ignatius selbst hat nur ganz kurze Stichworte für jede Betrachtung •, 
und wenn viele bei kurzen Betrachtungspunkten darüber klagen, sie wären mit ihren 
Gedanken bald am Ende, dann zeigt das nur, daß sie noch nicht gelernt haben, in 
aller Ruhe und Sammlung zu schauen und zu hören, acht zu haben, was Gott ihnen 
zeigen und sagen will. Wenn Ignatius den Beter zum Schluß der Betrachtung dazu 
anleitet, mit den drei göttlichen Personen oder auch mit dem Herrn und seiner hei- 
ligsten Mutter zu sprechen und sie, •je nachdem man sich angeregt fühle" (secundum 
id, quod quis in se senserit), um Gnade zu bitten •zur besseren Nachfolge und Nach- 
ahmung unseres Herrn", so hat er gewiß dabei an mehr als an irgendwelche frommen 
Gefühle gedacht. Er ist vielmehr der festen Überzeugung, daß Gott selbst das Herz 
des Menschen bewege und ihm seinen Willen kundtue, je weniger dieser seine eige- 
nen Gedanken und Gefühle suche, je vorbehaltloser und hingebender er die Geheim- 
nisse des gottmenschlichen Lebens anschaue und auf sie horche. 

3. Aus-dem bisher Gesagten wird nun deutlich, daß die dritte Betrachtungsweise des 
Exerzitienbuches, die • A n w endungderSinne",die schon ihrem Namen nach 
aufs engste mit der schöpferischen Phantasie verknüpft ist, nicht etwas absolut Be- 
sonderes darstellt, noch viel weniger den anderen Betrachtungsarten nur angehängt 
wird für den Fall, daß der Betrachtende des •Denkens" müde geworden ist, sondern 
in einer konsequent aufsteigenden Linie den Höhepunkt bedeutet. Die Offenbarungs- 
wahrheiten haben inzwischen die Seele erfüllt und geprägt. Sie sind in bestimmten 
Bildern in diese eingegangen und haben erst dadurch für den Menschen Leben, Wirk- 
lichkeitsnähe und Bedeutung erhalten und jene einheitliche, lebensmächtige Stim- 
mung des Angezogen-oder auch Abgestoßenwerdens erzeugt,"die von allem unmittel- 



466 Im Spiegel der Zeit 

bar und persönlich Erlebten ausgeht. In dieser Verfassung kann sich die betende 
Seele noch viel ausgiebiger und ausruhender als bisher den Bildern hingeben, ohne 
Gefahr zu laufen, ins Uferlose und Unkontrollierbare abzuschweifen oder seichten 
Gefühlen und Stimmungen zu verfallen. Der Geist ist durch die vorausgegangenen 
Betrachtungen so sehr leibhaft geworden, daß die Wahrheit nun unmittelbar am 
Bild aufleuchtet und intuitiv geschaut wird. Der Beter braucht sich darum jetzt nicht 
mehr .so ausdrücklich von vorgegebenen Gedanken leiten zu lassen, sondern darf 
seiner Einbildungskraft ruhig freieren Spielraum geben. Hier ist das eigentliche Feld 
der schöpferischen Phantasie. Die Seele fängt an zu gestalten, die Bilder beleben sich 
und werden zu Ereignissen, die Gegenwärtigkeitscharakter haben. Aus den Anwei- 
sungen des Exerzitienbuches geht hervor, daß Ignatius eine ungewöhnliche Begabung 
gehabt haben muß, Vorstellungsbilder zu produzieren und in ihnen zu leben. Für ihn 
mag es ein Ausruhen bedeutet haben, zu schauen und zu hören, zu schmecken, zu 
riechen und zu ertasten. Uns fehlt es meist schon an der nötigen Konzentratiönskraft, 
an der inneren Sammlung und Ruhe. Unser Vorstellungsvermögen ist gering und 
wenig geschult, unsere Phantasie ungezügelt. So mag manchem gerade diese Betrach- 
tungsweise nicht immer gelingen. In diesem Falle sollte man niemals gewaltsam Vor- 
stellungen hervorzurufen versuchen. Das nähme der Seele ihre Gelöstheit und Emp- 
fänglichkeit. Die geistigen Sinne können schließlich auch an ein Weniger von Phan- 
tasie anknüpfen. Oft genügt schon ein umrißhaftes Bild, ein einziges Wort, das durch 
die Seele klingt, eine Melodie, ja, ein bloßer Eindruck von Licht und Wärme, um eine 
Wahrheit von innen her zu schauen, zu erhorchen, zu erspüren und zu verkosten. 

Es kann hier nicht unsere Absicht sein, eine vollständige psychologische und theo- 
logische Analyse dessen zu geben, was Ignatius genauer mit dem Schauen und Rie- 
chen und Fühlen usw. gemeint hat. Zunächst einmal gibt es ein Analogon dazu auch 
im Bereich des natürlichen Erkennens. Die schöpferischen Einfälle, die intuitiven 
Erkenntnisse sind nicht das Ergebnis eines schlußfolgernden Denkens. Sie leuchten 
einfach auf, sie stellen sich ein, je mehr die Seele in Empfängnisbereitschaft ist, je 
anschaulicher und bildhafter sie zu denken vermag. Solche Erkenntnisse haben das 
Eigentümliche an sich, daß sie den Eindruck des greifbar Nahen, des Mächtigen, 
Drängenden und Gesättigten machen, daß man sie geradezu schauen und betasten 
zu können glaubt, daß man ihre Tiefe und Mächtigkeit spürt, riecht und schmeckt, 
insofern sie einen beeindrucken, beglücken oder auch erschrecken, Gutes oder auch 
Unheilvolles ahnen lassen. All das ist nun auch im Bereich der Glaubenserkenntnis 
möglich. Man spricht in diesem Falle von geistlichen Sinnen, und es ist von 
vornherein klar, daß diese in innigster Beziehung zur theologischen Tugend des 
Glaubens, und konsequenterweise auch der Hoffnung und der Liebe stehen. Der 
Glaube eröffnet ja einen neuen Raum des Erkennens, der den Raum des natürlichen 
Erkennens an Weite, Höhe und Tiefe absolut überragt. Darum werden auch die Er- 
fahrungen der geistlichen Sinne weiter und tiefer reichen können als alle Er- 
fahrungen der bloß natürlichen Seelenkräfte, und sie werden ebenso den Menschen 
u. U. in ganz anderer Weise ergreifen, aufwühlen, mitreißen und umwandeln als 
diese. In Übereinstimmung mit dieser andeutungsweisen Beschreibung der geistlichen 
Sinne sagt P. Nadal, einer der ersten Gefährten des hl. Ignatius und einer der besten 
Kenner seines innersten Denkens und Wollens, in einer Instruktion über das Gebet: 
•Die wichtigsten dieser geistlichen Empfindungen bestehen im Wachsen der drei 
theologischen Tugenden. Von der Glaubensüberzeugung kommt das Hörenkönnen, 
von der Glaubenseinsicht das innere Sehen. Von der Hoffnung kommt das innere 
Riechen, von der Liebesvereinigung das innere Anrühren, von der Liebesfreude das 
innere Verkosten. Es sind aber diese Empfindungen da, um uns bereit zu machen für 
größere Gnaden, die Jesus Christus, unser Herr, denen gibt, die er liebt." Außer der 
gewöhnlichen Betätigung der theologischen Tugenden muß man hier wohl auch an 
besondere Erleuchtungen und Antriebe denken, an die inneren Bewegungen von Trost 
und Trostlosigkeit und die Gaben des Hl. Geistes. Sie alle lassen den Beter, oft ganz 
unvorhergesehen und plötzlich, Zusammenhänge von Glaubensgeheimnissen erfas- 



Im Spiegel der Zeit 467 

sen, die er bisher nicht gesehen hat, die guten und die bösen Geister voneinander 
unterscheiden, die Gegenwart Gottes und seine gnädige Hand in besonders deutlicher 
und beseligender Weise spüren, den konkreten Willen Gottes hier und ietzt mit einer 
übernatürlichen Sicherheit erkennen. All diese Erkenntnisse und Erfahrungen be- 
wegen sich durchaus noch im Rahmen der gewöhnlichen Psychologie, und darum ist 
der schöpferische Untergrund der Seele für sie nicht ohne Bedeutung, d. h. das Bild 
spielt auch hier für den schauenden, hörenden, schmeckenden, riechenden und fühlen- 
den Geist eine große Rolle. Erst auf den höheren Stufen des Gebetslebens tritt das 
Bild immer mehr zurück, um einem bilderlosen Erkennen und Lieben Platz zu machen. 
Aber auch in dieser letzten Betrachtungsweise strebt Ignatius solche mystischen 
Gnaden nicht an. Auch hier geht es ihm um die Erfahrung des göttlichen Willens und 
um die Bereitschaft zu seiner immer vollkommeneren Ausführung. Darum soll man 
auch hier, wie P. Nadal in der oben erwähnten Instruktion über das Gebet sagt, nicht 
nach außergewöhnlichen Gebetsgnaden Ausschau halten • um des größeren Dienstes 
Gottes und Jesu Christi willen. Und selbst in großen Tröstungen und Gebets- 
erhebungen solle man nicht so sehr seine eigene Seligkeit verkosten wollen, als viel- 
mehr um Gnade für eine innigere Nachfolge Christi bitten. • Vielleicht kommt in 
keiner Betrachtungsweise des Exerzitienbuches die Eigenart ignatianischen Betens 
so sehr zum Ausdruck wie gerade in dieser letzten, der •Anwendung der Sinne". 
Dieses Beten läßt keine natürliche Fähigkeit des Menschen außer acht, pflegt und, 
entfaltet sie vielmehr, wie es hier besonders von der schöpferischen Phantasie gezeigt 
wurde. Anderseits wurzelt es doch ganz im Glauben an die Wirksamkeit Gottes in 
der menschlichen Seele und an die Erfahrbarkeit seines heiligsten Willens, und bei- 
des • Natur und Ubernatur • scheint in einer unlösbaren Weise miteinander ver- 
bunden zu sein. Das Entscheidende und Ausschlaggebende aber ist weder die Ent- 
faltung des menschlichen Seelenlebens noch die Höhe der mystischen Begnadigung, 
sondern die größere Ehre Gottes in der innigeren Nachfolge Christi. 




