
Geistliches Abendgespräch über den Schlaf, 
das Gebet und andere Dinge 

Von Karl Rahner, S. J., Innsbruck. 

P. (Pfarrer) Sie sind es! Guten Abend! Schön, daß Sie sich wieder einmal 
bei mir altem Einsiedler zeigen. Warum machen Sie sich so selten? 

A. (Arzt) Nun, so lang ist es doch nicht her, daß ich hier war. Aber Sie haben 
schon recht. Ich bin froh, einmal nicht allein und doch nicht unter Menschen 
sein zu müssen. Darum hat's mich hierher getrieben. Man ist beisammen und 
hat doch einen friedlichen Abend. Man braucht nicht fürchten, von einer Rede- 
flut überschwemmt zu werden. 

P. Geben Sie acht! Das ist heute nicht so sicher. Conceptum sermonem tenere 
quis poterit, hab ich heute im Brevier in der Lesung aus Job gelesen. Und 
solch ein conceptus sermo rumort ein wenig in mir. Denn als ich so allmählich 
schlafen gehen wollte, • man weiß freilich nie recht, ob man wird schlafen 
können • hab ich als Bettpostille den geliebten Prudentius hervorgezogen 
und mir seinen •hymnus ante somnum" zu Gemüte geführt. Der ist also schuld 
an einer etwas konfusen Meditation über den Schlaf. 

A. Ja, wenn 'Sie schlafen wollten, dann komme ich ungelegen. Die Nacht, 
diesen besten Teil des Tages, soll man niemand rauben!   . 

P. Nein, so ist's nicht gemeint. Ich war zwar gerade im Begriff des Begriffes 
zu Bett zu gehen, aber nun sind Sie mir ebenso herzlich willkommen. • Bitte, 
da ist Ihr traditioneller Platz. Und sogar eine Zigarre wird Ihnen zuteil, ob- 
wohl sie so teuer sind, und ich von Natur geizig bin. Aber diesmal könnte ich 
auch sagen, was mein Vater gern als boshaft-gutgemeinten Ausspruch eines 
alten Pfarrers erzählte, den er als Bub mit seiner Mutter besuchte: Esset und 
trinket, ihr kommt ja • gottlob! • nicht alle Tage. 

Ä. Jetzt muß ich aber den Stiel umdrehen und sagen: Reden Sie nur und las- 
sen Sie den conceptus sermo über den Schlaf von der Kette; ich höre Sie ja 
gottlob nicht alle Tage. Ich bin gespannt, was ein Theologe über den Schlaf 
denkt. Bisher (bei Ihnen darf man ja nach Herzenslust lästern, weil Sie es auch 
gerne tun) dachte ich immer, die Theologen verbreiten meist durch Wort und 
Schrift den Schlaf. Jetzt aber will ein Theologe sich über den Schlaf ver- 
breiten. Das muß interessant werden. Sie werden ja wohl nicht über die Phy- 
siologie des Schlafes der Warmblütler nachgedacht haben, über die Ursachen 
der Schlaflosigkeit. 

P. Nein, wirklich nicht. Solche Dinge überlasse ich neidlos Euch Ärzten und 
Psychologen und schaue gern schadenfroh zu, wie sehr Ihr Euch mit Kaltwas- 
ser und Schlafmittelchemie abstrampelt, um die Leute von heutzutage von 
ihrer Schlaflosigkeit zu kurieren. Weit kommt Ihr nicht. Und wenn doch, dann 
ist's wahrscheinlich immer noch weit von der Wahrheit weg. 

A. Sie machen uns schlechter, als wir sind. Solche Materialisten sind wir 
Ärzte heute doch auch nimmer. Daß der Mensch und nicht bloß sein Leib krank 
ist, wenn er nicht schlafen kann, daß in ihm dann eine geheimnisvolle Angst 
steckt, daß er sich irgendwie nicht zu lassen vermag, und daß so etwas sehr 



2 Karl Rahner, S. J. 

aufschlußreich ist für die ganze Struktur seiner Persönlichkeit, daß somit diese 
Krankheit psychotherapeutisch oder tiefenpsychologisch bekämpft werden 
muß, weiß man doch heute auch unter uns von Euch Theologen verachteten 
Medizinern. 

P. Schön und recht. Ihr habt Fortschritte gemacht und seid dafür ehrlich 
zu loben. Aber sagen Sie einmal: Ist diese Schlaflosigkeit eine Krankheit, von 
der man befreit werden muß, oder eine Krankheit, durch die man • der 
eigentliche Mensch (oder wie Ihr es nennen wollt) • vielleicht gerade gesun- 
det? Wenn man schlaflos ist, sehnt man sich natürlich nach Schlaf, aber 
(und hier fängt die Sache an etwas unverständlich zu werden) man fürchtet 
sich doch auch vor dem Schlaf. Es ist irgendwie entsetzlich, sich dem Schlaf zu 
ergeben. Und nun werden freilich die Austreiber der Krankheit herbeisprin- 
gen und sagen: ja freilich, das stimmt schon. Aber diese Deine Angst muß 
eben ausgetrieben werden • mit Luminal oder einem Kinderlied oder seit 
neuestem mit den Zauberworten der modernen Seelenbeschwörer. 

A. Natürlich muß die Angst nicht •ausgetrieben", aber gelöst werden • 
wenn man schlafen will. 

P. Aber soll man denn schlafen? 
A. Natürlich, sonst wird man ja krank. 
P. Gestatten Sie die etwas plötzliche Frage (es fällt mir kein passender Über- 

gang ein): Hat Adam im Paradies auch geschlafen? Da er doch nicht 
sterben mußte (und man den Schlaf gern den Bruder des Todes nennt)? Und 
könnte es z. B. nicht sein (wahr ist ja meistens das Unwahrscheinliche), daß die 
Sehnsucht, nicht zu sterben, die uns von Adam übrig geblieben ist als sublimer 
Atavismus, in uns sich auch gegen den Schlaf wehrt? 

A. Entschuldigen Sie, daß ich Sie unterbreche. Aber ich fürchte, Sie fan- 
gen an, Existentialphilosophie zu treiben. Das sollte eigentlich ein ordent- 
licher Theologe wie Sie nicht tun. Das geht mir bei den heutigen Theologen 
allmählich auf die Nerven. Ich meine nämlich schon zu ahnen, wohinaus es 
gehen soll. Der •Geist" des Menschen findet es wieder einmal unter seiner 
Würde einzunicken und (so ein eingeduselter König auf seinem Thron ist ja 
wirklich ein peinliches Bild) abzutreten, denn Seine Majestät Geist findet, daß 
er dauernd aufpassen und über das Gesinde regieren müsse, über das er ge- 
setzt ist (über den Leib, die Sinne und die Triebe); der Mensch wird wieder 
einmal zur Person gemacht, die frei.und dauernd über sich verfügen kann. 
Ich fürchte, Sie wollen zur Abwechslung auch einmal ein bißchen Existential- 
philosophie auf den armen, guten Schlaf loslassen und ihn problematisch fin- 
den, weil man ja als anständiger Philosoph überhaupt alles höchst problema- 
tisch finden muß. 

P. Fehl geraten! Und doch habe ich es Ihnen leicht gemacht, die richtige 
Witterung aufzunehmen. Sie haben den Tip mit dem Adam nicht verstanden 
Ich frage nochmals: Hat Adam im Paradies auch geschlafen oder ist der Schlaf 
eine Folge des Sündenfalls? Zerbrechen Sie sich nicht den Kopf über diese 
Frage! Eigentlich weiß ich die Antwort auch nicht so genau. Aber überlegen 
wir einmal die Sache. 



Geistliches Abendgespräch über den Schlaf 3 

A. Hoffentlich hat Adam im Paradies schlafen dürfen! Es wäre ja entsetz- 
lich, nicht schlafen zu dürfen. Es muß die gräßliehsteTodesart sein, so unmensch- 
lich wach gehalten zu werden, bis man als einzigen Ausweg gegen die Hölle des 
Wachseins die Flucht in den • Todesschlaf wählt. Ist die Helle des Tagesbe- 
wußtseins denn nicht bloß darum schön, weil sie sanft immer wieder verdäm- 
mern kann in die süße, müde Stille des Schlafes! Verzichten wir nicht im 
Schlaf auf die scharfe Helle des Tagesbewußtseins, auf den Vorzug, selbst- 
mächtige, aber so auch in uns auf die Enge des bewußt Gegebenen eingesperrte 
Personen zu sein, um stille uns wieder wegzugeben an ein Leben, das nicht 
unser eigenes, dafür aber weit und grenzenlos ist, weil es webt und wirkt in 
jenem dunklen Reich, in dem alles Einzelne immer im Ganzen schwingt? Ist 
also die Angst nicht eben ein Zeichen, daß der Mensch kein Vertrauen hat, 
sich fürchtet vor dem Großen, von dem er gelassen sich sollte nehmen lassen, 
im Wissen, daß das Dasein gut ist und nicht ein gefährliches Ungeheuer, das 
einen verschlingt, wenn man nicht aufpaßt? 

P. Schön gesagt. Ja, so mag dieses •Reich" poetisch geschildert werden, in 
das man leise hinüberschläft. Reich der stillen Weite, Region, wo alles seine 
verborgene Wurzel hat, dunkler Grund, aus dem die Säfte des Lebens auf- 
steigen, Erde, aus der allein doch alle Blüte des wahren Geistes aufsprießt, 
Reich der tausend Namen: Reich der Erde, Reich der Seele (der Seele, deren 
Widersacher der Geist sein soll, da er in Wahrheit ihre Blüte und • mehr als 
dies ist), Reich der süßen Nacht, Reich der Nacht, die tiefer ist, als der Tag ge- 
dacht ... Nein bitte, werden Sie selbst poetisch. Das liegt mir nicht so recht. 
Wir verstehen uns auch so. 

A. Ja nun, was ist nun mit dem Schlaf Adams? 
P. Gewiß, da frage ich nun eben: konnte Adam in dieses Reich nur einziehen, 

indem er schlief? Oder war es ihm gerade als selige Gabe des Paradieses gege- 
ben, wachen Geistes seelenvoll zu sein, offenen Auges hinunterzusteigen zu 
jenen • nicht dunklen • zu jenen für ihn durchleuchteten Wurzeln seines 
Wesens, die aus dem Geblüt, aus dem Leib und der Erde dort, wo das eigent- 
liche Leben an das Leben aller grenzt, immer neues Leben saugen? Wenn 
es jetzt angebracht wäre, würde ich Ihnen eine theologische Vorlesung halten 
über das Wesen der paradiesischen Freiheit von der Begierlichkeit, über jenes 
reine und lichte Ineinanderschwingen von Natur und Person, von Geist und 
Seelenleib. Und am Ende wären wir da, daß Adam doch nicht eigentlich so be- 
täubt geschlafen hat, wie wir, sondern anders die innerste Kammer seines Gei- 
stes öffnete für den stillen Einzug der Feen, die den nächtlichen Segen jenes Rei- 
ches der tausend Namen dem Geiste zutragen. Aber Sie würden bei dieser Vor- 
lesung ungeduldig werden und ärgerlich über die Schilderung des paradiesi- 
schen Schlafes, des Schlafes mit dem wachenden Herzen, wie wir ihn nennen 
könnten, wenn wir an die der Tradition geläufige mystische Deutung eines selt- 
samen Wortes im Hohenlied denken: ,ego dormio, cor meum vigilat', ich schlafe, 
doch mein Herz wacht! 

A. Ungeduldig nicht. Ich höre Euch Theologen sehr gerne zu, wenn Ihr an 
Adam und seiner Urgeschichte demonstriert, wie der Mensch eigentlich wäre, 



4 Karl Rahner, S. J. 

wenn er nicht so unmenschlich gewesen wäre, bloßer Mensch sein zu wollen. 
Aber schließlich und am Ende würde ich zu dieser paradiesischen Theologie des 
Schlafes doch sagen: Schön und recht. Aber heute kann man eben nur mit ge- 
schlossenen Augen (oder vielleicht noch im Traum) einziehen in dieses geheim- 
nisvolle Reich (das mir immer noch reichlich nebelhaft vorkommt). Und darum 
haben wir eben zu schlafen. Basta. 

P. Schön und recht, sage nun auch ich, aber wissen Sie so genau, daß dieses 
Land, in das wir mehr als im Wachen • ganz sind wir ja auch dann 
nicht aus ihm ausgeschlossen • durch den Schlaf einziehen, noch so 
ganz ein Reich des stillen Friedens und der segensvollen Mächte ist? Das 
Reich der tausend Namen hat doch in der Schrift ganz andere Namen, 
als wir sie ihm vorhin gaben. Die Schrift sagt: Fleisch, Leib der Sünde, 
Leib des Todes, Leib des Fleisches, Leib der Niedrigkeit, Geschöpf, das der 
Nichtigkeit und der Knechtschaft der Vergänglichkeit unterworfen ist. Das 
klingt doch weniger poetisch als vorhin. Aber wohl realistischer. Und • er- 
schrecken Sie ruhig über meine veraltete Theologie • wenn in diesem Reiche 
noch Dämonen hausen? Ist das so ganz ausgeschlossen? Wenn Tod und Schlaf 
miteinander etwas zu tun haben • freilich ist dieses •Wenn" ein wenig reich- 
lich vag •, dann könnte es vielleicht auch einen geben, der die Macht über 
den Schlaf hat, wie es einen gibt, der die Herrschaft über den Tod hält, wie es 
irgendwo im Hebräerbrief heißt. Vielleicht sind da in diesem mysteriösen 
Reich doch nicht nur Feen (• wir hätten vorhin besser ehrlich gesagt: Engel), 
sondern auch Teufel, so daß auch der Schlaf so m seiner Art ein Liegen •in Fin- 
sternis und Todesschatten" ist. Dann wäre ja die dumme Angst vor dem Ein- 
schlafen, mit der wir angefangen haben, vielleicht doch nicht so dumm? Ganz 
in ihrem hintersten Winkel, in dem die Schlafmittel und das Zählen bis auf 
100 nicht hinunterkriechen, säße dann die Angst, das Wachsein zu verlieren vor 
dem adversarius vester diabolus, quaerens quem devoret.... Sie wissen ja, wie, 
wir Brevierbeter vor dem Einschlafen beten: sobrii estote et vigilate, quia ad- 
versarius vester diabolus tamquam leo rugiens circuit, quaerens quem devoret. 
Man läßt sich ja gewöhnlich gern verschlingen vom Schlaf. Vom Teufel • das 
ist eine andere Sache. Aber vielleicht ist das gar nicht so ohne weiteres und 
selbstverständlich ganz und gar zweierlei. Nochmals: hat man, ohne es selber 
zu wissen, davor Angst, wenn man sich vor dem Einschlafen fürchtet? Sie 
müssen zugeben, um das noch einmal etwas anders zu formulieren, was mich 
am Schlaf beunruhigt: wenn wir schlafen, dann macht unser Geist, unsere ver- 
antwortliche Person, doch nicht einfach •den Laden zu": Geschäftsschluß, nach 
dem ihr nichts mehr passieren kann, was sie noch angeht. Sondern sie ver- 
sinkt irgendwie in das in uns, was zu uns gehört und doch vor oder unter'dem 
Bereich der Wirklichkeit um uns liegt, über den wir unmittelbar und •despo- 
tisch" selbstverantwortlich verfügen. Ich muß mich so umständlich ausdrücken, 
weil man diesen unterpersonalen Bereich • so im üblichen flachen Sinn • 
weder einfach •Leib" nennen kann noch •Seele", denn in einem Fall denkt man 
ja heutzutage doch immer noch an eine physisch-chemisch konstruierte Ma- 
schine, und im andern • ja was ist genau •Seele", wenn man sie vom persona- 



Geistliches Abendgespräch über den Schlaf 5 

len Geist unterscheidet? Jedenfalls doch nicht etwas, in das der Leib nicht 
schon einzurechnen ist. Und andere Namen, die man heutzutage diesem Be- 
reich gibt, sind noch zu sehr belastet mit der Deutung, die die Erfinder dieser 
Namen für diesen Bereich vorbringen. Aber bemühen wir uns jetzt nicht'um 
die richtige Nomenklatur. Jedenfalls geht es im Schlaf mit dem Geist so ir- 
gendwie da hinunter, mehr als im Wachen, und unkontrollierbar. Denn sehen 
Sie: wenn wir wieder aufwachen, dann sind wir •ausgeschlafen" oder vielleicht 
auch •unausgeschlafen", jedenfalls aber anders geworden. Wir sind vielleicht 
fröhlicher oder ernster gestimmt, oder für gewisse Dinge von gestern viel 
gleichgültiger geworden, oder wir sind mit ganz anderen Antrieben geladen; 
die ganze Aura unserer unreflexen, aber sehr entscheidend in unser Handeln 
einfließenden Gestimmtheit ist anders als gestern; es fallen uns Gedanken ein, 
die uns gestern nicht gekommen wären. Die Leute sprechen ja so oft davon, 
daß sie über irgendeine Sache erst noch einmal schlafen müssen. Damit haben 
sie aber auch beobachtet, was ich hier meine. Nur wundert mich, daß die Leute 
so selbstverständlich voraussetzen, daß man immer richtiger urteilt und handelt, 
wenn man darüber erst einmal geschlafen hat. Es ist doch oft auch umgekehrt: 
man verschläft oft die höchsten Inspirationen, wenn man zuerst über sie schläft, 
ehe man aus ihnen heraus handelt und sie gleichsam definitiv sich aneignet. 
Kurz und gut: Der Ausgangspunkt des personalen wachen Denkens und Han- 
delns, hinter den wir nie mehr ganz zurückkönnen, wird durch den Schlaf an- 
ders, und das in einer unkontrollierten Art. Das ist doch nicht selbstverständ- 
lich und nicht ganz ungefährlich. Wir lassen uns im Schlaf von einem uns 
herzlich unbekannten •Es" in uns gewissermaßen hypnotisieren und posthyp- 
notische Befehle für den Tag geben. Ich weiß schon ((um in diesem Bild wei- 
terzufahren): Der Hypnotiseur kann mit seinem Opfer auch nicht schlechthin 
machen, was er will. Und so werden wir, wenn wir als Heilige einschlafen, be- 
stimmt nicht als Verbrecher aufwachen. Aber kann nicht auch von fast un- 
merklichen Veränderungen in den Voraussetzungen unseres Handelns, von 
unmerklichen Veränderungen der Stimmung, der unwillkürlichen Gedanken- 
abfolge usw., also von Dingen, die wir auch bei hellstem Bewußtsein unmög- 
lich bis zum letzten Rest nachkontrollieren können, praktisch ungefähr alles 
abhängen? 

Und nun noch einmal: ist dieses Es, dem wir uns da im Schlafe ausliefern,, 
selbstverständlich und in jeder Hinsicht zuverlässig? Kann man sich von ihm 
im Schlaf ganz vertrauensvoll •hypnotisieren" und suggestive Befehle erteilen 
lassen (wenn man so analog einmal sagen darf)? 

A. Selbstredend kann und darf man das, weil niemand bestreiten kann, 
daß man es muß. Oder soll man etwa versuchen, nicht zu schlafen? Gäbe 
diese ängstliche Absperrung vom Unterbewußtsein nicht noch ein größeres Un- 
glück, selbst wenn sie möglich wäre? Und sie ist nicht möglich. Damit aber ist 
die ganze Frage doch eigentlich gegenstandslos. Und über dies: Am Tag ist man 
ja ebenso Eindrücken und Einflüssen ausgesetzt, die man nicht kontrollieren 
kann, die nicht vorher schriftlich anfragen, ob sie Eindruck machen dürfen, 
die, weil sie uns, d. h. den vorgegebenen Raum und das Material unseres per- 



6 Karl Rahner, S. J. 

sonalen Handelns ändern, uns auch als Person dauernd und ungefragt zu 
andern machen. 

P. Es ist doch nicht ganz das gleiche. Man nimmt sie am Tage wachen Geistes 
auf. Man kann sie doch kontrollieren, sie abwehren, sie umwandeln, sie so 
oder so •auffassen" (•auffangen"), man kann reagieren, rasch und behende. 
Man kann das für oder gegen sie einsetzen • bewußt und sich entscheidend •, 
was man schon ist und sein will. Man selber gibt ihnen, wenn man sie schon 
einlassen muß, erst noch ein bestimmtes Vorzeichen, wenn man wirklich wach 
ist • viele Menschen schlafen ja wachen Auges • und nur so gehen sie in 
uns ein, vorausgesetzt, daß wir gelernt haben, •vom Schlaf aufzustehen", wie 
Paulus das meint. Im Schlaf aber hat man sich schon gewandelt, ehe man • 
die Augen aufmacht. Es passieren da Veränderungen, die nach dem langen 
Schlaf sich schon als selbstverständlich präsentieren. Man ist dem früheren 
Zustand schon so entrückt, daß man, bis man aufwacht, es gar nicht mehr als 
Problem empfindet, gerade •so" zu sein, wie man ist. Ist es Ihnen denn noch 
nie passiert, daß in der Nacht durch dieses •Es", in dem wir so harmlos ver- 
sinken, Stimmungen, Haltungen, Befindlichkeiten weggeschwemmt wurden, die 
man tags zuvor in Verantwortung und harter Mühe in sich aufgebaut hatte? 
Man könnte (wenn man zwei Parabeln der Schrift etwas zusammenlaufen 
läßt) sagen: Des Nachts kommt der Teufel und nimmt aus dem •Herzen" den 
Samen, und, wenn man aufwacht, ist das Unkraut, das er gesät hat, schon 
ganz ordentlich aufgewachsen und steht da, als ob es nicht anders sein könnte, 
dieweil wir Schläfer meinten, wir brauchten nur die gute Saat wachsen lassen. 

Lassen Sie mich noch zu dem gefährlichen •Es", von dem ich eben sprach, 
etwas sagen, das mir ebon einfällt. Sie werden zwar noch mehr brummen und 
sagen, die Theologen hätten es auch immer mit dem Teufel zu tun. Aber viel- 
leicht finden Sie auch, daß die Erfahrungen und Meinungen der alten Theo- 
logen eines kleinen Nachdenkens auch heute noch würdig sind. Die alten 
Meister der Aszese und Mystik • also die Psychotherapeuten von früher • 
und die Theologen des Mittelalters sagten, daß die Teufel keine Möglichkeit 
einer unmittelbaren Einwirkung auf das streng Geistige als solches in uns 
hätten, sondern • eigentlich merkwürdig für •reine Geister" • das Feld 
ihrer unmittelbaren Beeinflussung in uns sei das •Sinnliche" • wir würden 
heute sagen, das im Leiblichen wurzelnde unterbewußte Leben. Nebenbei: 
man sollte in dieser Aussage nicht bloß eine gewissermaßen degradierende 
Einschränkung des Einflusses dieser Geister (übrigens auch der guten Engel) 
auf uns sehen, sondern auch einen Hinweis darauf, daß sie als •Urelemente 
der Welt", wie sie Paulus vielleicht nennt (freilich ist das wieder eine Ge- 
schichte für sich) eben eine aus ihrem Wesen folgende Beziehung zu dieser 
stofflichen Welt haben, anders und doch ähnlich wie wir zur Welt, auch als 
Ganzem, durch unsern Leib. Wenn man diese Beziehungen der Geister zur 
Welt genauer durchdenken würde, könnte man es sich wohl begreiflich machen, 
daß dieser allkosmische Weltbezug solcher geistig-personalen Wesen nicht bloß 
gedacht werden muß als sporadisches, bloß von der freien Willkür dieser Geist- 
personen ausgehendes,, äußeres Einwirken, sondern als ein Geschehen, das (in 



Geistliches Abendgespräch über den Schlaf 7 

seinem Grundbestand) seiner konkreten Modifikation auf Grund der Freiheit 
der Geister vorausliegt und darum auch dort vorhanden (wenn auch für uns 
nicht empirisch feststellbar) ist, wo •alles mit rechten Dingen zugeht". Aber 
ich verliere mich • und den Faden des Gesprächs ein wenig. Ich wollte nur 
sagen: Wenn die •Geister" von vorneherein •Weltpotenzen" sind und eine 
ihrem Wesen eingestiftete Beziehung auf den materiellen Kosmos als ganzen 
haben, dann ist es eigentlich auch eine positiv zu lesende Aussage der alten 
Experten metempirischer (und doch sehr handfester) Wirklichkeiten, wenn sie 
sagen, die Geister könnten unmittelbar •nur" auf die materielle Seite des 
Menschen einwirken. 

Wenn der materielle Kosmos in irgendeinem Sinn Ausdruck, •Leib" (mit 
aller Vorsicht und allem Vorbehalt einer genaueren Begriffsbestimmung) des 
naturalen Wesens der Geister ist, dann muß diesen Bereich auch die geistig- 
personale Haltung dieser Geister irgendwie prägend mitbestimmen. Die vier- 
zehn Englein des alten Kinderliedes ständen dann nicht nur poetisch so ums 
Bett herum, abgesehen davon, daß sie Engel und Teufel sehr großen Formats 
sind. Übrigens: wenn allmählich die modernste Naturphilosophie wieder ein 
Problem im •Leid", in den Dysteleologien der untermenschlichen Natur ent- 
deckt, so könnte das vielleicht in dieselbe Richtung weisen, die ich hier meine: 
weil die Geister reale Weltprinzipien von ihrem Wesen her sind, muß ihr 
personal-freigeprägtes Wesen sich irgendwie im konkreten Status der mate- 
riellen Welt ausdrücken, selbst wenn es uns Menschen grundsätzlich experi- 
mentell unmöglich sein sollte, das nachzuweisen, weil ein materielles Ding uns 
auch im raffiniertesten Experiment immer nur innerhalb dieser Welt gegeben 
sein kann, also von vorneherein nie isoliert von diesem Einfluß betrachtet 
werden kann. 

A. Entschuldigen Sie, aber ich finde, wir kommen allmählich weit vom 
Schlafe weg. Und ich fürchte (mit ein wenig Bosheit gesagt), es bricht Ihnen 
die Deichsel ab, wenn der Bogen zum Schlaf von dem Punkt aus noch gelingen 
soll, wohin wir uns jetzt verloren Haben. 

P. So schlimm ist es nicht. Wir sind gleich wieder beim Schlaf, wenn Sie 
nicht vorher einschlafen • was ich Ihnen ja wirklich nicht übelnehmen würde. 
Was ich eigentlich durch die lange Rede nur sagen wollte, ist dies: Aus dem 
(ich gebe zu, noch sehr vage) Gesagten ergibt sich die Gefährlichkeit des 
Schlafes. Denn in dieses Reich hinein, in dem die bösen Geister hausen, läßt 
sich der Mensch hinabsinken • in den Schlaf. 

A. Ja nun. Da hätte ich nun einiges dazu zu bemerken. Ich müßte, um dieser 
hohen Theologie nachzusteigen, doch noch genauer wissen, wie man sich denn 
etwas genauer den behaupteten Einfluß der Geister denken soll, denn sonst 
kann man sich eigentlich kein rechtes Bild darüber machen, ob und wie diese 
in den Tiefen des Unterbewußtseins wirkenden dämonischen Mächte dem 
Schlafenden gefährlich werden können. Man könnte Ihnen auch entgegen- 
halten, daß Sie konsequent da in diesem menschlichen Souterrain auch gute 
Geister aus- und eingehen lassen müssen. Und wenn es Ihnen nicht zu banal 
klingt, möchte ich fast sagen, die müßten doch mit den Dämonen schon fertig 



8 Karl Rahner, S. J 

werden, so daß man existentiell an diesem Streit der Geister dort unten nicht 
sehr interessiert sein müßte. Zumal wir über Tag schon mit der •Unter- 
scheidung der Geister" reichlich zu tun haben, und diese da auch wirklich 
notwendig ist. Denn tagsüber kommt man nicht darum herum, zu der einen 
oder andern Art • den guten oder bösen dieser •Geister" Stellung zu nehmen, 
welcher Aufgabe man ja gerade glücklicherweise enthoben ist, wenn man in 
den unschuldigen Schlaf versinkt. Aber auch all das beiseite gelassen, so bleibt 
mein erster und letzter Einwand: man muß • auch aus moralischen Gründen • 
schlafen. Also wird es das Gescheiteste sein, die von Ihnen so tiefsinnig begrün- 
dete Gefährlichkeit des Schlafes sehr nüchtern auf sich beruhen zu lassen. 
Oder glauben Sie nicht auch, daß aszetische Virtuosen des Nachtwachens so im 
Stil des Antonius bei Grünewald noch mehr vom Teufel geplagt sind als wir, 
die schlafen, um nachher • •ausgeschlafen" zu sein? 

P. Halt, halt! Fürchten Sie nicht, daß meine theologische Ontologie des 
Schlafens (um der schlichten Meinung einen feierlichen Titel zu geben) die 
Grundlage für eine Ethik des Nachtwachens abgeben soll. Obwohl man sich 
ja auch einmal fragen könnte, warum diese im alten Christentum (wie in jeder 
Religion, die noch etwas auf sich hält) so selbstverständliche Übung bei uns 
heute so verfallen ist. Ich meine vielmehr, man könnte eine andere Maxime 
aus dieser Theorie ableiten. 

A. Und die wäre? 
P. Daß man vor dem Schlafen beten muß, eigentlich beten sollte. 

A. Ein überraschender Zusammenhang. Bisher dachte ich: wenn wir als 
Kinder schon darauf dressiert wurden, •ein gutes Abendgebet" zu sprechen, 
dann dachte ich mir (wenn ich überhaupt schon darüber etwas gedacht habe), 
daß der Grund dieser sehr löblichen Praxis, die mir • unter uns gesagt • 
noch gar nicht gänzlich abhanden gekommen ist, eben darin hegt, daß so ein 
Wald- und Wiesenchrist wie unsereiner am Werktag überhaupt nicht betet, 
wenn er es am Abend unterläßt. Er soll aber beten, ergo wenigstens am Morgen 
und Abend, wo man ja auch passend so ein wenig einen Rückblick auf den ver- 
gangenen Tag anstellt. Aber nun machen Sie aus dem Abendgebet so eine Art 
theologischer Schlafhygiene des Geistes. Das ist mir immerhin neu und über- 
raschend. 

P. Nein, bitte: ich meine ein wirkliches Gebet. Ein Gebet zu Gott, dem wahren 
und persönlichen, ein Gebet im Geist und in der absoluten Wahrheit, nicht 
aber so ein wenig Übung eines autogenen Trainings oder dergleichen vor dem 
Schlaf. Denn die Kraft des Gebetes mag schon der Glaube sein. Aber der ist, 
mögen das die heutigen Psychotherapeuten in dem bei ihnen meist auch nicht 
überwundenen Relativismus auch noch so oft vergessen oder verheimlichen, 
letztlich nur dann, wenn jedes •als ob" fällt, und was ich tue, nicht mehr bloß 
Ausdruck meiner sogenannten •Überzeugung" ist (neben der es gleichberech- 
tigt andere'gibt), nicht mehr ein psychologischer Trick, der mir psychisch nützt, 
sondern bedingungsloser Einsatz des ganzen Menschen vor der • ja eben vor 
der einen Wahrheit, die die wahre Wirklichkeit ist. Freilich, ich meine, daß 
gerade dann und eigentlich nur dann, wenn ein solches Gehet wirklich eben 



Geistliches * Abendgespräch über den Schlaf 9 

ein Gebet ist, es auch eben das erfüllt, was Sie ein wenig profanierend eine 
theologisch motivierte Schlafhygiene des Geistes nannten. Und unter der 
gemachten Voraussetzung darf man dann freilich auch darüber nachdenken, 
wie das Gebet sein sollte, damit es gerade am Abend als Segen des Schlafes, 
als Beschwörung seiner Gefahr wirken kann. 

A. Wie meinen Sie das? 
P. Ich meine so: Dieses Abendgebet hat natürlich alle Eigenschaften, alle 

psychologischen und theologischen Voraussetzungen und Strukturen, wie sie 
eben dem Gebete im allgemeinen zukommen müssen. Und die brauchen uns 
darum jetzt im Augenblick nicht zu beschäftigen. Obwohl sie natürlich auch 
für das Gebet am Abend sehr wichtig sind: als Übergabe des Menschen an 
Gott, als Tat des Vertrauens in die begegnende Güte Gottes, als richtende 
Einfügung aller Tageserlebnisse in die •Ordnung des Ewigen" usw. Aber das 
Abendgebet sollte darüber hinaus nach dem, was wir uns bisher überlegt 
haben, offenbar nicht nur ein • sagen wir • Tagesgebet am Abend sein, 
sondern überdies so beschaffen sein, daß es gerade auch, mehr als sonstiges 
Gebet, der Eigenart jenes •Reiches" angepaßt ist, in das der Mensch im Schlaf 
eingeht, so daß er sich •wappnet" gegen die Gefahren dieser Zone des Schlaf- 
lebens, diese gewissermaßen beschwört und segnet. 

A. Ich finde nicht, daß wir die Eigenart dieses Reiches so klargelegt haben, 
daß man daraus entnehmen könnte, in welcher Rüstung, die dazu noch gerade 
durch das Gebet gegeben sein soll, man in diese Gefahrenzone sich begeben 
solle. Denn schließlich wurde von Ihnen nur festgestellt, daß man in diesem 
Reich den Infiltrationen, den Suggestionen dämonischer Mächte mehr als im 
Tagesbewußtsein ausgesetzt sei. Was für eine besondere Maxime über das 
Abendgebet soll sich daraus ableiten lassen? 

P. Nun zunächst muß ich noch eins im voraus sagen. Wenn wir, wie Sie richtig 
sagen, von der Eigenart dieses Reiches her bestimmen sollen, wie gerade das 
Abendgebet sein soll, so müssen wir nicht ausschließlich an die dämonische 
Beeinflußbarkeit dieser untergeistig-seelischen Schicht des Menschen denken. 
Denn dieser dämonische Einfluß muß schließlich ja auch unter den Struktur- 
gesetzen dieser Schicht im Menschen stehend gedacht werden. Nun aber, und 
damit kommen wir der Antwort schon näher, ist doch das Charakteristische 
dieser Zone, (oder wie Sie es nennen wollen) das Bild. Wir haben im Schlaf 
Träume, um mit dem handgreiflichsten Indiz für diese Aussage anzufangen. 
Ein C. G. Jung sucht die Archetypen, die Ur- und Leitbilder dieser Schicht 
aufzudecken. Diese Schicht muß, weil seelisch (also irgendwie intentional), 
ihr gegenständliches Korrelat haben,' und muß, weil leib-seelisch, weil im 
Fleisch wurzelnd, ein konkretes Korrelat haben, kurz ein • •Bild", die inkar- 
nierte Idee. Dieses Reich ist darum das Reich der Bilder, aber eben ein zwie- 
spältiges Reich der Bilder, denn es ist das gemeinsame Reich der sich in ihm 
einbildenden guten und bösen Mächte des Geistes, es ist das Reich, in dem der 
ewige Logos Fleisch wurde und der Archon dieses Äons seine Herrschaft zur 
•Erscheinung" bringen will. Was die Seele im Schlaf • die wehrlos und offen 
gewordene Seele • •bewegt", das sind, auch wo nicht greifbar ein Traum vor- 



10 Karl Rahner, S. J.* 

liegt, diese •Bilder", die sich in sie einbilden und so dann auch für ihr per- 
sonales Tagesbewußtsein die Leitbilder abgeben. Wie es auch in Wahrheit . 
stehen mag mit dem •kollektiven Unbewußten", in dem die Erfahrung der 
Menschheit von sich selbst verdichtet aufbewahrt sein soll in Archetypen, von 
denen die großen Bilder der Mythen, Märchen usw. nur das Echo im Tages- 
bewußtsein sein sollen, so wenig man das wahre Leben des Geistes nur als 
sekundäre Funktion dieser unterirdischen Mächte, dieser Tiefenseele betrach- 
ten darf, so falsch es wäre, dieses Reich der Tiefe zur letzten Wirklichkeit und 
Wahrheit zu erhöhen, da es doch selbst tief zwiespältig und der Erlösung von 
oben bedürftig ist • der Geist des Menschen lebt auch aus diesem Reich heraus. 
Und zumal im Schlaf. Und dies, indem er gebildet wird durch diese Bilder. 

A. Und das Abendgebet? 

P. Wenn er die guten, die echten, die heiligen Bilder schon mitbringt in den 
Schlaf, wenn seine Einbildungskraft schon geformt ist durch die wahren Arche- 
typen der Wirklichkeit, die gesegneten und erlösten, die reinen und lichten des 
Fleisches, in das der Logos Gottes selbst sich einbildete, wenn der Mensch so 
in den Schlaf eingeht, nicht •weiselos" (denn der christliche Mensch braucht 
nicht mystisch •weiselos" werden, um Gottes habhaft zu werden, weil Gott die 
Weise, das Schema des Menschen ewig angenommen hat), aber auch nicht in 
der chaotischen Verbildung, in der sein Tagesbewußtsein ein Spiegel der zer- 
rissenen Wirklichkeit der Welt ist, dann kommen ihm vermutlich aus dem 
Reich des Schlafes in geheimer Sympathie jene Bilder segnend entgegen, die 
er eigentlich schon mitbringt, dann ist in ihm selbst schon ein geheimes Aus- 
leseprinzip dafür, was aus der Tiefenseele in seine offen gelassene Seele ein- 
ziehen darf. Solche Bilder, die der glaubende Mensch wachen Geistes in sich 
einformt, rufen ihr Gleichbild aus den Tiefen seiner Naturseele auf. Denn 
solche christlichen Archetypen sind, weil wir nicht bloß von oben, sondern auch 
von unten her erlöst sind durch den, der in das Unterste hinabstieg, wirklich 
in den Tiefen unserer •Naturseele" verborgen, weil es eine •reine", eine bloß 
naturhaft unschuldige Naturseele eben nicht gibt, da sie entweder im Unheil 
oder im Heil ist, oder sogar richtiger gesagt, • sie liegt ja der sich so und so 
entscheidenden Fersonalität, dem unheiligen Entweder-Oder, noch voraus •, 
beides zugleich ist, Wurzelgrund, aus dem beides aufsteigen kann, die Macht 
der Finsternis und das Licht des Morgensterns, der nach der Schrift • im Her- 
zen aufgeht. Die •Schemata der Einbildungskraft" (um einmal kantisch zu 
reden) bestehen nicht nur in jenen harmlosen Dingen, von denen eine rationa- 
listische, unexistentielle Psychologie oder Metaphysik des sinnlichen Geistes 
zu erzählen weiß, sie sind nicht leere, formale Raumzeitlichkeit, sie haben viel- 
mehr eine geschichtliche Physiognomie, die letztlich christlich und dämonisch 
ist. Welche von beiden •Einbildungen" • die die Wirklichkeit sind • in uns 
tatsächlich wirksam wird, das hängt auch davon ab, welche der personalwache 
Geist sich als seine erwählt. Und darum sollte das Abendgebet • ich meine 
nicht irgendein Gebet, das irgendwann am Abend geschieht, sondern jene Ge- 
betshaltung, in der man wirklich einschläft • ein stilles, ruhiges, gelassenes und 
gesammeltes Vorsichhaben der großen Bilder sein, in denen letzte Wirklichkeit, 



Geistliches Abendgespräch über den Schlaf 11 

die Gottes, uns nahe gekommen ist und in diese sichtbare Welt sich eingeprägt 
hat: der Menschensohn, das Zeichen des Kreuzes, die Heilige Jungfrau, um nur 
ein paar der greifbarsten zu nennen. Da handelt es sich nicht um ein loses Spiel 
der Phantasie. Denn ist diese nicht auch von den untersten Tiefen des Menschen 
her konsekriert, seit das ewige Wort Fleisch wurde? Und das Bild, das der 
Glaube davon schafft und in dem er sich sammelt und verleiblicht, sollte nicht 
so eine Art von beinahe sakramentalem Zeichen sein, das heiligt und segnet, 
bewahrt und klärt? Wenn ich so ein •bildhaftes" Gebet empfehle, so ist mit 
•Bild" natürlich alles gemeint, was in den Bereich des Sinnlich-Seelischen ge- 
hört, nicht nur das dem Gesicht Zugeordnete, also auch: Wort, Klang, Zeichen, 
Geste, kurz alles, in dem sich der Himmelsgeist verleiblichen, die untere Tiefe 
unseres Wesens dadurch heiligen und den Erdgeist beschwören kann. Das 
richtige, ruhige und gesammelte Sichzeichnen mit dem Kreuz, die schlichte 
Gebetsgeste, die Worte des Gebetes, wenn sie von einfacher Größe und dichter 
Wirklichkeit voll sind, all das gehört zu jener Bildhaftigkeit, die • meine ich • 
das Charakteristikum gerade des Abendgebetes sein müßte, damit es eine exor- 
zierende Weihe jenes Reiches werden kann, dessen Mächten der Mensch im 
Schlaf sich überläßt. 

A. Ja, bleibt nicht alle Phantasie, auch die der Urbilder, schließlich im Be- 
reich des •Als-ob", des Unwirklichen? Und ist darum die Vergegenwärtigung 
der religiösen Wirklichkeit' nicht eben ein Vorstellen der bloß gedachten, der 
nicht gegenwärtigen religiösen Wirklichkeit? Es ist nun einmal für den heuti- 
gen Menschen schwer, seine Gedanken von etwas, und erst recht die Vor- 
stellung seiner Phantasie nicht als das Unrealste, als das Unwirklichste zu 
nehmen. 

P. Das ist es gerade, was falsch, gefährlich falsch ist. Daß ein Gedanke, eine 
Stimmung, ein innerliches Lieben, ein Vollzug ehrfürchtiger Anbetung realer, 
dauernder, folgenreicher, gültiger ist als die Explosion einer Bombe oder ein 
Pfund Butter, daß solche Wirklichkeit nur darum so •unreal", so wirkungslos 
in der sogenannten handgreiflichen •Wirklichkeit" zu sein scheint, weil diese 
(nicht jene) sehr unwirklich ist, so unwirklich, daß die wahre Wirklichkeit des 
Geistigen in ihr gar nicht recht zur Erscheinung kommen kann, das ist es ja, 
was der blinde und verblendete Mensch von heute wieder lernen müßte, bevor 
es zu spät ist, falls sein Organ, die wahre Wirklichkeit vor sich zu bringen, 
nicht schon heillos verkümmert ist. Und dann die Vergegenwärtigung durch 
die Phantasie: Das Wort •Phantasie" ist ja leider heute schon fast hoffnungslos 
phänomenalisiert und relativiert. Einbildung ist heute eben •eine bloße Ein- 
bildung". Wie aber, wenn die eingebildete Wirklichkeit da ist? Da ist, weil sie 
existiert, weil sie über Zeit und Ort erhaben ist (und darum mit den Kontroll- 
apparaten des Unwirklichen, dem, was wir Physik und Chemie nennen, nicht 
festgestellt werden kann). Und wenn man nun diese daseiende Wirklichkeit 
sich einbildet, damit sie auch für uns da ist, da bis ins Herz und in die letzte 
Schwingung unserer Nerven, sich einbildet, weil diese Wirklichkeit ja schon 
längst, bevor wir uns ein Bild von ihr machen, uns ergriffen hat, uns zu ihrem 
Bild und Ausdruck realissime gemacht hat, • ist das dann eine •leere Ein- 



12 Karl Rahner, S. J. 

bildung", oder ist dieser Vorgang vielmehr eine Vergegenwärtigung des wirk- 
lich Gegenwärtigen, ein Einlassen des Wirklichen in die Sphäre des Bewußt- 
seins, in dem sich eben die sanft aus der Tiefe andrängende Gegenwart des 
Allerwirklichsten gewöhnlich nur dann zu zeigen gewillt ist, wenn wir ihm 
schlicht und in bereiter Demut eine Erscheinung leihen? Leihen, nicht weil es 
sie nötig hätte, sondern weil es sonst verschmäht, uns, den Freien, die lieben 
sollen, sich aufzudrängen. 

A. Da ist mir, während Sie sehr eindrücklich für Wert und Würde der reli- 
giösen Einbildungskraft plädierten, eine gewisse Parallele zu Ihrer im Bereich 
des Religiösen postulierten Korrespondenz zwischen dem gemachten Bild der 
Phantasie und dem gewissermaßen apriorisch eingestifteten Bild der Tiefen- 
seele eingefallen. Wenn wir im profanen Leben mit einem •Problem" ein- 
schlafen und des Morgens mit einem guten Einfall dazu aufwachen, wenn •es" 
also unterirdisch an der Frage weitergearbeitet hat, dann muß doch auch die 
in den Schlaf mitgenommene Fragestellung selektiv auf die an sich im Hinblick 
auf die bestimmte Frage chaotische Masse des gedächtnismäßig Gewußten 
gewirkt und das verwandte und so brauchbare Material aktiviert und das 
gegenteilige abgedrängt haben. Der gute Einfall braucht ja, um aufgebaut zu 
werden, über das im Problem selbst Gegebene, neues und passendes Material. 
Es wird sich also nicht bestreiten lassen, daß es für den Schlaf die Möglichkeit 
einer Selektion innerhalb des aus der Tiefenseele andrängenden Gedanken- 
und Bildmaterials gibt. Wenn es also solche apriorisch eingestiftete religiöse 
Urbilder gibt, dann ist Ihre Theorie gewiß annehmbar. 

P. Nun, ich meine natürlich nicht, es lägen fertige, abgegrenzte und gewisser- 
maßen schon erstarrte und sortierte Urbilder in der Tiefenseele wie in einem 
Photoalbum schon bereit. Wohl aber denke ich (wie ich schon sagte), daß die 
•Schemata der Einbildungskraft" eine apriorische Physiognomie haben, die 
auch religiös, auch übernatürlich bestimmt ist und sich • meinetwegen erst 
unter dem Reiz und mit dem Material der Erfahrung • äußert und ausdrückt 
in dem, was man dann die religiösen Urbilder nennen mag. Aber diese Frage 
werden wir heute abend nicht mehr zu beiderseitiger Zufriedenheit lösen. 

A. Freilich. Eine andere Frage möchte ich aber noch stellen: Sie haben sich 
vorhin auf die Tradition der sogenannten mittelalterlichen Psychotherapeuten 
berufen, um Ihre Theologie von den dämonischen Tiefen des unterbewußten 
Sinnlich-Seelischen plausibler zu machen. Gibt es nun auch für die Betonung 
des Bildhaften im Schlafsegen • so müßte man eigentlich das von Ihnen postu- 
lierte Abendgebet nennen • eine Tradition? 

P. Ja, da bin ich ein wenig überfragt. Dieser Frage müßte man natürlich 
einmal nachgehen. Aber, mein guter Prudentius ist ja noch aufgeschlagen. Den 
Hymnus ante somnum müssen Sie einmal lesen oder • sich übersetzen lassen. 
Da ist von den zweifachen Bildern die Rede, die im Schlaf die Seele bewegen, 
da wird davon gesprochen, wie man Stirn und Herz mit dem Zeichen des 
Kreuzes bezeichnen soll. Da wird kühn der Hymnus beschlossen mit den Wor- 
ten • einen Augenblick •: Christum tarnen sub ipso / meditabimur sopore, 
auf deutsch also: Auf Christus geht der Blick / Mitten im Schlaf noch. Der 



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 13 

ambrosianische Vers aus dem Hymnus der Komplet ist Ihnen ja auch geläufig: 
Procul recedant somnia et noctium phantasmata; weichen mögen von uns die 
bösen Träume und nächtlichen Wahnbilder. 

Und um auf etwas anderes hinzuweisen, das mir eben noch einfällt: in den 
Exerzitien des heiligen Ignatius gehört zu den wesentlichen Stücken seiner 
Meditationsübungen eine Betätigung der •vista imaginativa", die den zu medi- 
tierenden Gegenstand in einem großen Bild dem Menschen vorstellt. Und 
dieses Bild soll mit in den Schlaf genommen und am Morgen sogleich wieder 
vor dem Geist stehen. Und es ist wohl auch nicht von ungefähr, daß Ignatius 
die spezifisch imaginative Art seiner verschiedenen Betrachtungsmethoden in 
den Exerzitien, •die Anwendung der Sinne", in der also die genannte •Vor- 
übung" der andern Betrachtungsweisen zu einer ganzen Meditation gemacht 
wird, gerade auf den Abend legt. 

Aber, wie gesagt, über solche Dinge müßte genauer weitergeforscht werden. 
Dazu ist heute abend keine Zeit mehr. Denn es ist spät geworden. Und ich habe 
Sie um das gebracht, was Sie gesucht haben, eine stille Stunde zu zweit, in der 
nicht viel geredet wird. Mea culpa. Das nächste Mal müssen Sie reden. 

A. Nein. Dieses Nachtgespräch war ganz lehrreich für mich. Wie lautet der 
Vers aus Prudentius? Der könnte so als Quintessenz unseres Gesprächs gelten, 
über das ich nochmals nachdenken muß, wenn mir Ihre Theorie ganz einleuch- 
tend werden soll. 

P. Christum tarnen sub ipso / meditabimur sopore. Und dazu gehört das 
andere: ego dormio, cor meum vigilat. Ja, das Herz! Das schläft eigentlich nie. 
Und aus diesem Herzen, sagt Jesus, kommt alles. Auch und gerade, wenn man 
schläft. 

A. Das ist wohl wahr. Gute Nacht, Herr Pfarrer! 
P. Gute Nacht, Heber Freund! Und • vergessen Sie heute das Abendgebet 

nicht. Das können Sie auch beten, bevor Sie meine Theorie überdacht und 
hoffentlich • verbessert haben. 

A. Nochmals gute Nacht. Und auf Wiedersehen! 

Triebfedern des geistlichen Fortschritts 
Zur Lehre von den •drei Wegen" 
Von Friedrich Wulf, S. J-, München 

Der Wege zu Gott sind so viele, als es Menschen gibt, und mannigfaltig wie 
das bunte, vielgestaltige Leben ist ihr Verlauf. Dennoch hat die christliche 
Erfahrung im Laufe der Zeit bestimmte Gesetzmäßigkeiten herausgefunden, 
die in irgendeiner Form den Aufstieg jedes Menschen zu Gott kennzeichnen. 
Man stellte eine Stufenfolge im Fortgang des geistlichen Lebens fest, sprach 
von den drei Wegen der Reinigung, der Erleuchtung und der Einigung und 
suchte die Eigentümlichkeiten jeder dieser Stufen nach ihrer mystischen oder 
aszetischen Seite hin deutlich zu machen. Thomas von Aquin vergleicht die drei 
Stufen oder Wege einmalmit drei entscheidenden Lebensaltern des Menschen: 




