-

Geistliches Abendgesprich tiber den Schlaf,
das Gebet und andere Dinge
Von Karl Rahner, S.J., Innsbruck.

P. (Pfarrér) Sie sind es! Guten Abend! Schon, daBf Sie sich wieder einmal
bei mir altem Einsiedler zeigen. Warum machen Sie sich so selten?

A. (Arzt) Nun, so lang ist es doch nicht her, daB ich hier war. Aber Sie haben
schon recht. Ich bin froh, einmal nicht allein und doch nicht unter Menschen
sein zu miissen. Darum hat’s mich hierher getrieben. Man ist beisammen und
hat doch einen friedlichen Abend. Man braucht nicht fiirchten, von einer Rede-
flut iiberschwemmt zu werden.

P. Geben Sie acht! Das ist heute nicht so sicher. Conceptum sermonem tenere
quis poterit, hab ich heute im Brevier in der Lesung aus Job gelesen. Und
solch ein conceptus sermo rumort ein wenig in mir. Denn als ich so allmihlich
schlafen gehen wollte, — man weil} freilich nie recht, ob man wird schlafen
konnen — hab ich als Bettpostille den geliebten Prudentius hervorgezogen
und mir seinen ,,hymnus ante somnum* zu Gemiite gefithrt. Der ist also schuld
an einer etwas konfusen Meditation {ibér den Schlaf.

A. Ja, wenn 'Sie schlafen wollten, dann komme ich ungelegen. Die Nacht,
diesen besten Teil des Tages, soll man niemand rauben! .

P. Nein, so ist’s nicht gemeint. Ich war zwar gerade im Begriff des Begriffes
_ zu Bett zu gehen, aber nun sind Sie mir ebenso herzlich willkommen. — Bitte,
da ist Ihr traditioneller Platz. Und sogar eine Zigarre wird Ihnen zuteil, ob-
wohl sie so teuer sind, und ich von Natur geizig bin. Aber diesmal kénnte ich
auch sagen, was mein Vater gern als boshaft-gutgemeinten Aussprugh eines
alten Pfarrers erzdhlte, den er als Bub mit seiner Mutter besuchte: Esset und
trinket, ihr kommt ja — gottlob! — nicht alle Tage.

A. Jetzt muB ich aber den Stiel umdrehen und sagen: Reden Sle nur und las-
sen Sie den conceptus sermo iiber den Schlaf von der Kette; ich hére Sie ja
gottlob nicht alle Tage. Ich bin gespannt, was ein Theologe tiber den Schlaf
denkt. Bisher (bei Thnen darf man ja nach Herzenslust listern, weil Sie es auch
gerne tun) dachte ich immer, die Theologen verbreiten meist durch Wort und
Schrift den Schlaf. Jetzt aber will ein Theologe sich iiber den Schlaf ver-
breiten. Das muB interessant werden. Sie werden ja wohl nicht iiber die Phy-
siologie des Schlafes der Warmbliitler nachgedacht haben, iiber dle Ursachen
der Schlaflosigkeit.

'P. Nein, wirklich nicht. Solche Dinge tiberlasse ich neidlos Euch Arzten und
Psychologen und schaue gern schadenfroh zu, wie sehr Ihr Euch mit Kaltwas-
ser und Schlafmittelchemie abstrampelt, um die Leute von heutzutage von
ihrer Schlaflosigkeit zu kurieren. Weit kommt Ihr nicht. Und wenn doch, dann
ist’s wahrscheinlich immer noch weit von der Wahrheit weg.

A. Sie machen uns schlechter, als wir sind. Solche Materialisten sind wir
Arzte heute doch auch nimmer. Dafi der Mensch und nicht blo8 sein Leib krank
ist, wenn er nicht schlafen kann, daf} in ihm dann eine geheimnisvolle Angst
_ steckt, daB er sich irgendwie nicht zu lassen vermag, und daB so etwas sehr



2 Karl Rahner, S, J.

aufschluBireich ist fiir die ganze Struktur seiner Persénlichkeit, daB3 somit diese
Krankheit psychotherapeutisch oder tiefenpsychologisch bekimpft werden
mufB, weill man doch heute auch unter uns von Euch Theologen verachteten
Medizinern.

P. Schon und recht. Ihr habt Fortschritte gemacht und seid dafiir ehrlich
zu loben. Aber sagen Sie einmal: Ist diese Schlaflosigkeit eine Krankheit, von
der man befreit werden muB, oder eine Krankheit, durch die man — der
eigentliche Mensch (oder wie Thr es nennen wollt) — vielleicht gerade gesun-
det? Wenn man schlaflos ist, sehnt man sich natiirlich nach Schlaf, aber
(und hier fangt die Sache an etwas unverstindlich zu werden) man fiirchtet
sich doch auch vor dem Schlaf. Es ist irgendwie entsetzlich, sich dem Schlaf zu
ergeben. Und nun werden freilich die Austreiber der Krankheit herbeisprin-
gen und sagen: ja freilich, das stimmt schon. Aber diese Deine Angst mu8
eben ausgetrieben werden — mit Luminal oder einem Kinderlied oder seit
neuestem mit den Zauberworten der modernen Seelenbeschworer.

A. Natiirlich mufl die Angst nicht , ausgetrieben®, aber gelost werden —
wenn man schlafen will.

P. Aber soll man denn schlafen?

A. Natiirlich, sonst wird man ja krank.

P. Gestatten Sie die etwas plétzliche Frage (es fillt mir kein passender Uber-
gang ein): Hat Adam im Paradies auch geschlafen? Da er doch nicht
sterben mufite (und man den Schlaf gern den Bruder des Todes nennt)? Und
kénnte es z. B. nicht sein (wahr ist ja meistens das Unwahrscheinliche), da8 die
Sehnsucht, nicht zu sterben, die uns von Adam tibrig geblieben ist als sublimer
Atavismus, in uns sich auch gegen den Schlaf wehrt?

A. Entschuldigen Sie, da3 ich Sie unterbreche. Aber ich fiirchte, Sie fan-
- gen an, Existentialphilosophie zu treiben. Das sollte eigentlich ein ordent-
licher Theologe wie Sie nicht tun. Das geht mir bei den heutigen Theologen
allmahlich auf die Nerven. Ich meine ndmlich schon zu ahnen, wohinaus es
gehen soll. Der ,,Geist“ des Menschen findet es wieder einmal unter seiner
Wiirde einzunicken und (so ein eingeduselter Kénig auf seinem Thron ist ja
wirklich ein peinliches Bild) abzutreten, denn Seine Majestit Geist findet, da3
er dauernd aufpassen und iiber das Gesinde regieren miisse, iiber das er ge-
setzt ist (liber den Leib, die Sinne und die Triebe); der Mensch wird wieder
einmal zur Person gemacht, die frei.und dauernd iiber sich verfiigen kann.
Ich fiirchte, Sie wollen zur Abwechslung auch einmal ein biBchen Existential-
philosophie auf den armen, guten Schlaf loslassen und ihn problematisch fin-
den, weil man ja als anstidndiger Philosoph {iberhaupt alles héchst problema-
tisch finden mufB. ‘ .

P. Fehl geraten! Und doch habe ich es Thnen leicht gemacht, die richtige
Witterung aufzunehmen. Sie haben den Tip mit dem Adam nicht verstanden
Ich frage nochmals: Hat Adam im Paradies auch geschlafen oder ist der Schlaf
eine Folge des Siindenfalls? Zerbrechen Sie sich nicht den Kopf iiber diese
Frage! Eigentlich weiB ich die Antwort auch nicht so genau. Aber iiberlegen
wir einmal die Sache.



Geistliches Abendgespr'eich liber den Schlaf 3

A. Hoffentlich hat Adam im Paradies schlafen diirfen! Es wire ja entsetz-
lich, nicht schlafen zu diirfen. Es muB die griBlichste Todesart sein, so unmensch-
lich wach gehalten zu werden, bis man als einzigen Ausweg gegen die Holle des
Wachseins die Flucht in den — Todesschlaf wihlt. Ist die Helle des Tagesbe-
wufitseins denn nicht bloB darum schén, weil sie sanft immer wieder verdim-
mern kann in die siifle, miide Stille des Schlafes! Verzichten wir nicht im
Schlaf auf die scharfe Helle des Tagesbewufitseins, auf den Vorzug, selbst-
méchtige, aber so auch in uns auf die Enge des bewulit Gegebenen eingesperrte
Personen zu sein, um stille uns wieder wegzugeben an ein Leben, das nicht
unser eigenes, dafiir aber weit und grenzenlos ist, weil es webt und wirkt in
jenem dunklen Reich, in dem alles Einzelne immer im Ganzen schwingt? Ist
also die Angst nicht eben ein Zeichen, daB der Mensch kein Vertrauen hat,
sich fiirchtet vor dem GroBen, von dem er gelassen sich sollte nehmen lassen,
im Wissen, daB3 das Dasein gut ist und nicht ein gefihrliches Ungeheuer, das
einen verschhngt, wenn man hicht aufpafB3t?

P. Schon gesagt. Ja, so mag dieses ,Reich” poetisch geschildert werden, in
das man leise hiniliberschlaft. Reich der stillen Weite, Region, wo alles seine
verborgene Wurzel hat, dunkler Grund, aus dem die Sifte des Lebens auf-
_steigen, Erde, aus der allein doch alle Bliite des wahren Geistes aufsprie(t,
Reich der tausend Namen: Reich der Erde, Reich der Seele (der Seele, deren
Widersacher der Geist sein soll, da er in Wahrheit ihre Bliite und — mehr als
dies ist), Reich der stiBen Nacht, Reich der Nacht, die tiefer ist, als der Tag ge-
dacht... Nein bitte, werden Sie selbst poetisch. Das liegt mir nicht so recht.
Wir verstehen uns auch so.

A. Ja nun, was ist nun mit dem Schlaf Adams?

P. GewiB, da frage ich nun eben: konnte Adam in dieses Reich nur einziehen,
indem er schlief? Oder war es ihm gerade als selige Gabe des Paradieses gege-
ben, wachen Geistes seelenvoll zu sein, offenen Auges hinunterzusteigen zu
jenen — nicht dunklen — zu jenen fiir ihn durchleuchteten Wurzeln seines
Wesen§, die aus dem Gebliit, aus dem Leib und der Erde dort, wo das eigent-
liche Leben an das Leben aller grenzt, immer neues Leben saugen? Wenn
es jetzt angebracht wire, wiirde ich Ihnen eine theologische Vorlesung halten
iiber das Wesen der paradiesischen Freiheit von der Begierlichkeit, iiber jenes

reine und lichte Ineinénderschwingen von Natur und Person, von Geist und
Seelenleib. Und am Ende wiren wir da, da Adam doch nicht eigentlich so be-
taubt geschlafen hat, wie wir, sondern anders die innerste Kammer seines Gei-
stes dffnete fiir den stillen Einzug der Feen, die den néchtlichen Segen jenes Rei-
ches der tausend Namen dem Geiste zutragen. Aber Sie wiirden bei dieser Vor-
lesung ungeduldig werden und drgerlich {iber die Schilderung des paradiesi~
schen Schlafes, des Schlafes mit dem wachenden Herzen, wie wir ihn nennen
kénnten, wenn wir an die der Tradition geldufige mystische Deutung eines selt-
samen Wortes im Hohenlied denken: ,ego dormlo, cor meum vigilat®, ich schlafe,
doch mein Herz wacht!

A. Ungeduldig nicht. Ich hére Euch Theologen sehr gerne zu, wenn Thr an
Adam und seiner Urgeschichte demonstriert, wie der Mensch eigentlich wire,



4 Karl Rahner, S. J.

wenn er nicht so unmenschlich gewesen wire, bloBer Mensch sein zu wollen.
Aber schliefllich und am Ende wiirde ich zu dieser paradiesischen Theologie des
Schlafes doch sagen: Schon und recht. Aber heute kann man eben nur mit ge-
schlossenen Augen (oder vielleicht noch im Traum) einziehen in dieses geheim-
nisvelle Reich (das mir immer noch reichlich nebelhaft vorkommt). Und darum
haben wir eben zu schlafen. Basta.

P. Schon und recht, sage nun auch ich, aber wissen Sie so genau, daB3 dieses
Land, in das wir mehr als im Wachen — ganz sind wir ja auch dann
nicht aus ihm ausgeschlossen -— durch den Schlaf einziehen, noch so
ganz ein Reich des stillen Friedens und der segensvollen Michte ist? Das
Reich der- tausend Namen hat doch in der Schrift ganz andere Namen,
als wir sie ihm vorhin gaben. Die Schrift sagt: Fleisch, Leib der Siinde,
Leib des Todes, Leib des Fleisches, Leib der Niedrigkeit, Geschépf, das der
Nichtigkeit und der Knechtschaft der Verginglichkeit unterworfen ist. Das
klingt doch weniger poetisch als vorhin.- Aber wohl realistischer. Und — er-
schrecken Sie ruhig iiber meine veraltete Theologie -— wenn in diesem Reiche

"noch Dimonen hausen? Ist das so ganz ausgeschlossen? Wenn Tod und Schlaf
miteinander etwas zu tun haben — freilich ist dieses ,Wenn*“ ein wenig reich-
lich vag —, dann kénnte es vielleicht auch einen geben, der die Macht iiber
den Schlaf hat, wie es einen gibt, der die Herrschaft iiber den Tod hilt, wie es
irgendwo im Hebréerbrief heifit. Vielleicht sind da in diesem mysteriosen
Reich doch nicht nur Feen (— wir hitten vorhin besser ehrlich gesagt: Engel),
sondern auch Teufel, so dafl auch der Schlaf so in seiner Art ein Liegen ,,in Fin-
sternis und Todesschatten® ist. Dann wire ja die durnme Angst vor dem Ein-
schlafen, mit der wir angefangen haben, vielleicht doch nicht so dumm? Ganz
in ihrem hintersten Winkel, in dem die Schlafmittel und das Zihlen bis auf
100 nicht hinunterkriechen, séBe dann die Angst, das Wachsein zu verlieren vor
dem adversarius vester diabolus, quaerens quem devoret. . .. Sie wissen ja, wie,
wir Brevierbeter vor dem Einschlafen beten: sobrii estote et vigilate, quia ad-
versarius vester diabolus tamquam leo rugiens circuit, quaerens quem devoret.
Man 148t sich ja gewdhnlich gern verschlingen vom Schlaf. Vom Teufel — das
ist eine andere Sache. Aber vielleicht ist das gar nicht so ohne weiteres und
selbstversténdlich ganz und gar zweierlei. Nochmals: hat man, ohne es selber
zu wissen, davor Angst, wenn man sich vor dem Einschlafen fiirchtet? Sie
miissen zugeben, um das noch einmal etwas anders zu formulieren, was mich
am Schlaf beunruhigt: wenn wir schlafen, dann macht unser Geist, unsere ver-
antwortliche Person, doch nicht einfach ,,den Laden zu“: GeschéftsschluB, nach
dem ihr nichts mehr passieren kann, was sie noch angeht. Sondern sie ver-
sinkt irgendwie in das in uns, was zu uns gehért und doch vor oder unter‘dem -
Bereich d e r Wirklichkeit um uns liegt, tiber den wir unmittelbar und ,,despo-
tisch* selbstverantwortlich verfiigen. Ich mu8 mich so umstéindlich ausdriicken,
weil man diesen unterpersonalen Bereich — so im iiblichen flachen Sinn —
weder einfach , Leib“ nennen kann noch ,,Seele®, denn in einem Fall denkt man
ja heutzutage doch immer noch an eine physisch-chemisch konstruierte Ma-
schine, und im andern — ja was ist genau ,Seele“, wenn man sie vom persona-



Geistlicheé Abendgesprich {iber den Schlaf 5

" len Geist unterscheidet? Jedenfalls doch nicht etwas, in das der Leib nicht
schon einzurechnen ist. Und andere Namen, die man heutzutage diesem Be-
reich gibt, sind noch zu sehr belastet mit der Deutung, die die Erfinder dieser
Namen fiir diesen Bereich vorbringen. Aber bemiihen wir uns jetzt nicht-um
die richtige Nomenklatur. Jedenfalls geht es im Schlaf mit dem Geist so ir-
gendwie da hinunter, mehr als im Wachen, und unkontrollierbar. Denn sehen
Sie: wenn wir wieder aufwachen, dann sind wir ,ausgeschlafen” oder vielleicht
auch ,unausgeschlafen®, jedenfalls aber anders geworden. Wir sind vielleicht
frohlicher oder ernster gestimmt, oder fiir gewisse Dinge von gestern viel
gleichgiiltiger geworden, oder wir sind mit ganz anderen Antrieben geladen;
die ganze Aura unserer unreflexen, aber sehr entscheidend in unser Handeln
einflieBenden Gestimmtheit ist anders als gestern; es fallen uns Gedanken ein,
die uns gestern nicht gekommen wiren. Die Leute sprechen ja so oft davon,
daB sie iiber irgendeine Sache erst noch einmal schlafen miissen. Damit haben
sie aber auch beobachtet, was ich hier meine. Nur wundert mich, daB die Leute
soselbstverstindlich voraussetzen, dal3 man immer richtiger urteilt und handelt,
wenn man dariiber erst einmal geschlafen hat. Es ist doch oft auch umgekehrt: -
man verschléft oft die hichsten Inspirationen, wenn man zuerst iiber sie schlift,
ehe man aus ihnen heraus handelt und sie gleichsam definitiv sich aneignet.
Kurz und gut: Der Ausgangspunkt des personalen wachen Denkens und Han-
delns, hinter den wir nie mehr ganz zuriickkénnen, wird durch den Schlaf an-
ders, und das in einer unkontrollierten Art. Das ist doch nicht selbstverstind-
. lich und nicht ganz ungeféhrlich. Wir lassen uns im Schlaf von einem uns
herzlich unbekannten ,Es“ in uns gewissermaBen hypnotisieren und posthyp-
notische Befehle fiir den Tag geben. Ich weiB schon (um in diesem Bild wei-
terzufahren): Der Hypnotiseur kann mit seinem Opfer auch nicht schlechthin
machen, was er will. Und so werden wir, wenn wir als Heilige einschlafen, be-
stimmt nicht als Verbrecher aufwachen. Aber kann nicht auch von fast un-
merklichen Verdnderungen in den Voraussetzungen unseres Handelns, von
unmerklichen Verénderungen der Stimmung, der unwillkiirlichen Gedanken-
abfolge usw., also von Dingen, die wir auch bei hellstem BewuBtisein unmog-
lich bis zum letzten Rest nachkontrollieren kénnen, praktisch ungeféhr alles
abhéngen?

Und nun noch einmal: ist dieses Es, dem wir uns da im Schlafe ausliefern,.
selbstverstindlich und in jeder Hinsicht zuverldssig? Kann man sich von ihm
im Schlaf ganz vertrauensvoll ,hypnotisieren“ und suggestive Befehle erteilen
lassen (wenn man so analog einmal sagen darf)?

A. Selbstredend k ann und darf man das, weil niemand bestreiten kann,
daBl man es muB. Oder soll man etwa versuchen, nicht zu schlafen? Gibe
‘diese &ngstliche Absperrung vom UnterbewuBtsein nicht noch ein gréferes Un-
gliick, selbst wenn sie moglich wire? Und sie ist nicht moglich. Damit aber ist
die ganze Frage doch eigentlich gegenstandslos. Und iiber diés: Am Tag ist man
ja ebenso Eindriicken und Einfliissen ausgesetzt, die man nicht kontrollieren
kann, die nicht vorher schriftlich anfragen, ob sie Eindruck machen diirfen,
die, weil sie uns, d. h. den vorgegebenen Raum und das Material unseres per-



6 Karl Rahner, S. J.

sonalen Handelns &ndern, uns auch als Person dauernd und ungefragt zu
andern machen.

P. Es ist doch nicht ganz das gleiche. Man nimmt sie am Tage wachen Geistes
auf. Man kann sie doch kontrollieren, sie abwehren, sie umwandeln, sie so
oder so ,auffassen” (,auffangen“), man kann reagieren, rasch und behende.
Man kann das fiir oder gegen sie einsetzen — bewuBt und sich entscheidend —,
was man schon ist und sein will. Man selber gibt ihnen, wenn man sie schon
einlassen muf, erst noch ein bestimmtes Vorzeichen, wenn man wirklich wach
ist — viele Menschen schlafen ja wachen Auges — und nur so gehen sie in
uns ein, vorausgesetzt, dal wir gelernt haben, ,vom Schlaf aufzustehen®, wie
Paulus das meint. Im Schlaf aber hat man sich schon gewandelt, ehe man —
die Augen aufmacht. Es passieren da Verdnderungen, die nach dem langen
Schlaf sich schon als selbstverstindlich présentieren. Man ist dem fritheren
Zustand schon so entriickt, daBl man, bis man aufwacht, es gar nicht mehr als
Problem empfindet, gerade ,s0% zu sein, wie man ist. Ist es Thnen denn noch
nie passiert, daf in der Nacht durch dieses ,,Es®, in dem wir so harmlos ver-
sinken, Stimmungen, Haltungen, Befindlichkeiten weggeschwemmt wurden, die
man tags zuvor in Verantwortung und harter Miihe in sich aufgebaut hatte?
Man kénnte (wenn man zwei Parabeln der Schrift etwas zusammenlaufen
14B8t) sagen: Des Nachts kommt der Teufel und nimmt aus dem ,Herzen“ den
Samen, und, wenn man aufwacht, ist das Unkraut, das er gesdt hat, schon
ganz ordentlich aufgewachsen und steht da, als ob es nicht anders sein kénnte,
dieweil wir Schlidfer meinten, wir brauchten nur die gute Saat wachsen lassen.

Lassen Sie mich noch zu dem gefdhrlichen ,Es“ von dem ich eben sprach,
etwas sagen, das mir ebegn einfillt. Sie werden zwar noch mehr brummen und
sagen, die Theologen hitten es auch immer mit dem Teufél zu tun. Aber viel-
leicht finden Sie auch, daBl die Erfahrungen und Meinungen der alten Theo-
logen eines kleinen Nachdenkens auch heute noch wiirdig sind. Die alten
Meister der Aszese und Mystik — also die Psychotherapeuten von frither —
und die Theologen des Mittelalters sagten, dafl die Teufel keine Moglichkeit
einer unmittelbaren Einwirkung auf das streng Geistige als solches in uns
hétten, sondern — eigentlich merkwiirdig fiir ,reine Geister® — das Feld
ihrer unmittelbaren Beeinflussung in uns sei das ,Sinnliche” — wir wiirden
heute sagen, das im Leiblichen wurzelnde unterbewuBite Leben, Nebenbei:
man sollte in dieser Aussage nicht bloS eine gewissermaBen degradierende
Einschrinkung des Einflusses dieser Geister (iibrigens auch der guten Engel)
auf uns sehen, sondern auch einen Hinweis darauf, da sie als ,Urelemente
der Welt“, wie sie Paullts vielleicht nennt (freilich ist das wieder eine Ge-
schichte fiir sich) eben eine aus ihrem Wesen folgende Beziehung zu dieser
stofflichen Welt haben, anders und doch dhnlich wie wir zur Welt, auch als
Ganzem, durch ‘unsern Leib. Wenn man diese Beziehungen der Geister zur
Welt genauer durchdenken wiirde, kénnte man es sich wohl begreiflich machen,
daB dieser allkosmische Weltbezug solcher geistig-personalen Wesen nicht blofl
gedacht werden muB als sporadisches, blofl von der freien Willkiir dieser Geist-
personen ausgehendes,.duBeres Einwirken, sondern als ein Geschehen, das (in



Geistliches Abendgesprich liber den Schlaf ‘ 7

seinem Grundbestand) seiner konkreten Modifikation auf Grund der Freiheit
der Geister vorausliegt und darum auch dort vorhanden (wenn auch fiir uns
nicht empirisch feststellbar) ist, wo ,alles mit rechten Dingen zugeht“. Aber
ich verliere mich — und den Faden des Gesprichs ein wenig. Ich wollte nur
sagen: Wenn die ,Geister von vorneherein , Weltpotenzen“ sind und eine
ihrem Wesen eingestiftete Bezichung auf den materiellen Kosmos als ganzen
haben, dann ist es eigentlich auch eine positiv zu lesende Aussage der alten
Experten metempirischer (und doch sehr handfester) Wirklichkeiten, wenn sie
sagen, die Geister kdnnten unmittelbar ,nur“ auf die materielle Seite des
Menschen einwirken.

Wenn der materielle Kosmos in irgendeinem Sinn Ausdruck, ,Leib“ (mit
aller Vorsicht und allem Vorbehalt einer genaueren Begriffsbestimmung) des
naturalen Wesens der Geister ist, dann mull diesen Bereich auch die geistig-
personale Haltung dieser Geister irgendwie préigend mitbestimmen. Die vier-
zehn Englein des alten Kinderliedes stinden dann nicht nur poetisch so ums
Bett herum, abgesehen davon, daB sie Engel und Teufel sehr grolen Formats
sind. Ubrigens: wenn allmihlich die modernste Naturphilosophie wieder ein
Problem im ,Leid“, in den Dysteleologien der untermenschlichen Natur ent-
deckt, so kénnte das vielleicht in dieselbe Richtung weisen, die ich hier meine:
weil die Geister reale Weltprinzipien von ihrem Wesen her sind, muB ihr
personal-freigeprigtes Wesen sich irgendwie im konkreten Status der mate-
riellen Welt ausdriicken, selbst wenn es uns Menschen grundsétzlich experi-
mentell unmoglich sein sollte, das nachzuweisen, weil ein materielles Ding uns
auch im raffiniertesten Experiment immer nur innerhalb dieser Welt gegeben
‘sein kann, also von vorneherein nie isoliert von diesem EinfluB betrachtet
werden kann.

A. Entschuldigen Sie, aber ich finde, wir kommen allméhlich weit vom
Schlafe weg. Und ich fiirchte (mit ein wenig Bosheit gesagt), es bricht Thnen
die Deichsel ab, wenn der Bogen zum Schlaf von dem Punkt aus noch gelingen
soll, wohin wir uns jetzt verloren Haben. ‘

P. So schlimm ist es nicht. Wir sind gleich wieder beim Schlaf, wenn Sie
nicht vorher einschlafen — was ich Ihnen ja wirklich nicht tibelnehmen wiirde.
Was ich eigentlich durch die lange Rede nur sagen wollte, ist dies: Aus dem
(ich gebe zu, noch sehr vage) Gesagten ergibt sich die Gefdhrlichkeit des
Schlafes. Denn in dieses Reich hinein, in dem die bésen Geister hausen, 146t
sich der Mensch hinabsinken — in den Schlaf.

A. Ja nun. Da hitte ich nun einiges dazu zu bemerken. Ich miiite, um dieser
hohen Theologie nachzusteigen, doch noch genauer wissen, wie man sich denn
etwas genauer den behaupteten EinfluB der Geister denken soll, denn sonst
kann man sich eigentlich kein rechtes Bild dariiber machen, ob und wie diese
in den Tiefen des UnterbewuBtseins wirkenden didmonischen Michte dem
Schlafenden gefihrlich werden kénnen. Man kénnte Thnen auch entgegen-
halten, daB Sie konsequent da in diesem menschlichen Souterrain auch gute
Geister aus- und eingehen lassen miissen. Und wenn es Ihnen nicht zu banal
klingt, mochte ich fast sagen, die miiiten doch mit den Démonen schon fertig



8 Karl Rahner, S. J.

werden, so daBl man existentiell an diesem Streit der Geister dort unten nicht
sehr interessiert sein miifite. Zumal wir {iber Tag schon mit der ,Unter-
scheidung der Geister” reichlich zu tun haben, und diese da auch wirklich
notwendig ist. Denn tagsiiber kommt man nicht darum herum, zu der einen
oder andern Art — den guten oder bdsen dieser ,Geister® Stellung zu nehmen,
welcher Aufgabe man ja gerade gliicklicherweise enthoben ist, wenn man in
den unschuldigen Schlaf versinkt. Aber auch all das beiseite gelassen, so bleibt
mein erster und letzter Einwand: man mufl — auch aus moralischen Griinden —
schlafen. Also wird es das Gescheiteste sein, die von Thnen so tiefsinni g begriin-
dete Gefdhrlichkeit des Schlafes sehr ntichtern auf sich beruhen zu lassen.
Oder glauben Sie nicht auch, daB aszetische Virtuosen des Nachtwachens so im
Stil des Antonius bei Griinewald noch mehr vom Teufel geplagt sind als wir,
die schlafen, um nachher — , ausgeschlafen® zy sein?

P. Halt, halt! Fiirchten Sie nicht, daB meine theologische Ontologie des
Schlafens (um der schlichten Meinung einen feierlichen Titel zu geben) die
Grundlage fiir eine Ethik des Nachtwachens abgeben soll. Obwohl man sich
ja auch einmal fragen kénnte, warum diese im alten Christentum (wie in jeder
Religion, die noch etwas auf sich hilt) so selbstverstindliche Ubung bei uns
heute so verfallen ist. Ich meine vielmehr, man konnte eine andere Maxime
aus dieser Theorie ableiten.

A. Und die wire?

P. Dal man vor dem Schlafen beten mu8, eigentlich beten sollte.

A. Ein iiberraschender Zusammenhang. Bisher dachte ich: wenn wir als
Kinder schon darauf dressiert wurden, ,ein gutes Abendgebet“ zu sprechen,
dann dachte ich mir (wenn ich tiberhaupt schon dariiber etwas gedacht habe),
daB} der Grund dieser sehr léblichen Praxis, die mir — unter uns gesagt —
noch gar nicht géinzlich abhanden gekommen ist, eben darin liegt, da8 so ein
Wald- und Wiesenchrist wie unsereiner am Werktag iiberhaupt nicht betet,
wenn er es am Abend unterldft. Er soll aber beten, ergo wenigstens am Morgen
und Abend, wo man ja auch-passend so ein wenig einen Riickblick auf den ver-
gangenen Tag anstellt. Aber nun machen Sie aus dem Abendgebet so eine Art
the_ologiscfxer Schlathygiene des Geistes. Das ist mir immerhin neu und tiber-
raschend. ' :

P. Nein, bitte: ich meine ein wirkliches Gebet. Ein Gebet zu Gott, dem wahren
und persénlichen, ein Gebet im Geist und in der absoluten Wahrheit, nicht
aber so ein wenig Ubung eines autogenen Trainings oder dergleichen vor dem
Schlaf. Denn die Kraft des Gebetes mag schon der Glaube sein. Aber der ist,
mogen das die heutigen Psychotherapeuten in dem bei thnen meist auch nicht
liberwundenen Relativismus auch noch so oft vergessen oder verheimlichen,
letztlich nur dann, wenn jedes ,als ob“ fillt, und was ich tue, nicht mehr blo8
Ausdruck meiner sogenannten , Uberzeugung® ist (neben der es gleichberech-
tigt andere'gibt), nicht mehr ein psychologischer Trick, der mir psychisch niitzt,
sondern bedingungsloser Einsatz des ganzen Menschen vor der — ja eben vor
der einen Wahrheit, die die wahre Wirklichkeit ist. Freilich, ich meine, daf3
gerade dann und eigentlich nur dann, wenn ein solches Gebet wirklich eben



Geistliches ‘Abendgesprich iiber den Schlaf 9

ein Gebet ist, es auch eben das erfiillt, was Sie ein wenig profanierend eine
theologisch motivierte Schlafhygiene des Geistes nannten. Und unter der
gemachten Voraussetzung darf man dann freilich auch dariiber nachdenken,
wie das Gebet sein sollte, damit es gerade am Abend als Segen des Schlafes,
als Beschworung seiner Gefahr wirken kann.

A. Wie meinen Sie das?

P. Ich meine so: Dieses Abendgebet hat natiirlich alle Eigenschaften, alle
psychologischen und theologischen Voraussetzungen und Strukturen, wie sie
eben dem Gebete im allgemeinen zukommen miissen. Und die brauchen uns
darum jetzt im Augenblick nicht zu beschédftigen. Obwohl sie natiirlich auch
fiir das Gebet am Abend sehr wichiig sind: als Ubergabe des Menschen an
Gott, als Tat des Vertrauens in die begegnende Giite Gottes, als richtende
Einfiigung aller Tageserlebnisse in die ,,Ordnung des Ewigen“ usw. Aber das
Abendgebet sollte dariiber hinaus nach dem, was wir uns bisher iiberlegt
haben, offenbar nicht nur ein — sagen wir — Tagesgebet am Abend sein,
sondern iiberdies so beschaffen sein, daB es gerade auch, mehr als sonstiges
Gebet, der Eigenart jenes ,Reiches“ angepafit ist, in das der Mensch im Schlaf
eingeht, so dafl er sich ,,wappnei“ gegen die Gefahren dieser Zone des Schlaf- -
lebens, diese gewissermafien beschwort und segnet.

A. Ich finde nicht, daB wir die Eigenart dieses Reiches so klargelegt haben,
daB rfian daraus entnehmen kénnte, in welcher Riistung, die dazu noch gerade
durch das Gebet gegeben sein soll, man in diese Gefahrenzone sich begeben
solle. Denn schlieSlich wurde von Ihnen nur festgestellt, daff man in diesem
Reich den Infiltrationen, den Suggestionen didmonischer Michte mehr als im
TagesbewuBtsein ausgesetzt sei. Was fiir eine. besondere Maxime iiber das
Abendgebet soll sich daraus ableiten lassen? :

P. Nun zun#chst mu8 ich noch eins im voraus sagen. Wenn wir, wie Sie richtig
sagen, von der Eigenart dieses Reiches her bestimmen sollen, wie gerade das
Abendgebet sein soll, so miissen wir nicht ausschlieflich an die dédmonische

. BeeinfluBbarkeit dieser untergeistig-seelischen Schicht des Menschen denken.
Denn dieser dimonische EinfluB muf} schliefllich ja auch unter den Struktur-
gesetzen dieser Schicht im Menschen stehend gedacht werden. Nun aber, und
damit kommen wir der Antwort schon néher, ist doch das Charakteristische
dieser Zone (oder wie Sie es nennen wollen) das Bild. Wir haben im Schlaf
Triume, um mit dem handgreiflichsten Indiz fiir diese Aussage anzufangen.
Ein C. G. Jung sucht die Archetypen, die Ur- und Leitbilder dieser Schicht
aufzudecken. Diese Schicht muB, weil seelisch (also irgendwie intentional),

- ihr gegenstindliches Korrelat haben, und mufB, weil leib-seelisch, weil im

Fleisch wurzelnd, ein konkretes Korrelat haben, kurz ein — ,,Bild“, die inkar-

nierte Idee. Dieses Reich ist darum das Reich der Bilder, aber eben ein zwie-
spaltiges Reich der Bilder, denn es ist das gemeinsame Reich der sich in ihm
einbildenden guten und bosen Michte des Geistes, es ist das Reich, in dem der
ewige Logos Fleisch wurde und der Archon dieses Aons seine Herrschaft zur

»Erscheinung® bringen will. Was die Seele im Schlaf — die wehrlos und offen

gewordene Seele — ,bewegt®, das sind, auch wo nicht greifbar ein Traum vor-



10 Karl Rahner, S. J.*

liegt, diese ,Bilder”, die sich in sie einbilden und so dann auch fiir ihr per-
sonales Tagesbewufitsein die Leitbilder abgeben. Wie es auch in Wahrheit .
stehen mag mit dem ,kollektiven UnbewuBten®, in dem die Erfahrung der
Menschheit-von sich selbst verdichtet aufbewahrt sein soll in Archetypen, von
denen die grofien Bilder der Mythen, Mirchen usw, nur das Echo im Tages-
bewulltsein sein sollen, so wenig man das wahre Leben des Geistes nur als
sekundire Funktion dieser unterirdischen Michte, dieser Tiefenseele betrach-
ten darf, so falsch es wire, dieses Reich der Tiefe zur letzten Wirklichkeit und
Wahrheit zu erhdhen, da es doch selbst tief zwiespaltig und der Erldsung von
oben bediirftig ist — der Geist des Menschen lebt auch aus diesem Reich heraus.
Und zumal im Schlaf. Und dies, indem er gebildet wird durch diese Bilder.

A. Und das Abendgebet?

P. Wenn er die guten, die echten, die heiligen Bilder schon mitbringt in den
Schlaf, wenn seine Einbildungskraft schon geformt ist durch die wahren Arche-
typen der Wirklichkeit, die gesegneten und erlésten, die reinen und lichten des
Fleisches, in das der Logos Gottes selbst sich einbildete, wenn der Mensch so
in den Schlaf eingeht, nicht ,weiselos“ (denn der christliche Mensch braucht
nicht mystisch ,,weiselos“ werden, um Gottes habhaft zu werden, weil Gott die
Weise, das Schema des Menschen ewig angenommen hat), aber auch nicht in
der chaotischen Verbildung, in der sein TagesbewufBtsein ein Spiegel der zer-
rissenen Wirklichkeit der Welt ist, dann kommen ihm vermutlich aus dem
Reich des Schlafes in geheimer Sympathie jene Bilder segnend entgegen, die
er eigentlich schon mitbringt, dann ist in ihm selbst schon ein geheimes Aus-
leseprinzip dafiir, was aus der Tiefenseele in seine offen gelassene Seele ein-
ziehen darf. Solche Bilder, die der glaubende Mensch wachen Geistes in sich
einformt, rufen ihr Gleichbild aus den Tiefen seiner Naturseele auf. Denn
solche christlichen Archetypen sind, weil wir nicht blo8 von oben, sondern auch
von unten her erlést sind durch den, der in das Unterste hinabstieg, wirklich
in den Tiefen unserer ,Naturseele“ verborgen, weil es eine ,reine®, eine blof3
naturhaft unschuldige Naturseele eben nicht gibt, da sie entweder im Unheil
oder im Heil ist, oder sogar richtiger gesagt, — sie liegt ja der sich so und so
entscheidenden Personalitit, dem unheiligen Entweder-Oder, noch voraus —,
beides zugleich ist, Wurzelgrund, aus dem beides aufsteigen kann, die Macht
der Finsternis und das Licht des Morgensterns, der nach der Schrift —— im Her-
zen aufgeht. Die ,Schemata der Einbildungskraft® (um einmal kantisch zu
- reden) bestehen nicht nur in jenen harmlosen Dingen, von denen eine rationa-
listische, unexistentielle Psychologie oder Metaphysik des sinnlichen Geistes
zu erzdhlen weil, sie sind nicht leere, formale Raumzeitlichkeit, sie haben viel-
mehr eine geschichtliche Physioghomie, die letztlich christlich und ddmonisch
ist. Welche von beiden ,,Einbildungen® — die die Wirklichkeit sind — in uns
tatsichlich wirksam wird, das hingt auch-davon ab, welche der personalwache
Geist sich als seine erwihlt. Und darum sollte das Abendgebet — ich meine
nicht irgendein Gebet, das irgendwann am Abend geschieht, sondern jene Ge-
betshaltung, in der man wirklich einschléft — ein stilles, ruhiges, gelassenes und
gesammeltes Vorsichhaben der groflen Bilder sein, in denen letzte Wirklichkeit,



Geistliches Abendgesprich iiber den Schlaf 11

die Gottes, uns nahe gekommen ist und in diese sichtbare Welt sich eingeprigt
hat: der Menschensohn, das Zeichen des Kreuzes, die Heilige Jungfrau, um nur
ein paar der greifbarsten zu nennen. Da handelt es sich nicht um ein loses Spiel
der Phantasie. Denn ist diese nicht auch von den untersten Tiefen des Menschen
her konsekriert, seit das ewige Wort Fleisch wurde? Und das Bild, das der
Glaube davon schafft und in dem er sich sammelt und verleiblicht, sollte nicht
so eine Art von beinahe sakramentalem Zeichen sein, das heiligt und segnet,
bewahrt und kldrt? Wenn ich so ein ,bildhaftes“ Gebet empfehle, so ist mit
»Bild“ natlirlich alles gemeint, was in den Bereich des Sinnlich-Seelischen ge-
hort, nicht nur das dem Gesicht Zugeordnete, also auch: Wort, Klang, Zeichen,
Geste, kurz alles, in dem sich der Himmelsgeist verleiblichen, die untere Tiefe
unseres Wesens dadurch heiligen und den Erdgeist beschwiren kann. Das
richtige, ruhige und gesammelte Sichzeichnen mit dem Kreuz, die schlichte -
Gebetsgeste, die Worte des Gebetes, wenn sie von einfacher Grofe und dichter
Wirklichkeit voll sind, all das gehért zu jener Bildhaftigkeit, die — meine ich —
das Charakteristikum gerade des Abendgebetes sein miifite, damit es eine exor-
zierende Weihe jenes Reiches werden kann, dessen Machten der Mensch im
Schlaf sich Giberlaft.

A. Ja, bleibt nicht alle Phantasie, auch die der Urbilder, schlieflich im Be-
reich des , Als-ob“, des Unwirklichen? Und ist darum die Vergegenwértigung
der religiosen Wirklichkeit nicht eben ein Vorstellen der blo8 gedachten, der
nicht gegenwhrtigen religiésen Wirklichkeit? Es ist nun einmal fiir den heuti-
gen Menschen schwer, seine Gedanken von etwas, und erst recht die Vor-
stellung seiner Phantasie nicht als das Unrealste, als das Unwirklichste zu
nehmen.

P. Das ist es gerade, was falsch, gefidhrlich falsch ist. Da} ein Gedanke, eine
Stimmung, ein innerliches Lieben, ein Vollzug ehrfiirchtiger Anbetung realer,
dauernder, folgenreicher, giiltiger ist als die Explosion einer Bombe oder ein
Pflfnd Butter, daB solche Wirklichkeit nur darum so ,,unreal®, so wirkungslos
in der sogenannten handgreiflichen ,,Wirklichkeit“ zu sein scheint, weil diese '
(nicht jene) sehr unwirklich ist, so unwirklich, daBl die wahre Wirklichkeit des
Geistigen in ihr gar nicht recht zur Erscheinung kommen kann, das ist es ja,
was der blinde und verblendete Mensch von heute wieder lernen miifite, bevor
es zu spat ist, falls sein Organ, die wahre Wirklichkeit vor sich zu bringen,
nicht schon heillos verkiimmert ist. Und dann die Vergegenwirtigung durch
die Phantasie: Das Wort ,Phantasie® ist ja leider heute schon fast hoffnungslos
phinomenalisiert und relativiert. Einbildung ist heute eben ,eine blofie Ein-
bildung“. Wie z;ber, wenn die eingebildete Wirklichkeit da ist? Da ist, weil sie
existiert, weil sie liber Zeit und Ort erhaben ist (und darum mit den Kontroll-
apparaten des Unwirklichen, dem, was wir Physik und Chemie nennen, nicht
festgestellt werden kann). Und wenn man nun diese daseiénde Wirklichkeit
sich einbildet, damit sie auch fiir uns da ist, da bis ins Herz und in die letzte
Schwingung unserer Nerven, sich einbildet, weil diese Wirklichkeit ja schon
ldngst, bevor wir uns ein Bild von ihr machen, uns ergriffen hat, uns zu ihrem
Bild und Ausdruck realissime gemacht hat, — ist das dann eine ,leere Ein-



12 ) Karl Rahner, S, J.

bildung“, oder ist dieser Vorgang vielmehr eine Vergegenwirtigung des wirk-
lich Gegenwirtigen, ein Einlassen des Wirklichen in die Sphire des BewufSt-
seins, in dem sich eben die sanft aus der Tiefe andringende Gegenwart des
Allerwirklichsten gewdhnlich nur dann zu zeigen gewillt ist, wenn wir ihm
schlicht und in bereiter Demut eine Erscheinung leihen? Leihen, nicht weil es
sie noétig hitte, sondern weil es sonst verschméht, uns, den Freien, die lieben
sollen, sich aufzudréngen.

A. Da ist mir, wihrend Sie sehr eindriicklich fiir Wert und Wiirde der reli-
- gibsen Einbildungskraft plédierten, eine gewisse Parallele zu Ihrer im Bereich
des Religitsen postulierten Korrespondenz zwischen dem gemachten Bild der -
Phantasie und dem gewissermaBen apriorisch eingestifteten Bild der Tiefen-
seele eingefallen. Wenn wir im profanen Leben mit einem »Problem“ ein-
schlafen und des Morgens mit einem guten Einfall dazu aufwachen, wenn ,es“
also unterirdisch an der Frage weitergearbeitet hat, dann muB doch auch die
in den Schlaf mitgenommene Fragestellung selektiv auf die an sich im Hinblick
auf die bestimmte Frage chaotische Masse des gedichtnismiBig GewuBten
gewirkt und das verwandte und so brauchbare Material aktiviert und das
gegenteilige abgedringt haben. Der gute Einfall braucht ja, um aufgebaut zu
" werden, liber das im Problem selbst Gegebene, neues und passendes Material.
Es wird sich also nicht bestreiten lassen, daB es fiir den Schlaf die Méglichkeit
einer Selektion innerhalb des aus der Tiefenseele andridngenden Gedanken-
und Bildmaterials gibt. Wenn es also solche apriorisch elngestlftete religiose
Urbilder gibt, dann ist Thre Theorie gewi annehmbar.

P. Nun, ich meine natiirlich nicht, es ligen fertige, abgegrenzte und gewisser-
mafen schon erstarrte und sortierte Urbilder in der Tiefenseele wie in einem
Photoalbum schon bereit. Wohl aber denke ich (wie ich schon sagte), daBl die
»Schemata der Einbildungskraft“ eine apriorische Physiognomie haben, die
auch religi6s, auch {ibernatiirlich bestimmt ist und sich — meinetwegen erst
unter dem Reiz und mit dem Material der Erfahrung — #uBert und ausdriickt
in dem, was man dann die religiosen Urbilder nennen mag. Aber diese Frage
werden wir heute abend nicht mehr zu beiderseitiger Zufriedenheit 16sen.

A. Freilich. Eine andere Frage méchte ich aber noch stellen: Sie haben sich
vorhin auf die Tradition der sogenannten mittelalterlichen Psychotherapeuten
berufen, um Ihre Theologie von den damonischen Tiefen des unterbewuBten )
Sinnlich-Seelischen plausibler zu machen. Gibt es nun auch fiir die Betonung
des Bildhaften im Schlafsegen — so miiite man elgenthch das von Ihnen postu-
lierte Abendgebet nennen — eine Tradition?

P. Ja, da bin ich ein wenig liberfragt. Dieser Frage miiSte man natiirlich
einmal nachgehen. Aber, mein guter Prudentius ist ja noch aufgeschlagen. Den
Hymnus ante somnum miissen Sie einmal lesen oder — sich iibersetzen lassen.
Da ist von den zweifachen Bildern die Rede, die im Schlaf die Seele bewegen,
da wird davon gesprochen, wie man Stirn und Herz mit dem Zeichen des
Kreuzes bezeichnen soll. Da wird kithn der Hymnus beschlossen mit den Wor-
ten — einen Augenblick —: Christum tamen sub ipso / meditabimur sopore,
auf deutsch also: Auf Christus geht der Blick / Mitten im Schlaf noch. Der



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 13

ambrosianische Vers aus dem Hymnus der Komplet ist Thnen ja auch gelaufig:
Procul recedant somnia et noctium phantasmata; weichen mdgen von uns die
bdsen Triume und néichtlichen Wahnbilder.

Und um auf etwas anderes hinzuweisen, das mir eben noch einfillt: in den
Exerzitien des heiligen Ignatius geh6rt zu den wesentlichen Stiicken seiner
Meditationsiibungen eine Betitigung der ,vista imaginativa®, die den zu medi-
tierenden Gegenstand in einem groBien Bild dem Menschen vorstellt. Und
dieses Bild soll mit in den Schlaf genommen und am Morgen sogleich wieder
vor dem Geist stehen. Und es ist wohl auch nicht von ungefihr, daf8 Ignatius
die spezifisch imaginative Art seiner verschiedenen Betrachtungsmethoden\' in
den Exerzitien, ,die Anwendung der Sinne“, in der also die genannte ,Vor-
iibung® der andern Betrachfungsweisen zu einer ganzen Meditation gemacht
‘wird, gerade auf den Abend legt.

Aber, wie gesagt, iiber solche Dinge miilte genauer weitergeforscht werden.
‘Dazu ist heute abend keine Zeit mehr. Denn es ist spit geworden. Und ich habe
Sie um das gebracht, was Sie gesucht haben, eine stille Stunde zu zweit, in der
nicht viel geredet wird. Mea culpa. Das nichste Mal miissen Sie reden.

A. Nein. Dieses Nachtgesprich war ganz lehrreich fiir mich. Wie lautet der
Vers aus Prudentius? Der konnte so als Quintessenz unseres Gesprichs gelten,
iUber das ich nochmals nachdenken muB wenn mir Thre Theorie ganz einleuch~
tend werden soll.

P. Christum tamen sub ipso / meditabimur sopore. Und dazu gehort das
andere: ego dormio, cor meum vigilat. Ja, das Herz! Das schlift eigentlich nie.
Und aus diesem Herzen, sagt Jesus, kommt alles. Auch und gerade, wenn man
schlaft.

A. Das ist wohl wahr. Gute Nacht, Herr Pfarrer!

P. Gute Nacht, lieber Freund! Und — vergessen Sie heute das Abendgebet
nicht. Das koénnen Sie auch beten, bevor Sie meine Theorie iiberdacht und
hoffentlich — verbessert haben.

A.Nochmals gute Nacht. Und auf Wiedersehen!

Triebfedern des geistlichen Fortsdhritts
Zur Lehre von den ,drei Wegen*
Von Friedrich Wulf, 8. J., Miinchen

Der Wege zu Gott sind so viele, als es Menschen gibt, und mannigfaltig wie
das bunte, vielgestaltige Leben ist ihr Verlauf. Dennoch hat die christliche
Erfahrung im Laufe der Zeit bestimmte GesetzméBigkeiten herausgefunden,
die in irgendeiner Form den Aufstieg jedes Menschen zu Gott kennzeichnen.
Man stellte eine Stufenfolge im Fortgang des geistlichen Lebens fest, sprach
von den drei Wegen der Reinigung, der Erleuchtung und der Einigung und
suchte die Bigentiimlichkeiten jeder dieser Stufen nach ihrer mystischen oder
aszetischen Seite hin deutlich zu machen. Thomas von Aquin vergleicht die drei
Stufen oder Wege einmal'mit drei entscheidenden Lebensaltern des Menschen:





