Triebfedern des geistlichen Fortschritts 13

ambrosianische Vers aus dem Hymnus der Komplet ist Thnen ja auch gelaufig:
Procul recedant somnia et noctium phantasmata; weichen mdgen von uns die
bdsen Triume und néichtlichen Wahnbilder.

Und um auf etwas anderes hinzuweisen, das mir eben noch einfillt: in den
Exerzitien des heiligen Ignatius geh6rt zu den wesentlichen Stiicken seiner
Meditationsiibungen eine Betitigung der ,vista imaginativa®, die den zu medi-
tierenden Gegenstand in einem groBien Bild dem Menschen vorstellt. Und
dieses Bild soll mit in den Schlaf genommen und am Morgen sogleich wieder
vor dem Geist stehen. Und es ist wohl auch nicht von ungefihr, daf8 Ignatius
die spezifisch imaginative Art seiner verschiedenen Betrachtungsmethoden\' in
den Exerzitien, ,die Anwendung der Sinne“, in der also die genannte ,Vor-
iibung® der andern Betrachfungsweisen zu einer ganzen Meditation gemacht
‘wird, gerade auf den Abend legt.

Aber, wie gesagt, iiber solche Dinge miilte genauer weitergeforscht werden.
‘Dazu ist heute abend keine Zeit mehr. Denn es ist spit geworden. Und ich habe
Sie um das gebracht, was Sie gesucht haben, eine stille Stunde zu zweit, in der
nicht viel geredet wird. Mea culpa. Das nichste Mal miissen Sie reden.

A. Nein. Dieses Nachtgesprich war ganz lehrreich fiir mich. Wie lautet der
Vers aus Prudentius? Der konnte so als Quintessenz unseres Gesprichs gelten,
iUber das ich nochmals nachdenken muB wenn mir Thre Theorie ganz einleuch~
tend werden soll.

P. Christum tamen sub ipso / meditabimur sopore. Und dazu gehort das
andere: ego dormio, cor meum vigilat. Ja, das Herz! Das schlift eigentlich nie.
Und aus diesem Herzen, sagt Jesus, kommt alles. Auch und gerade, wenn man
schlaft.

A. Das ist wohl wahr. Gute Nacht, Herr Pfarrer!

P. Gute Nacht, lieber Freund! Und — vergessen Sie heute das Abendgebet
nicht. Das koénnen Sie auch beten, bevor Sie meine Theorie iiberdacht und
hoffentlich — verbessert haben.

A.Nochmals gute Nacht. Und auf Wiedersehen!

Triebfedern des geistlichen Fortsdhritts
Zur Lehre von den ,drei Wegen*
Von Friedrich Wulf, 8. J., Miinchen

Der Wege zu Gott sind so viele, als es Menschen gibt, und mannigfaltig wie
das bunte, vielgestaltige Leben ist ihr Verlauf. Dennoch hat die christliche
Erfahrung im Laufe der Zeit bestimmte GesetzméBigkeiten herausgefunden,
die in irgendeiner Form den Aufstieg jedes Menschen zu Gott kennzeichnen.
Man stellte eine Stufenfolge im Fortgang des geistlichen Lebens fest, sprach
von den drei Wegen der Reinigung, der Erleuchtung und der Einigung und
suchte die Bigentiimlichkeiten jeder dieser Stufen nach ihrer mystischen oder
aszetischen Seite hin deutlich zu machen. Thomas von Aquin vergleicht die drei
Stufen oder Wege einmal'mit drei entscheidenden Lebensaltern des Menschen:



14 Friedrich Wulf, S. J.

mit seiner Kindheit, dem Erwachen des Geistes und der Reifezeit. Garrigou-
Lagrange hat in seinem Biichlein: ,Die drei Bekehrungen und die drei Wege*“
diesen Vergleich weiter ausgewertet und auf die drei Lebensabschnitte: die
Kindheit, die Reifezeit und das Erwachsenenalter ausgedehnt. Wir méchten
im Anschlufl an diese Einteilung des geistlichen Lebensweges einmal danach
fragen, wie Gott die Menschen auf jeder dieser Stufen zu fiihren pflegt und
welches jeweils die entscheidenden Triebfedern sind, die das Herz des Men-
.schen in Bewegung halten und seinen Schlag bestimmen. Dabei kann es sich
begreiflicherweise immer nur um eine vereinfachende und typisierende
Beschreibung handeln; das konkrete Leben ist mannigfaltiger, und kein Fall
gleicht darin dem anderen. '

I. Vorbild und Fiihrung in der Zeit der ,geistlichen
Kindheit® '

In keinem Lebensalter ist der Mensch so sehr auf die Hilfe anderer angewie-
sen wie in seinen ersten Jahren. Ohne diese Hilfe wiirde er kérperlich und
seelisch verkiimmern. Insbesondere bilden in diesen Jahren Mutter und Kind
eine unzertrennbare Einheit. Die Welt des Kindes entfaltet sich in der Haupt-
sache an und mit der Mutter. Alles wird irgendwie in Bezug zu ihr gebracht.
Was Freude und Trauer, Liebe und Sorge, Ziirnen und Strafen ist, was Gefah-
ren bringt und wohltut, Iob verdient oder auch Tadel, was es um Vater und
Mutter, um Geschwister und Familie, um die Dinge und Ereignisse des téiglichen
Lebens und noch mehr, was es um Gott ist, um Christus, um Maria, die ganze
itbersinnliche Welt des Himmels, die Engel und Heiligen, das alles erfihrt und
weill das Kind durch seine Mutter. Sie biirgt fiir die Wahrheit der Welt ihres
Kindes, ja sie verkorpert diese Welt geradezu wie in einem lebendigen Bild. An
ihrer Hand und unter ihrem Schutz wagt das Kind die ersten Schritte in diese
Welt hinein.

Ahnlich geschieht nun auch die erste durchstoBende und ganz bewuBte Hin-
wendung des Menschen zu Gott (oft ist es zugleich die grundlegende Bekeh-
rung) kaum je ohne die Hilfe eines anderen. Die Art und Weise, in welcher der
andere helfend und ermutigend eingreift, kann sehr verschieden sein. Bis-
weilen ist schon sein blofles Beispiel, seine vorbildliche Haltung von entschei-
dender Bedeutung. Man hat vielleicht einen Menschen gesehen und beobachtet,
hat ihn schétzen und bewundern gelernt: seine Selbstlosigkeit und Hilfsbereit-
schaft gegen jeden Notleidenden, seinen apostolischen Eifer, seine Tapferkeit
und Geduld in einem jahen und harten Schicksalsschlag. Das geniigte, um das
Herz auch der religiésen Welt des anderen zu erschliefien. Eine unwidersteh-
liche Kraft ging von ihm aus, hinter ihm stand ein Anspruch, durch ihn kam
Gott auf einen zu. Vielleicht war die Seele schon vorher in Bewegung geraten:
'durch innere Erleuchtungen und Antriebe, durch plétzliche Ereignisse, durch
Kreuz und Leiden ... Die eigentliche Wende, den tatsichlichen Uberschritt in
die Welt Gottes brachte aber erst der Ansto durch einen lebendigen Menschen.
Wieviele haben einem leuchtenden Vorbild christlichen Lebens ihren Glauben
oder gar das Verlangen und den Mut zur volligen Hingabe an Gott zu ver-



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 15

danken, wie viele jhren Priester- und Ordensberuf! Pachomius, der Begriinder
des conobitischen Ménchtums, traf als Soldat — noch ein Heide — zum' ersten
Mal in seinem Leben auf Christen und erfuhr ihre Liebe; er kehrte nicht mehr
nach Hause zuriick, sondern blieb bei ihnen und wollte wie sie leben. Antonius
lernte als Knabe die Einsiedler der &gyptischen Wiiste kennen. Sie gingen
ihm nicht mehr aus dem Sinn. Als seine Eltern gestorben waren, lie es ihm
keine Ruhe mehr; er verkaufte und verschenkte seine Besitztiimer und ging
ihnen nach. Bernhard von Clairvaux begeisterte sich an den Rittern, die ihm
von ihrer Kreuzfahrt erzdhlten; er kannte hinfort keine gréSere Aufgabe
mehr, als fiir Gott das Kreuz zu nehmen. Ignatius von Loyola wurde schon beim
Lesen aus dem Leben der Heiligen so entziindet, daB8 er den Entschluf fafite,
den Heroen des christlichen Glaubens nachzufolgen.

Ein solches Aufgeriittelt~- und Umgewandeltwerden schon durch die erste
und mehr &uBerliche Berithrung mit vorbildlichen und heiligen Menschen
setzt ein groBes Maf von innerer Bereitschaft und Empfinglichkeit und zu-
gleich von gnadenhafter Berufung voraus. Das wird nicht hiufig der Fall sein.
In der Regel bedarf es im Anfang des religiésen Strebens einer persdnlicheren
und nachhaltigeren Hilfe, um den vorbehaltlosen Schritt in die Welt des Glau-
bens zu tun oder die einmal vollzogene Ganzhingabe durchzuhalten und zu
vertiefen. Es kann unter Umsténden schon geniigen, einen sehr gldubigen und
gottverbundenen Menschen einmal aus der Nihe kennen zu lernen. Im hiufi-
gen und vertrauten Umgang gewinnt man einen Einblick in seine religiése
Welt. Vielleicht ist es das erste Bekanntwerden mit der iibersinnlichen Wirk-
lichkeit des Glaubens. Um so iiberraschender und eindrucksvoller kann das
Erlebnis des Neuen und Andersartigen sein. Man erfahrt auf einmal — nicht
durch theoretische Belehrung, sondern durch konkrete Anschauung —, da8
der Glaube eine Realitdt bedeutet, daB Licht und Kraft von ihm ausgehen,
die den Menschen und alles Geschehen dieser Welt verwandeln. Und ohne es
recht wahrzunehmen, wird man selbst in diese Wandlung mit hineingenom-
men. Es ist, als wiichsen der Seele neue Organe zu: Augen, um von innen her
zu sehen, und Ohren, um die Stimmen der anderen Welt zu vernehmen. Es
wichst das Interesse und der Geschmack an religiésen Dingen. Es bricht eine
bisher nur ganz leise und dumpf gespiirte Sehnsucht durch, iiber sich selbst
und iiber die sinnenhafte Welt hinauszugelangen und Gottes inne zu werden.
Dabei ahnt man wohl oder wei3 es auch, daB der Schritt iiber die Schwelle des
" Herzens zugleich ein Verlassen seiner selbst bedeutet, ein schmerzliches Ab-
schiednehmen von liebgewordenen Dingen, ein Sterbenmiissen. Aber der Blick
auf das Vorbild, auf die vorgelebte Hingabe eines gottertiillten Herzens 14Bt
die Angst vor dem Schweren und Unbekannten iliberwinden. Glucklich, wer
einem Christen begegnet, der Licht und Kraft und Heiligkeit ausstrahlt. Thm
bleiben manche Umwege und Irrwege erspart. Was andere vielleicht nur in
langer und miihseliger Erfahrung erlernen, erschlieBt sich ihm in lebendiger
Anschauung: der Glaubensgeist, der alles im Lichte Gottes schaut und auf Gott
bezieht, die Hoffnung, die sich in allen Lebenslagen dem Gott der Vorsehung
und VerheiBung anheimgibt, die Liebe, die in allem dem Herzen Gottes be-



16 ‘ Friedrich Wulf, S. J.

gegnet, das Geheimnis und die Gnade des Kreuzes, die Weisen des Betens, die
Grundbedingungen und Haupthindernisse eines geistlichen Lebens. MiiSte eine
solche Hilfe von Mensch zu Mengch unter Christen nicht hiufiger sein? Und ist
sie nicht wirksamer als tausend Biicher und Unterweisungen?

Vielen, die sich mit der ganzen Kraft ihres Herzens zu Gott aufmachen, wird
eine solche Hilfe versagt bleiben; ein e darf ihnen aber fiir gewdhnlich nicht
fehlen: die des Priesters. Ohne einen klugen und eifrigen Beichtvater und eine
zeitweilige Seelenfilhrung werden die meisten iiber den Anfang ihres Voll-
kommenheitsstrebens nicht hinauskommen. Wenn die von Gott Ergriffenen zur
Zeit des dgyptischen Ménchtums zu einem Ménchsvater in die ,,Schule“ gingen
— eine Gewohnheit, die in der Ostkirche nie ganz erloschen ist —, wenn in den
Klostern die Eintretenden von einem Novizenmeister in das geistliche Leben
eingefiihrt werden, dann diirfte es wohl wahr sein, da8 eigentlich jeder, der nach
der christlichen Vollkommenheit strebt, eine Art Noviziat, wenigstens in der
Form einer strafferen Seelenfithrung, mitmachen miiBte. Eine solche Schulung
hat nicht nur den Sinn einer Unterweisung in den Grundfragen des geistlichen
Lebens, einer Aufmunterung und Stirkung in den immer auftretenden Schwie-
rigkeiten oder in Zeiten der Trostlosigkeit. Sie soll dem anfangenden Menschen
vor allem helfen, den konkreten Willen Gottes fiir sich und sein Leben zu
erfahren. Dazu ist aber Abstand von sich selbst und von der Welt, Selbster-
kenntnis und Unterscheidung der Geister gefordert, die fiir gewohnlich nicht
ohne die Hilfe eines klugen und erfahrenen Priesters erworben werden. Wenn
man sich in der Seelenfiilhrung der Leitung eines anderen unterstellt und
dessen Urteil seinem eigenen vorzieht — zugleich eine Schule des Gehorsams
und der Demut —, so wird man am ehesten vor Tduschung und Selbstbetrug
bewahrt. Vorausgesetzt ist allerdings, daB der Priester selbst ein geistlicher
Mensch ist und Gott nahe steht. Er sollte Christus reprisentieren und darum
Vorbild, Fiihrer und Vater in einem sein. Ein Vorbild ziindet, weckt Leben
und spornt zur Nachfolge an. Der Seelenfiihrer, der diesen Namen ver-
dient, miifite selbst schon ein Stiick des Weges gegangen sein, den er fiihren
will; er miifite um die Moglichkeiten, aber auch um die Gefahren und Klippen
dieses Weges wissen. Er miifite vor allem auch den Menschen kennen, seine
Anlagen und Erscheinungsweisen, seine Entwicklungsgesetze und Gefihrdun-
gen..Und wenn man wissen will, was ein pater spiritualis, ein geistlicher Va -
t er ist, dann lese man einmal in der Geschichte der Heiligen nach, mit welcher
Liebe und Giite sich z. B, Benedikt des Knaben Placidus annimmt, ihn wie ein
Kind die ersten Schritte lehrt, ihn anhért und unterweist, ihn aufmuntert und
mahnt, oder mit welcher Ehrfurcht und Dankbarkeit Franz Xaver aus Indien
an Ignatius, seinen ,alleinigen Vater in Christi Herzen“, den ,vielgeliebten
Vater seiner Seele“ schreibt, auf den Knien liegend, und wie er sich nicht
scheut, ihm zu bekennen: ,Unter den vielen heiligen und tréstenden Worten
Ihres Briefes las ich zum Schlu8 den Satz: ,Ganz der Ihre, der Sie nie vergessen
kann‘. Ich konnte diese Worte nur mit Tréinen lesen und mit Trinen schreibe
ich sie wieder, gedenkend der vergangenen Zeiten und der grofSen Liebe, mit
der Sie mich von Anfang an bis heute geliebt haben“. Es war fiir viele eine der



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 17

groften sichtbaren Gnaden ihres Lebens, in der Schule eines heiligen Seelen~
fahrers aufgewachsen zu sein.

Vielleicht ist das erlebte Vorbild wie auch die persénliche Fiihrung fiir die
Verbreitung und Vertiefung des christlichen Glaubens selten so notwendig ge-.
wesen wie in unserer Zeit. Ein erfahrener GroBstadtseelsorger sagte jlingst,
nach seiner Meinung kénne ein guter Teil unserer modernen, sikularisierten
Gesellschaft nur noch durch den personlichen Kontakt mit lebendigen Christen
wieder zum Glauben gebracht werden. In der Tat trifft man immer hiufiger

- auf Menschen, zumal aus den Kreisen der Gebildeten, die zwar spiiren, dafl
jene Epoche, auf deren Maximen und Idealen sie ihr Leben aufgebaut hatten,
endgiiltig unter den Triimmern des zweiten Weltkrieges begraben liegt, die
aber dennoch von sich aus nicht den Wég zu einem Neuen, am allerwenigsten
zum Glauben finden. Das Organ, der innere Sinn fiir die iibersinnliche Welt,
fiir einen iiberweltlichen, personlichen Gott ist ihnen erstorben. Weder die
Katastrophen des eigenen Lebens, noch blofie Belehrung verméogen sie aus dem
starren Bann des Nihilismus zu befreien. Erst der gelebte Glaube, auch in der
Verbildung irgendeiner modernen christlichen ,,Gnosis®, beispielsweise der
»Christian Science“ oder der ,,Christengemeinschaft“, vermag ihnen den Sinn
fiir die religise Welt wieder zu erschlieBen. Darum findet man auch immer
wieder, daB eine Begegnung von Mensch zu Mensch zum AnlaB eines Heim-
findens zur Kirche wird oder aber in eine der zahlreichen exklusiven oder po-
puldren Sekten fiihrt.

In einem abgeschwichten Sinn kann man auch von sehr vielen Christen
sagen, daB sie fiir die objek tive Wertewelt der Offenbarungsgeheimnisse
und des christlichen Lebens weithin unansprechbar geworden sind. Sie wird
ihnen erst durch das sichtbar und erlebbar gewordene Christentum des an-
deren erschlossen. Der Mensch von heute, insbesondere der jtingere, ist zu

. selbstunsicher und zerrissen und darum vor lauter eigenen Schwierigkeiten zu
wenig geldst, um die Werte, die auBerhalb seiner Person liegen, in den Blick zu
bekommen. Nur was in seinen persdnlichen Interessenkreis eintritt, wird auf-
genommen. Eine bloBe intellektuelle Belehrung wiirde ihn nicht ansprechen.
Er bedarf der unmittelbaren Anschauung; er will instinktiv erfassen, will be-
eindruckt und uberwiltigt werden. Anders héilt er die vorgepredigte Welt
nicht fiir wirklich und ‘ihre Forderungen nicht fiir tragbar. Nur das vorgelebte
Beispiel oder die Liebe des anderen und zum anderen holt ihn aus seiner Ver-
einsamung heraus und 148t ihn GroBles und Entscheidendes wagen. Es ist klar,
daB damit manchem Subjektivismus Tiir und Tor gebdffnet ist. Nicht die objek-

"tive Wahrheit tiberzeugt, sondern ihre subjektive Verwirklichung. Nicht die
Sache in sich wird als Wert anerkannt, fiir den sich ein Leben einzusetzen
lohnt, sondern ihr Echo, ihre Resonanz in einer bewunderten und geliebten
Person. Darum besteht auch in der christlichen Begegnung in dem Verhiltnis
von Vorbild und Nachfolge, heute mehr als zu anderen Zeiten, die Gefahr, dafl
man nicht oder jedenfalls nicht geniigend zur Transzendenz Gottes durchstsoft,
sondern beim Menschen haften bleibt, und damit letztlich doch nur seine
eigene Erfillung sucht und nicht im Tode dieser Welt den Gott des iiber-

2



T 18 Friedrich Wulf, S. J.

natiirlichen Lebens. Die Gefahr als solche mindert aber in keiner Weise den
Wert und die Notwendigkeit der persiénlichen Begegnung und Fiihrung. Sie
fordert nur von allen, denen es mit dem Verlangen nach Gott und der Erfiil-
lung seines Willens ernst ist, erhdhte Wachsamkeit und Lauterkeit. Insbheson-
dere dem Fiihrenden ist es hier aufgegeben, die zu ihm Aufschauenden oder ihm
Anvertrauten zur Selbstindigkeit zu erziehen und zu einem persénlichen Ver-
hiltnis zu Gott und zu Christus apzuleiten. Geschieht das, dann ist das mensch-
liche Vorbild gerade fiir den Anfang des religiGsen Strebens von unschitzbarem
Wert.

II. Die Bedeutung des Kreuzes fiir die ,,geistliche Reife-
zeit“

Wenn der junge Mensch in die Reifezeit eintritt, beginnt er sich in vieler
Hinsicht von der ausschlieflichen Bindung an die Mutter und iiberhaupt an
die Familie zu lésen. Er will seine eigene Welt haben und selbstindig seinen
Weg gehen. Das fithrt zunéichst zu vermehrten Auseinandersetzungen mit der
Umwelt, aber auch mit sich selbst, mit den widerstreitenden Kréften in seiner
Seele, mit den Disharmonien seiner Natur, den Unausgeglichenheiten seines
"Wesens. In diesen Kéimpfen erfihrt er Siege und Niederlagen. Frohe und trau-
rige Stunden, Hochgefiihle und Kleinmut wechseln in rascher Folge einander
ab. Aber gerade im steten und ernsten Ringen wichst und reift er zu einem
selbstandigen Menschen.

Ahnliches gilt nun auch von der Reifezeit im religiésen Leben. Will der
geistliche Mensch wachsen und zu einer vollkommenen Vereinigung mit Gott
kommen, dann-fithrt sein Weg notwendig in eine immer gréBere innere Ein-
samkeit hinein. Darum muB er sich allmihlich von den allzu starken Bindungen
an andere, an ein Vorbild oder einen geistlichen Fiihrer lésen. Seine religidse
Welt darf nicht mehr in so ausschlieBllicher Weise, wie es fiir den Anfang
des geistlichen Lebens niitzlich und notwendig gewesen sein mag, auf der
persénlichen Beziehung zum anderen aufbauen, sonst wird Gott ihm nie von
Angesicht zu Angesicht begegnen. Je mehr der Mensch sich nun loszulGsen
beginnt, je stirker er auf sich selbst gestellt ist, um so schmerzlicher spiirt er
auf einmal sein Alleinsein und damit auch seine Kleinhejt gegeniiber der Griie
der vor ihm stehenden Aufgabe. In der selbstindigen Auseinandersetzung mit
der Welt und mit sich selbst kommen ihm seine Bedrohtheiten, seine Fehler
und Schwichen erst klar zum Bewufltsein. Vieles von dem, was er schon er-
reicht zu haben glaubte, weil es ihm in der Geborgenheit und unter der Fiih-
rung eines anderen gelungen war, wird nun als unecht und als Selbsttduschung
erkannt, und wo er gemeint hatte, Gott schon sehr nahe gekommen zu sein,
sieht er jetzt, daB er erst am Anfang seines Weges zu ihm steht. Nun gilt es

die Liebe zu Gott zu bewéhren, auch ohne den Schwung des ersten Enthusias-
" mus, allein, ungesehen, oftmals ohne das beseligende Gefiihl seiner Nihe. Da
gibt es Zeiten, in denen man sich in seinem eigenen Herzen nicht mehr aus-
kennt und selbst Gott einem dunkel und ritselhaft wird. In solchen Krisen
entscheidet es sich, ob einer den Weg der christlichen Vollkommenheit zu Ende



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 19

zu gehen vermag. Es kommt die Versuchung, sich und seinen Idealismus zu ent-
flichen und dies Hochgestimmtheif, mit der man einst zu Gott aufgebrochen
ist, zu vergessen. Man redet sich ein, das Leben sei niichterner, als man es sich
gedacht habe, es lehre einen von selbst, bescheidener zu sein. Die alles nivel-

- lierende Gewohnheit und das ewige Einerlei des Alltags tun das Ihre, um
die Seele zu ermiiden und ihre inneren Krifte lahmzulegen. Wieviele sind nicht
schon von dem steilen Aufstieg des Anfangs fiir immer auf gemadchlichere
Wege abgebogen.

In dieser Situation ist das Kr e uz der gottliche Stachel, der den Menschen
nicht stehen bleiben und einschlafen 148t, sondern immer wieder aufweckt -
und vorantreibt. Das Kreuz in jeder Form, das duBere wie das innere. Zun#chst
reibt sich der Mensch daran — auch wenn er schon sehr gottverbunden zu sein
meinte —, mochte es von sich abschiitteln, mtchte zu den seligen Tagen der
Kindheit zuriickkehren und Gott im unverhiillten Glanze seiner Herrlichkeit
schauen und verkosten. Das Kreuz scheint ihm eher ein Hindernis fiir sein
religioses Streben als eine Hilfe, eine Hemmung, oder wenigstens eine von
Gott verhiingte Strafe, eine zeitweilige Priifung, die es auszuhalten und zu
tragen gilt. Aber gerade indem er gestofien und bedringt wird, treibt es ihn
immer wieder zu Gott hin. Nicht nur wegen der nackten Not, die ihn einfach rufen
und schreien 148t; ,Herr, hilf uns, denn wir gehen zugrunde!“, sondern weil
er das Herz Gottes nicht meRr versteht, weil er sich verlassen vorkommt und
von ihm nicht mehr geliebt glaubt. In jedem Kreuz ringt der Mensch mit dem
Gott der Liebe, und schon dieses Ringen allein bewahrt ithn nicht nur vor Lis-
sigkeit und Gleichgiltigkeit, sondern kniipft das Band zwischen ihm und Gott
immer enger. Noch in einer anderen Wéise reiBit gerade auf dieser Stufe des
geistlichen Lebens das Kreuz den Menschen immer wieder aus einer falschen
Ruhe und Sicherheit heraus. Es zeigt ihm, wer er eigentlich ist und was alles
in ihm steckt, es offenbart ihm die Risse und Wunden seiner Natur, liberfiihrt
ihn des Selbstbetrugs und deckt alles Unechte und Unwahrhaftige seiner From-
migkeit auf. Erst im Kreuz erkennt der Mensch, an wievielem er noch in be-
gierlicher Weise hingt, wie selbstslichtig seine Liebe zu Gott und den Menschen
noch ist, wieviel Erbarmlichkeiten er in sich trégt und wie sehr sein Sich-
Geben-vor-den-Menschen und selbst die oberste Schicht seines BewuBtseins
alle Unlauterkeiten der Seele zu verdecken und zu verbergen suchen. So sind
die groBen und die kleinen Kreuze des téiglichen Lebens fiir ihn jedesmal von
neuem eine Schule der Selbsterkenntnis, aber auch der- Reinigung und Liute-
rung. Ohne diese dauernden und schmerzlichen Antriebe, ohne diesen ,,Stachel
im Fleisch“, wiirden wohl die meisten bald in ihrem religitsen Streben nach-
lassen oder einer verhingnisvollen Selbsttduschung verfallen, indem sie ihre
fromme Beschaulichkeit, ihre religiése Ergriffenheit, ihre Gefiihlsfrémmigkeit,
die doch so voller Selbstsucht stecken, fiir christliche Vollkommenheit halten.
Je mehr der gldubige Mensch nun riickschauend erkennt, wie sehr ihm das
Kreuz seines Lebens zum Heile wurde, desto begliickender geht ihm eines Ta-
ges auch der Sinn des Leidens im ganzen, das mysterium crucis, das Geheimnis
des Kreuzes auf, dafl ngmlich Gott seit dem Kreuzestode Christi nur mehr im

o



20 . Friedrigh Wulf, S. J.

Tode dieser Welt, im Mitsterben mit Christus gewonnen werde. Damit be-
ginnt er auf einmal ein ganz neues Verhéltnis zum Kreuze zw gewinnen. Das
Kreuz wird ihm zur grolen Gnade, zu einer einzigartigen Moglichkeit, zu Gott
zu kommen. Darum liebt er es, er sucht es auf, er begriift seine Ankunft, und
in jedem seiner Kreuze vernimmt er die Stimme des Vaters, der ihn zu sich
ruft.

Was die zweite Stufe des geistlichen Aufstieges, die Reifezeit des christlichen
Lebens, heute besonders kennzeichnet, ist nicht so sehr die Mannigfaltigkeit
und Schwere des duieren Kreuzes, das viele zu tragen haben, als vielmehr das
innere Kreuz, das nicht wenige quélt. Die vielen Belastungen des Lebens
haben den Menschen in seinem leib-seelischen Geflige angegriffen und duBerst
verwundbar gemacht. Er reagiert nicht nur auf jeden gewaltsamen Eingriff
von auflen ungewdhnlich stark, sondern leidet vor allem unter sich selbst, unter
seiner Verwundbarkeit und Verletzlichkeit, unter dem Widerstreit in seiner
Seele, seiner Unausgeglichenheit, der inneren Unsicherheit, dem Mangel an
Kraft und Behauptungsvermogen. Bei vielen Menschen hat man darum den
Eindruck, daB sich ihre natiirliche seelische Reifung weit iiber die gewohnliche
~ Zeit hinaus ausdehne. Sie kommen erst spit zu einer inneren Festigkeit. Oft
wird ihre Reifungskrise.-zu einer schleichenden Krankheit, deren Heilung sehr
schwer ist. So driickend ein solches Kreuz auch sein mag, so tief es an die
Wurzeln der Seele reicht, so sehr kann es dem Menschen gerade darum auch
wieder zu einem Antrieb ins Vollkommene werden. Denn er kann ihm in kei-
ner Weise ausweichen. Hier mufl er seine Ohnmacht bekennen und sich in den
Willen Gottes hinein fallen lassen wie kaum je sonst. Dabei ist das Kennzeich-
nende dieses Kreuzes, daf} es tiglich.an ihn herantritt, ihm keine Ruhe lafit,
ganz innerlich und verborgen schmerzt, daB3 es auf seinem Felde keine ruhm-
reichen Taten und Siege zu verzeichnen gibt. Um so griindlicher kann die
»Reinigung des Geistes” erfolgen zur Aufnahme der unaussprechbaren Ge-
heimnisse Gottes. Vielleicht ist es fiir manchen in dieser Zeit der Auseinander-
setzungen gut, zu wissen, daB er sich auf einem Wege befindet, dafl es diese
Wegstrecke durchzuhalten gilt, daB es um die christliche Reifung geht, schlieBlich
auch um die menschliche Reifung, die mit allem Heiligwerden verbunden ist.
Solche Gedanken eréffnen ihm eine Aussicht nach vorn, und er erliegt nicht
so leicht der Gefahr, in den Schwierigkeiten des Augenblicks unterzugehen.
Wie oft trifft man heute Menschen, die von der Fiille der duBeren und inneren
Schwierigkeiten trotz besten Willens eher von Gott abgezogen werden, als zu
ihm hinfinden, weil sie’zu sehr um sich kreisen und nicht von sich loskommen.
Ein Kreuz ist nur dann eine Gnade, wenn es zu Gott treibt und in seine groBere
Liebe einmiindet. Alles Verhaftetsein dem Schmerz, auch wenn es heilig ge-
meint wire, ist eine Versuchung und eine sublimierte Selbstsucht. Das Ziel
dieses Abschnittes des religidsen Lebens muf sein, daB der Mensch innerlich
geldst wird, daB er Abstand von sich und der Welt bekommt, daBl es in ihm
still wird und der Friede Gottes seine Seele erfiillt. Erst so ist er fahig fiir die
dritte und letzte Stufe des geistlichen Lebens.



' I

Triebfedern des geistlichen Fortschritts - 21

III. Die unmittelbare Fiihrung der Seele durch Gott im
.geistlichenMannesalter“

Ist der Mensch durch die Auseinandersetzungen der Reifezeit hindurchge-
gangen und zu einer inneren Ausgeglichenheit und Festigkeit gekommen,
dann kann er sich seinem eigentlichen Lebenswerk widmen: der Gestaltung
der objektiven Welt, der Fithrung und Erziehung anderer. Nun braucht es nicht
mehr erlebnisreicher Ereignisse oder tiefer Widerstandserlebnisse, wie sie die
Zeit der Entwicklung kannte, um die seelischen Krifte zu wecken und zur
Entfaltung zu bringen. Schon der gewohnliche Alltag gibt dem Menschen An-
138 zu mancherlei Freuden und birgt geniligend Aniriebe in sich, um die tig-
lich andringenden Aufgaben zu meistern oder sogar etwas Neues und Nicht-
Alltagliches zu wagen. Selbstverstindlich kann das Leben immer wieder ein-
mal Spriinge machen. Es gibt Einschnitte und Krisen, in denen alles wieder
in Frage gestellt ist und das Spiel von neuem zu beginnen scheint.

Auch das Erwachsenenalter findet im geistlichen Leben seine Parallele.
Paulus spricht im Epheserbrief davon. Wir alle sollen, sagt er, zur Mannes-
reife, zum Vollma8 des Alters Christi gelangen (Eph 4, 3). Versuchen wir zu-
nichst einmal diese letzte Stufe der religiosen Entwicklung in ein paar Sdtzen
und daher vielleicht ein wenig idealistisch zu kennzeichnen: Der Mensch ist
durch das Kreuz gelidutert und gereinigt worden. Er hat gelernt, sich selbst
und die Welt zu lassen. Die begehrenden und widerstrebenden Krifte seines
Herzens sind vom Geiste gehalten, der mit Gott vereinigt ist und seinem Wir-
ken offen steht. In dieser Geldstheit hindern ihn nicht mehr die mannigfachen
Eindriicke der sinnenhaften Welt am inneren Gebet. Auch in duBerer Beschéf-
tigung und im Umgang mit Menschen bleibt er im Grunde seiner Seele im
Gespréch mit Gott. Er schweigt viel und liebt die Eirisamkeit. Wohl spricht er
gern mit Gleichgesinnten iiber géttliche Dinge und freut sich, einem gott-
erfahrenen Menschen zuhéren zu’kénnen. Auf andere macht er den Eindruck
der Festigkeit und Geschlossenheit. Vielleicht ist er ihnen bisweilen in seinem
Verhalten auch ratselhaft. Er kannvor Liebe glithen, auch wenn kein sichi-
"barer Anla8 gegeben zu sein scheint, und kann in einer Tiefe leiden, die andere
erschrecken 1i8t. Er selbst erschrickt nicht mehr {iber das Kreuz, heilt Ver-
deniiitigungen willkommen, und trifft ihn einmal ein harter Schlag, dann findet
er ihn nicht unvorbereitet. Wo andere aus der Fassung geraten, bleibt er sich
gleich. Eine wunderbare Klarheit, Einfachheit und Geldstheit liegt liber einer
solchen Welt. :

Ist der Mensch einmal in Gott zur Ruhe gekommen, dann bedarf er nicht
mehr des dauernden Anstofes von auflen oder besonderer religidser Anregun-
gen, um das Herz wach zu halten und im Eifer nicht nachzulassen. Denn dieses
Herz selbst ist voll heiliger Unruhe. Es fiihlt sich daher aus eigenem An-
trieb stindig zu Gott hingezogen. Es ist, als ob der Heilige Geist nun unmittel-
bar die Seele unterrichte, erleuchte, entziinde und fithre. Solange der Mensch
noch der Welt in vielfacher und selbstsiichtiger Weise verhaftet war und mit
sich selbst und dem Begehren seiner Natur stark zu kdmpfen hatte, blieben
ihm die inneren Gnadeneinsprechungen Gottes oftmals verborgen oder kamen



.
]

22 Friedrich Wulf, S. J.

ihm jedenfalls nicht nachhaltig genug zum BewuBtsein. Er bedurfte daher zum
geistlichen Fortschritt des weckenden Vorbildes, der Belehrung, der Aufmun-
terung, der Mahnung und Fiihrung durch andere, er bedurfte des Kreuzes, des
immer wieder ins Dunkel, in den Abgrund des eigenen Nichts Gehaltenwer-
dens, um den Schritt in das Sterben Christi hinein zu tun. Nun, da er, um mit
Paulus zu reden, gestorben ist und verborgen vor der Welt mit Christus in
Gott lebt (Col 3, 3), achtet er viel sorgsamer auf die Stimme Gottes in seinem
Innern. Und je tiefer er in der gottlichen Verborgenheit seines Herzens lebt,
" um so sicherer wird er diese Stimme von allen anderen, die an sein Ohr drin-
gen, unterscheiden. Bisweilen — in den offenkundigen Erleuchtungen und
Antrieben — ist sie fiir ihn so deutlich und eindringlich vernehmbar, da8 sie
die ganze Seele erfiillt, zur Liebe entflammt und eine vorher nicht gekannte
Opferbereitschaft bewirkt. Bisweilen klingt sie auch nur leise und wie von
ferne. Es ist dann dem Menschen, als wiirde er nach dieser oder jener Seite hin
gezogen, ohne dafl3 er vorerst mit Sicherheit angeben kénnte, ob es wirklich
Gott ist, der so ruft. In solchen Fillen bedarf es grofier Erfahrung und vielen
Betens, um zu einer klaren Entscheidung zu kommen. Auf vielfache Weise
wird der Mensch auf dieser dritten Stufe des geistlichen Lebens von Gott an-
gerufen. Selbst in den unscheinbarsten Dingen und Ereignissen erkennt er mit
einer geradezu gottlichen Witterung Gottes Gegenwart und sein vorsehendes
Wirken. Darum dringt ihn auch alles, was er sinnenhaft wahrnimmt, zum
Beten und Opfern. Die Glorie des dreifaltigen Gottes, seine Gréfle und Maje-
stit, die unverdiente Liebe des Vaters, tut sich ihm fast unmittelbar in allem
Geschaffenen kund und ruft ihn zum Lob und zum Dank. Jede Not und jedes
Leid eines Menschen erinnert ihn an das Leiden Christi, und alle Siinden, die
eigenen wie die fremden, werden ihn zum Anlaf}, Genugtuung zu leisten und
teilzunehmen am Sterben des Herrn. Wer konnte ein Herz noch mehr in Be-
wegung setzen als Gott selbst, wenn es sich ihm einmal erschlossen hat.

Man braucht nun solche Menschen nicht nur unter den Heiligen zu suchen.
Sie leben auch unter uns. Wir alle erfahren, falls es uns nur mit der tiglichen

und vorbehaltlosen Hingabe an Gott ernst ist, die weckende Kraft der in uns -

wirksamen Gnade. Wir wissen, wie wir von innen her gedringt werden kon-
nen, was es um die unsagbare und stirkende Gegenwart Gottes in uns ist ‘und
wie uns sein heiligster Friede auch noch in der duBersten Trostlosigkeit er-
fiillen kann. Aber dann gibt es auch wieder Zeiten, in denen die innere Glut wie
erloschen scheint, Stunden, in denen die Stimme Gottes in den Anforderungen
des Berufes, in den Noten der Gegenwart, in inneren Kédmpfen und Anfech-
tungen, aber auch in schuldhafter Ausgegossenheit und Geschéftigkeit unter-
geht. Abgesehen von solch schuldhaftem Versagen kann man wohl behaupten,
dal} die Lebensbedingungen unserer Zeit in sich schon der letzten Stufe des
geistlichen Lebens sehr wenig forderlich sind. Es fehlt uns an Ruhe, an der Még-
lichkeit zur Sammlung, an Kraft zur Kontemplation. Wir sind zu gehetzt und
getrieben. Aber nicht immer liegt es an diesen Schwierigkeiten, wenn wir so
ungesammelt sind und die Stimme Gottes und seiner Engel iiberhoren. Es
bedarf schon einer griindlichen Weltiiberwindung und Selbstiiberwindung



Die Seele des russischen Menschen ' 23

um ohne Unterla beten zu kénnen und an den Reichtiimern Gottes immer
wieder entziindet zu werden. Der Mensch ist zu laut und zu lirmend geworden.
Er kann nicht mehr schweigen, er flieht die Einsamkeit und Stille, auch wo
ihm Gelegenheit dazu gegeben wire. Dazu kommt bei uns Deutschen noch
ein besonderer Aktivismus, der sich auch im religiésen Leben duBlert. Wir
haben eine Vorliebe fiir religiése Veranstaltungen, Vortrige und Zirkel, kén-
nen vorbildlich in der Gestaltung von gottesdienstlichen Feiern sein, neigen
dabei aber auch zu einer iibertriebenen Bildungsfrémmigkeit und kommen zu
wenig liber die dufiere Reprisentation hinaus. So kommen viele erst nach-
schmerzlichen Erfahrungen, nach mancherlei Enttduschungen, zu jener Stufe
des christlichen Lebens, da Gott selbst den Menschen fiihrt und es der &uferen
Antriebe nicht mehr bedarf.

Uberschauen wir noch einmal die drei Altersstufen des religidsen Lebens, so
ergibt sich, daB ihnen jeweils von der heutigen Zeit her besondere Gefahren
drohen, aber auch Hilfen zuflieBen. Es ist in die Entscheidung jedes einzelnen
gestellt, die Gefahren zu meistern und die Hilfen zu gebrauchen. Wenn man-
chem gerade heute der Weg zu Gott sehr erschwert zu sein scheint, dann mag
es fiir ihn tréstlich sein, zu wissen, da es auBer der Bosheit des stindigen
Willens nichts gibt, was Gott daran hindern kénnte, auch die verschlungensten
Pfade noch zu Wegen in den innersten Raum seines Herzens zu machen.

Die Seele des russischen Menschen
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition RuSlands. Einfiihrung
Von Iwanv.Kologriwof,S.J, Rom

Die Kirche, die mystische Fortsetzung des Lebens Christi, des fleischgewor -
denen Wortes, kann und wird niemals streng national, aber ebensowenig
international sein. Wie Christus ist sie {ibernational, skumenisch, weltumfas-
send. Alle Vélker leben die Wahrheiten des Evangeliums auf ihre Art und
Weise und driicken darum der Kirche den Stempel ihres besonderen Wesens
auf. Das russische Volk ebenso wie alle anderen. In der Tat hat jedes Volk
seine besondere religidse Berufung und Aufgabe. Diese finden ihre vollkom-
menste Verwirklichung in den religiésen Genies, den Heiligen. Wenn man sich
also ein wirkliches Bild von der Eigenart russischer Religiositit machen will,
so geniigt es nicht, sich blo8 mit der russischen Geistesgeschichte des vergange-
nen Jahrhunderts und ihren religiosen Ideen und Strémungen vertraut zu
machen (Solovjew, Dostojewskij, Berdjajew, Kirejewskij, Khomjakof, Bulgakof
u.a.), sondern man muf} unbedingt die geistliche Tradition RuBlands studieren,
den Geist, von dem die ganze Atmosphire erfiillt ist, die das russische Volk at-
met und die sein Leben ausmacht. Dieser Geist findet seinen Niederschlag im
Kult, den Ikonen, im Gebet, den religitsen Ubungen und im Starzentum. Er
findet sich sogar in manchen Ziigen der mystischen Sekten (Khlysty, Skoptzy), wie
auch in den Uberbleibseln friihgeschichtlichen Heidentums, das an vielen Orten
noch sehr lebendig ist. In der Hauptsache aber finden wir diesen Geist im
Leben der Heiligen. Der russische Heilige ist weder ein byzantinischer noch





