
Triebfedern des geistlichen Fortschritts 13 

ambrosianische Vers aus dem Hymnus der Komplet ist Ihnen ja auch geläufig: 
Procul recedant somnia et noctium phantasmata; weichen mögen von uns die 
bösen Träume und nächtlichen Wahnbilder. 

Und um auf etwas anderes hinzuweisen, das mir eben noch einfällt: in den 
Exerzitien des heiligen Ignatius gehört zu den wesentlichen Stücken seiner 
Meditationsübungen eine Betätigung der •vista imaginativa", die den zu medi- 
tierenden Gegenstand in einem großen Bild dem Menschen vorstellt. Und 
dieses Bild soll mit in den Schlaf genommen und am Morgen sogleich wieder 
vor dem Geist stehen. Und es ist wohl auch nicht von ungefähr, daß Ignatius 
die spezifisch imaginative Art seiner verschiedenen Betrachtungsmethoden in 
den Exerzitien, •die Anwendung der Sinne", in der also die genannte •Vor- 
übung" der andern Betrachtungsweisen zu einer ganzen Meditation gemacht 
wird, gerade auf den Abend legt. 

Aber, wie gesagt, über solche Dinge müßte genauer weitergeforscht werden. 
Dazu ist heute abend keine Zeit mehr. Denn es ist spät geworden. Und ich habe 
Sie um das gebracht, was Sie gesucht haben, eine stille Stunde zu zweit, in der 
nicht viel geredet wird. Mea culpa. Das nächste Mal müssen Sie reden. 

A. Nein. Dieses Nachtgespräch war ganz lehrreich für mich. Wie lautet der 
Vers aus Prudentius? Der könnte so als Quintessenz unseres Gesprächs gelten, 
über das ich nochmals nachdenken muß, wenn mir Ihre Theorie ganz einleuch- 
tend werden soll. 

P. Christum tarnen sub ipso / meditabimur sopore. Und dazu gehört das 
andere: ego dormio, cor meum vigilat. Ja, das Herz! Das schläft eigentlich nie. 
Und aus diesem Herzen, sagt Jesus, kommt alles. Auch und gerade, wenn man 
schläft. 

A. Das ist wohl wahr. Gute Nacht, Herr Pfarrer! 
P. Gute Nacht, Heber Freund! Und • vergessen Sie heute das Abendgebet 

nicht. Das können Sie auch beten, bevor Sie meine Theorie überdacht und 
hoffentlich • verbessert haben. 

A. Nochmals gute Nacht. Und auf Wiedersehen! 

Triebfedern des geistlichen Fortschritts 
Zur Lehre von den •drei Wegen" 
Von Friedrich Wulf, S. J-, München 

Der Wege zu Gott sind so viele, als es Menschen gibt, und mannigfaltig wie 
das bunte, vielgestaltige Leben ist ihr Verlauf. Dennoch hat die christliche 
Erfahrung im Laufe der Zeit bestimmte Gesetzmäßigkeiten herausgefunden, 
die in irgendeiner Form den Aufstieg jedes Menschen zu Gott kennzeichnen. 
Man stellte eine Stufenfolge im Fortgang des geistlichen Lebens fest, sprach 
von den drei Wegen der Reinigung, der Erleuchtung und der Einigung und 
suchte die Eigentümlichkeiten jeder dieser Stufen nach ihrer mystischen oder 
aszetischen Seite hin deutlich zu machen. Thomas von Aquin vergleicht die drei 
Stufen oder Wege einmalmit drei entscheidenden Lebensaltern des Menschen: 



14 Friedrich Wulf, S. J. 

mit seiner Kindheit, dem Erwachen des Geistes und der Reifezeit. Garrigou- 
Lagrange hat in seinem Büchlein: •Die drei Bekehrungen und die drei Wege" 
diesen Vergleich weiter ausgewertet und auf die drei Lebensabschnitte: die 
Kindheit, die Reifezeit und das Erwachsenenalter ausgedehnt. Wir möchten 
im Anschluß an diese Einteilung des geistlichen Lebensweges einmal danach 
fragen, wie Gott die Menschen auf jeder dieser Stufen zu führen pflegt, und 
welches jeweils die entscheidenden Triebfedern sind, die das Herz des Men- 
schen in Bewegung halten und seinen Schlag bestimmen. Dabei kann es sich 
begreiflicherweise immer nur um eine vereinfachende und typisierende 
Beschreibung handeln; das konkrete Leben ist. mannigfaltiger, und kein Fall 
gleicht darin dem anderen. 

I.  Vorbild   und  Führung    in   der  Zeit   der    •geistlichen 
Kindheit" 

In keinem Lebensalter ist der Mensch so sehr auf die Hilfe anderer angewie- 
sen wie in seinen ersten Jahren. Ohne diese Hilfe würde er körperlich und 
seelisch verkümmern. Insbesondere bilden in diesen Jahren Mutter und Kind 
eine unzertrennbare Einheit. Die Welt des Kindes entfaltet sich in der Haupt- 
sache an und mit der Mutter. Alles wird irgendwie in Bezug zu ihr gebracht. 
Was Freude und Trauer, Liebe und Sorge, Zürnen und Strafen ist, was Gefah- 
ren bringt und wohltut, Lob verdient oder auch Tadel, was es um Vater und 
Mutter, um Geschwister und Familie, um die Dinge und Ereignisse des täglichen 
Lebens und noch mehr, was es um Gott ist, um Christus, um Maria, die ganze 
übersinnliche Welt des Himmels, die Engel und Heiligen, das alles erfährt und 
weiß das Kind durch seine Mutter. Sie bürgt für die Wahrheit der Welt ihres 
Kindes, ja sie verkörpert diese Welt geradezu wie in einem lebendigen Bild. An 
ihrer Hand und unter ihrem Schutz wagt das Kind die ersten Schritte in diese 
Welt hinein. 

Ähnlich geschieht nun auch die erste durchstoßende und ganz bewußte Hin- 
wendung des Menschen zu Gott (oft ist es zugleich die grundlegende Bekeh- 
rung) kaum je ohne die Hilfe eines anderen. Die Art und Weise, in welcher der 
andere helfend und ermutigend eingreift, kann sehr verschieden sein. Bis- 
weilen ist schon sein bloßes Beispiel, seine vorbildliche Haltung von entschei- 
dender Bedeutung. Man hat vielleicht einen Menschen gesehen und beobachtet, 
hat ihn schätzen und bewundern gelernt: seine Selbstlosigkeit und Hilfsbereit- 
schaft gegen jeden Notleidenden, seinen apostolischen Eifer, seine Tapferkeit 
und Geduld in einem jähen und harten Schicksalsschlag. Das genügte, um das 
Herz auch der religiösen Welt des anderen zu erschließen. Eine unwidersteh- 
liche Kraft ging von ihm aus, hinter ihm stand ein Anspruch, durch ihn kam 
Gott auf einen zu. Vielleicht war die Seele schon vorher in Bewegung geraten: 
durch innere Erleuchtungen und Antriebe, durch plötzliche Ereignisse, durch 
Kreuz und Leiden ... Die eigentliche Wende, den tatsächlichen Überschritt in 
die Welt Gottes brachte aber erst der Anstoß durch einen lebendigen Menschen. 
Wieviele haben einem leuchtenden Vorbild christlichen Lebens ihren Glauben 
oder gar das Verlangen und den Mut zur völligen Hingabe an Gott zu ver- 



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 15 

danken, wie viele ihren Priester- und Ordensberuf! Pachomius, der Begründer 
des cönobitischen Mönchtums, traf als Soldat • noch ein Heide • zum'ersten 
Mal in seinem Leben auf Christen und erfuhr ihre Liebe; er kehrte nicht mehr 
nach Hause zurück, sondern blieb bei ihnen und wollte wie sie leben. Antonius 
lernte als Knabe die Einsiedler der ägyptischen Wüste kennen. Sie gingen 
ihm nicht mehr aus dem Sinn. Als seine Eltern gestorben waren, ließ es ihm 
keine Ruhe mehr; er verkaufte und verschenkte seine Besitztümer und ging 
ihnen nach. Bernhard von Clairvaux begeisterte sich an den Rittern, die ihm 
von ihrer Kreuzfahrt erzählten; er kannte hinfort keine größere Aufgabe 
mehr, als für Gott das Kreuz zu nehmen. Ignatius von Loyola wurde schon beim 
Lesen aus dem Leben der Heiligen so entzündet, daß er den Entschluß faßte, 
den Heroen des christlichen Glaubens nachzufolgen. 

Ein solches Aufgerüttelt- und Umgewandeltwerden schon durch die erste 
und mehr äußerliche Berührung mit vorbildlichen und heiligen Menschen 
setzt ein großes Maß von innerer Bereitschaft und Empfänglichkeit und zu- 
gleich von gnadenhafter Berufung voraus. Das wird nicht häufig der Fall sein. 
In der Regel bedarf es im Anfang des religiösen Strebens einer persönlicheren 
und nachhaltigeren Hilfe, um den vorbehaltlosen Schritt in die Welt des Glau- 
bens zu tun oder die einmal vollzogene Ganzhingabe durchzuhalten und zu 
vertiefen. Es kann unter Umständen schon genügen, einen sehr gläubigen und 
gottverbundenen Menschen einmal aus der Nähe kennen zu lernen. Im häufi- 
gen und vertrauten Umgang gewinnt man einen Einblick in seine religiöse 
Welt. Vielleicht ist es das erste Bekanntwerden mit der übersinnlichen Wirk- 
lichkeit des Glaubens. Um so überraschender und eindrucksvoller kann das 
Erlebnis des Neuen und Andersartigen sein. Man erfährt auf einmal • nicht 
durch theoretische Belehrung, sondern durch konkrete Anschauung •, daß 
der Glaube eine Realität bedeutet, daß Licht und Kraft von ihm ausgehen, 
die den Menschen und alles Geschehen dieser Welt verwandeln. Und ohne es 
reclit wahrzunehmen, wird man selbst in diese Wandlung mit hineingenom- 
men. Es ist, als wüchsen der Seele neue Organe zu: Augen, um von innen her 
zu sehen, und Ohren, um die Stimmen der anderen Welt zu vernehmen. Es 
wächst das Interesse und der Geschmack an religiösen Dingen. Es bricht eine 
bisher nur ganz leise und dumpf gespürte Sehnsucht durch, über sich selbst 
und über die sinnenhafte Welt hinauszugelangen und Gottes inne zu werden. 
Dabei ahnt man wohl oder weiß es auch, daß der Schritt über die Schwelle des 
Herzens zugleich ein Verlassen seiner selbst bedeutet, ein schmerzliches Ab- 
schiednehmen von liebgewordenen Dingen, ein Sterbenmüssen. Aber der Blick 
auf das Vorbild, auf die vorgelebte Hingabe eines gotterfüllten Herzens läßt 
die Angst vor dem Schweren und Unbekannten überwinden. Glücklich, wer 
einem Christen begegnet, der Licht und Kraft und Heiligkeit ausstrahlt. Ihm 
bleiben manche Umwege und Irrwege erspart. Was andere vielleicht nur in 
langer und mühseliger Erfahrung erlernen, erschließt sich ihm in lebendiger 
Anschauung: der Glaubensgeist, der alles im Lichte Gottes schaut und auf Gott 
bezieht, die Hoffnung, die sich in allen Lebenslagen dem Gott der Vorsehung 
und Verheißung anheimgibt, die Liebe, die in allem dem Herzen Gottes be- 



16 Friedrich Wulf, S. J. 

gegnet, das Geheimnis und die Gnade des Kreuzes, die Weisen des Betens, die 
Grundbedingungen und Haupthindernisse eines geistlichen Lebens. Müßte eine 
solche Hilfe von Mensch zu Mensch unter Christen nicht häufiger sein? Und ist 
sie nicht wirksamer als tausend Bücher und Unterweisungen? 

Vielen, die sieh mit der ganzen Kraft ihres Herzens zu Gott aufmachen, wird 
eine solche Hilfe versagt bleiben; eine darf ihnen aber für gewöhnlich nicht 
fehlen: die des Priesters. Ohne einen klugen und eifrigen Beichtvater und eine 
zeitweilige Seelenführung werden die meisten über den Anfang ihres Voll- 
kommenheitsstrebens nicht hinauskommen. Wenn die von Gott Ergriffenen zur 
Zeit des ägyptischen Mönchtums zu einem Mönchsvater in die •Schule" gingen 
• eine Gewohnheit, die in der Ostkirche nie ganz erloschen ist •, wenn in den 
Klöstern die Eintretenden von einem Novizenmeister in das geistliche Leben 
eingeführt werden, dann dürfte es wohl wahr sein, daß eigentlich jeder, der nach 
der christlichen Vollkommenheit strebt, eine Art Noviziat, wenigstens in der 
Form einer strafferen Seelenführung, mitmachen müßte. Eine solche Schulung 
hat nicht nur den Sinn einer Unterweisung in den Grundfragen des geistlichen 
Lebens, einer Aufmunterung und Stärkung in den immer auftretenden Schwie- 
rigkeiten oder in Zeiten der Trostlosigkeit. Sie soll dem anfangenden Menschen 
vor allem helfen, den konkreten Willen Gottes für sich und sein Leben zu 
erfahren. Dazu ist aber Abstand von sich selbst und von der Welt, Selbster- 
kenntnis und Unterscheidung der Geister gefordert, die für gewöhnlich nicht 
ohne die Hilfe eines klugen und erfahrenen Priesters erworben werden. Wenn 
man sich in der Seelenführung der Leitung eines anderen unterstellt und 
dessen Urteil seinem eigenen vorzieht • zugleich eine Schule des Gehorsams 
und der Demut •, so wird man am ehesten vor Täuschung und Selbstbetrug 
bewahrt. Vorausgesetzt ist allerdings, daß der Priester selbst ein geistlicher 
Mensch ist und Gott nahe steht. Er sollte Christus repräsentieren und darum 
Vorbild, Führer und Vater in einem sein. Ein Vorbild zündet, weckt Leben 
und spornt zur Nachfolge an. Der Seelen f ü h r e r, der diesen Namen ver- 
dient, müßte selbst schon ein Stück des Weges gegangen sein, den er führen 
will; er müßte um die Möglichkeiten, aber auch um die Gefahren und Klippen 
dieses Weges wissen. Er müßte vor allem auch den Menschen kennen, seine 
Anlagen und Erscheinungsweisen, seine Entwicklungsgesetze und Gefährdun- 
gen.-Und wenn man wissen will, was ein pater spiritualis, ein geistlicher Va- 
ter ist, dann lese man einmal in der Geschichte der Heiligen nach, mit welcher 
Liebe und Güte sich z. B. Benedikt des Knaben Placidus annimmt, ihn wie ein 
Kind die ersten Schritte lehrt, ihn anhört und unterweist, ihn aufmuntert und 
mahnt, oder mit welcher Ehrfurcht und Dankbarkeit Franz Xaver aus Indien 
an Ignatius, seinen •alleinigen Vater in Christi Herzen", den •vielgeliebten 
Vater seiner Seele" schreibt, auf den Knien liegend, und wie er sich nicht 
scheut, ihm zu bekennen: •Unter den vielen heiligen und tröstenden Worten 
Ihres Briefes las ich zum Schluß den Satz: ,Ganz der Ihre, der Sie nie vergessen 
kann'. Ich konnte diese Worte nur mit Tränen lesen und mit Tränen schreibe 
ich sie wieder, gedenkend der vergangenen Zeiten und der großen Liebe, mit 
der Sie mich von Anfang an bis heute geliebt haben". Es war für viele eine der 



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 17 

größten sichtbaren Gnaden ihres Lebens, in der Schule eines heiligen Seelen- 
führers aufgewachsen zu sein. 

Vielleicht ist das erlebte Vorbild wie auch die persönliche Führung für die 
Verbreitung und Vertiefung des christlichen Glaubens selten so notwendig ge- 
wesen wie in unserer Zeit. Ein erfahrener Großstadtseelsorger sagte jüngst, 
nach seiner Meinung könne ein guter Teil unserer modernen, säkularisierten 
Gesellschaft nur noch durch den persönlichen Kontakt mit lebendigen Christen 
wieder zum Glauben gebracht werden. In der Tat trifft man immer häufiger 
auf Menschen, zumal aus den Kreisen der Gebildeten, die zwar spüren, daß 
jene Epoche, auf deren Maximen und Idealen sie ihr Leben aufgebaut hatten, 
endgültig unter den Trümmern des zweiten Weltkrieges begraben liegt, die 
aber dennoch von sich aus nicht den Weg zu einem Neuen, am allerwenigsten 
zum Glauben finden. Das Organ, der innere Sinn für die übersinnliche Welt, 
für einen überweltlichen, persönlichen Gott ist ihnen erstorben. Weder die 
Katastrophen des eigenen Lebens, noch bloße Belehrung vermögen sie aus dem 
starren Bann des Nihilismus zu befreien. Erst der gelebte Glaube, auch in der 
Verbildung irgendeiner modernen christlichen •Gnosis", beispielsweise der 
•Christian Science" oder der •Christengemeinschaft", vermag ihnen den Sinn 
für die religiöse Welt wieder zu erschließen. Darum findet man auch immer 
wieder, daß eine Begegnung von Mensch zu Mensch zum Anlaß eines Heim- 
findens zur Kirche wird oder aber in eine der zahlreichen exklusiven oder po- 
pulären Sekten führt. 

In einem abgeschwächten Sinn kann man auch von sehr vielen Christen 
sagen, daß sie für die objektive Wertewelt der Offenbarungsgeheimnisse 
und des christlichen Lebens weithin unansprechbar geworden sind. Sie wird 
ihnen erst durch das sichtbar und erlebbar gewordene Christentum des an- 
deren erschlossen. Der Mensch von heute, insbesondere der jüngere, ist zu 
selbstunsicher und zerrissen und darum vor lauter eigenen Schwierigkeiten zu 
wenig gelöst, um die Werte, die außerhalb seiner Person liegen, in den Blick zu 
bekommen. Nur was in seinen persönlichen Interessenkreis eintritt, wird auf- 
genommen. Eine bloße intellektuelle Belehrung würde ihn nicht ansprechen. 
Er bedarf der unmittelbaren Anschauung; er will instinktiv erfassen, will be- 
eindruckt und überwältigt werden. Anders hält er die vorgepredigte Welt 
nicht für wirklich und ihre Forderungen nicht für tragbar. Nur das vorgelebte 
Beispiel oder die Liebe des anderen und zum anderen holt ihn aus seiner Ver- 
einsamung heraus und läßt ihn Großes und Entscheidendes wagen. Es ist klar, 
daß damit manchem Subjektivismus Tür und Tor geöffnet ist. Nicht die objek- 
tive Wahrheit überzeugt, sondern ihre subjektive Verwirklichung. Nicht die 
Sache in sich wird als Wert anerkannt, für den sich ein Leben einzusetzen 
lohnt, sondern ihr Echo, ihre Resonanz in einer bewunderten und geliebten 
Person. Darum besteht auch in der christlichen Begegnung in. dem Verhältnis 
von Vorbild und Nachfolge, heute mehr als zu anderen Zeiten, die Gefahr, daß 
man nicht oder jedenfalls nicht genügend zur Transzendenz Gottes durchstößt, 
sondern beim Menschen haften bleibt, und damit letztlich doch nur seine 
eigene Erfüllung sucht und nicht im Tode dieser Welt den Gott des über- 



18 Friedrich Wulf, S. J. 

natürlichen Lebens. Die Gefahr als solche mindert aber in keiner Weise den 
Wert und die Notwendigkeit der persönlichen Begegnung und Führung. Sie 
fordert nur von allen, denen es mit dem Verlangen nach Gott und der Erfül- 
lung seines Willens ernst ist, erhöhte Wachsamkeit und Lauterkeit. Insbeson- 
dere dem Führenden ist es hier aufgegeben, die zu ihm Aufschauenden oder ihm 
Anvertrauten zur Selbständigkeit zu erziehen und zu einem persönlichen Ver- 
hältnis zu Gott und zu Christus anzuleiten. Geschieht das, dann ist das mensch- 
liche Vorbild gerade für den Anfang des religiösen Strebens von unschätzbarem 
Wert. 

II.   Die Bedeutung des Kreuzes für die •geistliche Reife- 
zeit" 

Wenn der junge Mensch in die Reifezeit eintritt, beginnt er sich in vieler 
Hinsicht von der ausschließlichen Bindung an die Mutter und überhaupt an 
die Familie zu lösen. Er will seine eigene Welt haben und selbständig seinen 
Weg gehen. Das führt zunächst zu vermehrten Auseinandersetzungen mit der 
Umwelt, aber auch mit sich selbst, mit den widerstreitenden Kräften in seiner 
Seele, mit den Disharmonien seiner Natur, den Unausgeglichenheiten seines 
Wesens. In diesen Kämpfen erfährt er Siege und Niederlagen. Frohe und trau- 
rige Stunden, Hochgefühle und Kleinmut wechseln in rascher Folge einander 
ab. Aber gerade im steten und ernsten Ringen wächst und reift er zu einem 
selbständigen Menschen. 

Ähnliches gilt nun auch von der Reifezeit im religiösen Leben. Will der 
geistliche Mensch wachsen und zu einer vollkommenen Vereinigung mit Gott 
kommen, dann führt sein Weg notwendig in eine immer größere innere Ein- 
samkeit hinein. Darum muß er sich allmählich von den allzu starken Bindungen 
an andere, an ein Vorbild oder einen geistlichen Führer lösen. Seine religiöse 
Welt darf nicht mehr in so ausschließlicher Weise, wie es für den Anfang 
des geistlichen Lebens nützlich und notwendig gewesen sein mag, auf der 
persönlichen Beziehung zum anderen aufbauen, sonst wird Gott ihm nie von 
Angesicht zu Angesicht begegnen. Je mehr der Mensch sich nun loszulösen 
beginnt, je stärker er auf sich selbst gestellt ist, um so schmerzlicher spürt er 
auf einmal sein Alleinsein und damit auch seine Kleinheit gegenüber der Größe 
der vor ihm stehenden Aufgabe. In der selbständigen Auseinandersetzung mit 
der Welt und mit sich selbst kommen ihm seine Bedrohtheiten, seine Fehler 
und Schwächen erst klar zum Bewußtsein. Vieles von dem, was er schon er- 
reicht zu haben glaubte, weil es ihm in der Geborgenheit und unter der Füh- 
rung eines anderen gelungen war, wird nun als unecht und als Selbsttäuschung 
erkannt, und wo er gemeint hatte, Gott schon sehr nahe gekommen zu sein, 
sieht er jetzt, daß er erst am Anfang seines Weges zu ihm steht. Nun gilt es, 
die Liebe zu Gott zu bewähren, auch ohne den Schwung des ersten Enthusias- 
mus, allein, ungesehen, oftmals ohne das beseligende Gefühl seiner Nähe. Da 
gibt es Zeiten, in denen man sich in seinem eigenen Herzen nicht mehr aus- 
kennt und selbst Gott einem dunkel und rätselhaft wird. In solchen Krisen 
entscheidet es sich, ob einer den Weg der christlichen Vollkommenheit zu Ende 



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 19 

zu gehen vermag. Es kommt die Versuchung, sich und seinen Idealismus zu ent- 
fliehen und die. Hochgestimmtheit, mit der man einst zu Gott aufgebrochen 
ist, zu vergessen. Man redet sich ein, das Leben sei nüchterner, als man es sich 
gedacht habe, es lehre einen von selbst, bescheidener zu sein. Die alles nivel- 
lierende Gewohnheit und das ewige Einerlei des Alltags tun das Ihre, um 
die Seele zu ermüden und ihre inneren Kräfte lahmzulegen. Wieviele sind nicht 
schon von dem steilen Aufstieg des Anfangs für immer auf gemächlichere 
Wege abgebogen. 

In dieser Situation ist das K r e u z der göttliche Stachel, der den Menschen 
nicht stehen bleiben und einschlafen läßt, sondern immer wieder aufweckt 
und vorantreibt. Das Kreuz in jeder Form, das äußere wie das innere. Zunächst 
reibt sich der Mensch daran • auch wenn er schon sehr gottverbunden zu sein 
meinte •, möchte es von sich abschütteln, mochte zu den seligen Tagen der 
Kindheit zurückkehren und Gott im unverhüllten Glänze seiner Herrlichkeit 
schauen und verkosten. Das Kreuz scheint ihm eher ein Hindernis für sein 
religiöses Streben als eine Hilfe, eine Hemmung, oder wenigstens eine von 
Gott verhängte Strafe, eine zeitweilige Prüfung, die es auszuhalten und zu 
tragen gilt. Aber gerade indem er gestoßen und bedrängt wird, treibt es ihn 
immer wieder zu Gott hin. Nicht nur wegen der nackten Not, die ihn einfach rufen 
und schreien läßt: •Herr, hilf uns, denn wir gehen zugrunde!", sondern weil 
er das Herz Gottes nicht menr versteht, weil er sich verlassen vorkommt und 
von ihm nicht mehr geliebt glaubt. In jedem Kreuz ringt der Mensch mit dem 
Gott der Liebe, und schon dieses Ringen allein bewahrt ihn nicht nur vor Läs- 
sigkeit und Gleichgültigkeit, sondern knüpft das Band zwischen ihm und Gott 
immer enger. Noch in einer anderen Weise reißt gerade auf dieser Stufe des 
geistlichen Lebens das Kreuz den Menschen immer wieder aus einer falschen 
Ruhe und Sicherheit heraus. Es zeigt ihm, wer er eigentlich ist und was alles 
in ihm steckt, es offenbart ihm die Risse und Wunden seiner Natur, überführt 
ihn des Selbstbetrugs und deckt alles Unechte und Unwahrhaftige seiner Fröm- 
migkeit auf. Erst im Kreuz erkennt der Mensch, an wievielem er noch in be- 
gierlicher Weise hängt, wie selbstsüchtig seine Liebe zu Gott und den Menschen 
noch ist, wieviel Erbärmlichkeiten er in sich trägt und wie sehr sein Sich- 
Geben-vor-den-Menschen und selbst die oberste Schicht seines Bewußtseins 
alle Unlauterkeiten der Seele zu verdecken und zu verbergen suchen. So sind 
die großen und die kleinen Kreuze des täglichen Lebens für ihn jedesmal von 
neuem eine Schule der Selbsterkenntnis, aber auch der- Reinigung und Läute- 
rung. Ohne diese dauernden und schmerzlichen Antriebe, ohne diesen •Stachel 
im Fleisch", würden wohl die meisten bald in ihrem religiösen Streben nach- 
lassen oder einer verhängnisvollen Selbsttäuschung verfallen, indem sie ihre 
fromme Beschaulichkeit, ihre religiöse Ergriffenheit, ihre Gefühlsfrömmigkeit, 
die doch so voller Selbstsucht stecken, für christliche Vollkommenheit halten. 
Je mehr der gläubige Mensch nun rückschauend erkennt, wie sehr ihm das 
Kreuz seines Lebens zum Heile wurde, desto beglückender geht ihm eines Ta- 
ges auch der Sinn des Leidens im ganzen, das mysterium crucis, das Geheimnis 
des Kreuzes auf, daß nämlich Gott seit dem Kreuzestode Christi nur mehr im 



20 Friedrich Wulf, S. J. 

Tode dieser Welt, im Mitsterben mit Christus gewonnen werde. Damit be- 
ginnt er auf einmal ein ganz neues Verhältnis zum Kreuze zu» gewinnen. Das 
Kreuz wird ihm zur großen Gnade, zu einer einzigartigen Möglichkeit, zu Gott 
zu kommen. Darum liebt er es, er sucht es auf, er begrüßt seine Ankunft, und 
in jedem seiner Kreuze vernimmt er die Stimme des Vaters, der ihn zu sich 
ruft. 

Was die zweite Stufe des geistlichen Aufstieges, die Reifezeit des christlichen 
Lebens, heute besonders kennzeichnet, ist nicht so sehr die Mannigfaltigkeit 
und Schwere des äußeren Kreuzes, das viele zu tragen haben, als vielmehr das 
innere Kreuz, das nicht wenige quält. Die vielen Belastungen des Lebens 
haben den Menschen in seinem leib-seelischen Gefüge angegriffen und äußerst 
verwundbar gemacht. Er reagiert nicht nur auf jeden gewaltsamen Eingriff 
von außen ungewöhnlich stark, sondern leidet vor allem unter sich selbst, unter 
seiner Verwundbarkeit und Verletzlichkeit, unter dem Widerstreit in seiner 
Seele, seiner Unausgeglichenheit, der inneren Unsicherheit, dem Mangel an 
Kraft und Behauptungsvermögen. Bei vielen Menschen hat man darum den 
Eindruck, daß sich ihre natürliche seelische Reifung weit über die gewöhnliche 
Zeit hinaus ausdehne. Sie kommen erst spät zu einer inneren Festigkeit. Oft 
wird ihre Reifungskrise-zu einer schleichenden Krankheit, deren Heilung sehr 
schwer ist. So drückend ein solches Kreuz auch sein mag, so tief es an die 
Wurzeln der Seele reicht, so sehr kann es dem Menschen gerade darum auch 
wieder zu einem Antrieb ins Vollkommene werden. Denn er kann ihm in kei- 
ner Weise ausweichen. Hier muß er seine Ohnmacht bekennen und sich in den 
Willen Gottes hinein fallen lassen wie kaum je sonst. Dabei ist das Kennzeich- 
nende dieses Kreuzes, daß es täglich an ihn herantritt, ihm keine Ruhe läßt, 
ganz innerlich und verborgen schmerzt, daß es auf seinem Felde keine ruhm- 
reichen Taten und Siege zu verzeichnen gibt. Um so gründlicher kann die 
•Reinigung des Geistes" erfolgen zur Aufnahme der unaussprechbaren Ge- 
heimnisse Gottes. Vielleicht ist es für manchen in dieser Zeit der Auseinander- 
setzungen gut, zu wissen, daß er sich auf einem Wege befindet, daß es diese 
Wegstrecke durchzuhalten gilt, daß es um die christliche Reifung geht, schließlich 
auch um die menschliche Reifung, die mit allem Heiligwerden verbunden ist. 
Solche Gedanken eröffnen ihm eine Aussicht nach vorn, und er erliegt nicht 
so leicht der Gefahr, in den Schwierigkeiten des Augenblicks unterzugehen. 
Wie oft trifft man heute Menschen, die von der Fülle der äußeren und inneren 
Schwierigkeiten trotz besten Willens, eher von Gott abgezogen werden, als zu 
ihm hinfinden, weil sie'zu sehr um sich kreisen und nicht von sidh loskommen. 
Ein Kreuz ist nur dann eine Gnade, wenn es zu Gott treibt und in seine größere 
Liebe einmündet. Alles Verhaftetsein dem Schmerz, auch wenn es heilig ge- 
meint wäre, ist eine Versuchung und eine sublimierte Selbstsucht. Das Ziel 
dieses Abschnittes des religiösen Lebens muß sein, daß der Mensch innerlich 
gelöst wird, daß er Abstand von sich und der Welt bekommt, daß es in ihm 
still wird und der Friede Gottes seine Seele erfüllt. Erst so ist er fähig für die 
dritte und letzte Stufe des geistlichen Lebens. 



Triebfedern des geistlichen Fortschritts 21 

III. Die unmittelbare Führung der  Seele  durch  Gott im 
•geistlichen Mannes alter" 

Ist der Mensch durch die Auseinandersetzungen der Reifezeit hindurchge- 
gangen und zu einer inneren Ausgeglichenheit und Festigkeit gekommen, 
dann kann er sich seinem eigentlichen Lebenswerk widmen: der Gestaltung 
der objektiven Welt, der Führung und Erziehung anderer. Nun braucht es nicht 
mehr erlebnisreicher Ereignisse oder tiefer Widerstandserlebnisse, wie sie die 
Zeit der Entwicklung kannte, um die seelischen Kräfte zu wecken und zur 
Entfaltung zu bringen. Schon der gewöhnliche Alltag gibt dem Menschen An- 
la,ß zu mancherlei Freuden und birgt genügend Antriebe in sich, um die täg- 
lich andrängenden Aufgaben zu meistern oder sogar etwas Neues und Nicht- 
Alltägliches zu wagen. Selbstverständlich kann das Leben immer wieder ein- 
mal Sprünge machen. Es gibt Einschnitte und Krisen, in denen alles wieder 
in Frage gestellt ist und das Spiel von neuem zu beginnen scheint. 

Auch das Erwachsenenalter findet im geistlichen Leben seine Parallele. 
Paulus spricht im Epheserbrief davon. Wir alle sollen, sagt er, zur Mannes- 
reife, zum Vollmaß des Alters Christi gelangen (Eph 4, 3). Versuchen wir zu- 
nächst einmal diese letzte Stufe der religiösen Entwicklung in ein paar Sätzen 
und daher vielleicht ein wenig idealistisch zu kennzeichnen: Der Mensch ist 
durch das Kreuz geläutert und gereinigt worden. Er hat gelernt, sich selbst 
und die Welt zu lassen. Die begehrenden und widerstrebenden Kräfte seines 
Herzens sind vom Geiste gehalten, der mit Gott vereinigt ist und seinem Wir- 
ken offen steht. In dieser Gelöstheit hindern ihn nicht mehr die mannigfachen 
Eindrücke der sinnenhaften Welt am inneren Gebet. Auch in äußerer Beschäf- 
tigung und im Umgang mit Menschen bleibt er im Grunde seiner Seele im 
Gespräch mit Gott. Er schweigt viel und liebt die Einsamkeit. Wohl spricht er 
gern mit Gleichgesinnten über göttliche Dinge und freut sich, einem gott- 
erfahrenen Menschen zuhören zu'können. Auf andere macht er den Eindruck 
der Festigkeit und Geschlossenheit. Vielleicht ist er ihnen bisweilen in seinem 
Verhalten auch rätselhaft. Er kannyvor Liebe glühen, auch wenn kein sicht- 
barer Anlaß gegeben zu sein scheint, und kann in einer Tiefe leiden, die andere 
erschrecken läßt. Er selbst erschrickt nicht mehr über das Kreuz, heißt Ver- 
demütigungen willkommen, und trifft ihn einmal ein harter Schlag, dann findet 
er ihn nicht unvorbereitet. Wo andere aus der Fassung geraten, bleibt er sich 
gleich. Eine wunderbare Klarheit, Einfachheit und Gelöstheit liegt über einer 
solchen Welt. 

Ist der Mensch einmal in Gott zur Ruhe gekommen, dann bedarf er nicht 
mehr des dauernden Anstoßes von außen oder besonderer religiöser Anregun- 
gen, um das Herz wach zu halten und im Eifer nicht nachzulassen. Denn dieses 
Herz selbst ist voll heiliger Unruhe. Es fühlt sich daher aus eigenem An- 
trieb ständig zu Gott hingezogen. Es ist, als ob der Heilige Geist nun unmittel- 
bar die Seele unterrichte, erleuchte, entzünde und führe. Solange der Mensch 
noch der Welt in vielfacher und selbstsüchtiger Weise verhaftet war und mit 
sich selbst und dem Begehren seiner Natur stark zu kämpfen hatte, blieben 
ihm die inneren Gnadeneinsprechungen Gottes oftmals verborgen oder kamen 



22 Friedrich Wulf, S. J.- 

ihm jedenfalls nicht nachhaltig genug zum Bewußtsein. Er bedurfte daher zum 
geistlichen Fortschritt des weckenden Vorbildes, der Belehrung, der Aufmun- 
terung, der Mahnung und Führung durch andere, er bedurfte des Kreuzes, des 
immer wieder ins Dunkel, in den Abgrund des eigenen Nichts Gehaltenwer- 
dens, um den Schritt in das Sterben Christi hinein zu tun. Nun, da er, um mit 
Paulus zu reden, gestorben ist und verborgen vor der Welt mit Christus in 
Gott lebt (Col 3, 3), achtet er viel sorgsamer auf die Stimme Gottes in seinem 
Innern. Und je tiefer er in der göttlichen Verborgenheit seines Herzens lebt, 
um so sicherer wird er diese Stimme von allen anderen, die an sein Ohr drin- 
gen, unterscheiden. Bisweilen • in den offenkundigen Erleuchtungen und 
Antrieben • ist sie für ihn so deutlich und eindringlich vernehmbar, daß sie 
die ganze Seele erfüllt, zur Liebe entflammt und eine vorher nicht gekannte 
Opferbereitschaft bewirkt. Bisweilen klingt sie auch nur leise und wie von 
ferne. Es ist dann dem Menschen, als würde, er nach dieser oder jener Seite hin 
gezogen, ohne daß er vorerst mit Sicherheit angeben könnte, ob es wirklich 
Gott ist, der so ruft. In solchen Fällen bedarf es großer Erfahrung und vielen 
Betens, um zu einer klaren Entscheidung zu kommen. Auf vielfache Weise 
wird der Mensch auf dieser dritten Stufe des geistlichen Lebens von Gott an- 
gerufen. Selbst in den unscheinbarsten Dingen und Ereignissen erkennt er mit 
einer geradezu göttlichen Witterung Gottes Gegenwart und sein vorsehendes 
Wirken. Darum drängt ihn auch alles, was er sinnenhaft wahrnimmt, zum 
Beten und Opfern. Die Glorie des dreifaltigen Gottes, seine Größe und Maje- 
stät, die unverdiente Liebe des Vaters, tut sich ihm fast unmittelbar in allem 
Geschaffenen kund und ruft ihn zum Lob und zum Dank. Jede Not und jedes 
Leid eines Menschen erinnert ihn an das Leiden Christi, und alle Sünden, die 
eigenen wie die fremden, werden ihn zum Anlaß, Genugtuung zu leisten und 
teilzunehmen am Sterben des Herrn. Wer könnte ein Herz noch mehr in Be- 
wegung setzen als Gott selbst, wenn es sich ihm einmal erschlossen hat. 

Man braucht nun solche Menschen nicht nur unter den Heiligen zu suchen. 
Sie leben auch unter uns. Wir alle erfahren, falls es uns nur mit der täglichen 
und vorbehaltlosen Hingabe an Gott ernst ist, die weckende Kraft der in uns 
wirksamen Gnade. Wir wissen, wie wir von innen her gedrängt werden kön- 
nen, was es um die unsagbare und stärkende Gegenwart Gottes in uns ist und 
wie uns sein heiligster Friede auch noch in der äußersten Trostlosigkeit er- 
füllen kann. Aber dann gibt es auch wieder Zeiten, in denen die innere Glut wie 
erloschen scheint, Stunden, in denen die Stimme Gottes in den Anforderungen 
des Berufes, in den Nöten der Gegenwart, in inneren Kämpfen und Anfech- 
tungen, aber auch in schuldhafter Ausgegossenheit und Geschäftigkeit unter- 
geht. Abgesehen von solch schuldhaftem Versagen kann man wohl behaupten, 
daß die Lebensbedingungen unserer Zeit in sich schon der letzten Stufe des 
geistlichen Lebens sehr wenig förderlich sind. Es fehlt uns an Ruhe, an der Mög- 
lichkeit zur Sammlung, an Kraft zur Kontemplation. Wir sind zu gehetzt und 
getrieben. Aber nicht immer liegt es an diesen Schwierigkeiten, wenn wir so 
ungesammelt sind und die Stimme Gottes und seiner Engel überhören. Es 
bedarf schon einer gründlichen Weltüberwindung und ^Selbstüberwindung 



Die Seele des russischen Menschen 23 

um ohne Unterlaß beten zu können und an den Reichtümern Gottes immer 
wieder entzündet zu werden. Der Mensch ist zu laut und zu lärmend geworden. 
Er kann nicht mehr schweigen, er flieht die Einsamkeit und Stille, auch wo 
ihm Gelegenheit dazu gegeben wäre. Dazu kommt bei uns Deutschen noch 
ein besonderer Aktivismus, der sich auch im religiösen Leben äußert. Wir 
haben eine Vorliebe für religiöse Veranstaltungen, Vorträge und Zirkel, kön- 
nen vorbildlich in der Gestaltung von gottesdienstlichen Feiern sein, neigen 
dabei aber auch zu einer übertriebenen Bildungsfrömmigkeit und kommen zu 
wenig über die äußere Repräsentation hinaus. So kommen viele erst nach 
schmerzlichen Erfahrungen, nach mancherlei Enttäuschungen, zu jener Stufe 
des christlichen Lebens, da Gott selbst den Menschen führt und es der äußeren 
Antriebe nicht mehr bedarf. 

Überschauen wir noch einmal die drei Altersstufen des religiösen Lebens, so 
ergibt sich, daß ihnen jeweils von der heutigen Zeit her besondere Gefahren 
drohen, aber auch Hilfen zufließen. Es ist in die Entscheidung jedes einzelnen 
gestellt, die Gefahren zu meistern und die Hilfen zu gebrauchen. Wenn man- 
chem gerade heute der Weg zu Gott sehr erschwert zu sein scheint, dann mag 
es für ihn tröstlich sein, zu wissen, daß es außer der Bosheit des sündigen 
Willens nichts gibt, was Gott daran hindern könnte, auch die verschlungensten 
Pfade noch zu Wegen in den innersten Raum seines Herzens zu machen. 

Die Seele des russischen Menschen 
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition Rußlands. Einführung 

Von Iwan v. K o I o g r i w o f, S. J., Rom 

Die Kirche, die mystische Fortsetzung des Lebens Christi, des fleischgewor- 
denen Wortes, kann und wird niemals streng national, aber ebensowenig 
international sein. Wie Christus ist sie übernational, ökumenisch, weltumfas- 
send. Alle Völker leben die Wahrheiten des Evangeliums auf ihre Art und 
Weise und drücken darum der Kirche den Stempel ihres besonderen Wesens 
auf. Das russische Volk ebenso wie alle anderen. In der Tat hat jedes Volk 
seine besondere religiöse Berufung und Aufgabe. Diese finden ihre vollkom- 
menste Verwirklichung in den religiösen Genies, den Heiligen. Wenn man sich 
also ein wirkliches Bild von der Eigenart russischer Religiosität machen will, 
so genügt es nicht, sich bloß mit der russischen Geistesgeschichte des vergange- 
nen Jahrhunderts und ihren religiösen Ideen und Strömungen vertraut zu 
machen (Solovjew, Dostojewskij, Berdjajew, Kirejewskij, Khomjakof, Bulgakof 
u. a.), sondern man muß unbedingt die geistliche Tradition Rußlands studieren, 
den Geist, von dem die ganze Atmosphäre erfüllt ist, die das russische Volk at- 
met und die sein Leben ausmacht. Dieser Geist findet seinen Niederschlag im 
Kult, den Ikonen, im Gebet, den religiösen Übungen und im Starzentum. Er 
findet sich sogar in manchen Zügen der mystischen Sekten (Khlysty, Skoptzy), wie 
auch in den Überbleibseln frühgeschichtlichen Heidentums, das an vielen Orten 
noch sehr lebendig ist. In der Hauptsache aber finden wir diesen Geist im 
Leben der Heiligen. Der russische Heilige ist weder ein byzantinischer noch 




