
Die Seele des russischen Menschen 23 

um ohne Unterlaß beten zu können und an den Reichtümern Gottes immer 
wieder entzündet zu werden. Der Mensch ist zu laut und zu lärmend geworden. 
Er kann nicht mehr schweigen, er flieht die Einsamkeit und Stille, auch wo 
ihm Gelegenheit dazu gegeben wäre. Dazu kommt bei uns Deutschen noch 
ein besonderer Aktivismus, der sich auch im religiösen Leben äußert. Wir 
haben eine Vorliebe für religiöse Veranstaltungen, Vorträge und Zirkel, kön- 
nen vorbildlich in der Gestaltung von gottesdienstlichen Feiern sein, neigen 
dabei aber auch zu einer übertriebenen Bildungsfrömmigkeit und kommen zu 
wenig über die äußere Repräsentation hinaus. So kommen viele erst nach 
schmerzlichen Erfahrungen, nach mancherlei Enttäuschungen, zu jener Stufe 
des christlichen Lebens, da Gott selbst den Menschen führt und es der äußeren 
Antriebe nicht mehr bedarf. 

Überschauen wir noch einmal die drei Altersstufen des religiösen Lebens, so 
ergibt sich, daß ihnen jeweils von der heutigen Zeit her besondere Gefahren 
drohen, aber auch Hilfen zufließen. Es ist in die Entscheidung jedes einzelnen 
gestellt, die Gefahren zu meistern und die Hilfen zu gebrauchen. Wenn man- 
chem gerade heute der Weg zu Gott sehr erschwert zu sein scheint, dann mag 
es für ihn tröstlich sein, zu wissen, daß es außer der Bosheit des sündigen 
Willens nichts gibt, was Gott daran hindern könnte, auch die verschlungensten 
Pfade noch zu Wegen in den innersten Raum seines Herzens zu machen. 

Die Seele des russischen Menschen 
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition Rußlands. Einführung 

Von Iwan v. K o I o g r i w o f, S. J., Rom 

Die Kirche, die mystische Fortsetzung des Lebens Christi, des fleischgewor- 
denen Wortes, kann und wird niemals streng national, aber ebensowenig 
international sein. Wie Christus ist sie übernational, ökumenisch, weltumfas- 
send. Alle Völker leben die Wahrheiten des Evangeliums auf ihre Art und 
Weise und drücken darum der Kirche den Stempel ihres besonderen Wesens 
auf. Das russische Volk ebenso wie alle anderen. In der Tat hat jedes Volk 
seine besondere religiöse Berufung und Aufgabe. Diese finden ihre vollkom- 
menste Verwirklichung in den religiösen Genies, den Heiligen. Wenn man sich 
also ein wirkliches Bild von der Eigenart russischer Religiosität machen will, 
so genügt es nicht, sich bloß mit der russischen Geistesgeschichte des vergange- 
nen Jahrhunderts und ihren religiösen Ideen und Strömungen vertraut zu 
machen (Solovjew, Dostojewskij, Berdjajew, Kirejewskij, Khomjakof, Bulgakof 
u. a.), sondern man muß unbedingt die geistliche Tradition Rußlands studieren, 
den Geist, von dem die ganze Atmosphäre erfüllt ist, die das russische Volk at- 
met und die sein Leben ausmacht. Dieser Geist findet seinen Niederschlag im 
Kult, den Ikonen, im Gebet, den religiösen Übungen und im Starzentum. Er 
findet sich sogar in manchen Zügen der mystischen Sekten (Khlysty, Skoptzy), wie 
auch in den Überbleibseln frühgeschichtlichen Heidentums, das an vielen Orten 
noch sehr lebendig ist. In der Hauptsache aber finden wir diesen Geist im 
Leben der Heiligen. Der russische Heilige ist weder ein byzantinischer noch 



24 Iwan v. Kologriwof, S. J. 

ein syrischer Heiliger, noch weniger einer der Lateinischen Kirche. Er ist ein 
russischer Heiliger. Es soll damit gesagt sein, daß er ein Kind seines Volkes ist 
und als solches sein eigenes, naturgegebenes Gesicht hat, seine ihm zugeordnete 
geschichtliche Entwicklung, die bestimmt ist durch sein Blut, seine Kultur und 
den Boden, auf dem er lebt. Berdjajew sagt durchaus mit Recht, ,daß eine 
keineswegs zufällige Verbindung bestehe zwischen der Geographie der Seele 
und der Geographie schlechthin'. 

Bevor wir mit der Betrachtung der geistlichen Tradition Rußlands begin- 
nen, uns also mit der Geschichte der Heiligen und der russischen Heiligkeit 
befassen, wollen wir bei dem verweilen, was wir als natürliche oder angebo- 
rene Geographie der russischen Seele bezeichnen möchten. 

Die ungeheuren, gleichförmigen Ebenen, die unabsehbaren Horizonte, die 
grenzenlose Unendlichkeit, das •Übernatürliche", gehören gewissermaßen zum 
Alltäglichen des russischen Menschen, formen seine Seele und bestimmen ihre 
geistige und religiöse Struktur. Diese Seele ist ebenso unbegrenzt wie die 
weiten Räume ihres Ursprungslandes. Der Sinn für die festgelegte Form, auf 
den die Lateinische und auch die Griechische Kirche so stolz ist, mangelt ihr 
vollständig. Das Fehlen von Begrenzung und Maß, die großen Gegensätze • 
ihren großen Klimaunterschieden ähnlich • gehören zu ihrer Natur. Wie ihre 
heimatlichen Steppen wird sie von Gewittern durchtobt, von Stürmen durch- 
braust. •Wir sind unermeßlich, unermeßlich", wiederholt Dostojewski] immer 
wieder, •genau so unermeßlich wie unsere Mutter, Rußland." Der Russe leidet 
an der Unendlichkeit und Weite seines Landes. Die Erde ist für den russischen 
Menschen und seine geistige Struktur von ungeheurer Bedeutung. Es ist etwas 
Mystisches in seinen Beziehungen zur Erde. Das ursprüngliche, dionysische 
Element ist keineswegs verschwunden. Es ist in das russische Christentum 
eingegangen und hat ihm ein eigenes Gepräge gegeben, das man im byzan- 
tinischen Christentum nicht findet. Ja, selbst der radikale spiritualistische Zug 
des russischen Volkes, der sich in einer weitgehenden Loslösung von der Welt 
und ihren Gütern kundtut, ist großenteils durch die Beschaffenheit des russi- 
schen Bodens bedingt. In diesem Land der unbegrenzten Horizonte, der un- 
endlichen Ausmaße, des düst•er verhangenen Himmels, in dieser fast durch 
nichts unterbrochenen Ebene, in diesem Lande ohne natürliche Grenzen, das 
jedem feindlichen Einfall weit offen ist, wird sich der Mensch leicht seiner 
körperlichen Schwäche und der Vergänglichkeit seiner Werke bewußt. •Wo- 
für", so sagt er, •soll ich etwas aufhäufen und mich an etwas hängen, das doch 
dem Untergang geweiht ist? Wofür soll ich mich festgelegten Normen unter- 
werfen, die heute gültig sein mögen und morgen vielleicht schon jeden Sinn 
verlieren?" Ganz instinktiv wird der Mensch nur den unangreifbaren, den 
übersinnlichen Gütern Gewicht beilegen. Er wird sein Gefühl und seine Zu- 
neigung nur den Dingen zuwenden, die man ihm nicht mehr entreißen kann. 
Dieser radikale Spiritualismus ist indessen nicht mit dem Wunsch nach totaler 
Vernichtung gleichzusetzen, er greift nicht nach der eigentlichen Wurzel des 
Lebens. •Zerstören heißt neu schaffen", sagt Bakunin, der radikalste russische 
Verneiner. 



Die Seele des russischen Menschen 25 

Damit ist das Verhältnis des russischen Menschen zur Welt ein zwiespältiges 
Er kennt nicht jenes •weltförmige" Christentum, das die westliche Kirche in 
mancher Hinsicht kennzeichnet. Er ist lediglich durch seine Sünden den irdi- 
schen Gütern, den nutzlosen und vergänglichen Dingen dieser Erde verbunden1, 
nicht aber durch seine Tugenden oder durch seine Vorstellung von Wahrheit 
und Gerechtigkeit (pravda), auch nicht durch sein Heiligkeitsideal. Der west- 
liche Christ hingegen ist seiner sozialen Stellung, seinem Besitz, seinem Lebens- 
standard nicht durch seine Schwächen und Laster verhaftet, sondern durch 
seine religiös begründeten sozialen Tugenden. Er hat eine Ideologie, die seine 
Weltzugewandtheit rechtfertigt. Der Russe nicht. Im Grunde seiner Seele ist 
er nichts weniger als sicher, daß sein Besitz geheiligt, daß die Freude an 
irdischen Gütern erlaubt sei und im Einklang stehe mit den Forderungen eines 
vollkommenen Lebens. Durch diese Abkehr, diese Freiheit des Geistes ist auch 
noch die atheistische Auflehnung de& Russen gegen die bürgerliche Welt be- 
dingt. In diesem Aufstand begegnen sich Revolutionäre und Konservative. Die 
gesamte russische Welt- und Lebensauffassung steht im" Gegensatz zur Idee 
der bürgerlichen Zivilisation. Sie ist von dem Bewußtsein erfüllt, daß der 
Mensch hienieden keine feste Wohnstatt habe und darum die zukünftige suchen 
müsse. Nur nicht zu enge Bindungen an das irdische Heim. Die geistige und 
religiöse Heimatlosigkeit ist ein durchaus russischer Zug und dem russischen 
Ideal angemessen. Der Pilger, besser gesagt der Wanderer, ist der hervor- 
stechendste russische Typ. Gogol, Tolstoy, Dostojewski], Leontjew, Solowjew, 
sie alle sind •Wanderer", sowohl durch ihre geistige Verfassung wie auch 
durch ihre Bestimmung. Sie alle sind Wahrheitssucher. Der Wandertrieb ist 
allem •Bürgerlichen" entgegengesetzt. 

Dieser dem russischen Volk von Natur aus eigene Hang zu Entsagung und 
Abkehr wird durch das Christentum vergeistigt und auf den Himmel aus- 
gerichtet. Weit mehr als das byzantinische Christentum schaut das russische 
Christentum auf das himmlische Jerusalem, auf die •zukünftige Wohnstatt". 
Es trachtet nach der Verwandlung des Lebens, nach dem Kommen eines 
•neuen Himmels und einer neuen Erde", einem Reich der Wahrheit und Ge- 
rechtigkeit hienieden. Dieses Streben nach dem Ende, nach der Verklärung 
des Kosmos, das man als •Eschatologismus" bezeichnet hat, ist eine der hervor- 
stechendsten Eigenschaften des russischen religiösen Geistes. Dieser möchte sich, 
im Gegensatz zum westlichen Geist, wie Berdjajew sagt, •mit der Quelle alles 
Seins vereinen; er strebt nach der Verklärung des Lebens und nicht nach der 
Schaffung kultureller Werte oder der Erarbeitung allgemein verpflichtender 
Normen, sei es auf dem Gebiet der Erkenntnis, sei es der Moral oder der Kunst 
usw." Die russische Seele fühlt sich in ihren religiösen Belangen weder durch 
die Regeln der Zivilisation noch durch die Gesetze der Moral oder die Ergeb- 
nisse der Wissenschaft eingeengt. Nichts verschleiert ihr die Wirklichkeit 
Gottes. Diese Wirklichkeit liegt ja jenseits aller sichtbaren Ordnung, jenseits 
von Raum und Zeit. Darum die starke messianische Hoffnung im religiösen 

1 N. Berdjajew, L'idee russe. In: Cahiers de la Nouvelle Journee, Cahier VIII, Paris 
1927, S 9•32. 



26 Iwan v. Kologriwof, S. J. 

Leben Rußlands, darum die überwältigende Stellung des Osterfestes. Das 
Osterfest ist für einen Russen nicht nur die Gedächtnisfeier der Auferstehung 
Christi, der auf wunderbare Weise wieder zum Leben erweckt wurde, sondern 
viel mehr noch das Vorgefühl der kosmischen Auferstehung, der Auferstehung 
und Verherrlichung der ganzen Schöpfung, die der Hoffnung nach schon erlebt 
wird. Der gläubige Russe ist schon dem Lichte dessen zugewandt, der da kom- 
men wird. Damit ist aufs engste verbunden die Sehnsucht nach der Erscheinung 
Christi. Christus hat die Verherrlichung und Verklärung, das heißt aber nichts 
anderes als das Reich Gottes verheißen. Dieses wird weder das Ergebnis einer 
Evolution der Natur noch einer geschichtlichen Entwicklung sein, sondern ein 
Wunder, eine Weltkatastrophe. 

Diese Erwartung, dieses Suchen der zukünftigen Wohnstatt ist in der einen 
oder anderen Form in der Tiefe des russischen Geistes immer lebendig. So 
kann man auch verstehen, warum das russische Volk, wenn es Gott einmal 
vergißt, dem Nihilismus verfällt. Dann kehrt es zu seinen heidnischen Ur- 
quellen zurück, die nihilistisch sind, Feinde alles geistigen Strebens und im 
rein Materiellen verwurzelt. Der ungläubige Russe, der weder an die Werte 
der Zivilisation noch an Gott und die Unsterblichkeit der Seele glaubt, hält in 
diesem Fall alles für erlaubt. Der Gegenstand seiner Wünsche wird immer der 
gleiche sein, also das Heil und die Verklärung, das neue Leben. Da aber keine 
fortlaufende Entwicklung auf diese neue Welt hindeutet, sieht er als gegeben 
an, daß alles vergeht. Er möchte, daß alles so schnell wie möglich ende, daß 
alles Irdische vergehe, daß die Zeit stillstehe, daß eine neue Welt, ein neues 
Leben begännen. Er möchte eine Weltrevolution herbeiführen. Wenn sich dar- 
aus keine •Verklärung" ergibt, so werden auf jeden Fall unterdessen die 
Werte des jetzigen Lebens zusammenbrechen. Aber auch dann werden die 
christlichen Motive den Grund der Seele des russischen Menschen bilden; in 
der Tiefe wird dieser sich immer von religiösen Beweggründen leiten lassen. 
Dafür ist der christliche Glaube im Laufe der Jahrhunderte zu tief in die 
Substanz der russischen Geistigkeit eingedrungen. Man konnte das hier Ge- 
meinte nicht besser charakterisieren als mit den Worten: •Der Russe ist immer 
mit Gott oder gegen Gott, niemals aber ohne Gott." 

Wollte man aus dem Vorhergegangenen schließen, die russische Geistigkeit 
bestehe in einer Ablehnung dieser Welt und interessiere sich nur für das 
künftige Leben, hieße das, sie einer Art •Monophysitismus" zeihen. Man ginge 
auch völlig fehl und würde ihr Wesen.nicht erfassen, verstände man nicht, 
daß sie mit dem Glauben an die Verklärung und die •Neue Welt" nur das 
Evangelium vom Worte Gottes bestätigt, das Fleisch geworden ist, um den 
Tod zu besiegen. In der Tat, wenn wir die Welt, in der wir leben, betrachten, 
so ergibt sich notwendig folgendes Dilemma: entweder gibt es keinen Gott 
und überhaupt nichts von wirklichem Bestand, oder Gott muß uns seinen Sieg, 
seinen Triumph über die Welt offenbaren. Tatsächlich hat er ihn durch seinen 
Kreuzestod und seine Auferstehung offenbart. Mit anderen Worten: Gott ist' 
Fleisch geworden, um uns zur Teilnahme an seinem göttlichen Leben auf- 
zurufen. Das Leiden (das Kreuz) ist der einzige Weg zum Sieg. Die vergottlichte 



Die Seele des russischen Menschen 27 

Menschheit (die verklärte Welt) ist das Endziel der Geschichte und die einzig 
positive Lösung des Rätsels der Existenz dieser Welt. Die allgemeine Auf- 
erstehung (Verklärung) ist die Vollendung des Werkes Gottes. Das Leben lohnt 
also gelebt zu werden. Es lohnt auch, künftige Geschlechter zu zeugen und zu 
erziehen. Es lohnt auch das Sterben, denn, nur wer gestorben ist, kann auf- 
erstehen. Daraus ist im tiefsten Grunde die Haltung des russischen Menschen 
dem Tode gegenüber zu verstehen. •Es ist erstaunlich zu sehen, wie ein russi- 
scher Bauer stirbt", schreibt Turgenjew. •Den Zustand, in dem er sich (ster- 
bend) befindet, kann man weder mit Gleichgültigkeit noch mit Stumpfsinn 
bezeichnen. Er stirbt, als vollzöge er eine heilige Handlung, kühl und einfach." 
Das heitere Aufsichnehmen des Kreuzes und des Leidens • die geringe Münze 
des Todes • macht <einen .wesentlichen Bestandteil der religiösen Haltung 
des Russen aus. Die Geschichte des russischen Volkes ist eine Geschichte der 
Schmerzen, der Demütigungen und des Blutvergießens. Nach den Worten des 
Dichters Nekrasoff •fließt in ihr das Leiden dahin in großen Strömen, die größer 
sind als die Wolga während des Frühlings, wenn sie mit ihren Wassern die 
anliegenden Felder und Wiesen überflutet". Der Russe ist von Natur aus an 
Leiden gewöhnt. Das Christentum hat diese Gewohnheit oder Tugend lediglich 
erhöht, indem es ihm die künftige Seligkeit als eine wunderbare Verklärung 
des Leidens zeigt. •Alle Tränen werden wie Diamanten auf dem Mantel der 
Gottesmutter funkeln .. und wer dem Herrn auf dem Wege folgt, den er 
selber voraufgegangen ist, wird die Größe des Himmelreiches erkennen." Diese 
Worte der Kaiserin Alexandra Fedorowna (gest. 1918) zeigen sehr gut die 
geistige Haltung eines russischen Christen im Angesicht des Leidens und des 
Kreuzes. Das Kreuz läßt sich von der Herrlichkeit nicht trennen. Sie gehören 
zusammen wie die beiden Seiten derselben Medaille. Der •österliche Geist" 
geht keineswegs unter im •Geist von Golgotha", vielmehr ergibt er sich aus 
ihm. •Das russische Volk gehört zu der geringen Zahl jener, die das lieben, 
was man als das Wesen des Christentums bezeichnen könnte, das Kreuz", 
schreibt Leroy Beaulieu2. •Es hat den Wert des Leidens nicht verlernt, ist sich 
seines Segens bewußt.. Es empfindet die Wirksamkeit der Buße und labt sich 
an ihrer bitteren Süße." •Im Leiden ist alles gesühnt", sagt Dostojewski]. •Es 
ist darum ein Gut3." In der Tat schätzt der Russe das Leiden als solches, d. h. 
unabhängig von den möglicherweise damit verbundenen Tugenden, er schätzt 
es allein wegen der Tatsache, daß es eine Teilhabe bedeutet an der Passion 
und dem Tode des fleischgewordenen Wortes, das •sein Kreuz allem und jedem 
aufgedrückt hat" (Irenäus)4. Er nimmt das Leiden an, weil es sich auf dem 
Grund des einzigartigen Opfers des menschgewordenen Gottessohnes. als 
etwas in sich Überragendes, als etwas, das hinführt zu den Schätzen der Gnade, 
abzeichnet. Schon allein durch die Tatsache, daß der Mensch leidet, daß er 
sein Kreuz trägt, öffnen sich ihm die Pforten des Paradieses. Und allein schon 
dadurch, daß er die Zusammengehörigkeit aller Menschen in der Sünde und 
dem sich daraus ergebenden Leiden anerkennt, triumphiert er über das eine 

2 A. Leroy Beaulieu. L'Empire des Tsars Bd. III. Paris 1889, S 45. 
3 Schuld und Sühne. VI. Kap. 2. 
4 Erweis der apost. Verkündigung. 34. 



28 Iwan v. Kologriwof, S. J. 

wie über das andere und bereitet den Weg vor zu gemeinsamer Erlösung 
und Gnade. Dabei handelt es sich, in der von allen zu leistenden Sühne nicht 
um irgendeine Art von rechtlicher Wiedergutmachung • nichts liegt der russi- 
schen Religiosität ferner als juridisches Denken •, sondern um ein eindring- 
liches, duldendes, organisches (ontologisches) Teilhaben an dem leidvollen, sich 
verströmenden Leben Christi. 

Mit der Idee von der Verklärung der gesamten Schöpfung ist im religiösen 
Bewußtsein die Idee einer allumfassenden Heilsveranstaltung eng verbunden. 
Das ist nicht erstaunlich, denn: Verklärung, •neue Erde und neuer Himmel" 
und ewiges Heil sind eins. Es handelt sich immer um den gleichen, von ver- 
schiedenen Gesichtspunkten aus betrachteten Gedanken. Das religiöse Be- 
wußtsein des Russen war niemals damit zufrieden, nur die Erlösung einer 
einzelnen Seele zu betrachten, sondern faßte immer zugleich auch die Gesamt- 
erlösung ins Auge. Alle Seelen sind miteinander verbunden, und nicht eine 
einzige kommt zu Gott, ohne andere nach sich zu ziehen. Man kann also nur 
in der Gemeinschaft selig werden, nie für sich allein. (Unwillkürlich denkt 
man hierbei an Ignatius von Loyola und die 2. Regel des Summariums der 
Konstitutionen, die das Ziel des Ordens bestimmt: •Der Zweck der Gesell- 
schaft Jesu besteht nicht nur darin, nach der Vervollkommnung und dem Heil 
der eigenen Seele mit Gottes Gnade zu streben, sondern mit der gleichen Gnade 
eifrig auf das Heil und die Vervollkommnung des Nächsten bedacht zu sein." 
Ein Beispiel dafür, wie man oft dort verwandte Züge findet, wo man sie am 
wenigsten vermutet hätte.) Dostojewskij hat diesem russischen Gedanken 
treffend Ausdruck verliehen, indem er sagt: •Alle sind verantwortlich für 
alle". Wir stehen hier einer Art religiösen Kollektivismus gegenüber, dem sehr 
wohl der uralte Kollektivismus der bäuerlichen Gemeinde, der •Mir", zu- 
grunde liegen könnte, dessen Ursprünge bis in die düsterste Vorzeit zurück- 
reichen und der bis zur Revolution fortbestand, • so tief war er in den Sitten 
und Gebräuchen des Landes verwurzelt. Dieser Zug des religiösen Kollektivis- 
mus, dieses Trachten nach Gesamterlösung des Volkes, der Menschheit und der 
Welt geht durch das ganze russische Denken, ob gläubig oder nicht. •Erlöst 
wird nur der, wer selbst erlöst hat", sagt Vladimir Solowjew. Damit stimmt 
er nicht nur mit jenen überein, die seines Glaubens sind, wie Dostojewskij, 
Leontjew, die Slawophilen, sondern auch mit jenen, die dem anderen Lager 
angehören, mit einem Belinskij, Bakunin, Herzen, Cernychewskij oder Lenin. 
Auch die Letztgenannten suchen in einer säkularisierten Form das Heil des 
Volkes und der Menschheit und huldigen dem Glauben, daß die Erlösung vom 
Übel und den Qualen des Leidens nicht nur dem einzelnen zugute kommen 
solle, sondern der ganzen Welt. Es steht aber außer Zweifel, daß dieser charak- 
teristische Zug der russischen Seele bei den Heiligen in seiner wahren, über- 
natürlichen Größe ausgeprägt ist. Nichts ist also abwegiger, als die russischen 
Heiligen als Eigenbrötler anzusehen,.die sich ausschließlich mit ihrem eigenen 
Seelenheil befaßt haben. Selbst die größten Mystiker unter ihnen sind dem 
Schicksal ihrer Nächsten und der Welt niemals gleichgültig gegenübergestan- 
den. Niemals hat die Trennung von der Welt für sie etwas anderes bedeutet 



Humanismus und Aszese 29 

als ein Mittel, einen Weg zur innigsten Vereinigung mit Gott. Es hat sich übri- 
gens fast niemals tun eine endgültige Trennung gehandelt. Wenn sie ihr Ziel 
einmal erreicht hatten, kehrten sie zu den Menschen zurück, um ihnen die 
tröstliche Botschaft der Erlösung zu bringen. Die russischen Heiligen waren 
immer sehr menschlich und sehr aktiv. Viele unter ihnen verfügten über eine 
ausgezeichnete organisatorische Begabung, waren ihrem Wesen nach Kämpfer 
und Apostel. Sie bekämpften das Heidentum mit dem gleichen Mut und der 
gleichen Kraft wie den schlechten Willen der Fürsten. Die russische Mystik 
ist von intensivster Innerlichkeit, aber gleichzeitig immer bereit, jegliches 
Übel zu bekämpfen, wo immer sie es trifft. Dadurch unterscheidet sie sich von 
der mehr betrachtenden und passiven byzantinischen Mystik. 

Bei solchen Neigungen und Anlagen der russischen Seele sieht man leicht 
ein, daß der christliche Glaube beim Vordringen zu den Ufern des Dnjepr in 
dieser Seele einen besonders geeigneten Boden vorfand. Die große christliche 
Botschaft verschaffte ihr im Absoluten einen Halt, der ihr im Zeitlichen fehlte. 
Sie rechtfertigte auf metaphysische Weise die instinktive Geringschätzung, die 
der russische Mensch aller irdischen Wirklichkeit entgegenbringt. Das Chri- 
stentum stieß in. seiner Seele auf keinerlei verweltlichende Strömungen, die 
in der abendländischen Welt so mächtig sind. Es anerkannte weder die orien- 
talischen Despotien noch den Kaiser- und Staatskult. Mit der ihm eigenen Aus- 
schließlichkeit nahm der russische Mensch die Lehre des neuen Glaubens an, 
da er ihm auf sein innerstes Verlangen Antwort gab, Licht in sein dunkles 
Streben brachte und seiner unstillbaren Sehnsucht ein erhabenes Ziel wies. 
Die Heiligen sind die Helden und wahren Repräsentanten russischer Geistig- 
keit und ihr Leben ist die wahre Existenzphilosophie des russischen Volkes. 
Auf sie paßt in besonderer Weise das schöne Wort Dostojewskijs: •Vielleicht 
ist Cristus die einzige Liebe des russischen Volkes, und es liebt die Gestalt 
Christi auf seine eigene Art, d. h. bis zur Qual"5. Das Ideal des Heiligen hat die 
russische Frömmigkeit durch die Jahrtausende gespeist und an ihrer Flamme 
hat das ganze Heilige Rußland • nicht heilig durch moralische Heiligkeit (fern 
sei uns diese Anmaßung, der übrigens die ganze russische Geschichte wider- 
spricht), sondern heilig, weil in seinen Augen das Ideal der Heiligkeit der 
höchste Wert ist • seine Fackel entzündet. 

Humanismus und Aszese 
Eine geschichtliche Betrachtung 

Von Hochschulprofessor Friedrich Z o e p f 1, Dillingen/Donau 

In den vergangenen Jahren, da der Geist entthront und das Blut zum Herrscher 
der Welt erhoben wurde, da das Persönlichkeitsrecht zum alten Eisen gewor- 
fen und der Mensch zum blinden Werkzeug eines absolutistischen Staatswillens 
erniedrigt wurde, da tierhafte Gewalttätigkeit zum Grundgesetz des Völker- 
lebens gemacht und Friedensbereitschaft als Feigheit gebrandmarkt wurde, 
in jenen düsteren Jahren gewann ein Menschenideal wieder Leuchtkraft, das 

5 Tagebuch eines Schriftstellers, 1873.1. München 1924. 




