Die Seele des russischen Menschen ' 23

um ohne Unterla beten zu kénnen und an den Reichtiimern Gottes immer
wieder entziindet zu werden. Der Mensch ist zu laut und zu lirmend geworden.
Er kann nicht mehr schweigen, er flieht die Einsamkeit und Stille, auch wo
ihm Gelegenheit dazu gegeben wire. Dazu kommt bei uns Deutschen noch
ein besonderer Aktivismus, der sich auch im religiésen Leben duBlert. Wir
haben eine Vorliebe fiir religiése Veranstaltungen, Vortrige und Zirkel, kén-
nen vorbildlich in der Gestaltung von gottesdienstlichen Feiern sein, neigen
dabei aber auch zu einer iibertriebenen Bildungsfrémmigkeit und kommen zu
wenig liber die dufiere Reprisentation hinaus. So kommen viele erst nach-
schmerzlichen Erfahrungen, nach mancherlei Enttduschungen, zu jener Stufe
des christlichen Lebens, da Gott selbst den Menschen fiihrt und es der &uferen
Antriebe nicht mehr bedarf.

Uberschauen wir noch einmal die drei Altersstufen des religidsen Lebens, so
ergibt sich, daB ihnen jeweils von der heutigen Zeit her besondere Gefahren
drohen, aber auch Hilfen zuflieBen. Es ist in die Entscheidung jedes einzelnen
gestellt, die Gefahren zu meistern und die Hilfen zu gebrauchen. Wenn man-
chem gerade heute der Weg zu Gott sehr erschwert zu sein scheint, dann mag
es fiir ihn tréstlich sein, zu wissen, da es auBer der Bosheit des stindigen
Willens nichts gibt, was Gott daran hindern kénnte, auch die verschlungensten
Pfade noch zu Wegen in den innersten Raum seines Herzens zu machen.

Die Seele des russischen Menschen
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition RuSlands. Einfiihrung
Von Iwanv.Kologriwof,S.J, Rom

Die Kirche, die mystische Fortsetzung des Lebens Christi, des fleischgewor -
denen Wortes, kann und wird niemals streng national, aber ebensowenig
international sein. Wie Christus ist sie {ibernational, skumenisch, weltumfas-
send. Alle Vélker leben die Wahrheiten des Evangeliums auf ihre Art und
Weise und driicken darum der Kirche den Stempel ihres besonderen Wesens
auf. Das russische Volk ebenso wie alle anderen. In der Tat hat jedes Volk
seine besondere religidse Berufung und Aufgabe. Diese finden ihre vollkom-
menste Verwirklichung in den religiésen Genies, den Heiligen. Wenn man sich
also ein wirkliches Bild von der Eigenart russischer Religiositit machen will,
so geniigt es nicht, sich blo8 mit der russischen Geistesgeschichte des vergange-
nen Jahrhunderts und ihren religiosen Ideen und Strémungen vertraut zu
machen (Solovjew, Dostojewskij, Berdjajew, Kirejewskij, Khomjakof, Bulgakof
u.a.), sondern man muf} unbedingt die geistliche Tradition RuBlands studieren,
den Geist, von dem die ganze Atmosphire erfiillt ist, die das russische Volk at-
met und die sein Leben ausmacht. Dieser Geist findet seinen Niederschlag im
Kult, den Ikonen, im Gebet, den religitsen Ubungen und im Starzentum. Er
findet sich sogar in manchen Ziigen der mystischen Sekten (Khlysty, Skoptzy), wie
auch in den Uberbleibseln friihgeschichtlichen Heidentums, das an vielen Orten
noch sehr lebendig ist. In der Hauptsache aber finden wir diesen Geist im
Leben der Heiligen. Der russische Heilige ist weder ein byzantinischer noch



24 Iwan v. Kologriwof, S. J.

ein syrischer Heiliger, noch weniger einer der Lateinischen Kirche. Er ist ein
russischer Heiliger. Es soll damit gesagt sein, daB er ein Kind seines Volkes ist
und als solches sein eigenes, naturgegebenes Gesicht hat, seine ihm zugeordnete
geschichtliche Entwicklung, die bestimmt ist durch sein Blut, seine Kultur und
den Boden, auf dem er lebt. Berdjajew sagt durchaus mit Recht, ,da88 eine
keineswegs zufillige Verbindung bestehe zwischen der Geographie der Seele
und der Geographie schlechthin‘.

Bevor wir mit der Betrachtung der geistlichen Tradition RuSlands begin-

‘'nen, uns also mit der Geschichte der Heiligen und der russischen Heiligkeit

befassen, wollen wir bei dem verweilen, was wir als natiirliche oder angebo-
rene Geographie der russischen Seele bezeichnen méchten.

Die ungeheuren, gleichférmigen Ebenen, die unabsehbaren Horizonte, die
grenzenlose Unendlichkeit, das »Ubernatiirliche®, gehbren gewissermallen zum
Alltéglichen des russischen Menschen, formen seine Seele und bestimmen ihre
geistige und religidse Struktur. Diese Seele ist ebenso unbegrenzt wie die
weiten Réume ihres Ursprungslandes. Der Sinn fiir die festgelegte Form, auf
den die Lateinische und auch die Griechische Kirche so stolz ist, mangelt ihr
vollstédndig. Das Fehlen von Begrenzung und MaB, die groflen Gegensitze —
ihren groBien Klimaunterschieden #hnlich — gehodren zu ihrer Natur. Wie ihre
heimatlichen Steppen wird sie von Gewittern durchtobt, von Stiirmen durch-
braust. ,,Wir sind unermeBlich, unerme8lich®, wiederholt Dostojewskij immer
wieder, ,genau so unermeBlich wie unsere Mutter, RuBland.“ Der Russe leidet
an der Unendlichkeit und Weite seines Landes. Die Erde ist fiir den russischen
Menschen und seine geistige Struktur von ungeheurer Bedeutung. Es ist etwas
Mystisches in seinen Beziehungen zur Erde. Das urspriingliche, dionysische
Element ist keineswegs verschwunden. Es ist in das russische Christentum
eingegangen und hat ihm ein eigenes Gepriige gegeben, das man im byzan-
tinischen Christentum nicht findet. Ja, selbst der radikale spiritualistische Zug
des russischen Volkes, der sich in einer weitgehenden Loslsung von der Welt
und ihren Giitern kundtut, ist groBenteils durch die Beschaffenheit des russi-
schen Bodens bedingt. In diesem Land der unbegrenzten Horizonte, der un-
endlichen AusmaBe, des diister verhangenen Himmels, in dieser fast durch
nichts unterbrochenen Ebene, in diesem Lande ohne natiirliche Grenzen, das
jedem feindlichen Einfall weit offen ist, wird sich der Mensch leicht seiner
korperlichen Schwiche und der Verginglichkeit seiner Werke bewuBt. ,, Wo-
fiir“, so sagt er, ,soll ich etwas aufhdufen und mich an etwas hingen, das doch
dem Untergang geweiht ist? Wofiir soll ich mich festgelegten Normen unter-
werfen, die heute giiltig sein mégen und morgen vielleicht schon jeden Sinn
verlieren?“ Ganz instinktiv wird der Mensch nur den unangreifbaren, den
iibersinnlichen Giitern Gewicht beilegen. Er wird sein Gefiihl und seine Zu-
neigung nur d en Dingen zuwenden, die man ihm nicht mehr entreiBien kann.
Dieser radikale Spiritualismus ist indessen nicht mit dem Wunsch nach totaler
Vernichtung gleichzusetzen, er greift nicht nach der eigentlichen Wurzel des
Lebens. , Zerstoren heiit neu schaffen, sagt Bakunin, der radikalste russische
Verneiner.



Die Seele des russischen Menschen "~ 25

Damit ist das Verhéltnis des russischen Menschen zur Welt ein zwiespiltiges
Er kennt nicht jenes , weltférmige“ Christentum, das die westliche Kirche in
mancher Hinsicht kennzeichnet. Er ist lediglich durch seine Siinden den irdi-
schen Gilitern, den nutzlosen und vergénglichen Dingen dieser Erde verbunden!,
‘nicht aber durch seine Tugenden oder durch seine Vorstellung von Wahrheit
und Gerechtigkeit (pravda), auch nicht durch sein Heiligkeitsideal. Der west-
liche Christ hingegen ist seiner sozialen Stellung, seinem Besitz, seinem Lebens-
standard nicht durch seine Schwichen und Laster verhaftet, sondern durch
seine religiés begriindeten sozialen Tugenden. Er hat eine Ideologie, die seine
Weltzugewandtheit rechtfertigt. Der Russe nicht. Im Grunde seiner Seele ist
er nichts weniger als sicher, dafl sein Besitz geheiligt, dal die Freude an
irdischen Giitern erlaubt sei und im Einklang stehe mit den Forderungen eines
vollkommenen Lebens. Durch diese Abkehr, diese Freiheit des Geistes ist auch’
noch die atheistische Auflehnung des Russen gegen die biirgerliche Welt be-
dingt. In diesem Aufstand begegnen sich Revolutionire und Konservative. Die
gesamte russische Welt- und Lebensauffassung steht im Gegensatz zur Idee
der biirgerlichen Zijvilisation. Sie ist von dem BewuBtsein erfiillt, dafl der
Mensch hienieden keine feste Wohnstatt habe und darum die zukiinftige suchen
miisse. Nur nicht zu enge Bindungen an das irdische Heim. Die geistige urid
religiése Heimatlosigkeit ist ein durchaus russischer Zug und dem russischen
Ideal angemessen. Der Pilger, besser gesagt der Wanderer, ist der hervor-
stechendste russische Typ. Gogol, Tolstoy, Dostojewskij, Leontjew, Solowjew,
sie alle sind ,Wanderer“, sowohl durch ihre geistige Verfassung wie auch
durch ihre Bestimmung. Sie alle sind Wahrheitssucher. Der Wandertrieb ist
allem ,Biirgerlichen® entgegengesetzt.

Dieser dem russischen Volk von Natur aus eigene Hang zu Entsagung und
Abkehr wird durch das Christentum vergeistigt und auf den Himmel aus-
gerichtet. Weit mehr als das byzantinische Christentum schaut das russische
Christentum auf das himmlische Jerusalem, auf die ,zukiinftige Wohnstatt*.
Es trachtet nach der Verwandlung des Lebens, nach dem Kommen eines
»heuen Himmels und einer neuen Erde“, einem Reich der Wahrheit und Ge-
rechtigkeit hienieden. Dieses Streben nach dem Ende, nach der Verklirung
des Kosmos, das man als ,Eschatologismus“ bezeichnet hat, ist eine der hervor-
stechendsten Eigenschaften des russischen religitsen Geistes. Dieser méchte sich,
im Gegensatz zum westlichen Geist, wie Berdjajew sagt, ,mit der Quelle alles
Seins vereinen; er strebt nach der Verkliarung des Lebens und nicht nach der
Schaffung kultureller Werte oder der Erarbeitung allgemein verpflichtender
Normen, sei es auf dem Gebiet der Erkenntnis, sei es der Moral oder der Kunst
usw.“ Die russische Seele fiihlt sich in ihren religiésen Belangen weder durch
die Regeln der Zivilisation noch durch die Gesetze der Moral oder die Ergeb-
nisse der Wissenschaft eingeengt. Nichts verschleiert ihr die Wirklichkeit
Gottes. Diese Wirklichkeit liegt ja jenseits aller sichtbaren Ordnung, jenseits
"von Raum und Zeit. Darum die starke messianische Hoffnung im religidsen

! 'N. Berdjajew, L’idée russe. In: Cahiers de la Nouvelle Journée, Cahier VIII, Paris
1927, S 9—32.



26 . Iwan v. Kologriwof; S. J.

Leben RuBlands, darum die iiberwiltigende Stellung des Osterfestes. Das
Osterfest ist fiir einen Russen nicht nur die Gedéchtnisfeier der Auferstehung
Christi, der auf wunderbare Weise wieder zum Leben erweckt wurde, sondern
viel mehr noch das Vorgefiihl der kosmischen Auferstehung, der Auferstehung
und Verherrlichung der ganzen Schépfung, die der Hoffnung nach schon erlebt
wird. Der gldubige Russe ist schon dem Lichte dessen zugewandt, der da kom-
men wird. Damit ist aufs engste verbunden die Sehnsucht nach der Erscheinung
Christi. Christus hat die Verherrlichung und Verklarung, das heifit aber nichts
anderes als das Reich Gottes verheilen. Dieses wird weder das Ergebnis einer
Evolution der Natur noch einer geschichtlichen Entwicklung sein, sondern ein
Wunder, eine Weltkatastrophe.

Diese Erwartung, dieses Suchen der zukiinftigen Wohnstatt ist in der einen
oder anderen Form in der Tiefe des russischen Geistes immer lebendig. So
kann man auch verstehen, warum das russische Volk, wenn es Gott einmal
vergifit, dem Nihilismus verfillt. Dann kehrt es zu seinen heidnischen Ur-
quellen zuriick, die nihilistisch sind, Feinde alles geistigen Strebens und im
rein Materiellen verwurzelt. Der ungldubige Russe, der weder an die Werte
der Zivilisation noch an Gott und die Unsterblichkeit der Seele glaubt, hilt in
diesem Fall alles fiir erlaubt. Der Gegenstand seiner Wiinsche wird immer der
gleiche sein, also das Heil und die Verkldrung, das neue Leben. Da aber keine
fortlaufende Entwicklung auf diese neue Welt hindeutet, sieht er als gegeben
an, daB alles vergeht. Er méchte, daB3 alles so schnell wie moglich ende, daf3
~ alles Irdische vergehe, daBl die Zeit stillstehe, daB eine neue Welt, ein neues
Leben begénnen. Er méchte eine Weltrevolution herbeifiihren. Wenn sich dar-
aus keine ,Verkldarung“ ergibt, so werden auf jeden Fall unterdessen die
Werte des jetzigen Lebens zusammenbrechen. Aber auch dann werden die
christlichen Motive den Grund der Seele des russischen Menschen bilden; in
der Tiefe wird dieser sich immer von religiésen Beweggriinden leiten lassen. -
Dafiir ist der christliche Glaube im Laufe der Jahrhunderte zu tief in-die
Substanz der russischen Geistigkeit eingedrungen. Man konnte das hier Ge-
meinte nicht besser charakterisieren als mit den Worten: ,Der Russe ist immer
mit Gott oder gegen Gott, niemals aber ohne Gott.“

Wollte man aus dem Vorhergegangenen schlieBen, die russische Geistigkeit
bestehe in einer Ablehnung dieser Welt und interessiere sich nur fiir das
kiinftige Leben, hieBe das, sie einer Art ,,Monophysitismus“ zeihen. Man ginge
auch véllig fehl und wiirde ihr Wesen nicht erfassen, verstinde man nicht,
dafBl sie mit dem Glauben an die Verklirung und die ,Neue Welt“ nur das
Evangelium vom Worte Gottes bestdtigt, das Fleisch geworden ist, um den
Tod zu besiegen. In der Tat, wenn wir die Welt, in der wir leben, betrachten,
so ergibt sich notwendig folgendes Dilemma: entweder gibt es keinen Gott
und iiberhaupt nichts von wirklichem Bestand, oder Gott muB uns seinen Sieg,
seinen Triumph liber die Welt offenbaren. Tatséchlich hat er ihn durch seinen
Kreuzestod und seine Auferstehung offenbart. Mit anderen Worten: Gott ist’
Fleisch geworden, um uns zur Teilnahme an seinem géttlichen Leben auf-
zurufen. Das Leiden (das Kreuz) ist der einzige Weg zum Sieg. Die vergbttlichte



@

Die Seele des russischen Menschen 27

Menschheit (die verklarte Welt) ist das Endziel der Geschichte und die einzig
positive Losung des Ritsels der Existenz dieser Welt. Die allgemeine Auf-
erstehung (Verklidrung) ist die Vollendung des Werkes Gottes. Das Leben lohnt
also gelebt zu werden. Es lohnt auch, kiinftige Geschlechter zu zeugen und zu
erziehen. Es lohnt auch das Sterben, denn, nur wer gestorben ist, kann auf-
erstehen. Daraus ist im tiefsten Grunde die Haltung des russischen Menschen
dem Tode gegeniiber zu verstelien. ,Es ist erstaunlich zu sehen, wie ein russi-
scher Bauer stirbt®, schreibt Turgenjew. ,,Den Zustand, in dem er sich (ster-
bend) befindet, kann man weder mit Gleichgiiltigkeit noch mit Stumpfsinn
bezeichnen. Er stirbt, als vollzdge er eine heilige Handlung, kithl und einfach.*
Das heitere Aufsichnehmen des Kreuzes und des Leidens — die geringe Miinze
des Todes — macht einen ,wesentlichen Bestandteil der religiésen Haltung
des Russen aus. Die Geschichte des russischen Volkes ist eine Geschichte der
Schmerzen, der Demiitigungen und des Blutvergieflens. Nach den Worten des
Dichters Nekrasoff ,,flieBt in ihr das Leiden dahin in groBen Strémen, die grofer
sind als die Wolga wihrend des Friihlings, wenn sie mit ihren Wassern die
anliegenden Felder und Wiesen iiberflutet®. Der Russe ist von Natur aus an
Leiden gewohnt. Das Christentum hat diese Gewohnheit oder Tugend lediglich
erh6ht, indem es ihm die kiinftige Seligkeit als eine wunderbare Verklarung
des Leidens zeigt. ,Alle Trinen werden wie Diamanten auf dem Mantel der
Gottesmutter funkeln .. und wer dem Herrn auf dem Wege folgt, den er
selber voraufgegangen ist, wird die Gréfle des Himmelreiches erkennen.* Diese
Worte der Kaiserin Alexandra Fedorowna (gest. 1918) zeigen sehr gut die -
geistige Haltung eines russischen Christen im Angesicht des Leidens und des
Kreuzes. Das Kreuz 148t sich von der Herrlichkeit nicht trennen. Sie gehoren
zusammen wie die beiden Seiten derselben Medaille. Der ,6sterliche Geist*
geht keineswegs unter im ,,Geist von Golgotha“, vielmehr ergibt er sich aus
ihm. ,Das russische Volk gehort zu der geringen Zahl jener, die das lieben,
was man als das Wesen des Christentums bezeichnen kénnte, das Kreuz*,
‘schreibt Leroy Beaulieu®. ,,Es hat den Wert des Leidens nicht verlernt, ist sich
seines Segens bewuBt.. Es empfindet die Wirksamkeit der BuBe und labt sich
an ihrer bitteren SiiBe.”* ,Im Leiden ist alles gesiihnt, sagt Dostojewskij. , Es
ist darum ein Gut®.“ In der Tat schitzt der Russe das Leiden als solches, d. h.
unabhiingig von den méglicherweise damit verbundenen Tugenden, er schitzt
es allein wegen der Tatsache, dafl es eine Teilhabe bedeutet an der Passion
und dem Tode des fleischgewordenen Wortes, das ,sein Kreuz allem und jedem
aufgedriickt hat* (Irenius). Er nimmt das Leiden an, weil es sich auf dem
Grund des einzigartigen Opfers des menschgewordenen Gottessohnes . als
etwas in sich Uberragendes, als etwas, das hinfiihrt zu den Schétzen der Gnade,
abzeichnet. Schon allein durch die Tatsache, dafl der Mensch leidet, daB er
sein Kreuz trigt, 6ffnen sich ihm die Pforten des Paradieses. Und allein schon
dadurch, daB er die Zusammengehorigkeit aller Menschen in der Siinde und
dem sich daraus ergebenden Leiden anerkennt, triumphiert er iiber das eine

2 A. Leroy Beaulieu. L'Empire des Tsars Bd. II1. Paris 1889, S 45.
3 Schuld und Siihne. VI. Kap. 2.
¢ Erweis der apost. Verkiindigung. 34.



28 . Iwan v. Kologriwof, S. J.

wie iliber das andere und bereitet den Weg vor zu gemeinsamer Erlsung
und Gnade. Dabei handelt es sich in der von allen zu leistenden Siihne nicht
um irgendeine Art von rechtlicher Wiedergutmachung — nichts liegt der russi-
schen Religiositat ferner als juridisches Denken —, sondern um ein eindring-
liches, duldendes, organisches (ontologisches) Teilhaben an dem leidvollen, sich
verstromenden Leben Christi.

Mit der Idee von der Verkldrung der gesamten Schopfung ist im religiésen
Bewufitsein die Idee einer allumfassenden Heilsveranstaltung eng verbunden.
Das ist nicht erstaunlich, denn: Verklirung, ,neue Erde und neuer Himmel“
und ewiges Heil sind eins. Es handelt sich immer um den gleichen, von ver-
schiedenen Gesichtspunkten aus betrachteten Gedanken. Das religiose Be-
wubBtsein des Russen war niemals damit zufrieden, nur die Erlésung einer
einzelnen Seele zu betrachten, sondern faBte immer zugleich auch die Gesamt-
erlosung ins Auge. Alle Seelen sind miteinander verbunden, und nicht eine
einzige kommt zu Gott, ohne andere nach sich zu ziehen. Man kann also nur -
in der Gemeinschaft selig werden, nie fiir sich allein. (Unwillkiirlich denkt
man hierbei an Ignatius von Loyola und die 2. Regel des Summariums der
Konstitutionen, die das Ziel des Ordens bestimmt: ,Der Zweck der Gesell-
schaft Jesu besteht nicht nur darin, nach der Vervollkommnung und dem Heil
der eigenen Seele mit Gottes Gnade zu streben, sondern mit der gleichen Gnade
eifrig auf das Heil und die Vervollkommnung des Néchsten bedacht zu sein.“
_ Ein Beispiel dafiir, wie man oft dort verwandte Ziige findet, wo man sie am
wenigsten vermutet hiitte.) Dostojewskij hat diesem russischen Gedanken
treffend Ausdruck verliechen, indem er sagt: ,Alle sind verantwortlich fiir
alle“. Wir stehen hier einer Art religiésen Kollektivismus gegeniiber, dem sehr
wohl der uralte Kollektivismus der b#uerlichen Gemeinde, der ,Mir%, zu-
grunde liegen kénnte, dessen Urspriinge bis in die diisterste Vorzeit zuriick-
reichen und der bis zur Revolution fortbestand, — so tief war er in den Sitten
und Gebréuchen des Landes verwurzelt. Dieser Zug des religiésen Kollektivis-~
mus, dieses Trachten nach Gesamterlésung des Volkes, der Menschheit und der
Welt geht durch das ganze russische Denken, ob gliubig oder nicht. ,Erldst
wird nur der, wer selbst erlost hat®, sagt Viadimir Solowjew. Damit stimmt
er nicht nur mit jenen {iberein, die seines Glaubens sind, wie Dostojewskij,
Leontjew, die Slawophilen, sondern auch mit jenen, die dem anderen Lager
angehdren, mit einem Belinskij, Bakunin, Herzen, Cernychewskij oder Lenin.
Auch die Letztgenannten suchen in einer sdkularisierten Form das Heil des
Volkes und der Menschheit und huldigen dem Glauben, dafi die Erlésung vom
Ubel und den Qualen des Leidens nicht nur dem einzelnen zugute kommen
solle, sondern der ganzen Welt. Es steht aber auBler Zweifel, daB dieser charak-
teristische Zug der russischen Seele bei den Heiligen in seiner wahren, iiber-
natiirlichen GroBe ausgeprigt ist. Nichts ist also abwegiger, als die russischen
Heiligen als Eigenbrotler anzusehen, die sich ausschlieBlich mit ihrem eigenen
Seelenheil befafit haben. Selbst die gréBten Mystiker unter ihnen sind dem .
Schicksal ihrer Nachsten und der Welt niemals gleichgtiltig gegeniibergestan-
den. Niemals hat die Trennung von.der Welt fiir sie etwas anderes bedeutet



!

" Humanismus und Aszese 29

als ein Mittel, einen Weg zur innigsten Vereinigung mit Gott. Es hat sich {ibri-
gens fast niemals um eine endgiiltige Trennung gehandelt. Wenn sie ihr Ziel
einmal erreicht hatten, kéhrten sie zu den Menschen zuriick, um ihnen die
trostliche Botschaft der Erlosung zu bringen. Die russischen Heiligen waren
immer sehr menschlich und sehr aktiv. Viele unter ihnen verfiigten iiber eine
ausgezeichnete organisatorische Begabung, waren ihrem Wesen nach Kéampfer
und Apostel. Sie bekdmpften das Heidentum mit dem gleichen Mut und der
gleichen Kraft wie den schlechten Willen der Firsten. Die russische Mystik
ist von intensivster Innerlichkeit, aber gleichzeitig immer bereit, jegliches
Ubel zu bekampfen, wo immer sie es trifft. Dadurch unterscheidet sie sich von
der mehr betrachtenden und passiven byzantinischen Mystik. :

Bei solchen Neigungen und Anlagen der russischen Seele sieht man leicht
ein, daB der christliche Glaube beim Vordringen zu den Ufern des Dnjepr in
dieser Seele einen besonders geeigneten Boden vorfand. Die groBe christliche
Botschaft verschaffte ihr im Absoluten einen Halt, der ihr im Zeitlichen fehlte.
Sie rechtfertigte auf metaphysische Weise die instinktive Geringschitzung, die
der russische Mensch aller irdischen Wirklichkeit entgegenbringt. Das Chri-
stentum stieB in seiner Seele auf keinerlei verweltlichende Strémungen, die
in der abendléndischen Welt so michtig sind. Es anerkannte weder die orien-
talischen Despotien noch den Kaiser- und Staatskult. Mit der ihm eigenen Aus-
schlieBlichkeit nahm der russische Mensch die Lehre des neuen Glaubens an,
da er ihm auf sein innerstes Verlangen Antwort gab, Licht in sein dunkles
Streben brachte und seiner unstillbaren Sehnsucht ein erhabenes Ziel wies.
Die Heiligen sind die Helden und wahren Reprisentanten russischer Geistig-
keit und ihr Leben ist die wahre Existenzphilosophie des russischen Volkes.
Aut sie paBt in besonderer Weise das schéne Wort Dostojewskijs: , Vielleicht
ist Cristus die einzige Liebe des russischen Volkes, und es liebt die Gestalt
Christi auf seine eigene Art, d. h. bis zur Qual“. Das Ideal des Heiligen hat die
russische Frémmigkeit durch die Jahrtausende gespeist und an ihrer Flamme
hat das ganze Heilige RuBland — nicht heilig durch moralische Heiligkeit (fern
sei uns diese Anmafung, der iibrigens die ganze russische Geschichte wider-
spricht), sondern heilig, weil in seinen Augen das Ideal der Heiligkeit der
hochste Wert ist — seine Fackel entziindet. '

Humanismus und Aszese
Eine geschichtliche Betr;achtung

- -Von Hochschulprofessor Friedrich Z o ep 1, Dillingen/Donau

Inden vergangenen Jahren, da der Geist entthrontund dasBlut zum Herrscher
der Welt erhoben wurde, da das Personlichkeitsrecht zum alten Eisen gewor-
_fen und der Mensch zum blinden Werkzeug eines absolutistischen Staatswillens
ernie;dx‘igt- wurde, da tierhafte Gewalttidtigkeit zum Grundgesetz des Vilker-
lebens gemacht und Friedensbereitschaft als Feigheit gebrandmarkt wurde,
in jenen\.dﬁsteren Jahren gewann ein Menschenideal wieder Leuchtkrait, das

" s Tagebuch eines Schriftstellers, 1873. I. Miinchen 1924. .

A





