!

" Humanismus und Aszese 29

als ein Mittel, einen Weg zur innigsten Vereinigung mit Gott. Es hat sich {ibri-
gens fast niemals um eine endgiiltige Trennung gehandelt. Wenn sie ihr Ziel
einmal erreicht hatten, kéhrten sie zu den Menschen zuriick, um ihnen die
trostliche Botschaft der Erlosung zu bringen. Die russischen Heiligen waren
immer sehr menschlich und sehr aktiv. Viele unter ihnen verfiigten iiber eine
ausgezeichnete organisatorische Begabung, waren ihrem Wesen nach Kéampfer
und Apostel. Sie bekdmpften das Heidentum mit dem gleichen Mut und der
gleichen Kraft wie den schlechten Willen der Firsten. Die russische Mystik
ist von intensivster Innerlichkeit, aber gleichzeitig immer bereit, jegliches
Ubel zu bekampfen, wo immer sie es trifft. Dadurch unterscheidet sie sich von
der mehr betrachtenden und passiven byzantinischen Mystik. :

Bei solchen Neigungen und Anlagen der russischen Seele sieht man leicht
ein, daB der christliche Glaube beim Vordringen zu den Ufern des Dnjepr in
dieser Seele einen besonders geeigneten Boden vorfand. Die groBe christliche
Botschaft verschaffte ihr im Absoluten einen Halt, der ihr im Zeitlichen fehlte.
Sie rechtfertigte auf metaphysische Weise die instinktive Geringschitzung, die
der russische Mensch aller irdischen Wirklichkeit entgegenbringt. Das Chri-
stentum stieB in seiner Seele auf keinerlei verweltlichende Strémungen, die
in der abendléndischen Welt so michtig sind. Es anerkannte weder die orien-
talischen Despotien noch den Kaiser- und Staatskult. Mit der ihm eigenen Aus-
schlieBlichkeit nahm der russische Mensch die Lehre des neuen Glaubens an,
da er ihm auf sein innerstes Verlangen Antwort gab, Licht in sein dunkles
Streben brachte und seiner unstillbaren Sehnsucht ein erhabenes Ziel wies.
Die Heiligen sind die Helden und wahren Reprisentanten russischer Geistig-
keit und ihr Leben ist die wahre Existenzphilosophie des russischen Volkes.
Aut sie paBt in besonderer Weise das schéne Wort Dostojewskijs: , Vielleicht
ist Cristus die einzige Liebe des russischen Volkes, und es liebt die Gestalt
Christi auf seine eigene Art, d. h. bis zur Qual“. Das Ideal des Heiligen hat die
russische Frémmigkeit durch die Jahrtausende gespeist und an ihrer Flamme
hat das ganze Heilige RuBland — nicht heilig durch moralische Heiligkeit (fern
sei uns diese Anmafung, der iibrigens die ganze russische Geschichte wider-
spricht), sondern heilig, weil in seinen Augen das Ideal der Heiligkeit der
hochste Wert ist — seine Fackel entziindet. '

Humanismus und Aszese
Eine geschichtliche Betr;achtung

- -Von Hochschulprofessor Friedrich Z o ep 1, Dillingen/Donau

Inden vergangenen Jahren, da der Geist entthrontund dasBlut zum Herrscher
der Welt erhoben wurde, da das Personlichkeitsrecht zum alten Eisen gewor-
_fen und der Mensch zum blinden Werkzeug eines absolutistischen Staatswillens
ernie;dx‘igt- wurde, da tierhafte Gewalttidtigkeit zum Grundgesetz des Vilker-
lebens gemacht und Friedensbereitschaft als Feigheit gebrandmarkt wurde,
in jenen\.dﬁsteren Jahren gewann ein Menschenideal wieder Leuchtkrait, das

" s Tagebuch eines Schriftstellers, 1873. I. Miinchen 1924. .

A



30 Friedrich Zoepfl

alt war, aber unter der Herrschaft von Geld, Technik, Masse zur lichelnd be-
trachteten Antiquitidt geworden war, das Ideal vom »homo vere humanus®.
Man horchte wieder auf die Stimme derer, die von der Wiirde des Menschen
sprachen, die des Menschen héchste Aufgabe darin sahen, sein besseres Selbst
aus den Verstrickungen in den Zwang des Naturhaften zu 16sen, seine ihm allein
eigenen Fihigkeiten zu entwickeln: Lauterkeit, Edelsinn, Treue, Giite — und
in allem den Geboten der cigenen Vernunft zu folgen. Der Humanismus, der

" an der Wende zur Neuzeit eine michtige Bewegung gewesen war, der im Zeit-
alter Goethes noch einmal seine Schwingen entfaltet hatte, nahte sich wieder
den Menschen. Er wurde in den Jahren der Verzagtheit ihr stiller Troster, er
wurde das Band, das, den Augen der Hischer verborgen, die Hoffenden um-
schlang. Nach dem Untergang der Gewaltherrschaft aber trat er offen auf den
Markt und bot sich den Ausweglosen als der grof3e Schicksalswender an. Eine
Flut humanistischer Schriften, grundgelehrte und sehr platte, ergo8 sich iiber
das Land, die Politik schmiickte sich mit humanistischen Redensarten, und die
Schule tat ihm wieder ihre Pforten auf. Die christliche Verkiindigung konnte,
so machtvoll trat er auf, an ihm nicht vorbeisehen. So ist es auch nicht Gber-
fliissig zu fragen, wie sich der Humanismus zu einem so wesenhaft christlichen
Anliegen, wie es die Aszese ist, stellt oder genauer, wie sich der Humanismus
in seinen historischen Erscheinungen dazu gestellt hat.

1. Der Humanismus des 14./16. Jahrhunderts

Jenseits wie diesseits der Alpen erklang seit dem 14. Jahrhundert wieder,
ganz wie in der Antike, vollig im Widerspruch zur Weltauffassung des Mittel-
alters, das hohe Lied auf diese Welt und ihre Schénheit, auf das Leben und
seine Freuden, auf Sinnlichkeit und ungehemmten Genufl. Harmlos war es
noch, wenn der junge Lorenzo de’ Medici sang: ;,,Chi vuol esser lieto, sia“.
Kecker schon, wenn Boccaccio Sinnlichkeit und Begierde verherrlichte, wenn
der wanderlustige Konrad Celtes zum LebensgenuB im Stil der Antike auf-
forderte. Eine volle Absage an den Geist des Christentums und an die christ-
liche Haltung war es, wenn Lorenzo della Valle die Lust, die Wollust als das
wahre und einzige Gut verherrlichte und die Sittlichkeit des Christentums als
Riickschritt gegeniiber der antiken Ziigelfreiheit hinstellte. Von einer Er-
18sungsbediirftigkeit wollte man in solchen Kreisen nichts wissen. Ja fiir
Niccold Machiavelli stand die Religion, die leiden, verzichten, sich selbst er-
niedrigen und die Welt verschméhen lehrt, tief unter der antiken, die sich
vor Kraft und GroBe béugte" und die Helden des Wollens und des Wissens in
den Olymp erhoben hatte. Viele Humanisten-haben den Genuf nicht bloB ver-
teidigt und besungen, sie haben ihre Lehre auch gelebt, jeden Becher getrun-
ken, der sich ihnen bot, jede Liebe gekostet, die sie erreichten, mochten auch
die durch Glaube und Sitte und Sakrament geheiligten Schranken davorstehen.
Ein Hof wie der neapolitanische unter Alfons V. von Aragon, der alles erlaubte,
was gefiel, fand berauschten Beifall im Parterre des Humanismus.

Einem Humanismus dieser Art war.natiirlich alles ein Greuel, was wie Selbst-
zucht, Entsagung, Aszese aussah. Verhéhnt, heruntergezogen wurde das Fasten.



Humanismus und Aszese 31

»Nur die Dummen®, lie§ sich der Humanist Conradus Mutianus Rufus, Kanoni-
kus in Gotha, vernehmen, ,sehen das Heil im Fasten. ... Esel sind sie wahr-
haftig, Esel, die keinen ordentlichen ImbiB zu sich nehmen und sich mit Kohl
und Stockfisch fiittern“. Seinen glithenden HaB und seinen beiBenden Spott
spriihte dieser Humanismus gegen die Monche, vor allem gegen die Bettel-
monche, die Entsagung zum Grundgesetz ihres Lebens erkoren hatten. Nicht
nur die Kliffer wie etwa in Italien Francesco Poggio, Franco Sacchetti oder
in Deutschland Heinrich Bebel begeiferten das aszetisch gerichtete Monch-
tum, auch der Fiirst der Humanisten, Erasmus, gof seinen &tzenden Spott iiber
. die zur Abtétung verpflichteten Ménche und 148t ihneh einmal von Christus
selbst sagen, wer sich auf Fasten, Psalmenbeten, schibige Kutten und derglei-
chen Abtoterei berufe, der habe keinen Platz in seinem Himmelreich; der sei
ja noch gar nicht aus dem Judentum heraus und miisse sich, wenn er in einen
Himmel kommen wolle, erst einen eigenen von seinem Ordensstifter bauen
lassen.

Die Humanisten konnten sich, wenn sie den Genuf} verherrlichten und die
Flucht vor der Welt verlisterten, wohl auf die Antike berufen. Allein sie
konnten, sofern sie guten Willens waren, in den Schriften der Alten auch ein
Verstéindnis fiir Abtétung und Entsagung, ja sogar die klare Forderung nach
Bezwingung der niederen Triebe finden. *

Stammte doch schon das Wort askesis aus der griechischen Antike'. Die An-
tike hatte auch den Begriff askesis, wie er dann, nicht wesentlich abgewandelt,
111 der christlichen Kirche gebraucht wurde, ausgebildet. Verstand die Antike
unter askesis zunichst Ubungen und Anstrengungen zur Ertiichtigung des Kér-
pers, verwendete sie das Wort weiterhin fiir Willenstibungen, mit deren Hilfe der
junge Mensch in die sittliche Tauglichkeit, in die Tugend hineinwachsen sollte
(so Platon und Aristoteles), so bezeichnete sie mit askesis schlieBlich auch die
von hoheren Erwiégungen eingegebene Enthaltung im GenuB von Dingen, die
an sich zur menschlichen Natur gehtren wie Nahrung, Schlaf, Ehe. Man sprach
geradezu, so Isokrates, von Aszese zur Bewahrung der Heiligkeit. Einer
Aszese in diesem oder dhnlichem Sinn hatten verschiedene antike Philo-
sophen das Wort geredet und einen bestimmten Platz in ihren Systemen
eingerdumt. Die Pythagoreer des 5. und die Neupythagoreer des 1. vorchrist-
lichen Jahrhunderts glaubten an eine Unsterblichkeit der Seele und an eine
Seelenwanderung. Zur Befreiung der Seele von den Fesseln und Schlacken des_
Korperlichen enthielten sie sich des Fleisches, des Weines, bezdhmten den
Geschlechtstrieb, lebten in selbstgewahlter Armut, manche fliichteten sich aus
der Welt. Apollonius von Tyana (+ um 97 n. Chr.), der Hauptvertreter der
neupythagoreischen Schule, blieb auch dem Bad fern, trug langes Haupt- und
Barthaar, linnenes Gewand und beobachtete heiliges Schweigen. Solcherlei
Aszese sollte den pythagoreischen Weisen zum Dienste der Gottheit befdhigen
und vor allem zur Mantik, die von den Pythagoreern sehr geschitzt und stark

1 Vgl. dariiber zusammenfassend Reallexikon fiir Antike und Christentum, .Lexp-
zig 1943, 749—795. — Anwander A. Worterbuch der Religion, Wurzburg 1948
29—31.



32 , . Friedrich Zoepfl

gepflegt war. Die Kyniker, deren bekannteste Vertreter Antisthenes (4+ nach
366 v. Chr.) und Diogenes (+ 323 v. Chr.) waren, sahen das Gliick des Menschen
in der Tugend. Diese aber, glaubten sie, konne nur erlangt werden durch
Selbstbeherrschung, Abhirtung, Bediirfnislosigkeit. Daher wird der Weise,
so forderten sie, seine Anspriiche an das Leben so tief als méglich herunter-
schrauben, wird einfach leben und zufrieden sein mit allem. Gréfite Bedeutung
fiir die menschliche Selbstbehauptung schrieben die Stoiker, zu denen sich so
kluge Leute wie Seneca, Epiktet, Marcus Aurelius zihlten, der Aszese zu. Ihre
Ideale waren natur- und vernunftgemifles Leben, Tugendhaftigkeit, Gleich-
giiltigkeit gegen alles, was auBerhalb der eigenen Persénlichkeit liegt und vom
Menschen nicht geindert werden kann wie Alter, Krankheit, Tod, damit zu-
sammenhingend innere Unabhiingigkeit und als deren Folge Gliickseligkeit.
Errungen kénnen alle diese Ideale, ganz besonders die Unerschiitterlichkeit des
Gemiites, nur werden auf dem Wege der Bescheidung, Abhirtung, Kasteiung
— im korperlichen wie im seelischen Bereich. ,,Si quid est“, empfiehlt darum
Seneca, ,quo teneris, aut expedi aut incide“. Nahe Verwandtschaft mit der
stoischen Haltung zeigte der Epikureismus. Eudaimonie, Gliickseligkeit, Wohl-
behagen war’s, wohin Epikur (geb. um 342 v. Chr., gest. um 270) die Menschen
fithren wollte. Das Gliick habe der Mensch, meinte Epikur, dann in der Hand,
wenn er korperlich gesund und seine Seelenruhe unstérbar sei. Dazu aber.
fihre nicht hemmungsloses Auskosten aller irdischen Geniisse, sondern ver-
niinftiges MaBhalten und Selbstbeherrschung. MaBhalten, Unterordnung der
Begierlichkeit unter die Herrschaft der Konigin Vernunft hatte auch der ,gott<
liche“ Platon, der von den Humanisten so hoch gefeierte Konig der antiken
Philosophen, gefordert. MéBigkeit hatte er sogar zu einer der vier Grund- und
Angeltugenden gemacht. Auch seine spiten Nachfahren, die Neuplatoniker
(3. Jahrhundert n. Chr.), die oftmals mit dem jungen Christentum in Kampf
traten, hatten der Aszese einen maBgebenden Platz in ihrem philosophischen
Denken und in ihrer Lebensfiihrung zugewiesen. Vom Ureinen ist nach ihrer
Auffassung die Seele — nicht ganz chne ihre Schuld — ins Stoffliche herabge-
fallen und trachtet nun aus dem Kerker der Leiblichkeit wieder ihrem Urquell,
dem Ewig-Einen, dem Géttlich-Geistigen zu und findet keinen Frieden, bis
sie nicht wieder ruht im Unendlichen. Der Weg zu dieser seligen Ruhe fiihrt
iiber Verachtung des Irdischen, Taubheit auf den Schrei der Kreatur, Be-
schrinkung der Lebensnotwendigkeiten auf das Allernotwendigste, Aszese.
Wir sehen, die antike Philosophie hatte sich sehr ernst mit Wort und Sache
Aszese befaBit, und wer so lernbegierig, so gliubig bei den Meistern antiken
Denkens in die Schule ging wie die Humanisten, mufite wohl oder iibel von der
Notwendigkeit und dem Nutzen der Aszese hiren — mochte er auch den Ruf
der mittelalterlichen Prediger und Geistesménner nach Aszese verhdéhnen und
verachten. Es hérten denn auch manche Humanisten auf die aszetische Verkiin-
digung der Antike und rangen sich zu einem Verstindnis fiir sie durch — die
einen von einer der antiken verwandten philosophischen Einstellung her, die
anderen aber von christlichem Empfinden aus. Zur ersten Gruppe zéhlen zwei
der gefeiertsten Humanisten — Petrarca jenseits und Erasmus diesseits der



Humanismus und Aszese 33

Alpen, Petrarca am Anfang der humanistischen Bewegung, Erasmus nahe an
ihrem Verstrémen.

Petrarcas Umwelt war noch im Wesen mittelalterlich. Durchaus mittel-
alterlich mutet es auch an, wenn Petrarca in einer Schrift, die er als seine per-
sénlichste betrachtet (De contemptu mundi), durch den Mund des heiligen Au-
gustinus von der Hinfilligkeit der Welt, dem Elend des menschlichen Seins, dem
unerbittlichen Tod predigt und damit zum Trachten nach den unverginglichen
Dingen auffordert, oder wenn er in einer anderen Schrift (De otio religiosorum)
die begnadete MuBe des kldsterlichen Lebens und wieder in einer anderen (De
vita solitaria) die Einsamkeit preist. Das waren Themen, die auch von mittelal-
terlichen Frommen gerne behandelt wurden. Sieht man aber genauer zu, so tritt
dqch ein fiihlbarer Unterschied zwischen den mittelalterlichen Frommen und
Petrarca zu Tage. Empfiehlt der mittelalterliche Aszet Abkehr von den Erden-
freuden, klosterliches Leben, Strenge gegen sich selbst, so deshalb, weil es ihm
um seine Seele geht, die er von Welt, Satan und Siinde bedroht weif und die
er nur retten zu konnen glaubt, wenn er sich tunlichst diesen Gewalten ent-
zieht. Petrarca aber geht es bei seinen aszetischen Anwandlungen wie dem
Stoiker im tiefsten Grund doch nur um eine Grenzziehung gegen die Stérungs-
versuche einer lauten, iibergeschéftigen, besitzgierigen Welt, in der sich der
Geistesmensch nicht anders als durch ein gewisses Ma3 von Abkehr behaupten
kann. Wehtun will sich Petrarca mit seiner Aszese so wenig wie der Stoiker.
Wie in allem, so ist auch hier sein Grundsatz der goldene Mittelweg. Man lebt
um so ruhiger, wenn man nur so viel hat und nur so viel geniefit, als es nicht
schadet, und die edelsten Freuden bereitet doch der Geist. ‘

Erasmus kam aus der Welt der devotio moderna, jener Frommigkeits-
richtung, der es um ein personliches Erleben Gottes und der géttlichen Wahr-
heiten ging, um ein schlichtes, echtes Leben des Glaubens und vor allem um
ein Nachleben des Menschensohnes Jesus Christus. Hatten schon die Briider
vom gemeinsamen Leben, in deren Kreisen die devotio moderna erbliiht war
und liebevoll gehegt wurde, dem Humanismus die Pforten ihrer Kléster und
Schulen aufgetan und der Lebensweisheit der Stoa manches Kornlein entnom-
men, so war Erasmus ganz Humanist und zudem ausgeprigter Verstandes-
mensch. Wie beim antiken und Philosophen, so entscheidet bei ihm {iber Leben,
Lehre, Glauben die Vernunft, der gesunde Menschenverstand. Wohl ist’s ihm,
wie er sagt, um eine philosophia Christi zu tun, aber hinter dieser philosophia -
Christi steht unschwer erkennbar die philosophia Platonis aut Ciceronis. Was
er daher zu dem Thema Aszese zu sagen hat, das ist, auf den Grund besehen,
nicht viel mehr als stoische Lebensphilosophié, die von der Vernunft, geformt
ist. Wohl klingt es durchaus christlich, ja beinahe mittelalterlich, wenn er in
jener Anweisung zu einem rechten Christenleben, die er 1501 fiir einen etwas
ungeziigelten Kriegsmann niederen Adels schrieb und daher als Enchiridion
militis Christiani (Dolch oder Handbiichlein des christlichen Streiters) bezeich-
nete, erklirt: Nur wer dem Fleische nach mit Christus stirbt, kann im Geiste
mit ihm leben; nur wer der Welt gekreuzigt ist, kann Gott leben; nur wer mit
Christus begraben wird, kann mit ihm zur Herrlichkeit erstehen; nur wer

3



34 Friedrich Zoepfl

sich Christi humilitas, paupertas, tribulatio, contemptus, labores, agones, dolores
(Demut, Armut, Bedringnis, Verachtung, Miihen, Angste, Schmerzen) zu eigen
macht, kann sein Reich erben. Auf das mori peccato, mori desideriis carnalibus,
mori mundo (das Sterben der Siinde, den Begierden des Fleisches, der Welt) ist
jeder Christ, ob Weltmensch oder Ménch, verpflichtet. Und es gibt kein hei-
ligeres und frommeres GelSbnis als dieses®. Oder nicht weniger christlich, nicht
weniger mittelalterlich klingt es, wenn Erasmus in der gleichen Schrift ein
hohes Loblied auf die crux Christi anstimmt, dieses einzige und allein wirksame
Heilmittel gegen jede Art von Widerwirtigkeit und Anfechtung. Wenn Eras-
mus aber dann im weiteren Verlauf ausfiihrt, wie sich der Mensch diese ,, arma-
tura“ zu Nutzen machen kann, wie er sie hic et nunc anwenden soll, so kommt
bald seine vorwiegend rationale Artung zum Durchbruch. Tag fiir Tag das Lei-
den Christi lesen, wie es der Pdbel mache (,,vulgi more®), das Kreuz adorieren,
tausendmal das Kreuzzeichen auf seinen Koérper machen, ein Stiicklein vom
Kreuz Christi zu Hause aufbewahren, die Leidensabschnitte sich Stund um
Stunde klagend und weinend vor Augen fithren, damit, meint Erasmus, sei’s
nicht getan. S o muBt du’s halten: Rufe dir in jeder Versuchung eine bestimmte
Tatsache des Kreuzleidens ins Gedichtnis. Gierst du nach Ruhm und Geltung
unter den Menschen, dann erinnere dich, wie tief sich Christus deinethalben er-
niedrigt hat; packt dich der Neid, dann denke, wie liebevoll sich der Herr fiir
alle, auch fiir die minderwertigsten geopfert hat. Reizt dich die Kehle, dann
denk an Galle und Essig, womit Christus getrdnkt ward. Willst du der Lust
frénen, dann erinnere dich, wie der Herr frei von aller Lust war, wie im Ge-
genteil Ungemach und Marter seine Tage ausfiillten. Bedenkst du das Leiden
des Herrn, dann wird dir der Kampf gegen Siinde und Versuchung zur Lust
werden, ja zu einer Dankeserstattung an deinen Erléser®. Immer ist es die Ver-
nunft, die Beweggriinde sucht, immer die Vernunft, an die sich Erasmus wendet.

Vorwiegend die Vernunft ruft er noch im besonderen zum Kampf wider
die sinnliche Lust auf: Meide die Gelegenheit! Halte MaB in Speise, Schlaf,
Vergniigen! Denk an deinen und Christi Tod! Suche den Verkehr mit Guten
und meide wie die Pest die Gesellschaft von Liistlingen! Widme dich der Be-
trachtung himmlischer Dinge und edlen Studien, vor allem dem Studium der
Heiligen Schrift und vergiB nicht, hiufig und reinen Herzens zu beten, beson-
ders im Augenblick der Versuchung. Ratschlige, die der antike Philosoph
nicht viel anders gab®.

Auch das klingt ganz philosophisch, wenn er an anderer Stelle empfiehlt, die
Versuchung zur Siinde dazu zu beniitzen, das gefidhrdete Gute zu tun, &hnlich
wie Herakles nach Darstellung der Poeten an Miihsalen und Gefahren, die
ihm Junos Zorn aufgehalst habe, gewachsen, stirker geworden sei. Reizt dich,
rit Erasmus, die fleischliche Lust, dann entziehe dir auch das geringste Ver-
gniigen. Bedringen dich Habsucht und Geiz, dann vermehre das Almosen.
Lockt dich eitler Ruhm, dann demiitige dich um so mehr. Merkt der Versucher,
daB er mit seinen Einfliisterungen nur das Gegenteil erreicht, dann wird er mit
der Zeit seine Angriffe auf deine Seele von selbst einstellen®.

2 Vgl. Desiderii Erasmi Opera omnia 5, Lugduni Batavorum 1704, 23.
3 Ebd. 54. * Ebd. 60. 5 Ebd. 52 1.



Humanismus und Aszese 35

So klug Humanisten von der Art des groBen Rotterdamers iiber Aszese ge-

. dacht und gesprochen haben, es bleibt doch alles freundliche Zureden inner-
halb der Sphére des rein Natiirlichen, Ichbezogenen, Irdischen stecken. Es geht
letztlich um das Gleichgewicht des Lebens, das zur Eudaimonie unbedingt né-
tig ist und das nur durch MaBhalten bewahrt werden kann. Nicht aber wie
beim mittelalterlichen Glaubigen quillt die Wertung der Aszese aus dem schmerz-
haften Erlebnis der Siindhaftigkeit, der Wesensbedrohtheit, dem Erldsungs-
verlangen, nicht aus dem Begehren tiiber das behagliche Mittelma8 hinauszu-
wachsen und dem iiber menschliches Vermégen hinaus leidenden Gottmenschen
dhnlich zu werden, nicht aus dem Gefiihl einer Sithneverpflichtung fiir die
Schuld der Menschheit, nicht aus dem Verlangen, dem ewigen Gott im eigenen
Entsagen Ersatz zu bieten fiir das, was andere fehlen und versiumen, sie
quillt mit einem Wort nicht aus der Liebe und wagt nicht die Behaglichkeit. Sie
kennt keinen Heroismus, der die Aszese des Mittelalters, auch wenn sie im
Sturm der Gefiihle in die Irre geht, ehrwiirdig macht.

Die Geschichte des Humanismus der beginnenden Neuzeit ist nun aber doch
nicht ganz ohne Beispiele einer Aszese, die um Gottes und der Seele willen aller
Welt Eitelkeit von sich warf, sich mit dem Allernétigsten zufrieden gab und ihr
Heil einzig im Reich Gottes suchte. Wohl sind Personlichkeiten dieser Art,
namentlich in Italien, ziemlich selten, aber gerade deshalb sind sie um so be-
wundernswerter.

Da lebte in Florenz (1330—1406) Coluccio Salutati® hochangese-
hen als Staatskanzler, begeisterter Verehrer Dantes, Petrarcas, Boccaccios, eif-
riger Schiiler der Alten, vor allem Ciceros, Feind aller.literarischen Barbarei,
daher streng darauf aus, nicht nur seinen Privatbriefen, sondern auch den di-
plomatischen Schriftstiicken klassische Form zu geben. Und dieser ausgespro-
chene, beinahe fiihrende Humanist seiner Tage gibt sich in seinen Briefen
‘und besonders in seinem Traktat De saeculo et religione als strengster Aszet,
— nicht aus der stoisch-ichhaften Besorgnis um die tranquillitas animae; Salu-

" tati weill um die Stoiker und hat gelegentlich einen Spott fiir sie —, sondern aus
der Einsicht in die Vorlaufigkeit und Verderbtheit der Welt. Die Welt ist,
seitdem die Siinde sich ihr mitgeteilt hat, des Teufels Tummelfeld, die Biihne
der Ungerechtigkeit, ein Kerker voll Schrecken, sie ist lediglich ein Weg, auf
dem man nicht verweilen darf, will man seine Heimat erreichen. Ja um der
Heimat willen muB man die Welt hassen, flichen, darf aus ihren Hénden nur das
entgegennehmen, was unentbehrlich ist fiir die Wanderschaft, und bei allem
GenuB darf man das letzte Ziel nie aus dem Auge entschwinden lassen. Der
echte, vollkommene Christ verldt Weib, Kind, Haus, Besitz, Ehre, Macht, Ver- -
gniigen. Seine Vorbilder sind Johannes der Tédufer und die Wiistenvéter, und
dér wahrhafte, vollkommenste und beste Christenstand ist das Klosterleben.
Der Humanismus hat Salutati in seiner mittelalterlichen Einstellung zur Welt
und zum Gebrauch der Weltdinge nicht im mindesten erschiittert, vielleicht so-
gar gestirkt.

* 6 ygl dazu A. v. Martin, Coluccio Salutati und das humanistische Lebensideal,

Leipzig und Berlin 1916. — Ders., Mittelalterliche Welt- unfl Lebensanschauung im
Spiegel der Schriften Coluccio Salutatis, Miinchen und Berlin 1913.

3*



36 Friedrich Zoepfl

Dawar VittorinodaFeltre (1379—1446), ,der herrliche Vittorino“, wie
ihn Jacob Burkhardt? rithmt, zu Mantua Lehrer und Erzieher der Kinder des
Markgrafen Giovan Francesco I. Gonzaga, ein hochgebildeter Geist, Philo-
soph, Philologe, Mathematiker. Freuden und Ehren boten sich ihm am Hof zu
Mantua in Fiille. Er aber lebte miBig und einfach, verschmihte weichliche Ge-
wandung, trug auch im Winter nur Sandalen, trank niemals ungemischten
Wein, geiBelte sich jeden Tag, beobachtete auf strengste das Fasten, trat sei-
nen Schwichen unnachsichtlich entgegen, 6ffnete dafiir Haus und Herz armen
begabten Schiilern, die er ,per 'amor di Dio* kostenlos unterrichtete und ver-
kostigte — wahrhaft ,,ein wunderbarer Mann*s.

Sein Freund war jener Fra Ambrogio Traversari (um 1386—
1439), der sich bei griechisch-byzantinischen Emigranten eine staunenswerte
Kenntnis des Griechischen angeeignet hatte, die Werke griechischer Kirchen~
véter ins Lateinische iibertrug, zu vielen Humanisten, so zu Cosimo de’
Medici vertraute Beziehungen unterhielt, und gleichwohl ein tief frommer
Mensch und ein gegen sich unnachgiebig strenger Ordensmann (Camal-
dolese) war. Seine Ordensbriider haben diesen beispielhaften Mann schlieB-
lich zu ihrem Generalabt erhoben (1431) und manchen erschien er wie ein

. Heiliger (Gedéchtnis am 20. November).

Seelenverwandt mit Fra Ambrogio war der Karmeliter (seit 1513 General
des Ordens) Battista Mantovani (1448—1516), vielseitig gebildet,
Prinzenerzieher zu Mantua am Hofe Giovanni Francescos II. Gonzaga und der
Isabella d’Este, bewandert in allen Kiinsten der Humanisten, gewandter Dich-
ter und gleichwohl Christ und Ménch von innen heraus, streng gegen sich
selbst, miBtrauisch gegen die Freuden des Diesseits. Der Mann seines Herzens
war der unerbittliche BuBiprediger Johannes der Tidufer und im Ordensstand
sah er am sichersten das Heil der Seele verbiirgt. So sehr er die Wissenschaft
und Kunst der Alten schiitzte, vom lockeren Geist der Antike sollte auch nicht
ein Hauch in den Bereich des Christentums eindringen. Nicht, wie die meisten
Humanisten, eine Versthnung von Christentum und Antike erstrebte er, er
forderte die Unterwerfung der Antike unter das Christentum, die Alleinherr-
schaft Christi immer und iberall.

Vollen Ernst mit dem aszetischen Gedanken inmitten einer Gesellschaft, die
alle Triebe freigab, machten ein paar Ménner, die ihren Zeitgenossen geradezu
als Sonderlinge erschienen, in denen sie aber doch mit einem Gefiihl von Ehr-
furcht ,tranquillae huius vitae rarissima exempla“ (seltene Beispiele dieses
friedvollen Lebens), wie Joannes Pierius Valerianus sagt?, sah. Da lebte in
Venedig der Minorit Urbano Valeriano aus Belluno (1439—1523), von
Jugend auf im Kloster und an Bezwingung alles dessen gewdhnt, was des
Menschen Sinn sich wiinscht. Doch was den andern als Zwang erscheint, war
ihm zweite Natur, war ihm Gliick geworden. Er war ein trefflicher Kenner
des Griechischen, war in Griechenland und im Osten gewesen und lebte in
Venedig hochgeschitzt und viel aufgesucht als Lehrer des Griechischen. Auch

7 Die Kultur der Renaissance in Italien, herausgegeben von L. Heinemann,

Berlin 1928, 208. 8 Ebd. 208. .
? De literatorum infelicitate, Helmestadi 1664, 196.



. Humanismus und Aszese 37
Papst Leo X. hatte zu seinen Schiilern gehért. Trotz aller Verehrung, die er
genof, lebte er arm wie ein Bettelmann, nahm keinen Lohn fiir seinen Unter-
richt, machte gléich Franziskus seine Reisen zu FuB, wies alle Ehrungen von
sich, war stets zufrieden, ob er wenig oder nichts hatte, zufrieden auch mit dem
Orden, dem er sich als junger Mensch verbunden hatte. Die gleiche Geniig-
samkeit, die gleiche Strenge gegen die Wiinsche der Kérperlichkeit konnten
die Romer an Mario Fabio Calvo aus Ravenna bewundern®. Er war
beriihmt als Kenner und Erklédrer der Schriften des Hippokrates. GroBe Stiicke
hielt auf ihn Raffaelo; bei ihm holte er sich oftmals in topographischen und
archiologischen Fragen Rat. Papst Leo X. wies ihm eine Pension an. Calvo
nahm davon nur das Allerwenigste, den Hauptteil verschenkte er an die Armen.
Er nihrte sich nur von Kriutern und gab sich mit der denkbar einfachsten
Behausung zufrieden. '

Auch Florenz hatte im 15. Jahrhundert noch Humanisten, die bei aller Ver-
ehrung fiir Platon und andere antike Denker in Christus allein ihren Weg-
weiser durch das Tal des Lebens sahen und volles Verstindnis dafiir hatten,
daB man eine Welt opfern miisse, wenn man seine Seele retten wolle, die
Philosophen Marsilio Ficino (1433—1499) und Giovanni Pico
della Mirandola (1462—1494). Beide weit liber ihr Vaterland hinaus ge-
schitzt, beide bestrahlt von der Sonne des medizdischen Hauses, beide aber
erschiittert von dem BuBruf Girolamo Savonarolas, Mirandola sogar einer der
engsten Freunde des Propheten. Mirandola verschenkt beinahe sein ganzes
Vermégen an die Armen, zieht sich aus der Offentlichkeit zuriick und nimmt
auf dem Sterbebett aus Savonarolas Hand den Dominikanerhabit. Beide sind
aufs tiefste davon iiberzeugt, daB der Mensch nicht anders denn auf dem Weg
der Liuterung zur Schau des gottlichen Lichtes gelangen kénne.

* Sieht man sich nérdlich der Alpen nach Humanisten um, die nicht nur Ver-
stéindnis fiir den Sinn und Wert der Aszese hatten, sondern selbst sich unter
das Gesetz der Entsagung beugten, so ist man nicht in Verlegenheit. Fiir die
Mehrzahl der deutschen Humanisten blieb der Humanismus, im Gegensatz zu
den Italienern, doch mehr eine Sache der Form. Sie wollten Latein, Griechisch, '
Hebriisch lernen, um ihren Stil zu bilden und die Bibel und die Viterschriften
im Urtext lesen zu kénnen und so auch dem Geist der Viter niher zu kommen.
Heidnische Gesinnung in sich aufzunehmen, das wiesen die meisten mit ehr-
licher Entriistung von sich. Sie wollten Christen sein und immer bessere Chri-
‘sten werden, und kein antiker Lockruf konnte sie davon iiberzeugen, daf3
. Kreuzigung des Fleisches, dafl Aszese iiberfliissig und l4cherlich sei. Es gentige,
auf ein paar Beispiele hinzuweisen. Rudolf Agricola (1442—1485), der
ob der klassischen Feinheit seines lateinischen Stiles als der zweite Vergil
geriihmt ward, den die Hoffnung gliicklich machte, Deutschland werde einmal
ein zweites Latium werden, sah nach Jakob Wimphelings Urteil die Wissen-
schaft nur als Mittel an, sich immer mehr zu ldutern und im Dienste Gottes zu
festigen. Im Kleid des heiligen Franziskus lie3 er sich begraben. — Alexan-

10 ygl. C.Calcagnini, Opera, Basileae 1544, 101. Gestorben als Opfer des Sacco
di Roma 1527.



38 Friedrich Zoepfl

d er Hegius (um 1433—1498), der das Verdienst hat, die deutschen Schulen
dem Humanismus erdffnet zu haben, war anspruchslos wie nur wenige, ver-
schenkte, was er hatte, und trat in hohem Alter noch in den g‘eistlichen Stand
ein. Niemand hat in Deventer seinen Tod so aufrichtig beklagt wie die Armen.
—Sigismund Gossembrot, Kaufherr, Patrizier, Biirgermeister seiner
Vaterstadt Augsburg, mit jlinglinghafter Begeisterung dem Humanismus auch
als gereifter Mann zugeschworen, verlief die Welt und wurde dienender Bruder
im Johanniterkloster zu Strafburg. — Heinrich Lur (um 1412 — nach
1476), einst Rektor der Universitit Leipzig, spiter Stadtpfarrer in Dillingen,
wird in der Mitte seiner Tage besinnlich, das weltliche Wissen, nach dem er
einst so heill begehrt, wird ihm zur scientia vanitatis, er wendet sich dem
studium pietatis zu und bemiiht sich, da er die Kraft, die Welt ganz zZu ver-
lassen nicht aufbringt, unter den Menschen monchsgleich zu leben — Kar-
dinal Petrus von Schaumberg, Bischof von Augsburg (1388—1469),
den Zeitgenossen als Cicero an Wortgewalt rithmten, der wiederholt Gelegen-
heit hatte, vor erlauchter Offentlichkeit seine humanistische Bildung glinzen
zu lassen, sah in einem seligen Ende sein wichtigstes Anliegen. Eine Ars morien-
di war seine stindige Begleiterin und auf seinem Grabmal lie er sich als einen
von Wiirmern angefressenen verwesenden Leichnam darstellen. — Lorenz
Blumenau (gest. 1484), der Historiker und Geschiiftstriger des Deutschen
Ordens, trat gegen Ende seines Lebens in den Kartduserorden ein und starb
zu Karthaus bei Danzig. — Nikolaus Ellenbog (1481—1543), Benedik-
tiner zu Ottobeuren, der sich sein ganzes Leben lang um die Sprache und Weis-
heit der Alten bemiihte und noch als krinklicher alter Mann bereit war, sich
in die Schulbank zu setzen, um die Liicken seines Wissens auszufiillen, der sich
wie der reichste Mann der Welt vorkam, wenn ihm einer der groien Humani-
sten, Erasmus, Reuchlin, einen Brief schrieb, dankt Gott, ein Ménch sein zu
diirfen, wie einst Sokrates den Géttern gedankt hatte, da er als Mensch und -
nicht als Tier, als Grieche und nicht als Barbar, als Mann und nicht als Weib
geschaffen worden sei. — Thomas Morus, seinem Freund Erasmus an Be-
geisterung fiir die Welt der Klassik nicht, an Kenntnis der Alten kaum nach-
stehend, der sich aus dem Getriebe der Politik immer wieder zu seinen gelieb-
ten Alten fliichtete, trug unter der Amtsrobe ein rauhes BuBhemd und ging
fiir seinen Glauben furchtlos, wie einer, der die Welt schon léngst iiberwunden
hat, in den Henkertod.

Aus den Wirren der Reformationszeit, die auch der Wissenschaft den Unter-
gang zu bringen schienen, trug auf katholischer Seite vor allem der Jesuiten- |
orden die Fackel des Humanismus in die Zukunft hinein. Bewuft kniipfte
der Orden in seinem Erziehungs- und Unterrichtswerk an die Antike an. Doch
so sehr die Jesuiten bestrebt waren, die Jugend mit der Sprache und den
Gedanken der Griechen und Rémer vertraut zu machen, das Vorbild fiir Leben
und Sterben, das sie den jungen Leuten gaben, war der Gekreuzigte. IThm nach~
zufolgen in Entsagung, Willenszucht, Kasteiung, Bufle, in einer Aszese, die
auch Heroisches wagte, leiteten sie ihre Zdglinge schon in zartester Jugend an.
Aloisius, der Reichtum, Ehren, Prunk, Behaglichkeit von sich geworfen, der das



Humanismus und Aszese 39

" schmucklose Ordensgewand, Kreuz und Geiflel gewihit hatte, gaben sie der
studierenden Jugend als besonderes Vorbild. Die in den Jesuitenschulen ge-
pflegte humanitas war ausgesprochen und betont christlich, katholisch und
liebdugelte als solche in keinem Punkt mit antik-heidnischer Gesinnung.

2. Der Neuhumanismus an der Wende
des 18./19. Jahrhunderts

Als humanitas christiana hatte sich der Humanismus in katholischen und
protestantischen Léndern in das Barockzeitalter hineingerettet. Das Barock
aber hatte diesen verchristlichten Humanismus mit zu vielem Beiwerk behan-
gen, als dafl er vor den Augen eines Klassizismus Gnade finden konnte, der
wieder zu den Quellen der Antike zurlickgekehrt war. Der neue Humanismus,
der sich in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts mit Winckelmann, Lessing,
Wieland, Herder, Goethe, Schiller, Voss, Wilhelm v. Humboldt erhob, wollte
von einer humanitas christiana nichts mehr wissen. Seine Luft war die des
Hellas der perikleischen Zeit. So natiirlich, so edel, so harmonisch, so schén wie
die Menschen damals nach Meinung der Neuhumanisten waren oder wie sie
wenigstens in den Werken der Kiinstler und Dichter jener Zeit erschienen,
sollten die Menschen wieder werden und immer sein. In jedem Menschen, so
glaubten sie, schlummere der Edelmensch und er wiirde erwachen, wenn die
Worte und Weisen der griechischen Denker und Dichier an sein Ohr kléngen.
Vom Christentum, namentlich vom Christentum kirchlicher Prégung, hielten
die wenigsten der Neuhumanisten sonderlich viel. Sie fanden wohl an Christi
Person und Lehre manches gut und brauchbar; kirchliche Persénlichkeiten und
Einrichtungen entlockten ihnen bisweilen sogar Worte des Staunens und der
Anerkennung. Aber zu einem tieferen, echten Begreifen des Christentums war
ihnen der Weg verbaut durch den Rationalismus, durch den sie alle gegangen
waren und den sie nie los wurden, mochten sie auch seine Unzulédnglichkeit fiir
cine befriedigende Erkldrung des Seins und fiir eine zureichende Gestaltung
des Lebens erkennen. Fiir keinen Fall wollten sie ihre Welt, in der alles frei
und natiirlich dem Schonen entgegenreifen konnte, vertauschen mit einem
Reich, in dem so viel die Rede war von Siindenverderbnis, BuBverpflichtung,
Erlésungsbediirfnis, Gnade, Mysterium, {iber dem das harte Kreuz stand.

»Daihr noch die Welt regieret,

An der Freude leichtem Géngelband
Selige Geschlechter noch gefiihret,
Schéne Wesen aus dem Fabelland!

Ach, da euer Wonnedienst noch glanzte,
Wie g an z anders, anders war es da!“ (Schiller)

‘Wo man so fuhlte, da konnte man, auch wenn man Gesetz und Bindung als
die heiligen Ordnungsmaéchte pries, fiir Kreuz und GeiBel, fiir Abtétung der
Triebe und Verzicht auf Freuden, fiir Aszese wenig Sinn haben. Aszese war
dem Neuhumanismus im groBen und ganzen Angriff auf die Schonheit des
Leibes und der Seele, mittelalterlich diisteres und verdiisterndes Foltertum.

11 ygl, dazu W. Nestle, Griechische Weltanschauung in ihrer Bedeutung fiir die
Gegenwart, St_uttgart 1946, 380—413.



40 ' " Friedrich Zoepfl

Die schéne Traumwelt des Neuhumanismus brach nach kurzer Bliitezeit
zusammen unter dem riicksichtslosen Gewaltschritt des heraufzichenden Zeit-
alters der Technik, des Industrialismus, der Geldvergstzung, des Waffenwahns,
der Politisierung der Massen. Immer weniger horte man auf die Stimme der
Humanisten, mochte man auch noch in den Schulen die Jugend mit Latein und
Griechisch plagen und Goethe und Schiller Monumente tiirmen. Das Hauflein
der wirklichen Humanisten schmolz immer mehr zusammen und die letzten
erlebten schmerzvoll die groBie Tragik des Humanismus, der von einem Reich '
der Freiheit, Schonheit, Menschenwiirde geschwirmt hatte und nun, gefiihrt
von der Ratio, die sie selbst so hoch verehrt hatten, den Satanas Barbaros auf
den Thron steigen sah. In dieser von der Tragik seiner lichten Welt {iberschat-
teten, schwermutsvollen Stimmung blickte der spite Neuhumanismus mit
etwas anderen Augen auf Christentum und Aszese. Kein Humanistenleben ist
so bezeichnend fiir den Stimmungswandel wie das des Baseler Kulturhistori-
kers Jacob Burckhardt (1818—1897), der in den jiingst vergangenen
Jahren als Prophet des Untergangs und Wegweiser zu einer letzten rettenden
Insel so oft beschworen ward!®. Wenige kannten sich in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts so gut in der Kulturwelt der Griechen, der Romer, der Re-
naissancemenschen aus wie Burckhardt. Seine Werke: Kultur der Re-
naissance, Kunst der Renaissance, Griechische Kulturgeschichte, Cicerone, Die
Zeit Constantins des Groflien gehéren der Weltliteratur an, wenn sie auch in
Einzelheiten iiberholt sind und wenn wir in der Beurteilung verschiedener
Erscheinungen zu einer anderen Auffassung gekommen sind. Ganz wenige
fiihlten sich aber auch im spiteren 19. Jahrhundert so heimisch, so heimatlich
im Reich der Klassik wie Burckhardt. Man glaubt heute noch das Leuchten in
seinen Augen zu sehen und den freudebebenden Schlag seines Herzens zu
spiiren, liest man die Schlufisidtze seines Cicerone, in denen er vom Heimweh
nach dem unvergeBlichen Rom spricht, von jenem Heimweh, ,, das nur zeitweise
schlummert, nie stirbt“. ,Er wiinscht denen, die'ihn (= den Cicerone) lesen,
billigen und zum Begleiter iiber die Alpen mitnehmen, das ruhige Gliick der
Seelé¢, das er in Rom genossen hat, und dessen Erinnerung ihm selbst aus den
schwachen Nachbildungen jener hohen Meisterwerke so iibermichtig ent-
gegenkommt.“ Christ dem Bekenntnis und dem Glauben nach war Burckhardt
nicht. Er stammte zwar aus einem glaubensfesten evangelischen Pfarrhaus
und versuchte es zunichst selbst mit der Theologie. Aber die rationalistische
Theologie, die er an der Universitit Basel zu kosten bekam, verdarb ihm nicht
nur den Geschmack an der Gottesgelehrtheit, sie 16schte ihm auch den Glauben
an die gottliche Herkunft des Bibelwortes aus. Er entfernte sich immer weiter
~ vom Christentum, er wurde, wie er selbst sagt, ein Heide. Allerdings ein zu
edler, ehrfurchtsvoller, ernster Heide, um die GréBie und die Bedeutung des
Christentums zu verkennen oder die Kirche zu bekampfen. Und still im Herzen
glithte doch immer, gliihte bis zu seinem Verscheiden die Hoffnung ,auf das
Unverdiente®, der Glaube an ein gottliches Erbarmen.

12 Ygl. dazu' A. v. Martin, Nietzsche und Burckhardt, 2 Miinchen 1942. — Der-
selbe, Die Religion in Jakob Burckhardts Leben und Denken, Miinchen 1942.



Humanismus und Aszese 41

Obgleich auBerhalb der Kirche, jeder Kirche lebend hatte er doch Sinn fiir
das MiBtrauen, das die Kirche der Welt gegeniiber trigt, darum auch Sinn fiir
ein weltabgewandtes Leben und fiir Aszese. Die Kirche erlebt er als den ge-
sammelten, beinahe naturhaften Widerstand des Geistes gegen die Ddmonie
des Maferiellen, der der Staat nur zu leicht verfillt. Aszese ist ihm ,das wort-
lich genommene Neue Testament®. Freiwillige Armut bedeutet ihm Freiheit
von den Fesseln der Materie, Flucht vor Ruhm und Auszeichnung Absage an
den Schein, Zslibat Entscheidung fiir die innere Unabhéngigkeit. Darum hat er
auch gegen den von der katholischen Kirche dem Priester- und Ordensstand
auferlegten Zélibat nicht das geringste einzuwenden. Der ehelose Priester und
Ménch verkérpern ihm nur sichtbar die groBie und fruchtbare Verzichtsidee des
Christentums. Selbst heroischen Formen der Aszese sieht er eine gesunde Seite
ab, wenngleich er seiner klassischen Grundeinstellung gemi8 auch in der Aszese
weises MaBhalten fiir kliiger hil{ als Uberspannung, und daher mit BuBfana-
tikern von der Art Savonarolas nicht viel anzufangen weiBl. Hoch preist er -
dagegen, ganz im Widerspruch mit der rationalistischen und kapitalistischen
Tagesmeinung, das sogenannte beschauliche Leben, die volle Hingabe an den
Geist. Ohne die vita contemplativa miite nach seinem Empfinden die ganze -
Welt versanden und verdden; die vita contemplativa ist ihm das Salz der Erde.

Aus diesem Grund hat er auch eine hohe Verehrung fiir jene Ménner, die
der liberalistischen und weltseligen Geschichtsbetrachtung zum Gesp6tt und
zum Ekel waren, fiir die Aszeten und Anachoreten der alten Kirche. Im Gegen-
satz zu Nietzsche, der solche Erscheinungen als Wechselbalge niedergehenden
Lebens ansah, sind sie ihm Riesennaturen, ihre martergleiche Aszese ist ihm
der Aufstand des noch iibrig gebliebenen besseren Teiles der Menschheit gegen
die herrschende Selbstsucht, Verweichlichung, Verdiesseitigung. Sie sind ihm

. das Gewissen und die Stiitze der Kirche; ,,chne ihr Vorbild wire die Kirche,
d. h. der einzige Anhalt aller geistigen Interessen véllig verweltlicht, und hiitte
dann der rohen materiellen Gewalt unterliegen miissen“!s. Mit besonders hoher
Achtung blickt er auf den hl. Severinus, der die volle persénliche Bediirfnis-
losigkeit verband mit der selbstlosen Hingabe an die von uberschwerem Schick-
sal heimgesuchte Menschheit.

Burckhardts Lob der Aszese und des aszetischen Menschen wirkt deshalb so
iiberzeugend, weil hinter dem Wort eine Personlichkeit stand, die, obwohl von
Schiilern, Freunden und Mitstrebenden hoch emporgehoben und in der Reife
.der Jahre auch der Not des Daseins entriickt, selbst ein ganz aszetisches Leben
fithrte. Burckhardt bleibt ehelos, lebt sehr einfach, ist viel fiir sich, haBt Bei-
fall und Ruliitn — bene vixit, qui bene latuit, ist sein Leitstern —, widersteht
allen Lockungen, die kleine kaum 100 Studenten zdhlende Universitdt seiner
Vaterstadt mit einer groBen und angeseheneren zu vertauschen, ist immer zu-
frieden und frigt sich, ob er nicht noch etwas entbehren kénne. Und immer
tont ihm der Glockenschlag der Turmuhr wie dem alten Aszeten das letzte

13 Vgl. Die Zeit Constantins des Grofen. Basel 1853, 432. — Die Gesamtausgabe der
Werke Burckhardts stand mir nicht zur Verfiigung. — Zum Gesamtproblem Huma-
nismus und Aszese bietet manches auch J. Sellmair, Humanitas Christiana. Ge-
schichte des christlichen Humanismus. Miinchen o. J.



42 Friedrich Zoepfl

Stiindlein ins Ohr, das das entscheidende Wort iiber alles menschliche Raffen
und Prunken und Versiumen spricht. Auch die in harter, lebenslanger Miihsal
erworbenen Geistesschiatze wei Burckhardt der Verginglichkeit geweiht.
Warum also seine Seele verlieren an die Verweslichkeit?

Es war eine gewisse pessimistische Einstellung zum Gesamtproblem Leben
und Sein, das Burckhardt die Augen 6ffnete fiir den Wert der Aszese und auch
fiir die geschichtliche Bedeutung des Christentums. Er hatte zwar von seiner
Mutter her, wie er glaubte, ein geniigend Ma8 innerer Heiterkeit mithekom-
men, das es ihm nicht allzu schwer machte, in den wechselnden Schicksalslagen
ruhig und gefaBit zu bleiben. Aber von friih auf zeigte sich ihm die Welt doch
auch schon in jhrem wahren Wesen, das Verginglichkeit, Fluchbeladenheit,
Trostarmut sei. Nachhaltigen EinfluBl auf seine Weltanschauung gewannen mit
der Zeit Schopenhauer und Eduard v. Hartmann, und so wurde er, je tiefer er
ins Leben hineinschritt und je toller sich die Zeit dem Mammonismus in die
Arme warf, zum vollen philosophischen Pessimisten. Schon als junger Mensch
mit 20 Jahren erklirte er, ganz im Sinne des antiken Weltiiberdrusses, er
wiirde jeden Augenblick sein Leben gegen ein Ungewesensein vertauschen.
Als Dreifligjdhriger duBert er sich zu einem Freund, er werde niemals heiraten,
um nicht ein neues Geschlecht dem Fluch des Daseins zu {iberantworten. Als
Finfzigjdhriger beneidet er die Toten und mit 80 Jahren wiinscht er sich ,nur
nicht noch ein Erdenleben“. In der Auffassung von der Welt als einem Trénen-
tal geht er mit dem Christentum durchaus eins.

Aber es ist doch nicht blo der philosophische Pessimismus, der ihn die
Aszese schitzen gelehrt hat. Er weiB, daB nur im Verzichten jene Werte errun-
gen werden konnen, die ihm iiber alles irdische Besitzen gehen: Weltiiberlegen-
heit, innere Freiheit, Fiille des Geistes. Und hier, so glaubt Burckhardt, reichen
sich die Weisheit der Antike und des Christentums die Hand.

So hoch Burckhardts Schiiler und Freunde den Meister schitzten, die Welt
um ihn achtete seines Wortes wenig. Der Durst nach dem Leben, nach die -
s em Leben hatte sie wie einst die Menschen der untergehenden Antike erfaBt
und weit mehr als des stillen Burckhardt maBvolle Worte sagten diesen nach
Besitz und GenuB gierigen Kindern die berauschten Dithyramben jenes Mannes
zu, der einige Zeit in Basel Burckhardts Kollege gewesen war und Freund hatte
sein wollen, Nietzsches, der die Entsagung als Verfallserscheinung schmaihte,
der das volle Leben, den Willen zur Macht, das Ubermenschentum verherr-
lichte, der Dionysos an den Platz des Gekreuzigten setzte — und denen, die
ihm verblendeten Auges nachliefen, in die Nacht des Untergangs vorantau-
melte.

Denen, die nun in Nacht und Todesschatten klagen, zeigt ein neuer Humanis-
mus seine Leuchte und verspricht, sie zu Gliick und Frieden zu geleiten. Will
er kein Verfiihrer sein, dann wird er den Menschen nicht verschweigen diirfen,
dafl Menschenwiirde und Menschengliick dem unerreichbar bleiben, der nicht
das Kreuz auf sich nehmen will. ,Das Menschliche allein geniigt nicht, auch
nicht das schone Menschliche” (Getrud von Le Fort).





