
Humanismus und Aszese 29 

als ein Mittel, einen Weg zur innigsten Vereinigung mit Gott. Es hat sich übri- 
gens fast niemals tun eine endgültige Trennung gehandelt. Wenn sie ihr Ziel 
einmal erreicht hatten, kehrten sie zu den Menschen zurück, um ihnen die 
tröstliche Botschaft der Erlösung zu bringen. Die russischen Heiligen waren 
immer sehr menschlich und sehr aktiv. Viele unter ihnen verfügten über eine 
ausgezeichnete organisatorische Begabung, waren ihrem Wesen nach Kämpfer 
und Apostel. Sie bekämpften das Heidentum mit dem gleichen Mut und der 
gleichen Kraft wie den schlechten Willen der Fürsten. Die russische Mystik 
ist von intensivster Innerlichkeit, aber gleichzeitig immer bereit, jegliches 
Übel zu bekämpfen, wo immer sie es trifft. Dadurch unterscheidet sie sich von 
der mehr betrachtenden und passiven byzantinischen Mystik. 

Bei solchen Neigungen und Anlagen der russischen Seele sieht man leicht 
ein, daß der christliche Glaube beim Vordringen zu den Ufern des Dnjepr in 
dieser Seele einen besonders geeigneten Boden vorfand. Die große christliche 
Botschaft verschaffte ihr im Absoluten einen Halt, der ihr im Zeitlichen fehlte. 
Sie rechtfertigte auf metaphysische Weise die instinktive Geringschätzung, die 
der russische Mensch aller irdischen Wirklichkeit entgegenbringt. Das Chri- 
stentum stieß in. seiner Seele auf keinerlei verweltlichende Strömungen, die 
in der abendländischen Welt so mächtig sind. Es anerkannte weder die orien- 
talischen Despotien noch den Kaiser- und Staatskult. Mit der ihm eigenen Aus- 
schließlichkeit nahm der russische Mensch die Lehre des neuen Glaubens an, 
da er ihm auf sein innerstes Verlangen Antwort gab, Licht in sein dunkles 
Streben brachte und seiner unstillbaren Sehnsucht ein erhabenes Ziel wies. 
Die Heiligen sind die Helden und wahren Repräsentanten russischer Geistig- 
keit und ihr Leben ist die wahre Existenzphilosophie des russischen Volkes. 
Auf sie paßt in besonderer Weise das schöne Wort Dostojewskijs: •Vielleicht 
ist Cristus die einzige Liebe des russischen Volkes, und es liebt die Gestalt 
Christi auf seine eigene Art, d. h. bis zur Qual"5. Das Ideal des Heiligen hat die 
russische Frömmigkeit durch die Jahrtausende gespeist und an ihrer Flamme 
hat das ganze Heilige Rußland • nicht heilig durch moralische Heiligkeit (fern 
sei uns diese Anmaßung, der übrigens die ganze russische Geschichte wider- 
spricht), sondern heilig, weil in seinen Augen das Ideal der Heiligkeit der 
höchste Wert ist • seine Fackel entzündet. 

Humanismus und Aszese 
Eine geschichtliche Betrachtung 

Von Hochschulprofessor Friedrich Z o e p f 1, Dillingen/Donau 

In den vergangenen Jahren, da der Geist entthront und das Blut zum Herrscher 
der Welt erhoben wurde, da das Persönlichkeitsrecht zum alten Eisen gewor- 
fen und der Mensch zum blinden Werkzeug eines absolutistischen Staatswillens 
erniedrigt wurde, da tierhafte Gewalttätigkeit zum Grundgesetz des Völker- 
lebens gemacht und Friedensbereitschaft als Feigheit gebrandmarkt wurde, 
in jenen düsteren Jahren gewann ein Menschenideal wieder Leuchtkraft, das 

5 Tagebuch eines Schriftstellers, 1873.1. München 1924. 



30. Friedrich Zoepfl 

alt war, aber unter der Herrschaft von Geld, Technik, Masse zur lächelnd be- 
trachteten Antiquität geworden war, das Ideal vom •homo vere humanus". 
Man horchte wieder auf die Stimme derer, die von der Würde des Menschen 
sprachen, die des Menschen höchste Aufgabe darin sahen, sein besseres Selbst 
aus den Verstrickungen in den Zwang des Naturhaften zu lösen, seine ihm allein 
eigenen Fähigkeiten zu entwickeln: Lauterkeit, Edelsinn, Treue, Güte • und 
in allem den Geboten der eigenen Vernunft zu folgen. Der Humanismus, der 
an der Wende zur Neuzeit eine mächtige Bewegung gewesen war, der im Zeit- 
alter Goethes noch einmal seine Schwingen entfaltet hatte, nahte sich wieder 
den Menschen. Er wurde in den Jahren der Verzagtheit ihr stiller Tröster, er 
wurde das Band, das, den Augen der Häscher verborgen, die Hoffenden um- 
schlang. Nach dem Untergang der Gewaltherrschaft aber trat er offen auf den 
Markt und bot sich den Ausweglosen als der große Schicksalswender an. Eine 
Flut humanistischer Schriften, grundgelehrte und sehr platte, ergoß sich über 
das Land, die Politik schmückte sich mit humanistischen Redensarten, und die 
Schule tat ihm wieder ihre Pforten auf. Die christliche Verkündigung konnte, 
so machtvoll trat er auf, an ihm nicht vorbeisehen. So ist es auch nicht über- 
flüssig zu fragen, wie sich der Humanismus zu einem so wesenhaft christlichen 
Anliegen, wie es die Aszese ist, stellt oder genauer, wie sich der Humanismus 
in seinen historischen Erscheinungen dazu gestellt hat. 

1. Der Humanismus des 14./16. Jahrhunderts 

Jenseits wie diesseits der Alpen erklang seit dem 14. Jahrhundert wieder, 
ganz wie in der Antike, völlig im Widerspruch zur Weltauffassung des Mittel- 
alters, das hohe Lied auf diese Welt und ihre Schönheit, auf das Leben und 
seine Freuden, auf Sinnlichkeit und ungehemmten Genuß. Harmlos war es 
noch, wenn der junge Lorenzo de' Medici sang: •Chi vuol esser lieto, sia". 
Kecker schon, wenn Boccaccio Sinnlichkeit und Begierde verherrlichte, wenn 
der wanderlustige Konrad Celtes zum Lebensgenuß im Stil der Antike auf- 
forderte. Eine volle Absage an den Geist des Christentums und an die christ- 
liche Haltung war es, wenn Lorenzo della Valle die Lust, die Wollust als das 
wahre und einzige Gut verherrlichte und die Sittlichkeit des Christentums als 
Rückschritt gegenüber der antiken Zügelfreiheit hinstellte. Von einer Er- 
lösungsbedürftigkeit wollte man in solchen Kreisen nichts wissen. Ja für 
Niccolö Machiavelli stand die Religion, die leiden, verzichten, sich selbst er- 
niedrigen und die Welt verschmähen lehrt, tief unter der antiken, die sich 
vor Kraft und Größe beugte und die Helden des Wollens und des Wissens in 
den Olymp erhoben hatte. Viele Humanisten-haben den Genuß nicht bloß ver- 
teidigt und besungen, sie haben ihre Lehre auch gelebt, jeden Becher getrun- 
ken, der sich ihnen bot, jede Liebe gekostet, die sie erreichten, mochten auch 
die durch Glaube und Sitte und Sakrament geheiligten Schranken davorstehen. 
Ein Hof wie der neapolitanische unter Alfons V. von Aragon, der alles erlaubte, 
was gefiel, fand berauschten Beifall im Parterre des Humanismus. 

Einem Humanismus dieser Art war. natürlich alles ein Greuel, was wie Selbst- 
zucht, Entsagung, Aszese aussah. Verhöhnt, heruntergezogen wurde das Fasten. 



Humanismus und Aszese 31 

•Nur die Dummen", ließ sich der Humanist Conradus Mutianus Ruf us, Kanoni- 
kus in Gotha, vernehmen, •sehen das Heil im Fasten. ... Esel sind sie wahr- 
haftig, Esel, die keinen ordentlichen Imbiß zu sich nehmen und sich mit Kohl 
und Stockfisch füttern". Seinen glühenden Haß und seinen beißenden Spott 
sprühte dieser Humanismus gegen die Mönche, vor allem gegen die Bettel- 
mönche, die Entsagung zum Grundgesetz ihres Lebens erkoren hatten. Nicht 
nur die Kläffer wie etwa in Italien Francesco Poggio, Franco Sacchetti oder 
in Deutschland Heinrich Bebel begeiferten das aszetisch gerichtete Mönch- 
tum, auch der Fürst der Humanisten, Erasmus, goß seinen ätzenden Spott über 
die zur Abtötung verpflichteten Mönche und läßt ihnftfi einmal von Christus 
selbst sagen, wer sich auf Fasten, Psalmenbeten, schäbige Kutten und derglei- 
chen Abtöterei berufe, der habe keinen Platz in seinem Himmelreich; der sei 
ja noch gar nicht aus dem Judentum heraus und müsse sich, wenn er in einen 
Himmel kommen wolle, erst einen eigenen von seinem Ordensstifter bauen 
lassen. 

Die Humanisten konnten sich, wenn sie den Genuß verherrlichten und die 
Flucht vor der Welt verlästerten, wohl auf dieAntike berufen. Allein sie 
konnten, sofern sie guten Willens waren, in den Schriften der Alten auch ein 
Verständnis für Abtötung und Entsagung, ja sogar die klare Forderung nach 
Bezwingung der niederen Triebe finden. • 

Stammte doch schon das Wort askesis aus der griechischen Antike1. Die An- 
tike hatte auch den Begriff askesis, wie er dann, nicht wesentlich abgewandelt, 
In" der christlichen Kirche gebraucht wurde, ausgebildet. Verstand die Antike 
unter askesis zunächst Übungen und Anstrengungen zur Ertüchtigung des Kör- 
pers, verwendete sie das Wort weiterhin für Willensübungen, mit deren Hilfe der 
junge Mensch in die sittliche Tauglichkeit, in die Tugend hineinwachsen sollte 
(so Piaton und Aristoteles), so bezeichnete sie mit askesis schließlich auch die 
von höheren Erwägungen eingegebene Enthaltung im Genuß von Dingen, die 
an sich zur menschlichen Natur gehören wie Nahrung, Schlaf, Ehe. Man sprach 
geradezu, so Isokrates, von Aszese zur Bewahrung der Heiligkeit. Einer 
Aszese in diesem oder ähnlichem Sinn hatten verschiedene antikePhilo- 
sophen das Wort geredet und einen bestimmten Platz in ihren Systemen 
eingeräumt. Die Pythagoreer des 5. und die Neupythagoreer des 1. vorchrist- 
lichen Jahrhunderts glaubten an eine Unsterblichkeit der Seele und an eine 
Seelenwanderung. Zur Befreiung der Seele von den Fesseln und Schlacken des^ 
Körperlichen enthielten sie sich des Fleisches, des Weines, bezähmten den 
Geschlechtstrieb, lebten in selbstgewählter Armut, manche flüchteten sich aus 
der Welt. Apollonius von Tyana (+ um 97 n. Chr.), der Hauptvertreter der 
heupythagoreischen Schule, blieb auch dem Bad fern, trug langes Haupt- und 
Barthaar, linnenes Gewand und beobachtete heiliges Schweigen. Solcherlei 
Aszese sollte den pythagoreischen Weisen zum Dienste der Gottheit befähigen 
und vor allem zur Mantik, die von den Pythagoreern sehr geschätzt und stark 

1 Vgl. darüber zusammenfassend Reallexikon für Antike und Christentum, Leip- 
zig 1943, 749•795. • Anwander A., Wörterbuch der Religion, Würzburg 1948, 
29•31. 



32 Friedrich Zoepfl 

gepflegt war. Die Kyniker, deren bekannteste Vertreter Antisthenes (+ nach 
366 v. Chr.) und Diogenes (+ 323 v. Chr.) waren, sahen das Glück des Menschen 
in der Tugend. Diese aber, glaubten sie, könne nur erlangt werden durch 
Selbstbeherrschung, Abhärtung, Bedürfnislosigkeit. Daher wird der Weise, 
so forderten sie, seine Ansprüche an das Leben so tief als möglich herunter- 
schrauben, wird einfach leben und zufrieden sein mit allem. Größte Bedeutung 
für die menschliche Selbstbehauptung schrieben die Stoiker, zu denen sich so 
kluge Leute wie Seneca, Epiktet, Marcus Aurelius zählten, der Aszese zu. Ihre 
Ideale waren natur- und vernunftgemäßes Leben, Tugendhaftigkeit, Gleich- 
gültigkeit gegen alles, was außerhalb der eigenen Persönlichkeit liegt und vom 
Menschen nicht geändert werden kann wie Alter, Krankheit, Tod, damit zu- 
sammenhängend innere Unabhängigkeit und als deren Folge Glückseligkeit. 
Errungen können alle diese Ideale, ganz besonders die Unerschütterlichkeit des 
Gemütes, nur werden auf dem Wege der Bescheidung, Abhärtung, Kasteiung 
• im körperlichen wie im seelischen Bereich. •Si quid est", empfiehlt darum 
Seneca, •quo teneris, aut expedi aut incide". Nahe Verwandtschaft mit der 
stoischen Haltung zeigte der Epikureismus. Eudaimonie, Glückseligkeit, Wohl- 
behagen war's, wohin Epikur (geb. um 342 v. Chr., gest. um 270) die Menschen 
führen wollte. Das Glück habe der Mensch, meinte Epikur, dann in der Hand, 
wenn er körperlich gesund und seine Seelenruhe unstörbar sei. Dazu aber 
führe nicht hemmungsloses Auskosten aller irdischen Genüsse, sondern ver- 
nünftiges Maßhalten und Selbstbeherrschung. Maßhalten, Unterordnung der 
Begierlichkeit unter die Herrschaft der Königin Vernunft hatte auch der •gött- 
liche" Piaton, der von den Humanisten so hoch gefeierte König der antiken 
Philosophen, gefordert. Mäßigkeit hatte er sogar zu einer der vier Grund- und 
Angeltugenden gemacht. Auch seine späten Nachfahren, die Neuplatoniker 
(3. Jahrhundert n. Chr.), die oftmals mit dem jungen Christentum in Kampf 
traten, hatten der Aszese einen maßgebenden Platz in ihrem philosophischen 
Denken und in ihrer Lebensführung zugewiesen. Vom Ureinen ist nach ihrer 
Auffassung die Seele • nicht ganz ohne ihre Schuld • ins Stoffliche herabge- 
fallen und trachtet nun aus dem Kerker der Leiblichkeit wieder ihrem Urquell, 
dem Ewig-Einen, dem Göttlich-Geistigen zu und findet keinen Frieden, bis 
sie nicht wieder ruht im Unendlichen. Der Weg zu dieser seligen Ruhe führt 
über Verachtung des Irdischen, Taubheit auf den Schrei der Kreatur, Be- 
schränkung der Lebensnotwendigkeiten auf das Allernotwendigste, Aszese. 
Wir sehen, die antike Philosophie hatte sich sehr ernst mit Wort und Sache 
Aszese befaßt, und wer so lernbegierig, so gläubig bei den Meistern antiken 
Denkens in die Schule ging wie die Humanisten, mußte wohl oder übel von der 
Notwendigkeit und dem Nutzen der Aszese hören • mochte er auch den Ruf 
der mittelalterlichen Prediger und Geistesmänner nach Aszese verhöhnen und 
verachten. Es hörten denn auch manche Humanisten auf die aszetische Verkün- 
digung der Antike und rangen sich zu einem Verständnis für sie durch • die 
einen von einer der antiken verwandten philosophischen Einstellung her, die 
anderen aber von christlichem Empfinden aus. Zur ersten Gruppe zählen zwei 
der gefeiertsten Humanisten • Petrarca jenseits und Erasmus diesseits der 



Humanismus und Aszese 33 

Alpen, Petrarca am Anfang der humanistischen Bewegung, Erasmus nahe an 
ihrem Verströmen. 

Petrarcas Umwelt war noch im Wesen mittelalterlich. Durchaus mittel- 
alterlich mutet es auch an, wenn Petrarca in einer Schrift, die er als seine per- 
sönlichste betrachtet (De contemptu mundi), durch den Mund des heiligen Au- 
gustinus von der Hinf älligkeit der Welt, dem Elend des menschlichen Seins, dem 
unerbittlichen Tod predigt und damit zum Trachten nach den unvergänglichen 
Dingen auffordert, oder wenn er in einer anderen Schrift {De otio religiosorum) 
die begnadete Muße des klösterlichen Lebens und wieder in einer anderen (De 
vita solitaria) die Einsamkeit preist. Das waren Themen, die auch von mittelal- 
terlichen Frommen gerne behandelt wurden. Sieht man aber genauer zu, so tritt 
doch ein fühlbarer Unterschied zwischen den mittelalterlichen Frommen und 
Petrarca zu Tage. Empfiehlt der mittelalterliche Aszet Abkehr von den Erden- 
freuden, klösterliches Leben, Strenge gegen sich selbst, so deshalb, weil es ihm 
um seine Seele geht, die er von Welt, Satan und Sünde bedroht weiß und die 
er nur retten zu können glaubt, wenn er sich tunlichst diesen Gewalten ent- 
zieht. Petrarca aber geht es bei seinen aszetischen Anwandlungen wie dem 
Stoiker im tiefsten Grund doch nur um eine Grenzziehung gegen die Störungs- 
versuche einer lauten, übergeschäftigen, besitzgierigen Welt, in der sich der 
Geistesmensch nicht anders als durch ein gewisses Maß von Abkehr behaupten 
kann. Wehtun will sich Petrarca mit seiner Aszese so wenig wie der Stoiker. 
Wie in allem, so ist auch hier sein Grundsatz der goldene Mittelweg. Man lebt 
um so ruhiger, wenn man nur so viel hat und nur so viel genießt, als es nicht 
schadet, und die edelsten Freuden bereitet doch der Geist. 

Erasmus kam aus der Welt der devotio modema, jener Frömmigkeits- 
richtung, der es um ein persönliches Erleben Gottes und der göttlichen Wahr- 
heiten ging, um ein schlichtes, echtes Leben des Glaubens und vor allem um 
ein Nachleben des Menschensohnes Jesus Christus. Hatten schon die Brüder 
vom gemeinsamen Leben, in deren Kreisen die devotio moderna erblüht war 
und liebevoll gehegt wurde, dem Humanismus die Pforten ihrer Klöster und 
Schulen aufgetan und der Lebensweisheit der Stoa manches Körnlein entnom- 
men, so war Erasmus ganz Humanist und zudem ausgeprägter Verstandes- 
mensch. Wie beim antiken und Philosophen, so entscheidet bei ihm über Leben, 
Lehre, Glauben die Vernunft, der gesunde Menschenverstand. Wohl ist's ihm, 
wie er sagt, um eine philosophia Christi zu tun, aber hinter dieser philosophia 
Christi steht unschwer erkennbar die philosophia Piatonis aut Ciceronis. Was 
er daher zu dem Thema Aszese zu sagen hat, das ist, auf den Grund besehen, 
nicht viel mehr als stoische Lebensphilosophie, die von der Vernunft, geformt 
ist. Wohl klingt es durchaus christlich, ja beinahe mittelalterlich, wenn er in 
jener Anweisung zu einem rechten Christenleben, die er 1501 für einen etwas 
ungezügelten Kriegsmann niederen Adels schrieb und daher als Enchiridion 
militis Christiani (Dolch oder Handbüchlein des christlichen Streiters) bezeich- 
nete, erklärt: Nur wer dem Fleische nach mit Christus stirbt, kann im Geiste 
mit ihm leben; nur wer der Welt gekreuzigt ist, kann Gott leben; nur wer mit 
Christus begraben wird, kann mit ihm zur Herrlichkeit erstehen; nur wer 



34 Friedrich Zoepfl 

sich Christi humilitas, paupertas, tribulatio, contemptus, labor es, agones, dolores 
(Demut, Armut, Bedrängnis, Verachtung, Mühen, Ängste, Schmerzen) zu eigen 
macht, kann sein Reich erben. Auf das mori peccato, mori desideriis carnalibus, 
mori mundo (das Sterben der Sünde, den Begierden des Fleisches, der Welt) ist 
jeder Christ, ob Weltmensch oder Mönch, verpflichtet. Und es gibt kein hei- 
ligeres und frömmeres Gelöbnis als dieses2. Oder nicht weniger christlich, nicht 
weniger mittelalterlich klingt es, wenn Erasmus in der gleichen Schrift ein 
hohes Loblied auf die crux Christi anstimmt, dieses einzige und allein wirksame 
Heilmittel gegen jede Art von Widerwärtigkeit und Anfechtung. Wenn Eras- 
mus aber dann im weiteren Verlauf ausführt, wie sich der Mensch diese •arma- 
tura" zu Nutzen machen kann, wie er sie hie et nunc anwenden soll, so kommt 
bald seine vorwiegend rationale Artung zum Durchbruch. Tag für Tag das Lei- 
den Christi lesen, wie es der Pöbel mache (•vulgi more"), das Kreuz adorieren, 
tausendmal das Kreuzzeichen auf seinen Körper machen, ein Stücklein vom 
Kreuz Christi zu Hause aufbewahren, die Leidensabschnitte sich Stund um 
Stunde klagend und weinend vor Augen führen, damit, meint Erasmus, sei's 
nicht getan. S o mußt du's halten: Rufe dir in jeder Versuchung eine bestimmte 
Tatsache des Kreuzleidens ins Gedächtnis. Gierst du nach Ruhm und Geltung 
unter den Menschen, dann erinnere dich, wie tief sich Christus deinethalben er- 
niedrigt hat; packt dich der Neid, dann denke, wie liebevoll sich der Herr für 
alle, auch für die minderwertigsten geopfert hat. Reizt dich die Kehle, dann 
denk an Galle und Essig, womit Christus getränkt ward. Willst du der Lust 
frönen, dann erinnere dich, wie der Herr frei von aller Lust war, wie im Ge- 
genteil Ungemach und Marter seine Tage ausfüllten. Bedenkst du das Leiden 
des Herrn, dann wird dir der Kampf gegen Sünde und Versuchung zur Lust 
werden, ja zu einer Dankeserstattung an deinen Erlöser3. Immer ist es die Ver- 
nunft, die Beweggründe sucht, immer die Vernunft, an die sich Erasmus wendet. 

Vorwiegend die Vernunft ruft er noch im besonderen zum Kampf wider 
die sinnliche Lust auf: Meide die Gelegenheit! Halte Maß in Speise, Schlaf, 
Vergnügen! Denk an deinen und Christi Tod! Suche den Verkehr mit Guten 
und meide wie die Pest die Gesellschaft von Lüstlingen! Widme dich der Be- 
trachtung himmlischer Dinge und edlen Studien, vor allem dem Studium der 
Heiligen Schrift und vergiß nicht, häufig und reinen Herzens zu beten, beson- 
ders im Augenblick der Versuchung. Ratschläge, die der antike Philosoph 
nicht viel anders gab4. 

Auch das klingt ganz philosophisch, wenn er an anderer Stelle empfiehlt, die 
Versuchung zur Sünde dazu zu benützen, das gefährdete Gute zu tun, ähnlich 
wie Herakles nach Darstellung der Poeten an Mühsalen und Gefahren, die 
ihm Junos Zorn aufgehalst habe, gewachsen, stärker geworden sei. Reizt dich, 
rät Erasmus, die fleischliche Lust, dann entziehe dir auch das geringste Ver- 
gnügen. Bedrängen dich Habsucht und Geiz, dann vermehre das Almosen. 
Lockt dich eitler Ruhm, dann demütige dich um so mehr. Merkt der Versucher, 
daß er mit seinen Einflüsterungen nur das Gegenteil erreicht, dann wird er mit 
der Zeit seine Angriffe auf deine Seele von selbst einstellen5. 

2 Vgl. Desiderii Erasmi Opera omnia 5, Lugduni Batavorum 1704, 23. 
3 Ebd. 54.        * Ebd. 60.       5 Ebd. 52 f. 



Humanismus und Aszese 35 

So klug Humanisten von der Art des großen Rotterdamers über Aszese ge- 
dacht und gesprochen haben, es bleibt doch alles freundliche Zureden inner- 
halb der Sphäre des rein Natürlichen, Ichbezogenen, Irdischen stecken. Es geht 
letztlich um das Gleichgewicht des Lebens, das zur Eudaimonie unbedingt nö- 
tig ist und das nur durch Maßhalten bewahrt werden kann. Nicht aber wie 
beim mittelalterlichen Gläubigen quillt die Wertung der Aszese aus dem schmerz- 
haften Erlebnis der Sündhaftigkeit, der Wesensbedrohtheit, dem Erlösungs- 
verlangen, nicht aus dem Begehren über das behagliche Mittelmaß hinauszu- 
wachsen und dem über menschliches Vermögen hinaus leidenden Gottmenschen 
ähnlich .zu werden, nicht aus dem Gefühl einer Sühneverpfiichtung für die 
Schuld der Menschheit, nicht aus dem Verlangen, dem ewigen Gott im eigenen 
Entsagen Ersatz zu bieten für das, was andere fehlen und versäumen, sie 
quillt mit einem Wort nicht aus der Liebe und wagt nicht die Behaglichkeit. Sie 
kennt keinen Heroismus, der die Aszese des Mittelalters, auch wenn sie im 
Sturm der Gefühle in die Irre geht, ehrwürdig macht. 

Die Geschichte des Humanismus der beginnenden Neuzeit ist nun aber doch 
nicht ganz ohne Beispiele einer Aszese, die um Gottes und der Seele willen aller 
Welt Eitelkeit von sich warf, sich mit dem Allernötigsten zufrieden gab und ihr 
Heil einzig im Reich Gottes suchte. Wohl sind Persönlichkeiten dieser Art, 
namentlich in Italien, ziemlich selten, aber gerade deshalb sind sie um so be- 
wundernswerter. 

Da lebte in Florenz (1330•1406) Coluccio Salutati6, hochangese- 
hen als Staatskanzler, begeisterter Verehrer Dantes, Petrarcas, Boccaccios, eif- 
riger Schüler der Alten, vor allem Ciceros, Feind aller, literarischen Barbarei, 
daher streng darauf aus, nicht nur seinen Privatbriefen, sondern auch den di- 
plomatischen Schriftstücken klassische Form zu geben. Und dieser ausgespro- 
chene, beinahe führende Humanist seiner Tage gibt sich in seinen Briefen 
und besonders in seinem Traktat De saeculo et religione als strengster Aszet, 
• nicht aus der stoisch-ichhaften Besorgnis um die tranquillitas animae; Salu- 
tati weiß um die Stoiker und hat gelegentlich einen Spott für sie •, sondern aus 
der Einsicht in die Vorläufigkeit und Verderbtheit der Welt. Die Welt ist, 
seitdem die Sünde sich ihr mitgeteilt hat, des Teufels Tummelfeld, die Bühne 
der Ungerechtigkeit, ein Kerker voll Schrecken, sie ist lediglich ein Weg, auf 
dem man nicht verweilen darf, will man seine Heimat erreichen. Ja um der 
Heimat willen muß man die Welt hassen, fliehen, darf aus ihren Händen nur das 
entgegennehmen, was unentbehrlich ist für die Wanderschaft, und bei allem 
Genuß darf man das letzte Ziel nie aus dem Auge entschwinden lassen. Der 
echte, vollkommene Christ verläßt Weib, Kind, Haus, Besitz, Ehre, Macht, Ver- 
gnügen. Seine Vorbilder sind Johannes der Täufer und die Wüstenväter, und 
der wahrhafte, vollkommenste und beste Christenstand ist das Klosterleben. 
Der Humanismus hat Salutati in seiner mittelalterlichen Einstellung zur Welt 
und zum Gebrauch der Weltdinge nicht im mindesten erschüttert, vielleicht so- 
gar gestärkt. 

' 6 Vgl. dazu A. v.Martin, Coluccio Salutati und das humanistische Lebensideal, 
Leipzig und Berlin 1916. • Ders., Mittelalterliche Welt- und Lebensanschauung im 
Spiegel der Schriften Coluccio Salutatis, München und Berlin 1913. 



36 Friedrieb Zoepfl 

Da war VittorinodaFeltre (1379•1446), •der herrliche Vittorino", wie 
ihn Jacob Burkhardt7 rühmt, zu Mantua Lehrer und Erzieher der Kinder des 
Markgrafen Giovan Francesco I. Gonzaga, ein hochgebildeter Geist, Philo- 
soph, Philologe, Mathematiker. Freuden und Ehren boten sich ihm am Hof zu 
Mantua in Fülle. Er aber lebte mäßig und einfach, verschmähte weichliche Ge- 
wandung, trug auch im Winter nur Sandalen, trank niemals ungemischten 
Wein, geißelte sich jeden Tag, beobachtete auf strengste das Fasten, trat sei- 
nen Schwächen unnachsichtlich entgegen, öffnete dafür Haus und Herz armen 
begabten Schülern, die er •per l'amor di Dio" kostenlos unterrichtete und ver- 
köstigte • wahrhaft •ein wunderbarer Mann"8. 

Sein Freund war jener Fra Ambrogio Traversari (um 1386• 
1439), der sich bei griechisch-byzantinischen Emigranten eine staunenswerte 
Kenntnis des Griechischen angeeignet hatte, die Werke griechischer Kirchen- 
väter ins Lateinische übertrug, zu vielen Humanisten, so zu Cosimo de' 
Medici vertraute Beziehungen unterhielt, und gleichwohl ein tief frommer 
Mensch und ein gegen sich unnachgiebig strenger Ordensmann (Camal- 
dolese) war. Seine Ordensbrüder haben diesen beispielhaften Mann schließ- 
lich zu ihrem Generalabt erhoben (1431) und manchen erschien er wie ein 
Heiliger (Gedächtnis am 20. November). 

Seelenverwandt mit Fra Ambrogio war der Karmeliter (seit 1513 General 
des Ordens) Battista Mantovani (1448•1516), vielseitig gebildet, 
Prinzenerzieher zu Mantua am Hofe Giovanni Francescos II. Gonzaga und der 
Isabella d'Este, bewandert in allen Künsten der Humanisten, gewandter Dich- 
ter und gleichwohl Christ und Mönch von innen heraus, streng gegen sich 
selbst, mißtrauisch gegen die Freuden des Diesseits. Der Mann seines Herzens 
war der unerbittliche Bußprediger Johannes der Täufer und im Ordensstand 
sah er am sichersten das Heil der Seele verbürgt. So sehr er die Wissenschaft 
und Kunst der Alten schätzte, vom lockeren Geist der Antike sollte auch nicht 
ein Hauch in den Bereich des Christentums eindringen. Nicht, wie die meisten 
Humanisten, eine Versöhnung von Christentum und Antike erstrebte er, er 
forderte die Unterwerfung der Antike unter das Christentum, die Alleinherr- 
schaft Christi immer und überall. 

Vollen Ernst mit dem aszetischen Gedanken inmitten einer Gesellschaft, die 
alle Triebe freigab, machten ein paar Männer, die ihren Zeitgenossen geradezu 
als Sonderlinge erschienen, in denen sie aber doch mit einem Gefühl von Ehr- 
furcht •tranquillae huius vitae rarissima exempla" (seltene Beispiele dieses 
friedvollen Lebens), wie Joannes Pierius Valerianus sagt9, sah. Da lebte in 
Venedig der Minorit Urbano Valeriano aus Belluno (1439•1523), von 
Jugend auf im Kloster und an Bezwingung alles dessen gewöhnt, was des 
Menschen Sinn sich wünscht. Doch was den andern als Zwang erscheint, war 
ihm zweite Natur, war ihm Glück geworden. Er war ein trefflicher Kenner 
des Griechischen, war in Griechenland und im Osten gewesen und lebte in 
Venedig hochgeschätzt und viel aufgesucht als Lehrer des Griechischen. Auch 

' Die Kultur der Renaissance in Italien, herausgegeben von L. Heine mann-, 
Berlin 1928, 208.       8 Ebd. 209. 

• De literatorum infelieitate, Helmestadi 1664, 196. 



Humanismus und Aszese 37 

Papst Leo X. hatte zu seinen Schülern gehört. Trotz aller Verehrung, die er 
genoß, lebte er arm wie ein Bettelmann, nahm keinen Lohn für seinen Unter- 
richt, machte gleich Franziskus seine Reisen zu Fuß, wies alle Ehrungen von 
sich, war stets zufrieden, ob er wenig oder nichts hatte, zufrieden auch mit dem 
Orden, dem er sich als junger Mensch verbunden hatte. Die gleiche Genüg- 
samkeit, die gleiche Strenge gegen die Wünsche der Körperlichkeit konnten 
die Römer an Mario Fabio Calvo aus Ravenna bewundern". Er war 
berühmt als Kenner und Erklärer der Schriften des Hippokrates. Große Stücke 
hielt auf ihn Raffaelo; bei ihm holte er sich oftmals in topographischeil und 
archäologischen Fragen Rat. Papst Leo X. wies ihm eine Pension an. Calvo 
nahm davon nur das Allerwenigste, den Hauptteil verschenkte er an die Armen. 
Er nährte sich nur von Kräutern und gab sich mit der denkbar einfachsten. 
Behausung zufrieden. 

Auch Florenz hatte im 15. Jahrhundert noch Humanisten, die bei aller Ver- 
ehrung für Piaton und andere antike Denker in Christus allein ihren Weg- 
weiser durch das Tal des Lebens sahen und volles Verständnis dafür hatten, 
daß man eine Welt opfern müsse, wenn man seine Seele retten wolle, die 
Philosophen Marsilio Ficino (1433•1499) und Giovanni Pico 
della Mirandola (1462•1494). Beide weit über ihr Vaterland hinaus ge- 
schätzt, beide bestrahlt von der Sonne des medizäischen Hauses, beide aber 
erschüttert von dem Bußruf Girolamo Savonarolas, Mirandola sogar einer der 
engsten Freunde des Propheten. Mirandola verschenkt beinahe sein ganzes 
Vermögen an die Armen, zieht sich aus der Öffentlichkeit zurück und nimmt 
auf dem Sterbebett aus Savonarolas Hand den Dominikanerhabit. Beide sind 
aufs tiefste davon überzeugt, daß der Mensch nicht anders denn auf dem Weg 
der Läuterung zur Schau des göttlichen Lichtes gelangen könne. 

' Sieht man sich nördlich der Alpen nach Humanisten um, die nicht nur Ver- 
ständnis für den Sinn und Wert der Aszese hatten, sondern selbst sich unter 
das Gesetz der Entsagung beugten, so ist man nicht in Verlegenheit. Für die 
Mehrzahl der deutschen Humanisten blieb der Humanismus, im Gegensatz zu 
den Italienern, doch mehr eine Sache der Form. Sie wollten Latein, Griechisch, 
Hebräisch lernen, um ihren Stil zu bilden und die Bibel und die Väterschriften 
im Urtext lesen zu können und so auch dem Geist der Väter näher zu kommen. 
Heidnische Gesinnung in sich aufzunehmen, das wiesen die meisten mit ehr- 
licher Entrüstung von sich. Sie wollten Christen sein und immer bessere Chri- 
sten werden, und kein antiker Lockruf konnte sie davon überzeugen, daß 
Kreuzigung des Fleisches, daß Aszese überflüssig und lächerlich sei. Es genüge, 
auf ein paar Beispiele hinzuweisen. Rudolf Agricola (1442•1485), der 
ob der klassischen Feinheit seines lateinischen Stiles als der zweite Vergil 
gerühmt ward, den die Hoffnung glücklich machte, Deutschland werde einmal 
ein zweites Latium werden, sah nach Jakob Wimphelings Urteil die Wissen- 
schaft nur als Mittel an, sich immer mehr zu läutern und im Dienste Gottes zu 
festigen. Im Kleid des heiligen Franziskus ließ er sich begraben. • Alexan- 

10 Vgl. CCalcagnini, Opera, Basileae 1544,101. Gestorben als Opfer des Sacco 
dl Roma 1527. 



38 Friedrich Zoepfl 

der Hegius (um 1433•1498), der das Verdienst hat, die deutschen Schulen 
dem Humanismus eröffnet zu haben, war anspruchslos wie nur wenige, ver- 
schenkte, was er hatte, und trat in hohem Alter noch in den geistlichen Stand 
ein. Niemand bat in Deventer seinen Tod so aufrichtig beklagt wie die Armen. 
• Sigismund Gossembrot, Kaufherr, Patrizier, Bürgermeister seiner 
Vaterstadt Augsburg, mit jünglinghafter Begeisterung dem Humanismus auch 
als gereifter Mann zugeschworen, verließ die Welt und wurde dienender Bruder 
im Johanniterkloster zu Straßburg. • Heinrich Lur (um 1412 • nach 
1476), einst Rektor der Universität Leipzig, später Stadtpfarrer in Dillingen, 
wird in der Mitte seiner Tage besinnlich, das weltliche Wissen, nach dem er 
einst so heiß begehrt, wird ihm zur scientia vanitatis, er wendet sich dem 
Studium pietatis zu und bemüht sich, da er die Kraft, die Welt ganz zu ver- 
lassen nicht aufbringt, unter den Menschen mönchsgleich zu leben • Kar- 
dinal Petrus von Schaumberg, Bischof von Augsburg (1388•1469), 
den Zeitgenossen als Cicero an Wortgewalt rühmten, der wiederholt Gelegen- 
heit hatte, vor erlauchter Öffentlichkeit seine humanistische Bildung glänzen 
zu lassen, sah in einem seligen Ende sein wichtigstes Anliegen. Eine Ars morien- 
di war seine ständige Begleiterin und auf seinem Grabmal ließ er sich als einen 
von Würmern angefressenen verwesenden Leichnam darstellen. • Lorenz 
Blumenau (gest. 1484), der Historiker und Geschäftsträger des Deutschen 
Ordens, trat gegen Ende seines Lebens in den Kartäuserorden ein und starb 
zu Karthaus bei Danzig. • Nikolaus Eilenbog (1481•1543), Benedik- 
tiner zu Ottobeuren, der sich sein ganzes Leben lang um die Sprache und Weis- 
heit der Alten bemühte und noch als kränklicher alter Mann bereit war, sich 
in die Schulbank zu setzen, um die Lücken seines Wissens auszufüllen, der sich 
wie der reichste Mann der Welt vorkam, wenn ihm einer der großen Humani- 
sten, Erasmus, Reuchlin, einen Brief schrieb, dankt Gott, ein Mönch sein zu 
dürfen, wie einst Sokrates den Göttern gedankt hatte, daß er als Mensch und 
nicht als Tier, als Grieche und nicht als Barbar, als Mann und nicht als Weib 
geschaffen worden sei. • Thomas Morus, seinem Freund Erasmus an Be- 
geisterung für die Welt der Klassik nicht, an Kenntnis der Alten kaum nach- 
stehend, der sich aus dem Getriebe der Politik immer wieder zu seinen gelieb- 
ten Alten flüchtete, trug unter der Amtsrobe ein rauhes Bußhemd und ging 
für seinen Glauben furchtlos, wie einer, der die Welt schon längst überwunden 
hat, in den Henkertod. 

Aus den Wirren der Reformationszeit, die auch der Wissenschaft den Unter- 
gang zu bringen schienen, trug auf katholischer Seite vor allem der Jesuiten- 
orden die Fackel des Humanismus in die Zukunft hinein. Bewußt knüpfte 
der Orden in seinem Erziehungs- und Unterrichtswerk an die Antike an. Doch 
so sehr die Jesuiten bestrebt waren, die Jugend mit der Sprache und den 
Gedanken der Griechen und Römer vertraut zu machen, das Vorbild für Leben 
und Sterben, das sie den jungen Leuten gaben, war der Gekreuzigte. Ihm nach- 
zufolgen in Entsagung, Willenszucht, Kasteiung, Buße, in einer Aszese, die 
auch Heroisches wagte, leiteten sie ihre Zöglinge schon in zartester Jugend an. 
Aloisius, der Reichtum, Ehren, Prunk, Behaglichkeit von sich geworfen, der das 



Humanismus und Aszese 39 

schmucklose Ordensgewand, Kreuz und Geißel gewählt hatte, gaben sie der 
studierenden Jugend als besonderes Vorbild. Die in den Jesuitenschulen ge- 
pflegte humanitas war ausgesprochen und betont christlich, katholisch und 
liebäugelte als solche in keinem Punkt mit antik-heidnischer Gesinnung. 

2. Der Neuhumanismus an der Wende 
des 18./19. Jahrhunderts 

Als humanitas Christiana hatte sich der Humanismus in katholischen und 
protestantischen Ländern in das Barockzeitalter hineingerettet. Das Barock 
aber hatte diesen verchristlichten Humanismus mit zu vielem Beiwerk behan- 
gen, als daß er vor den Augen eines Klassizismus Gnade finden konnte, der 
wieder zu den Quellen der Antike zurückgekehrt war. Der neue Humanismus, 
der sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts mit Winckelmann, Lessing, 
Wieland, Herder, Goethe, Schiller, Voss, Wilhelm v. Humboldt erhob, wollte 
von einer humanitas Christiana nichts mehr wissen. Seine Luft war die des 
Hellas der perikleischen Zeit. So natürlich, so edel, so harmonisch, so schön wie 
die Menschen damals nach Meinung der Neuhumanisten waren oder wie sie 
wenigstens in den Werken der Künstler und Dichter jener Zeit erschienen, 
sollten die Menschen wieder werden und immer sein. In jedem Menschen, so 
glaubten sie, schlummere der Edelmensch und er würde erwachen, wenn die 
Worte und Weisen der griechischen Denker und Dichter an sein Ohr klängen. 
Vom Christentum, namentlich vom Christentum kirchlicher Prägung, hielten 
die wenigsten der Neuhumanisten sonderlich viel11. Sie fanden wohl an Christi 
Person und Lehre manches gut und brauchbar; kirchliche Persönlichkeiten und 
Einrichtungen entlockten ihnen bisweilen sogar Worte des Staunens und der 
Anerkennung. Aber zu einem tieferen, echten Begreifen des Christentums war 
ihnen der Weg verbaut durch den Rationalismus, durch den sie alle gegangen 
waren und den sie nie los wurden, mochten sie auch seine Unzulänglichkeit für 
eine befriedigende Erklärung des Seins und für eine zureichende Gestaltung 
des Lebens erkennen. Für keinen Fall wollten sie ihre Welt, in der alles frei 
und natürlich dem Schönen entgegenreifen konnte, vertauschen mit einem 
Reich, in dem so viel die Rede war von Sündenverderbnis, Bußverpflichtung, 
Erlösungsbedürfnis, Gnade, Mysterium, über dem das harte Kreuz stand. 

•Da ihr noch die Welt regieret, 
An der Freude leichtem Gängelband 
Selige Geschlechter noch geführet, 
Schöne Wesen aus dem Fabelland! 
Ach, da euer Wonnedienst noch glänzte, 
Wie ganz anders, anders war es da!" (Schiller) 

Wo man so fühlte, da konnte man, auch wenn man Gesetz und Bindung als 
die heiligen Ordnungsmächte pries, für Kreuz und Geißel, für Abtötüng der 
Triebe und Verzicht auf Freuden, für Aszese wenig Sinn haben. Aszese war 
dem Neuhumanismus im großen und ganzen Angriff auf die Schönheit des 
Leibes und der Seele, mittelalterlich düsteres und verdüsterndes Foltertuni. 

11 Vgl. dazu W. N e s 11 e, Griechische Weltanschauung in ihrer Bedeutung für die 
Gegenwart, Stuttgart 1946, 389-413. 



40 Friedrich Zoepfl 

Die schöne Traumwelt des Neuhumanismus brach nach kurzer Blütezeit 
zusammen unter dem rücksichtslosen Gewaltschritt des heraufziehenden Zeit- 
alters der Technik, des Industrialismus, der Geldvergötzung, des Waffenwahns, 
der Politisierung der Massen. Immer weniger hörte man auf die Stimme der 
Humanisten, mochte man auch noch in den Schulen die Jugend mit Latein und 
Griechisch plagen und Goethe und Schiller Monumente türmen. Das Häuflein 
der wirklichen Humanisten schmolz immer mehr zusammen und die letzten 
erlebten schmerzvoll die große Tragik des Humanismus, der von einem Reich 
der Freiheit, Schönheit, Menschenwürde geschwärmt hatte und nun, geführt 
von der Ratio, die sie selbst so hoch verehrt hatten, den Satanas Barbaras auf 
den Thron steigen sah. In dieser von der Tragik seiner lichten Welt überschat- 
teten, schwermutsvollen Stimmung blickte  der späte Neuhumanismus mit 
etwas anderen Augen auf Christentum und Aszese. Kein Humanistenleben ist 
so bezeichnend für den Stimmungswandel wie das des Baseler Kulturhistori- 
kers Jacob  Burckhardt (1818•1897), der in den jüngst vergangenen 
Jahren als Prophet des Untergangs und Wegweiser zu einer letzten rettenden 
Insel so oft beschworen ward". Wenige kannten sich in der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts so gut in der Kulturwelt der Griechen, der Römer, der Re- 
naissancemenschen  aus  wie  Burckhardt.   Seine  Werke:  Kultur der  Re- 
naissance, Kunst der Renaissance, Griechische Kulturgeschichte, Cicerone, Die 
Zeit Constantins des Großen gehören der Weltliteratur an, wenn sie auch in 
Einzelheiten überholt sind und wenn wir in der Beurteilung verschiedener 
Erscheinungen zu einer anderen Auffassung gekommen sind. Ganz wenige 
fühlten sich aber auch im späteren 19. Jahrhundert so heimisch, so heimatlich 
im Reich der Klassik wie Burckhardt. Man glaubt heute noch das Leuchten in 
seinen Augen zu sehen und den freudebebenden Schlag seines Herzens zu 
spüren, liest man die Schlußsätze seines Cicerone, in denen er vom Heimweh 
nach dem unvergeßlichen Rom spricht, von jenem Heimweh, •das nur zeitweise 
schlummert, nie stirbt". •Er wünscht denen, die ihn (= den Cicerone) lesen, 
billigen und zum Begleiter über die Alpen mitnehmen, das ruhige Glück der 
Seelö, das er in Rom genossen hat, und dessen Erinnerung ihm selbst aus den 
schwachen Nachbildungen jener hohen Meisterwerke so übermächtig ent- 
gegenkommt." Christ dem Bekenntnis und dem Glauben nach war Burckhardt 
nicht. Er stammte zwar aus einem glaubensfesten evangelischen Pfarrhaus 
und versuchte es zunächst selbst mit der Theologie. Aber die rationalistische 
Theologie, die er an der Universität Basel zu kosten bekam, verdarb ihm nicht 
nur den Geschmack an der Gottesgelehrtheit, sie löschte ihm auch den Glauben 
an die göttliche Herkunft des Bibelwortes aus. Er entfernte sich immer weiter 
vom Christentum, er wurde, wie er selbst sagt, ein Heide. Allerdings ein zu 
edler, ehrfurchtsvoller, ernster Heide, um die Größe und die Bedeutung des 
Christentums zu verkennen oder die Kirche zu bekämpfen. Und still im Herzen 
glühte doch immer, glühte bis zu seinem Verscheiden die Hoffnung •auf das 
Unverdiente", der Glaube an ein göttliches Erbarmen. 

18 Vgl. dazu A. v. Martin, Nietzsche und Burckhardt, 2 München 1942. • Der- 
selbe, Die Religion in Jakob Burckhardts lieben und Denken, München 1942. 



Humanismus und Aszese 41 

Obgleich außerhalb der Kirche, jeder Kirche lebend hatte er doch Sinn für 
das Mißtrauen, das die Kirche der Welt gegenüber trägt, darum auch Sinn für 
ein weitabgewandtes Leben und für Aszese. Die Kirche erlebt er als den ge- 
sammelten, beinahe naturhaften Widerstand des Geistes gegen die Dämonie 
des Materiellen, der der Staat nur zu leicht verfällt. Aszese ist ihm •das wört- 
lich genommene Neue Testament". Freiwillige Armut bedeutet ihm Freiheit 
von den Fesseln der Materie, Flucht vor Ruhm und Auszeichnung Absage an 
den Schein, Zölibat Entscheidung für die innere Unabhängigkeit. Darum hat er 
auch gegen den von der katholischen Kirche dem Priester- und Ordensstand 
auferlegten Zölibat nicht das geringste einzuwenden. Der ehelose Priester und 
Mönch verkörpern ihm nur sichtbar die große und fruchtbare Verzichtsidee des 
Christentums. Selbst heroischen Formen der Aszese sieht er eine gesunde Seite 
ab, wenngleich er seiner klassischen Grundeinstellung gemäß auch in der Aszese 
weises Maßhalten für klüger hält als Überspannung, und daher mit Bußfana- 
tikern von der Art Savonarolas nicht viel anzufangen weiß. Hoch preist er 
dagegen, ganz im Widerspruch mit der rationalistischen und kapitalistischen 
Tagesmeinung, das sogenannte beschauliche Leben, die volle Hingabe an den 
Geist. Ohne die vita contemplativa müßte nach seinem Empfinden die ganze 
Welt versanden und veröden; die vita contemplativa ist ihm das Salz der Erde. 

Aus diesem Grund hat er auch eine hohe Verehrung für jene Männer, die 
der liberalistischen und weltseligen Geschichtsbetrachtung zum Gespött und 
zum Ekel waren, für die Aszeten und Anachoreten der alten Kirche. Im Gegen- 
satz zu Nietzsche, der solche Erscheinungen als Wechselbälge niedergehenden 
Lebens ansah, sind sie ihm Riesennaturen, ihre martergleiche Aszese ist ihm 
der Aufstand des noch übrig gebliebenen besseren Teiles der Menschheit gegen 
die herrschende Selbstsucht, Verweichlichung, Verdiesseitigung. Sie sind ihm 
das Gewissen und die Stütze der Kirche; •ohne ihr Vorbild -wäre die Kirche, 
d. h. der einzige Anhalt aller geistigen Interessen völlig verweltlicht, und hätte 
dann der rohen materiellen Gewalt unterliegen müssen"1*. Mit besonders hoher 
Achtung blickt er auf den hl. Severinus, der die volle persönliche Bedürfnis- 
losigkeit verband mit der selbstlosen Hingabe an die von überschwerem Schick- 
sal heimgesuchte Menschheit. 

Burckhardts Lob der Aszese und des aszetischen Menschen wirkt deshalb so 
überzeugend, weil hinter dem Wort eine Persönlichkeit stand, die, obwohl von 
Schülern, Freunden uiid Mitstrebenden hoch emporgehoben und in der Reife 
der Jahre auch der Not des Daseins entrückt, selbst ein ganz aszetisches Leben 
führte. Burckhardt bleibt ehelos, lebt sehr einfach, ist viel für sich, haßt Bei- 
fall und Ruhih • bene vixit, qui bene latuit, ist sein Leitstern •, widersteht 
allen Lockungen, die kleine kaum 100 Studenten zählende Universität seiner 
Vaterstadt mit einer großen und angeseheneren zu vertauschen, ist immer zu- 
frieden und fragt sich, ob er nicht noch etwas entbehren könne. Und immer 
tönt ihm der Glockenschlag der Turmuhr wie dem alten Aszeten das letzte 

19 Vgl. Die Zeit Constantins des Großen. Basel 1853, 432. • Die Gesamtausgabe der 
Werke Burckhardts stand mir nicht zur Verfügung. • Zum Gesamtproblem Huma- 
nismus und Aszese bietet manches auch J. Sellmair, Humanitas Christiana. Ge- 
schichte des christlichen Humanismus. München o. J. 



42 Friedrich Zoepfl 

Stündlein ins Ohr, das das entscheidende Wort über alles menschliche Raffen 
und Prunken und Versäumen spricht. Auch die in harter, lebenslanger Mühsal 
erworbenen Geistesschätze weiß Burckhardt der Vergänglichkeit geweiht. 
Warum also seine Seele verlieren an die Verweslichkeit? 

Es war eine gewisse pessimistische Einstellung zum Gesamtproblem Leben 
und Sein, das Burckhardt die Augen öffnete für den Wert der Aszese und auch 
für die geschichtliche Bedeutung des Christentums. Er hatte zwar von seiner 
Mutter her, wie er glaubte, ein genügend Maß innerer Heiterkeit mitbekom- 
men, das es ihm nicht allzu schwer machte, in den wechselnden Schicksalslagen 
ruhig und gefaßt zu bleiben. Aber von früh auf zeigte sich ihm die Welt doch 
auch schon in ihrem wahren Wesen, das Vergänglichkeit, Fluchbeladenheit, 
Trostarmut sei. Nachhaltigen Einfluß auf seine Weltanschauung gewannen mit 
der Zeit Schopenhauer und Eduard v. Hartmann, und so wurde er, je tiefer er 
ins Leben hineinschritt und je toller sich die Zeit dem Mammonismus in die 
Arme warf, zum vollen philosophischen Pessimisten. Schon als junger Mensch 
mit 20 Jahren erklärte er, ganz im Sinne des antiken Weltüberdrusses, er 
würde jeden Augenblick sein Leben gegen ein Ungewesensein vertauschen. 
Als Dreißigjähriger äußert er sich zu einem Freund, er werde niemals heiraten, 
um nicht ein neues Geschlecht dem Fluch des Daseins zu überantworten. Als 
Fünfzigjähriger beneidet er die Toten und mit 80 Jahren wünscht er sich •nur 
nicht noch ein Erdenleben". In der Auffassung von der Welt als einem Tränen- 
tal geht er mit dem Christentum durchaus eins. 

Aber es ist doch nicht bloß der philosophische Pessimismus, der ihn die 
Aszese schätzen gelehrt hat. Er weiß, daß nur im Verzichten jene Werte errun- 
gen werden können, die ihm über alles irdische Besitzen gehen: Weltüberlegen- 
heit, innere Freiheit, Fülle des Geistes. Und hier, so glaubt Burckhardt, reichen 
sich die Weisheit der Antike und des Christentums die Hand. 

So hoch Burckhardts Schüler und Freunde den Meister schätzten, die Welt 
um ihn achtete seines Wortes wenig. Der Durst nach dem Leben, nach die- 
sem Leben hatte sie wie einst die Menschen der untergehenden Antike erfaßt 
und weit mehr als des stillen Burckhardt maßvolle Worte sagten diesen nach 
Besitz und Genuß gierigen Kindern die berauschten Dithyramben jenes Mannes 
zu, der einige Zeit in Basel Burckhardts Kollege gewesen war und Freund hatte 
sein wollen, Nietzsches, der die Entsagung als Verfallserscheinung schmähte, 
der das volle Leben, den Willen zur Macht, das Übermenschentum verherr- 
lichte, der Dionysos an den Platz des Gekreuzigten setzte • und denen, die 
ihm verblendeten Auges nachliefen, in die Nacht des Untergangs vorantau- 
melte. 

Denen, die nun in Nacht und Todesschatten klagen, zeigt ein neuer Humanis- 
mus seine Leuchte und verspricht, sie zu Glück und Frieden zu geleiten. Will 
er kein Verführer sein, dann wird er den Menschen nicht verschweigen dürfen, 
daß Menschenwürde und Menschenglück dem unerreichbar bleiben, der nicht 
das Kreuz auf sich nehmen will. •Das Menschliche allein genügt nicht, auch 
nicht das schöne Menschliche" (Getrud von Le Fort). 




