
43 

Die •nobilis Deo creatura" 
des hl. Bernhard von Clairvaux 

Von Otto Schaffner, Tübingen 

Bernhard1 wurde 1090 zu Fontaines-les-Dijon geboren. Seine Eltern gehörten 
dem burgundischen Hochadel an. Tiefe Frömmigkeit und Neigung zum 
beschaulichen Leben führten ihn 1112 an die Pforte des Klosters zu Citeaux, 
wo er mit. dreißig Gefährten um Aufnahme bat. Bereits mit fünfundzwanzig 
Jahren wurde Bernhard Abt von Clairvaux, dem er bis zu seinem Tode (1153) 
vorstand. 

In die Stille seines Klosters, in dem er ein Leben der Zurückgezogenheit und 
Abtötung führte und zu den Höhen mystischen Lebens gelangte, schlugen 
immer wieder die Wellen der Welt und riefen ihn zu aktivem Leben. Der 
Begründer der mittelalterlichen »Christusmystik, der Sänger bräutlicher 
Gottesliebe, der •honigfließende Lehrer" durchreiste halb Europa, war der 
Berater von Päpsten, Bischöfen und Fürsten, stiftete Frieden, nahm an Kon- 
zilien teil, bekämpfte die Häresien, predigte Buße und rief zum Kreuzzug auf. 
So verband er das beschauliche Leben der Maria mit dem tätigen der Martha. 
Paul Miterre2 setzt seiner Lebensbeschreibung als Vorspruch voran: •et verbum 
ipsius quasi facula ardebat" (Eccli 48,1). Wie eine Fackel leuchtete sein Wort 
in der Welt, wegweisend durch die Wirrnisse der Zeit, wie eine Fackel brannte 
es aber auch in den Herzen der Menschen als Leuchte auf dem Weg zu Gott 
und sie entflammend zur Liebe. 

Mit dem hl. Augustinus kreist auch sein Suchen und Forschen um das eine 
Thema •Gott und die Seele". Deus, noverim me, noverim te (Sol. II, 1,1) ist das 
Gebet auch seines Lebens3. Bernhard, der Edelmann, sieht den Menschen als 
das adelige Geschöpf, das Gott geschaffen und mit reichen Gaben und Vor- 
zügen ausgestattet hat, das diesem Gott die Treue brach und in tiefem Sturz 
sein Wesen verkehrte, durch Christus aber in seinem Sühnetod wieder ge- 
rettet, zu einem neuen Geschöpf wurde, und das endlich im Heiligen Geist 
seine Vollendung erlangen wird im zukünftigen Leben4. Der Heilige denkt 
trinitarisch: Im Anfang der Zeit schuf der Vater, in der Fülle der Zeit 
versöhnte der Sohn das gefallene Geschöpf wieder mit Gott und nach aller 
gegenwärtigen Zeit wird der Heilige Geist den Menschen im Guten für immer 
befestigen und vollenden5. Es ist ein dreifaches Werk, das der Dreieinige Gott 
wirkt: des Menschen Schöpfung, seine Erlösung und seine künftige Verherr- 
lichung6. 

1.Nobilis Deo creatura • Das   adelige Geschöpf vor Gott 

Zahlreich, groß und wunderbar sind die Dinge, die Gottes Hand aus dem 
Nichts geschaffen hat. In ihrer Schönheit leuchtet seine Weisheit auf, in ihrer 
Zweckmäßigkeit seine Güte und alle sind sie aufs beste geordnet und hin- 

1 E. Vacandard, Vie de S. Bernard, 2 Bde., Paris 1927 
2 S. Bernard de Clairvaux, Genval 1929   3 Sermo 2, 1. Migne PL Bd. 183, Seite 542. 
4 De gratia et lib. arb. 3,7. PL 182,1005    5 Sermo 92,1. PL 183, 714 
8 Sermo 2,1. PL 183, 119 



44 Otto Schaffner 

gestellt7. Was ist aber erst der Mensch? Aus Erdenlehm hat ihn Gott gebildet 
und ihm ins Angesicht den Lebensodem gehaucht: Erdenlehm, der zuvor schon 
geschaffen war, und Geist, der seine eigene Begründung hat, der •mit einer 
einzigartigen Auszeichnung eingehaucht wird". Auf •Gottes Wink" hin ver- 
einigen sich aufs engste dieser Erdenstaub und der Lebensodem, Fleisch und 
Seele. Mit der Körperwelt hat der Mensch den Leib gemeinsam. Der den 
Dingen ihren Namen geben sollte, der als Herr über die irdische Schöpfung 
eingesetzt wurde, mußte ihr auch in gewisser Hinsicht gleichen. Was ihm aber 
die Herrschermacht über die anderen Geschöpfe verleiht, wodurch er sie über- 
trifft und worin seine besondere Auszeichnung besteht, das ist sein Geist8. 
So ist denn die •erhabene" Seele dem •niedrigen" Lehm verbunden, das •wür- 
dige und ausgezeichnete Geschöpf" mit der •verächtlichen und unnützen Ma- 
terie". Diese bewußt betonte Gegensätzlichkeit darf nicht im Sinne einer 
gnostischen Abwertung des Leibes* verstanden werden. Bernhard stellt hier 
lediglich die Seele als das formgebende Prinzip der noch ungeformten Materie 
gegenüber, die ohne Form nutzlos und verächtlich wäre, gemessen am hohen 
Wert des Geistigen. Weit steht freilich die Seele über der Materie, die sie 
durchformt und ihr erst Schönheit und Wachstum gibt'. Sie ist das Leben des 
Leibes, wie Gott das Leben der Seele ist, ein Gedanke, den schon Augustinus 
formulierte10. 

Diese Vereinigung von Materie und Geist, von Leib und Seele hat der 
Schöpfer bewirkt und darin die Liebe empfohlen: die liebende Sorge des 
Geistigen für das Leibliche und die gehorsame Unterwerfung des Leiblichen 
unter das Geistige. So ist der ganze Mensch anerkannt mit allen seinen Schich- 
ten, dem Leiblichen, Seelischen und Geistigen. Diesem Ganzen aber hat Gott 
•sein Siegel", sein Bild und Gleichnis aufgedrückt und es dadurch geschützt. 

Bernhard zieht die Folgerung: Agnosce, o homo, dignitatem tuam, agnosce 
gloriam conditionis humanae, •erkenne, o Mensch, deine Würde, erkenne die 
Glorie, die in deiner Erschaffung liegt!"11 Für das Mittelalter hat jedes Ding 
seine besondere Dignitas essendi, seine in seinem Sein begründete Würde, und 
seine besondere Seinsstufe im Ordo. •Alles hast Du nach Gewicht, Maß und 
Zahl geschaffen" steht im Buche der Weisheit (11,21) und im Anschluß daran 
ist es für Bernhard gerade das Gewicht, das ein jedes Geschöpf im Schöpfungs- 
ordo verankert, ihm eine geringere oder höhere Würde gibt. Demnach muß 
dem Menschen ein besonderes Gewicht zukommen. Der hl. Augustinus sah es 
in der Liebe als er sagte: Pondus meum amor meus; eo feror quocumque feror, 
•mein Gewicht ist meine Liebe; durch sie werde ich getragen, wohin ich ge- 
tragen werde"14. 

Nun gibt es für Bernhard keine Stufe, die Gott näher wäre unter allen 
anderen Geschöpfen als die Menschenseele18. Ist schon der Leib mit besonderen 

7 Sermo 3, 3. PL 183, 331     8 Sermo 2,1. PL 183,120      • Sermo 2,2. PL 183, 120 
10 Liber ad mil. templi c. 11, 19. PL 182, 933: vita siquidem animae Deus est, ipsa 

corporis; vgl. Augustinus De civ. Dei XIX, 26 PL 41, 656: ut vita carnis anima est, ita 
beata vita hominis Deus est • Confessiones VII, 1,2. PL 32,733: vita vitae meae. 

11 Sermo 2,3. PL 183, 120 
14 Sermo 86,1. PL 183, 702: pondus in dignitate rei considerate • vgl. Aug. Conf. 

XIII, 9,10 PL 32, 849    1S Sermo 9, 2. PL 183, 566 



Di« •nobilis Deo creatura" des hl. Bernhard von Clairvaux 45 

Gaben ausgestattet, um wieviel größere Güter hat erst die Seele erhalten. 
Bernhard unterscheidet deren drei: 1. die eigentliche dignitas humana, die 
menschliche Würde, die in der Willensfreiheit besteht. Sie ist nicht nur eine 
Auszeichnung vor den übrigen Geschöpfen, ein •Prärogativ der Natur", son- 
dern sie begründet auch die potentia dominatus, die Macht über sie zu herr- 
schen; 2. die scientia, das •(Wissen", wodurch wir erkennen, daß wir diese 
hohe Würde haben, daß sie aber nicht aus uns selbst ist, sondern ein Gottes- 
geschenk; und 3. die virtus, die •Tugendkraft", die uns den Geber dieser 
Dignitas suchen, ihn festhalten und ihm anhangen läßt, wenn wir ihn gefunden 
haben. Diese drei Güter der Seele gehören unzertrennlich zusammen; würde 
eines fehlen, hätten die anderen auch keinen Wert14. 

In Ehre ist der Mensch erschaffen (homo f actus in honore-positus in honore)15. 
Erkennt er diese Ehre nicht mehr, fehlt ihm die Scientia, dann verliert er auch 
seine Dignitas, er wird durch seine Unwissenheit den Tieren gleich. Die •egregia 
creatura", das Geschöpf, das aus der •Herde" der übrigen Lebewesen heraus- 
ragt durch seine Vernunft, wird wie eines aus der Herde, gleicht den vernunft- 
losen Geschöpfen18. So soll der Mensch stets daran denken, daß die erste Gabe 
Gottes an ihn er selber ist, wie er geschaffen wurde: dem Leibe nach schon 
eine •egregia creatura", der durch seine aufrechte Gestalt vor den anderen 
Lebewesen sich auszeichnet, der Seele nach noch in viel höherem Sinne erhoben 
durch das Bild des Schöpfers selbst, teilhaft der Vernunft, fähig ewiger Selig- 
keit. Er ist Ausdruck der Allmacht und Güte Gottes, eine magna res". 

Tiefe Dankbarkeit muß den Menschen ergreifen, •weil er aus dem Nichts, 
weil er umsonst, weil er in dieser Würde erschaffen ist". Was kann er anderes 
als seinem Schöpfer bekennen: Nil nobis, o Domine, de scientia, nil nobis de 
dignitate tribuimus, sed tuo totum, a quo totum est, nomini deputamus, •nichts 
schreiben wir uns zu, o Herr, auf Grund unseres Wissens, nichts wegen unserer 
Würde, sondern wir rechnen es ganz Deinem Namen zu, von dem es ganz ist"18! 

Anselme Le B a i1" stellt fest, daß die Zisterzienser des 12./13. Jahrhunderts 
eine Lehre über die Geistigkeit nicht verstanden hätten ohne einen Traktat 
über die Seele, den man zuerst studieren muß, um ihr System zu verstehen. 
So schrieb auch Bernhard •De gratia et libero arbitrio", über das Verhältnis 
von Gnade und Willensfreiheit, aber nicht als eine abstrakte Psychologie, 
sondern er zeigte das •edle Geschöpf", wie es vor Gott steht als gefallenes und 
wiederhergestelltes. Sah er in seinem Buch von der Gottesliebe (Liber de 
diligendo Deo) die menschliche Dignitas in der Willensfreiheit begründet, so 
gibt er hier eine genaue Darstellung dieser Freiheit. Im Anschluß an jenes Wort 
der Genesis (1,26): •Lasset Uns den Menschen machen nach Unserem Bild und 
Gleichnis", entwickelt der hl. Bernhard seine Lehre von der Willensfreiheit. 
In ldberam voluntatem ac voluntariam libertatem conditi sumus, nobilis Deo 
creatura, •zum freien Willen und zur willentlichen Freiheit sind wir geschaffen, 

11 De dil. Deo 2,2 f. PL 182,976; vgl. Sermo 14,1 f. in Ps. qui habitat (90). PL 183, 239 
" In cant. Sermo 35,3•6. PL 183, 964 f     *« De dil. Deo 2,4. PL 182, 976 
17 In Ps. 90 qui hab. sermo 14,1. PL 183, 239 vgl. Aug. De doctr. ehr. I, 22, 20. PL 34, 

26: magna enim quaedam res homo. 
18 De dil. Deo 6,15. PL 182, 983    »Ans. Le Bail, a. a. O. col. 1472 



46 Otto Schaffner « 

als edles Geschöpf vor Gott". Diese Freiheit gibt uns gar viel an Ehre, sie ist 
des Menschen Auszeichnung vor den Tieren20. In seiner ersten Ansprache am 
Feste Mariae Verkündigung drückt der Heilige diesen Gedanken folgender- 
maßen aus: Ad imaginem nempe et similitudinem Dei factus est homo, in 
imagine arbitrii libertatem, virtutes habens in similitudine. Et similitudo 
quidem periit, verumtamen in imagine pertransit homo. Imago in gehenna 
ipsa uri poterit, non exuri; ardere, sed non deleri • •nach dem Bild und 
Gleichnis Gottes freilich ist der Mensch geschaffen, wobei er im Bilde die 
Willensfreiheit hat, im Gleichnis die Tugenden. Das Gleichnis zwar ging ver- 
loren, aber im Bilde geht der Mensch einher. Selbst in der Hölle kann das Bild 
brennen, aber nicht verbrennen; in Flammen stehen, aber nicht zerstört 
werden"21. 

Das Bild Gottes im Menschen ist somit für Bernhard die libertas arbitrii, 
die Willensfreiheit, die keine Verminderung und keinen Verlust erleiden kann, 
ist doch in ihr •gewissermaßen das substanzielle Bild der ewigen und unver- 
änderlichen Gottheit eingedrückt"22. Es ist eine Freiheit vom Zwang, die nur 
dem Menschen eignet, ihn erst begründet, sein Wesenskonstitutiv bedeutet. Sie 
ist die hohe Auszeichnung, die ihn über alle anderen Geschöpfe erhebt, die ihn 
Gott sich frei zuwenden läßt und ihm die Fähigkeit gibt ihm anzuhangen. 
Bernhard verlegt das Bild Gottes in die Mens, •den Geist des Menschen", hierin 
Augustinus folgend, der es jedoch vornehmlich in der Verstandeserkenntnis 
findet, •wo die göttliche Erleuchtung die dauernde Gegenwart des Schöpfers 
im Geschöpf bezeugt"23. 

Diese Willensfreiheit läßt uns wollen, die Gnade Gottes aber gibt uns, daß 
wir das Gute wollen. A Deo igitur velle, quomodo et timere, quomodo et amare, 
accepimus in conditione naturae, ut essemus aliqua creatura: velle autem 
bonum, quomodo et timere Deum, quomodo et amare Deum, accipimus in 
visitatione gratiae, ut simus Dei creatura • •von Gott erhielten wir deshalb 
bei der Begründung unserer Natur das Wollen, wie auch das Fürchten und das 
Lieben, damit wir ein Geschöpf wären; das Gute aber wollen, wie auch die 
Gottesfurcht und die Gottesliebe empfangen wir in der Heimsuchung durch die 
Gnade, auf daß wir Gottes Geschöpf seien"24. Gott schuf den Willen frei und 
gut und dieser freie Wille macht uns uns gehörig, der gute zum Eigentum Gottes, 
wohingegen der böse bewirkt, daß wir zum Anteil des Teufels werden. Hangen 
wir aber nun Gott an oder seinem Widersacher, wir hören nicht auf uns zu ge- 
hören, frei zu sein. 

So erhielt der Mensch ein doppeltes Gut: ein allgemeines, denn Gott schuf 
alles gut (Gen 1, 31), und ein spezielles aus der Willensfreiheit stammendes, 
durch das der Mensch nach dem Bild seines Schöpfers wurde. Dazu kommt noch 
ein Drittes, die freie Hinwendung des Geschöpfes zu seinem Herrn durch seine 
freie und völlige Unterwerfung unter ihn, wodurch das bonum velle zum velle 

20 De gr. et üb. arb. 3, 7. PL 182, 1005; Epist. 104, 2. PL 182, 239 
21 Serm. 1, 7. PL 183, 386     22 De gr. et lib. arb. 9, 28. PL 182, 1016 
23 Gilson-Böhner, Bernhard, Seite 80 f; Sermo z. Fest des hl. Martin n. 3. PL 183, 491; 

vgl. Aug. De trin. XIV, 16. 22. PL 42,1054 ebda. VI. 9,10. PL 42, 931 
24 De gr. et üb. arb. 6,16 f. PL 182,1010 f. 



Die •nobilis Deo creatura" des hl. Bernhard von Clairvaux 47 

perf ectum, der Wille vollkommen gut wird, und das ist wiederum ein Werk der 
Gnade: bona nimirum in universitate, melior in suo genere, optima in sui 
ordinatione, •gut in seiner Allgemeinheit, besser in seiner besonderen Art, 
am besten in seiner Hinordnung (auf Gott)25. 

Drei Freiheiten unterscheidet Bernhard, die dem Menschen eignen. Er ord- 
net sie den beiden Begriffen von imago und similitudo zu. Besteht das Bild Got- 
tes in der Willensfreiheit, in der Freiheit vom Zwang, dann beruhen auf der 
similitudo, dem Gleichnis, die beiden anderen Freiheiten: die libertas consilii 
als' die Fähigkeit, das Gute zu wählen (bonum eligere), die eine Auszeichnung 
der Gnade ist und in der Freiheit von der Sünde besteht, sowie die libertas 
complaciti als die Fähigkeit, das Gute zu besitzen und sich daran zu erfreuen, 
ein Vorzug des ewigen Lebens und der Glorie, wodurch die Freiheit vom Elend 
erwirkt wird. Das bene und das beate vivere ist damit gekennzeichnet, das 
Gnaden- und das Glorienleben. Als Abbild der Weisheit und Allmacht Gottes 
sind diese beiden Freiheiten ein Akzidens des •Bildes" und können daher durch 
eigene Schuld verlorengehen, aber auch wiedergewonnen werden durch neue 
Gnade. Die Engel besitzen einen höheren Grad der libertas consilii et com- 
placiti, das •non posse peccare bzw. turbari", das Unvermögen zu sündigen 
bzw. zu leiden. Adam hatte im Paradies eine niedrigere Stufe, nämlich das 
•posse non peccare bzw. non turbari", das Vermögen nicht zu sündigen bzw. 
nicht zu leiden. Als gefallener Mensch aber ist eT zum Knecht der Sünde ge- 
worden, er hat das Unvermögen nicht zu sündigen bzw. nicht zu leiden (non 
posse non peccare bzw. non turbari) und vererbt es weiter. Es besitzen dem- 
nach die Engel allein den höchsten Grad göttlicher similitudo, der Mensch da- 
gegen nur den untersten, während Adam im Paradies den mittleren einnahm, 
der Teufel aber gar keinen mehr hat26. 

Ad imaginem, nach Gottes Bild, ist der Mensch erschaffen, nicht als Bild 
schlechthin. Bild allein ist das •Verbum", das göttliche Wort; die Seele aber 
ist nach diesem Bild. Das •Wort" ist Urbild, die Seele Nachbild und so be- 
steht eine •Verwandtschaft der Naturen" zwischen beiden. Das göttliche Wort 
ist Weisheit, Wahrheit und Gerechtigkeit, ja •Gerechtigkeit von Gerechtigkeit, 
Weisheit von Weisheit, Wahrheit von Wahrheit". So kann die Seele nicht sein, 
aber sie hat ein Fassungsvermögen (capax) dafür und strebt danach (appetens). 
Sie ist eine celsa creatura, in capacitate quidem maiestatis, in appetentia autem 
rectitudinis insigne praeferens, •ein erhabenes Geschöpf, das in seinem Fas- 
sungsvermögen das Abzeichen der Majestät, in seinem Strebevermögen aber 
die Zierde der Rechtheit zur Schau trägt". Gott hat den Menschen in Rechtheit 
geschaffen (Eccle. 7,30), aber auch in Größe, die in seiner Fassungskraft 
gegeben ist. Das •Wort", das Urbild, besitzt die Gottgleichheit und die 
forma Dei, die •Gestalt" Gottes (Phil. 2,6), die aequalitas, die auf die 
maiestas hinweist und die rectitudo, die Geradheit oder Rechtheit. Durch Zeu- 
gung hat das Urbild empfangen •nach Gleichheit", die Seele aber empfängt in 
der Schöpfung bzw. Begnadung •nach Maß" (Eph4,7); das •Wort" hat beides, 

25 De gr. et üb. arb. 6,18 f. PL 182, lOllf. 
26 De gr. et üb. arb. 7,21. PL 182, 1013; 9,29, ebda. 1017 



48 Otto Schaffner 

Größe und Rechtheit, als Wesen von Gott, die Seele aber als Gabe. Größe und 
Rechtheit sind im •Bilde" eins, ja eins mit dem •Bilde" selbst, bei der Seele 
aber sind sie verschieden voneinander. Die Größe des Menschen (magnitude») 
also ist seine Empfänglichkeit für das Ewige (capax aeternorum), die Fähigkeit, 
Gott in sich aufzunehmen; seine Rechtheit (rectitudo) ist sein Begehren und 
Streben nach den himmlischen Dingen (appetens supernorum), die Gottessehn- 
sucht". 

Auch der äußeren Erscheinung nach ist der Mensch ein rectus: seine auf- 
rechte Gestalt, die Augen erhoben zu den Sternen, aufblickend zur seligen 
und ewigen Heimat, unterscheiden ihn von den Tieren, die zur Erde sich beu- 
gen28. Seine aufrechte Leibesgestalt soll ihn ständig daran mahnen, die innere 
Geradheit zu bewahren. So •schuf der .rechte' Gott den ,rechten' Menschen, 
sich ähnlich, d. h. ohne Fehl, wie auch kein Fehl in ihm ist". Der Leib soll hier 
unten Spiegel eigener Seelenschönheit sein, wie Gott es droben ist2*. Schämen 
aber müßte sich die Seele, wenn sie •gekrümmt" wäre, wie die Tiere hin 
zu den irdischen Dingen. Strebt sie nicht mehr nach dem, was droben ist, und 
wendet sich zur Erde, dann wird sie selbst krumm und buckelig (curva), sie 
verliert ihre Geradheit. Aber groß bleibt sie immer noch, weil sie aufnahme- 
fähig nach wie vor ist für das Ewige (capax aeternorum). Nach dieser Emp- 
fänglichkeit bemißt sich ja ihre Größe, die ist gewissermaßen die •Form" der 
Seele'0. 

In seiner 81. Ansprache zum Hohen Lied31 kommt Bernhard auf die Ver- 
wandtschaft zwischen •Wort" und Seele zu sprechen. •Vermöge des Blutadels 
ihrer Gottebenbildlichkeit" hat die Seele •jene natürliche Einfachheit des We- 
sens in sich, wodurch Sein und Leben für sie dasselbe sind". Es gibt jedoch noch 
eine höhere Stufe, auf der Leben glückseliges Leben bedeutet. Diese •reinste 
Einfachheit" finden wir nur in Gott, bei dem Sein und Glückseligsein zusam- 
menfallen. Nicht weit von dieser höchsten Stufe aber ist die Menschenseele 
entfernt, erhielt sie doch, wenn auch nicht das Glückseligsein, so doch das Glück- 
seligseinköhnen". Ihre Würde hat sie also darin, daß sie •Leben vom Leben, 
einfach vom Einfachen, unsterblich vom Unsterblichen" ist. Und doch ist sie 
trotz aller Ähnlichkeit verschieden, wie eben nur das Geschöpf vom Schöpfer 
verschieden sein kann, sie ist von Gott geschaffen (a creante creata). 

Eine doppelte Verwandtschaft aber besteht zwischen •Wort" und Seele: Ein- 
fachheit des Wesens und Ewigkeit des Lebens. Diese beiden Auszeichnungen 
erfahren eine Steigerung weiterhin durch die Willensfreiheit, •etwas wahr- 
haft Göttliches, das in der Seele hervorleuchtet, wie ein Edelstein in Gold ge- 
faßt". Zwischen Gut und Böse, zwischen Tod und Leben kann der Mensch 
wählen, für und wider Gott sich entscheiden, er ist solus inter animantia liber, 
allein unter allen Lebewesen der Freie. 

" In cant. Sermo 80, 2 f. PL 183, 1166 f.; Aug. de trin. VII, 6, 12. PL 42, 946; ebda. 
IX, 2, 2. PL 42, 961 u. X, 12, 19. PL 42, 984 

88 Zum Fest des hl. Martin n. 4. PL 183, 492 
24 In cant. Sermo 24,5•7. PL 183, 896 f. 
30 In cant. Sermo 80, 3. PL 183, 1167 u. n. 5. PL 183, 1169 
31 In cant. Sermo 81,2•7. PL 183, 1171•4 



Die •nobilis Deo creatura" des hl. Bernhard von Clairvaux 49 

Das Siegel von imago und similitudo, von Bild und Ebenbild (Gleichnis), 
durch göttliche Hand der Seele eingeprägt, ist frevelhaft zerbrochen worden, 
die Einheit zwischen Leib und Seele wurde gestört, die Ebenbildlichkeit gar 
sehr verändert". Nobilis illa creatura in regione similitudinis fabricata, quia 
ad imaginem Dei facta, cum in honore esset, non intellexit et de similitudine 
ad dissimilitudinem descendit. Magna prorsus dissimilitudo, de paradiso ad 
infernum, de angelo ad iumentum, de Deo ad diabolum • •jenes edle Geschöpf, 
im Lande der Ebenbildlichkeit geschaffen, denn es war nach dem Bilde Gottes 
gemacht, erkannte es nicht, da es in Ehren war, und stieg so aus der Ebenbild- 
lichkeit zur Unebenbildlichkeit herab. Eine ganz und gar große Unebenbild- 
lichkeit: vom Paradies zur Hölle, vom Engel zum Jochtier, von Gott zum Teu- 
fel"! Ein fluchwürdiger Sturz ist es gewesen und eine schlimme Veränderung: 
aus der Herrlichkeit wird Armseligkeit, aus dem Leben Tod. Fortan werden die 
Menschen in Wehen geboren, Mühsal begleitet ihren Lebensweg und unter 
Schmerzen fallen sie dem Tode anheinj. Ecce quasi noh simus, sie sumus coram 
eo, quasi niihilum et inane reputatum (is 40,17), putantes nos aliquid esse, cum 
nihil sumus • •siehe, wie wenn wir nicht wären, so sind wir vor Ihm; wie ein 
Nichts, ein leerer Raum gelten wir vor ihm; und doch haben wir die Meinung 
etwas zu sein, da wir doch nichts sind"**. 

Zwei Freiheiten hat der Mensch verloren durch die Schuld Adams: die Frei- 
heit von der Sünde und die Freiheit vom Elend. So ist aus der Ebenbildlich- 
keit die Unebenbildlichkeit geworden. Das ist nun die Lage des Menschen: Be- 
trachtet sich die Seele im •hellen Licht der Wahrheit, dann wird sie sich im 
Lande der Unebenbildlichkeit finden". Wahrhaft elend ist sie: •mit Sünden be- 
laden, von der Last ihres sterblichen Leibes niedergedrückt, in irdische Sor- 
gen verstrickt, vom Schmutz fleischlicher Lüste vergiftet, blind, gekrümmt, 
siech, in viele Irrtümer verwickelt, tausend Gefahren ausgesetzt, durch tau- 
senderlei Furcht beunruhigt, durch tausend Schwierigkeiten geängstigt, tau- 
send Verdachtsgründen preisgegeben, durch tausend Nöte gequält, zum Laster 
geneigt, unvermögend gegenüber der Tugend"84. Freilich ihre •angeborene 
Gestalt" (nativam formam) zog die Seele nicht aus, eine fremde legte sie dar- 
über an (superinduit peregrinam); sie wurde verdunkelt (vgl. Rö. 1,21), aber 
auf ihrem Grunde blieb die •Einfachheit" unerschüttert bestehen; sie ist jedoch 
überdeckt •von der Zwiespältigkeit und Doppelzüngigkeit menschlicher Arg- 
list". Auch die •Unsterblichkeit" ist eingehüllt in die •dichte Finsternis des 
Todes des Leibes" und neben dem leiblichen Tod droht auch der Tod der Seele 
durch die Sünde: Selbst die Freiheit hat eine Einbuße erlitten: das Geschöpf 
dient nunmehr dem Gesetz der Sünde. Die Seele trägt ein Doppelkleid, über 
der Ebenbildlichkeit die Unebenbildlichkeit und mit der •Nadel der Sünde sind 
auf die Einfachheit, Unsterblichkeit und Freiheit Lüge, Tod und Zwang auf- 
geheftet". Gottunähnlich wird die Seele und dadurch auch sich selber85. So •ver- 

» Sermo 2,3. PL 183,120     8S Sermo 42,2. PL 183, 661 f. 
34 In cant. Sermo 36,5. PL 183, 969 f. 
55 In'cant. Sermo 82,2•5. PL 183,1177•80 n. 5. PL 183,1179: inde anima dissimilis 

Deo, inde dissimilis est et sibi. 



50 Otto Schaffner 

weilen die Wege der Söhne Adams in Zwang und Begehrlichkeit"36: eine ser- 
vilis conversatio, ein knechtischer Wandel! 

Das Sehnen und Streben nach dem, was droben ist, hat die Seele gerade ge- 
macht, nun sucht und will sie kosten, was auf der Erde ist, sie wendet sich von 
Gott und beugt sich nieder zu den Dingen. Das ist ihre curvitas, ihre Krüm- 
mung87. •Mit dem Herzen auf der Erde kriechen" nennt es Bernhard. Es ist 
jene Haltung des Menschen, die nach Augustinus die Dinge nicht mehr im 
Dienste Gottes gebrauchen (uti), sondern allein für sich haben will, sie genießen 
will (frui), sich an sie verliert und Gott dabei vergißt. Dem Ort der Betrüb- 
nis hat sich das Leben des Menschen genaht, wo Arbeit, Schmerz und Nieder- 
geschlagenheit des Geistes herrschen38, zwei Freiheiten hat er verloren und dop- 
pelter Aussatz hat sein Herz befallen: Eigenwille und Eigensinn (propria vo- 
luntas und proprium consilium). Der Eigenwille als Gegensatz der Gottesliebe 
ist Kampf gegen Gott. Würde er schwinden, gäbe es keine Hölle mehr. Er will 
den eigenen Seelenregungen nachkommen, entzieht sich der Herrschaft Gottes 
und wiE sein eigener Herr sein. Der Eigensinn aber folgt der eigenen Meinung 
und ist für Rat unzugänglich, von Eitelkeit aufgeblasen und selbstgefällig39. 
Diese beiden Haltungen kennzeichnen den Stolz, die Ursünde. 

Das •Gepäck des Eigenwillens" lastet auf uns, •unter einem schweren und 
unerträglichen Joch beugen und krümmen sich unsere Nacken so sehr, daß 
sich unser Leben der Hölle nähert"40. Nun wohnt eine •gekrümmte Seele im 
aufrechten Leib. Seine Augen sind noch immer zum Himmel erhoben, die Au- 
gen der Seele aber gehen zur Erde41. Im Leibe bleibt die Ebenbildlichkeit, in 
der Seele aber wird diese Ebenbildlichkeit Gottes mit der des Tieres ver- 
tauscht42. Es zieht der Leib die Seele in seine Bezirke, Fleisch und Sünde haben 
jetzt die Herrschaft43, der Mensch lebt dahin in inneren Finsternissen44. 

Aus dem Nichts ist der Mensch geschaffen. Verläßt er sein eigenes Selbst, 
das, was ihm Gott gegeben, dann neigt er sich der Sünde zu und damit dem 
Nichts45. Das ehemals edle Geschöpf gleitet rasch ab auf der schiefen Bahn und 
stürzt in Sünde und Elend. Nicht wollte seine Seele von Gott geführt und ge- 
leitet werden, jetzt kann sie selbst den Leib nicht mehr lenken, das Geschöpf 
empörte sich wider seinen Schöpfer, nun muß es in den Gliedern seines Lei- 
bes ein Gesetz verspüren, das ihm selbst widerstreitet16. So ist die Seele •un- 
ter die Sünde verkauft"47, der Mensch wird den Tieren gleich in seinem Anfang 
und in seinem Ende48. Hält er Einkehr bei sich, dann schreit er auf bei einer 
derartigen Unebenbildlichkeit: •Herr, wer ist Dir gleich!" (Ps 35 (34), 10). Die 
erste Ähnlichkeit mit dem Schöpfer ist geblieben, darum muß die Unähn- 
lichkeit, geboren aus der Sünde, umso mehr mißfallen49. 

38 In ps. 90 qui hab. Sermo 11, 3. PL 183, 226      37 In cant. Sermo 24, 7. PL 183, 897 
38 Sermo 12,2 f. PL 183, 571 f.      38 Sermo 3,3 f. PL 183, 289 f. 
40 De dil. Deo 13, 36. PL 183, 996 f.    41 In cant. Sermo 24, 6. PL 183, 897 
42 Sermo 12,1. PL 183, 571 u. in cant. Sermo 82, 5. Pl 183,1180 
43 Zum Fest des hl. Martin n. 3. PL 183, 491      44 Sermo 12,2. PL 183, 571 
45 In anniv. B. Mariae V. sermo 1,1. PL 183, 383 • Dedic. Bccl. s. 5,3. PL 183, 531: 

nihil est homo      46 Lib. ad mil. templi 11,19. PL 182, 933 
« Allerheiligen, Sermo 5, 8. PL 183,479     4S Sermo 12,1. PL 183, 571 
49 In cant. Sermo 82,6. PL 183,1180 



Die •nobilis Deo creatura" des hl. Bernhard von Clairvaux 51 

In hellen Farben hat uns der hl. Bernhard das Bild von der Nobilis Creatura 
gezeichnet. Aus dem Nichts schuf Gottes mächtiges Schöpferwort das All, gab 
jedem Ding seine besondere Dignitas. Der Mensch aber erfuhr eine besondere 
Begründung und Auszeichnung: Erdenstaub und Gottesodem sind in ihm ver- 
bunden, nach Gottes Bild und Gleichnis ist er geschaffen. Herr der Erdenwelt 
sollte er sein, sein geistiges Antlitz aber Gott zuwenden. Gerade an Leib und 
Seele steht er in der Welt und überragt die •grex" der anderen Geschöpfe. 
Diese folgen den in ihrem Sein begründeten Gesetzen, so wie es Gott angeord- 
net; dem Menschen aber gab der Schöpfer mit der Willensfreiheit einen •Eigen- 
bereich", begründend so die freie Person, die in Selbstbewußtsein und Selbst- 
mächtigkeit sich entscheiden kann für und wider ihn und seine Ordnung. Die- 
ses große Geschenk der Gottebenbildlichkeit gibt ihm die Möglichkeit, seinem 
Herrn sich zuzuwenden im Erkennen und Lieben und ihm die geschenkte 
Freiheit wieder zu schenken in der für Gott bereiten und aufgeschlossenen 
Haltung der Demut und des Gehorsams, des Sichöffnens für das göttliche Du, 
auf daß Gott auch diesen Eigenbereich erfülle und besitze. 

Dunkel hebt sich von dieser Dignitas menschlichen Seins das Bild des gefal- 
lenen Geschöpfes ab, das seine Freiheit mißbrauchte und sich von Gott ab- 
wendete, um sich umso mehr in die irdischen Dinge zu verkrampfen. Im Geiste 
mittelalterlicher Bußgesinnung schildert Bernhard das ganze Sündenelend und 
die Gottesferne des Menschen. Die Sünde hat eine unübersteigliche Scheide- 
wand zwischen Gott und Menschen aufgerichtet. Die Willensfreiheit wurde 
zwar beeinträchtigt, aber sie ist geblieben, wäre doch ohne sie der Mensch 
nicht mehr Mensch; aber die beiden anderen Freiheiten, die Freiheit von Sünde 
und von Elend, gingen verloren. Durch eigene Schuld seine hohen Vorzüge 
verlieren und sich verunstalten konnte der Mensch, seine Ebenbildlichkeit 
wieder durch eigene Kraft zurückgewinnen, dazu ist er nicht mehr fähig. 

2. Nova in Christo creatura • Der neue Mensch in Christus 

Gott hat sein •verdorbenes" Geschöpf nicht vergessen, er hat es durch seinen 
Sohn gesucht und durch seine Gnade noch einmal neu geschaffen, auf daß es 
eine •nova in Christo creatura, ein in Christus neues Geschöpf" sei50. 

Mit vier Tugenden war der Mensch bei seiner Erschaffung ausgestattet wor- 
den: •Die Barmherzigkeit behütete ihn, die Wahrheit lehrte ihn, die Gerechtig- 
keit leitete ihn, der Friede hegte ihn". Durch den Sündenfall verlor er sie alle51. 
Im Anschluß an Psalm 85(84), 11: •Barmherzigkeit und Wahrheit begegneten 
sich, Gerechtigkeit und Friede haben sich geküßt" entwickelt Bernhard ein 
Drama unserer Erlösung in seiner ersten Ansprache zum Feste Mariae Ver- 
kündigung, die den mittelalterlichen Menschen stark beeindruckte und in den 
Mysterienspielen, besonders im berühmten •Prozeß im Paradies" weiterlebte82. 
Ein schwerer Kampf war ausgebrochen unter den genannten vier Tugenden: 
die Wahrheit und die Gerechtigkeit peinigten die Menschen, Friede und Barm- 
herzigkeit aber flehten um Gnade. Ins Herz des Vaters zogen sich die letzteren 

50 De gr. et üb. arb. 3, 7. PL 182, 1005 
51 In ann. B. Mariae V. sermo 1, 6 ff. PL 183, 385 ff.   52 P. Pourrat, a.a.O. Seite 61 ff. 



52 Otto Schaffner 

zurück und ihr ungestümes Bitten und Flehen konnte nicht ungehört bleiben. 
Da werden die beiden anderen Tugenden ebenfalls zu Gott gerufen. Wahrheit 
und Barmherzigkeit treten sich nun gegenüber und bringen ihre Sache vor den 
Richter. Der bückt sich und schreibt auf die Erde: fiat mors bona et habet 
utraque quod petit • •es werde der Tod gut, dann haben beide, was sie er- 
bitten!" Der Tod würde sogar kostbar werden, wenn ihn jemand aus Liebe 
auf sich nähme. Wahrheit und Barmherzigkeit suchen hierauf nach einem 
Wesen, das ohne Makel und genügend Liebe hätte für ein solches Opfer. Sie 
finden es nicht. Da spricht der Richter und König: •Die Strafe bindet mich, ich 
muß die Schuld auf mich nehmen und Buße tun für die Menschen, die ich 
geschaffen"53. 

Gott will die nobilis creatura wieder zurückgewinnen. Er könnte es durch 
Zwang tun, dann hätte er aber keinen Menschen mehr vor sich, sondern ein 
Tier, das nach den in es gelegten Gesetzen handeln muß. Die Androhung aller 
Strafen und der ewigen Verdammnis führte auch nicht zum Ziele und das Ver- 
sprechen des ewigen Lebens konnte ja schon vorher ebenso wenig das Men- 
schenherz rühren. Aber in ihm wohnen nicht nur Furcht und Begierde, sondern 
auch die Liebe. An diese wollte der Schöpfer appellieren: er erschien selbst im 
Fleische und erwies uns eine Liebe, wie sie größer niemand hatte, er wurde 
selbst Mensch und gab sein Leben hin für die Sünder. •Was hätte ich dir noch 
tun sollen und habe es nicht getan?" (Is 5,4)54. 

Die •verlorene Drachme" hat die göttliche Weisheit gesucht, •das Bild, das 
seines angeborenen Schmuckes beraubt unter dem Pelz der Sünde, beschmutzt 
wie im Staub verborgen lag". •Sie fand es, reinigte es und nahm es aus dem 
Lande der Unebenbildlichkeit". So wird die frühere Schönheit wieder her- 
gestellt, das Bild wird wieder gottähnlich, ja noch mehr, es soll Gott 
gleichförmig werden (conformis). Zwei Tätigkeiten übt der Sohn, der •Glanz 
der Glorie" aus: er stellt wieder her das entstellte Bild (reformare deformem) 
und stärkt das noch schwache (confortare debilem). Von der Knechtschaft der 
Sünde befreit, gewinnt der Mensch die libertas consilii wieder zurück; schon 
ist er daran, seine Würde wieder zu erlangen, die alte Schönheit des Ebenbildes 
Gottes wieder herzustellen55. Einen zweifachen Tod hatte er erlitten, eine zwei- 
fache Auferstehung wird ihm durch Christus zuteil. Der Tod der Seele als 
Trennung von Gott wurde durch die Menschwerdung, die erste Ankunft 
Christi, die verborgen und demütig war, überwunden: die Seele ist wieder auf- 
erstanden vom Tod der Sünde. Die zweite Ankunft, die Wiederkunft Christi 
zum Gericht, die in Herrlichkeit und mit Macht erfolgen wird, wird auch unse- 
rem Leib die Auferstehung bringen6'. Unter dem Gesichtspunkt der dreifachen 
Ankunft des Herrn entfaltet der hl. Bernhard seine Christusfrömmigkeit. In 
Schwachheit ist das göttliche Wort erschienen, der Christus dem Fleische nach 
(Phil 2, 6•9). Der vor aller Zeit geboren, wird jetzt in der Zeit geboren, er 
erscheint in Knechtsgestalt und stirbt den Sühnetod am Kreuze. Er steht wieder 
auf von den Toten, um erhöht zu werden zur Rechten des Vaters. Von dort 

« In ann. B. M. V. 1, 9•14. PL 183, 387 ff. 
54 Sermo 29, 2•3. PL 183, 620 f.      55 De gr. et lib. arb. 10,32 ff. PL 182,1018 f. 
56 Sermo 116. PL 183, 741; Sermo in adv. Domini 6, 5. PL 183, 54 



Die •nobilis Deo creatura" des hl. Bernhard von Clairvaux 53 

aber wird seine •letzte Ankunft" erfolgen, durch die er alles zur Vollendung 
bringt. Dann spricht Bernhard noch von einer •mittleren Ankunft", wo Er in 
der Zeit unseres irdischen Wandels verborgen in die Menschenseele kommt, 
in ihr Wohnung nimmt und sie umgestaltet". 

So wird der Mensch in Christus ein neues Geschöpf. Die libertas consilii, 
d. h. die libertas a peccato wird erneuert durch Christi Erlösungstat, sie wird 
zur libertas gratiae: das Geschöpf wird in Unschuld wiederhergestellt, alles ist 
Gnade58. Gab dem Menschen die Erschaffung das •velle", so gibt ihm die Gnade 
das •bonum velle", das Gute zu wollen; denn der Vorrang der vernünftigen 
Geschöpfe ist es, Gutes oder Böses zu wollen und dafür Lohn oder Strafe zu 
ernten69. Gottes Macht und Güte befreit das sündige Geschöpf aus seinem 
Elend, es ist nicht sein eigenes Werk60, aber man muß hierzu bereit sein, denn 
•niemand wird wider Willen gerettet"81 und •mein Verdienst ist Gottes Er- 
barmen"62. Gott ist es, der die Verdienste schenkt, da er zuerst die schuf, denen 
er sie geben konnte. Dreifach wirkt seine Gnade: crearis, sanaris, salvaris, 
denn •nicht erschaffen könntest du dich, der du nicht warst, nicht rechtfertigen 
als Sünder, nicht als Toter dich selbst erwecken!" Dieses dreifache Werk der 
creatio, reformatio und consumatio geschieht in, durch und mit Christus: •In 
Christus sind wir geschaffen zur Freiheit des Willens • durch Christus werden 
wir erneuert zum Geiste der Freiheit • mit Christus werden wir vollendet 
in den Stand der Ewigkeit", zum Vollalter Christi (Eph 4,13), zur Vollkommen- 
heit der Glieder mit dem Haupte. Eine innere Erneuerung vollzieht sich, wir 
erlangen die rectitudo intentionis wieder, die rechte Richtung unseres Strebe- 
vermögens. Durch irdische Sorgen war es niedergedrückt, nun sucht es wieder, 
was droben ist; der Affekt wird gereinigt, die Liebe zum Geistigen siegt über 
das Fleisch und seine Begierden, und unser Erinnerungsvermögen geht wieder 
auf gute Werke aus. Das sind Gottes Geschenke, weil sie der Heilige Geist in 
uns wirkt, unsere Verdienste aber, weil sie mit unserer Willenszustimmung 
geschehen83. 

Der freie Wille ist von Gott gegeben, er macht die Würde des Menschen aus, 
lesen wir immer wieder. Die übrigen Geschöpfe folgen den in sie gelegten 
Gesetzen und erfüllen Gottes Willen; vom Menschen aber wird eine freiwillige 
Unterwerfung gefordert. Gerade darin sieht Bernhard den Gipfel der Demut, 
die Urhaltung des Geschöpfes und die Summe des christlichen Lebens, daß 
unser Wille dem göttlichen unterworfen sei, daß wir wollen, was Er will und 
nicht wollen, was auch Er nicht will84. Stellt sich das edle Geschöpf nicht mehr 
der unbeständigen Welt gleich, dann gewinnt es offensichtlich seine frühere 
Dignitas wieder zurück65. 

Auch die •nova in Christo creatura" ist wieder gefallen und fällt immer 
wieder, das hervorragende Geschöpf (egregia creatura), das schon einmal im 

57 ebda, sermones 1•7. PL 183,35•56 G. Frischmuth, a.a.O. S. 46•87 
ä8 De gr. et üb. arb. 3,7. PL 182,1005     *• De gr. et lib. arb. 6,16. PL 182, 1010 f. 
•» 6. Sonntag n. Pfingsten Sermo 3, 5. PL 183, 341 
« De gr. et lib. arb. 11,36. PL 182,1020 
62 In cant. Sermo 61,5. PL 183, 1073 • ein Gedanke Augustins! Vgl. u. a. Sermo 

297,4,6. PL 38, 1362       63 De gr. et lib. arb. 14,48 ff. PL 182, 1027 f. 
64 Sermo 26,2. PL 183, 610      85 In cant. Sermo 21,6. PL 183, 875 



54 Otto Schaffner 

ersten Fall ein Stück der Herde geworden (de grege), fällt wiederum in arm- 
seliger Weise; nun darf es aber nicht mehr unter der Herde bleiben, es muß 
hinter ihr dreingehen. So legt Bernhard den Vers des Hohen Liedes (1,7) aus 
unter Hinweis auf die Psalmen 8,6 f. und 49 (48), 13. Will der vernunftbegabte 
Mensch nicht mehr seiner Vernunft gemäß leben, dann wird er tierischer als 
das Tier, er tritt die Rechte seiner Natur mit Füßen und muß dafür das höchste 
Maß der Strafe erleiden66. Als Einzelgänger geht er hinter den Tieren her, denn 
er allein von ihnen wird in die Hölle gestürzt. 

Zwischen Hoffnung und Verzweiflung schwankt die Seele nun, das Böse 
mißfällt ihr, sie will das Gute tun, sie will einfach und gerade, gottesfürchtig 
und allem Bösen abgewandt leben. Das aber kann sie nur von der Gnade er- 
hoffen. So wird sie sich an das •Wort" wenden und seine Adelsverwandtschaft 
suchen67. Ihre Ebenbildlichkeit gibt ihr immer wieder den Mut dazu, sich trotz 
ihres Sündenelends Gott zu nahen voll Vertrauen, das sie Verzeihung erwarten 
läßt, das ihr sogar die Kühnheit gibt, sich nach der •Vermählung mit dem 
Worte" zu sehnen. Ihr Ursprung gibt ihr Mut und Zutrauen und das Siegel des 
Gottesadels ist ihr ständiger Mahner, zu Gott zurückzukehren, wenn sie sich 
zum Schlechten wenden und durch die Verkehrtheit ihres Lebenswandels ent- 
arten will68. 

3. Perfecta in spiritu creatura • Vollendung im Heiligen 
Geist 

Die zweite Freiheit ist durch die Erlösungstat Christi wiedergewonnen wor- 
den, die dritte, die libertas vitae vel gloriae, die Freiheit des Lebens und der 
Glorie jedoch, ist dem himmlischen Vaterlande vorbehalten. Durch sie werden 
wir in die Glorie Gottes erhoben, der Tod wird besiegt sein, die Freiheit der 
Kinder Gottes wird herrschen. Dann wird die nobilis creatura zur perfecta in 
spiritu creatura, zum im Heiligen Geist vollendeten Geschöpf"69. Ein staunens- 
wertes Wunder ist für den hl. Bernhard diese dann erlangte Gottebenbild- 
lichkeit, sie ist nun in der Vollendung das Schauen Gottes selbst; •wer müßte 
nicht staunen über die Liebe Gottes, die zurückruft, wo sie verachtet wurde?" 
Ist die Bosheit, die das •Stückwerk Unähnlichkeit" geschaffen, beseitigt, dann 
wird jene unio Spiritus sein, die Einheit des Geistes, die das menschliche Per- 
sonsein nicht auslöscht in pantheistischem Aufgehen in der Gottheit, sondern 
es wird •ein gegenseitiges Schauen und eine gegenseitige Liebe" sein, eine 
•keusche und vollendete Liebe", eine similitudo perfecta, die vollendete Eben- 
bildlichkeit. Dann wird die Seele •erkennen, soweit sie erkannt ist (1. Kor 13, 
10), dann wird sie lieben, wie sie geliebt wird"70. 

Eines aber wird von ihr gefordert: sie muß zu Gott zurückkehren, sich zu 
ihm hinwenden (conversio ad Verbum), dann wird sie umgestaltet und dem 
•Worte" gleichgestaltet in der Liebe71. Sie umfängt die Füße des Herrn, die 
Barmherzigkeit und Wahrheit sind, und erlangt im •Fußkuß der Versöhnung" 

69 In cant. Sermo. 35,3. PL 183, 963 sowie 35, 7 f. PL 183, 966 
87 In cant. Sermo 82, 7. PL 183, 1181       «8 In cant. Sermo 83,1 f. PL 183, 1181 f. 
69 De gr. et lib. arb. 3, 7. PL 182, 1005 
n In cant. Sermo 82, 8. PL 183,1181      71 In cant. Sermo 83,2. PL 183,1182 



Die •nobilis Deo creatura" des hl. Bernhard von Clairvaux 55 

Verzeihung ihrer Sünden. Sie macht Fortschritte und gibt ihm im •Kuß seiner 
Hände" ihre guten Werke und erlangt dafür die Tugenden. Im •Kuß auf den 
Mund" (Hohes Lied 1,1) aber erwirbt sie die Beschauung72, die mystischen 
Gnaden. Er ist der Ausdruck der vollkommenen Liebe, die •keine Ehrfurcht 
mehr kennt", die sich selber reich genug ist: es ist die •bräutliche Liebe 
zwischen Seele und ,Wort'". Nun kann sie nur mehr sagen: amo, quia amo; 
amo, ut amem: •ich liebe, weil ich liebe; ich liebe, daß ich liebe" • magna res 
amor!7*. 

Bernhard unterscheidet Grade in der Liebe: den amor carnalis oder servilis, 
die knechtische Liebe, mit der der Mensch sich selbst liebt um seiner selbst 
willen; den amor mercenarius, die Liebe der Lohndiener, mit der zwar Gott 
geliebt wird, aber um des Menschen willen; den amor filialis, die Liebe des 
Gotteskindes, die Gott wegen Gott liebt und schließlich als die höchste Stufe 
den amor sponsae, die bräutliche Liebe, die auch sich nur wegen Gott liebt7*. 
Sie ist eine •heilige und keusche" Liebe, eine •innige und starke Wechsel- 
liebe", die zwei in einem Geiste verbindet (1 Kor 6,17). Das •Wort" kommt der 
Seele zuvor in der Liebe und übertrifft sie, denn •nicht mit gleicher Fülle fließen 
die Liebende und die .Liebe', anima und Verbum, Braut und Bräutigam, 
Schöpfer und Geschöpf, so wenig wie der Dürstende und die Quelle". Doch, 
wenn auch das Geschöpf ob seiner Niedrigkeit und Geringheit weniger liebt, 
liebt es aus seinem ganzen Wesen heraus und den ihm gegebenen Kräften, 
dann fehlt ihm nichts75. 

Der Grund der Gottesliebe aber ist Gott selbst und das Maß ihn zu lieben 
ist • ihn ohne Maß zu lieben70. •Es liebt Gott, und er liebt aus seinem ganzen 
Wesen heraus, weil die ganze Dreifaltigkeit liebt". Er ist der •freigebige Spen- 
der meines Lebens", mein •besorgtester Lenker und Leiter", •mein süßer 
Tröster"; er ist •mein überreicher Erlöser", ewig wird er sein Geschöpf be- 
wahren, bereichern und verherrlichen'7. Bernhard findet fast keinen Ausdruck 
mehr: •Es liebt die Unermeßlichkeit, es liebt die Ewigkeit, es liebt die über- 
ragende Liebe der Weisheit, es liebt Gott, dessen Größe keine Grenze kennt" 
(Ps 145 (144), 3)78. 

•Gott ist die liebe" (1. Job. 4, 8): als die •substantielle" Liebe gibt er die 
•akzidentelle"79. In den Dingen, die uns umstehen, selbst aber ist nichts, was 
uns erfüllen könnte, außer dieser Liebe, außer Gott, der allein größer ist als 
alles Geschaffene80. So betet der Heilige: •Gut bist Du, Herr, für die Seele, die 
Dich sucht (Klagelieder 3,25), was aber erst für die, die Dich findet? Darin 
nämlich liegt das Wunderbare, daß niemand Dich suchen kann, außer er hat 
Dich vorher schon gefunden. Du willst gefunden werden, auf daß Du gesucht 
werdest; gesucht werden, um gefunden zu werden. Du kannst freilich gesucht 

« Sermo 87,1. PL 183, 703       • In cant. Sermo 83,3 ff. PL 183,1182 f. 
74 De dil. Deo 8•10, 23•27. PL 182, 988•90; auch 15,39. PL 182, 998 
75 In cant. Sermo 83,6. PL 183, 1184 
70 De dil. Deo 1,1. PL 182, 974; siehe auch 6,16. PL 182, 983 
" De du. Deo 4,13. PL 182, 982 u. 5,14. PL 182, 982 
78 De dil. Deo 6,16. PL 182, 984       79 De dil. Deo 12,35. PL 182, 996 
80 In cant. Sermo 18,6. PL 183, 862 



56 Otto Schaffner 

und gefunden werden, jedoch zuvorkommen kann man Dir nicht!"81. Jene un- 
stillbare Sehnsucht ist hier zum Ausdruck gekommen, die schon Augustins 
ganzes Suchen und Forschen bestimmte und das erst sein Ende findet, wenn 
es in die Seligkeit Gottes eingemündet ist. Es hat seinen Grund in dem, was 
Augustinus mit einem kurzen Wort gesagt: fecisti nos ad te • Du hast uns auf 
Dich hin erschaffen"82. 

Der Dreieinige Gott ist es, der den Menschen zur Vollkommenheit führt, zur 
Wahrheit, die er selbst ist. Aber nicht einem Quietismus, der sich nur auf 
Gottes Gnadenführung verläßt, redet Bernhard das Wort, sondern er weist 
immer wieder hin auf die aktive Mitarbeit des Menschen, der sich mit Gottes 
Hilfe von seinen verkehrten Wegen abwendet und von Stufe zu Stufe sich 
emporläutert in einem Leben der Buße und Tugendübung, immer aber getragen 
von der Gnade. Als die Grundhaltung, die das christliche Leben bestimmen 
muß, erkennt er die Demut. Sie ist ihm die Tugend, die zu Gott führt. Aus- 
gehend von dem Wort des Johannesevangeliums (14,6): •Ich bin der Weg, die 
Wahrheit und das Leben" zeigt er Christi Demut als den Weg, der zur Wahr- 
heit führt, deren Erkenntnis aber andererseits wieder die Vollendung der De- 
mut bedingt. Auf drei Stufen kommt man zu dieser Wahrheitserkenntnis, in- 
dem man sich selbst beurteilt, mit dem Nächsten mitleidet und endlich die 
Wahrheit mit reinem Herzen schaut in der Kontemplation83. Wir suchen zuerst 
die Wahrheit in uns selbst, merken auf uns und erkennen unser Elend an. 
Daraus entsteht die Demut, die Bernhard also definiert: Humilitas est virtus, 
qua homo verissima sui agnitione sibi ipsi vilescit • •die Demut ist die Tugend, 
durch die der Mensch in wahrhaftigster Selbsterkenntnis sich selbst wohlfeil 
wird"84. In der •agnitio" liegt auch ein willentliches Element, nämlich das, was 
man erkannt hat, auch anzuerkennen. Man beachte ferner, daß das •vilescit" 
nicht ein Wohlfeilsein ausdrückt, wie es gewöhnlich übersetzt wird, sondern ein 
Wohlfeilwerden! Die Nobilis Creatura wird durch Gottes- und Selbsterkennt- 
nis belehrt einerseits über die hohe Würde, in der sie geschaffen, andererseits 
aber auch darüber, daß sie nichts aus sich hat; wie unendlich der Abstand 
zwischen Schöpfer und Geschöpf ist, wie sehr zudem die eigene Schuld, die 
Abkehr von Gott, die Distanz noch vergrößert. Betrachtet sich der Mensch so, 
dann muß er immer weiter zurücksinken in seine Nichtigkeit und zu jenem 
Gefühl des unendlichen Zurückbleibens vor Gott, der Fülle des Seins, kommen. 

Mit der Erkenntnis der eigenen Schwäche aber ersteigt die Seele die zweite 
Stufe, wo sie mit dem Übel und dem Elend des Nächsten mitleidet85 und ihm 
helfen will. Von hier führt der Weg zur Vollendung: das Herz wird gereinigt 
für die Betrachtung der himmlischen Dinge88. 

So wirkt also der Dreieinige Gott im Menschen: der Sohn •überliefert den 
Schülern die Demut als die Form der Wahrheit". Das göttliche Wort, die Weis- 
heit des Vaters, findet die menschliche Vernunft •vom Fleische niedergedrückt, 

81 De dil. Deo 7,22. PL 182, 987; vgl. Aug. De trin. XV, 2,2. PL 42, 1058: nam et 
quaeritur, ut inveniatur dulcius, et invenitur, ut quaeratur avidius 

88 Conf. I, 1,1. PL 32, 661 
8* De gradibus humilitatis et sup. 1,1. PL 182, 941; 2,3. PL 182, 943; 2,5. PL 182, 

944; u. 3, 6. PL 182, 944     84 De grad. hum. et sup. 1, 2. PL 182, 942 
85 De grad. hum. et sup. 5,18. PL 182, 951   86 De grad. hum. et sup. 6,19. PL 182, 951 



Die •nobilis Deo creatura" des hl. Bernhard von Clairvaux 5T 

durch, die Sünde gefangen, durch Unwissenheit blind, den äußeren Dingen 
ergeben". Nun beginnt seine Tätigkeit: Es richtet die menschliche Vernunft 
auf, unterrichtet sie, zieht sie nach innen; in seinem lichte beurteilt sie sich 
anstelle der Wahrheit und klagt sich an. Auf diese Weise entsteht aus der Ver- 
bindung von •Wort" und Vernunft die Demut. Der Heilige Geist hingegen 
wirkt vornehmlich auf den Willen. •In seinem Lehramt kommt der Mensch 
zum Mitleid mit dem Nächsten". Er gießt die Liebe aus, •er tröstet die 
Freunde". Der Wille, der vom Gift des Fleisches, der Sünde, angesteckt war, 
wird von ihm gnädig besucht und barmherzig gemacht: so entsteht aus dieser 
Verbindung von Heiligem Geist und menschlichem Willen die Liebe. Der Vater 
aber zeigt den Söhnen die Wahrheit, erhöht sie, nimmt sie in die Glorie auf. 
Ist die Seele so weit gekommen, dann ist sie vollendet: •wegen der Demut ist 
sie ohne Makel und wegen der Liebe ohne Runzel". Dann erhebt der Vater die 
glorreiche Braut, •sie wird ins Gemach des Königs geführt"87. •In der Fülle des 
Lichtes" und •in der Glut des Heiligen Geistes" wird sie zum •Mundkuß" zuge- 
lassen und mit Freude erfüllt. •Gut ist es dort zu verweilen, Brüder", schreibt 
der hl. Bernhard, •aber, siehe, es ruft uns wieder weg die Plage des Tages!"88 

Freilich ist es hier auf Erden nur wenigen bevorzugten Seelen gegeben, in 
einem •Augenblick zitternder Schau" zu verkosten, wie es sein wird, wenn die 
Seele einst zur perfecta in spiritu creatura wird. Bernhard sagt es uns: •Gut 
bist Du, Herr, der Seele, die Dich sucht; wenn schon für die Suchende, um wie 
viel mehr dann für die, die Dich findet! Wenn so süß die Erinnerung daran ist, 
wie wird erst die Gegenwart sein!"8* 

Gänzlich verschuldet an Gott ist das Geschöpf, weil es geschaffen wurde in 
solcher Würde und weil es nach seinem selbstverschuldeten Sturz auf eine so 
besondere Weise wiederhergestellt und zu einer solchen Seligkeit berufen 
wurde. Des erlösten und begnadeten Menschen tiefe Dankbarkeit klingt wieder 
aus den Worten Bernhards: At vero, qui me tantum et semel dicendo fecit, in 
reficiendo profecto et dixit multa et gessit mira et pertulit dura, nee tantum 
dura, sed et indigna • •der mich als einen so Großen und durch sein ein- 
maliges Wort geschaffen hat, sprach wahrlich Vieles bei meiner Wiederher- 
stellung, tat Wunderbares und erlitt Hartes, aber nicht nur Hartes, sondern 
auch Unwürdiges. ,Was gebe ich dem Herrn für alles, was er mir getan? (Ps 11 & 
(115), 12)". 

In primo opere me mihi dedit, in seeundo se: et ubi se dedit me mini reddidit. 
Datus ergo et redditus me pro me debeo et bis debeo. Quid Deo retribuam 

pro se? 
Nam etiam si me millies rependere possem, quid sum ego ad Deum? 
•Im ersten Werke gab Er mich mir, im zweiten Sich: und wo Er Sich gab, 

gab er mich mir wieder. 
Gegeben daher und wiedergegeben schulde ich mich für mich und zweimal 

schulde ich mich. Was aber vergelte ich Gott für Sich? 
Denn wenn ich mich auch tausendmal aufwägen könnte, was bin ich im Ver- 

gleich mit Gott? "">. 
«' De grad. hum. et sup. 7,20 f. PL 182, 952 f.     88 In cant. Sermo 3, 6. PL 183, 796 
w Sermo de div. Sermo 4,1. PL 183, 552    <"> De dil. Deo 5,15. PL 182, 983. 




