Die ,nobilis Deo creatura”
des hl. Bernhard von Clairvaux
Von Otto Schaffner, Tiibingen

Bernhard* wurde 1090 zu Fontaines-les-Dijon geboren. Seine Eltern gehorten
dem burgundischen Hochadel an. Tiefe Frommigkeit und Neigung zum
~beschaulichen Leben fiihrten ihn 1112 an die Pforte des Klosters zu Citeaux,
wo er mit,dreiBlig Gefihrten um Aufnahme bat. Bereits mit fiinfundzwanzig
Jahren wurde Bernhard Abt von Clairvaux, dem er bis zu seinem Tode (1153)
vorstand.

In die Stille seines Klosters, in dem er ein Leben der Zuriickgezogenheit und
Abtétung fiilhrte und zu den Hohen mystischen Lebens gelangte, schlugen
immer wieder die Wellen der Welt und riefen ihn zu aktivem Leben. Der
Begriinder der mittelalterlichen *Christusmystik, der Sidnger bré#utlicher
Gottesliebe, der ,honigflieBende Lehrer“ durchreiste halb Europa, war der
Berater von Pipsten, Bischofen und Fiirsten, stiftete Frieden, nahm an Kon-
zilien teil, bekdmpfte die Hiresien, predigte BuBe und rief zum Kreuzzug auf.
So verband er das beschauliche Leben der Maria mit dem titigen der Martha.
Paul Miterre® setzt seiner Lebensbeschreibung als Vorspruch voran: ,,et verbum
ipsius quasi facula ardebat” (Eccli 48,1). Wie eine Fackel leuchtete sein Wort
in der Welt, wegweisend durch die Wirrnisse der Zeit, wie eine Fackel brannte
es aber auch in den Herzen der Menschen als Leuchte auf dem Weg zu Gott
und sie entflammend zur Liebe.

Mit dem hl. Augustinus kreist auch sein Suchen und Forschen um das eine
Thema ,Gott und die Seele“. Deus, noverim me, noverim te (Sol. II, 1,1) ist das
Gebet auch seines Lebens®. Bernhard, der Edelmann, sieht den Menschen als
das adelige Geschopf, das Gott geschaffen und mit reichen Gaben und Vor-
ziigen ausgestattet hat, das diesem Gott die Treue brach und in tiefem Sturz
sein Wesen verkehrte, durch Christus aber in seinem Siithnetod wieder ge-
rettet, zu einem neuen Geschdpf wurde, und das endlich im Heiligen Geist
seine Vollendung erlangen wird im zukiinftigen Leben®. Der Heilige denkt
trinitarisch: Im Anfang der Zeit schuf der Vater, in der Fiille der Zeit
verséhnte der Sohn das gefallene Geschépf wieder mit Gott und nach aller
gegenwirtigen Zeit wird der Heilige Geist den Menschen im Guten fiir immer
befestigen und vollenden®. Es ist ein dreifaches Werk, das der Dreieinige Gott
wirkt: des Menschen Schépfung, seine Erlosung und seine kiinftige Verherr-
lichung®.

1. Nobilis Deo creatura—Das adelige Geschépf vor Gott

Zahlreich, gro8 und wunderbar sind die Dinge, die Gottes Hand aus dem
Nichts geschaffen hat. In ihrer Schénheit leuchtet seine Weisheit auf, in ihrer
ZweckmiBigkeit seine Giite und alle sind sie aufs beste geordnet und hin-

1 E. Vacandard, Vie de S. Bernard, 2 Bde., Paris 1927

2 §, Bernard de Clairvaux, Genval 1929 3 Sermo 2, 1. Migne PL, Bd. 183, Seite 542.

4 De gratia et 1ib. arb. 3, 7. PL 182, 1005 5 Sermo 92, 1. PL 183, 714
¢ Sermo 2, 1. PL 183, 119



44 ‘ Otto Schaffner

gestellt’. Was ist aber erst der Mensch? Aus Erdenlehm hat ihn Gott gebildet
und ihm ins Angesicht den Lebensodem gehaucht: Erdenlehm, der zuvor schon
geschaffen war, und Geist, der seine eigene Begriindung hat, der ,mit einer
einzigartigen Auszeichnung eingehaucht wird“. Auf ,Gottes Wink* hin ver-
einigen sich aufs engste diesér Erdenstaub und der Lebensodem, Fleisch und
Seele. Mit der Korperwelt hat der Mensch den Leib gemeinsam. Der den
Dingen ihren Namen geben sollte, der als Herr iiber die irdische Schopfung
eingesetzt wurde, mufite ihr auch in gewisser Hinsicht gleichen. Was ihm aber
die Herrschermacht liber die anderen Geschopfe verleiht, wodurch er sie {iber-
trifft und worin seine besondere Auszeichnung besteht, das ist sein Geist®.
So ist denn die ,erhabene® Seele dem ,,niedrigen“ Lehm verbunden, das ,,wiir-
dige und ausgezeichnete Geschépf“ mit der ,,verdchtlichen und unniitzen Ma-
terie”. Diese bewuBi betonte Gegensitzlichkeit darf nicht im Sinne einer
gnostischen Abwertung des Leibes verstanden werden. Bernhard stiellt hier
lediglich die Seele als das formgebende Prinzip der noch ungeformten Materie
gegeniiber, die ohne Form nutzlos und veridchtlich wire, gemessen am hohen
Wert des Geistigen. Weit steht freilich die Seele tiber der Materie, die sie
durchformt und ihr erst Schonheit und Wachstum gibt®. Sie ist das Leben des
Leibes, wie Gott das Leben der Seele ist, ein Gedanke, den schon Augustinus
formulierte®®.

Diese Vereinigung von Materie und Geist, von Leib und Seele hat der
Schopfer bewirkt und darin die Liebe empfohlen: die liebende Sorge des
Geistigen fiir das Leibliche und die gehorsame Unterwerfung des Leiblichen
unter das Geistige. So ist der ganze Mensch anerkannt mit allen seinen Schich-
ten, dem Leiblichen, Seelischen und Geistigen. Diesem Ganzen aber hat Gott
»sein Siegel®, sein Bild und Gleichnis aufgedriickt und es dadurch geschiitzt.

Bernhard zieht die Folgerung: Agnosce, o homo, dignitatem tuam, agnosce
gloriam conditionis humanae, ,erkenne, o Mensch, deine Wiirde, erkenne die
Glorie, die in deiner Erschaffung liegt!“‘* Fiir das Mittelalter hat jedes Ding
seine besondere Dignitas essendi, seine in seinem Sein begriindete Wiirde, und
seine besondere Seinsstufe im Ordo. ,, Alles hast Du nach Gewicht, Mag und
Zahl geschaffen® steht im Buche der Weisheit (11, 21) und im Anschlufl daran
ist es fiir Bernhard gerade das Gewicht, das ein jedes Geschopf im Schopfungs-
ordo verankert, ihm eine geringere oder hohere Wiirde gibt. Demnach muf3
dem Menschen ein besonderes Gewicht zukommen. Der hl. Augustinus sah es
in der Liebe als er sagte: Pondus meum amor meus; eo feror quocumque feror,
»-mein Gewicht ist meine Liebe; durch sie werde 1ch getragen, wohin ich ge-
tragen werde“®,

‘Nun gibt es fiir Bernhard keine Stufe, die Gott niher wire unter allen
anderen Geschopfen als die Menschenseele's, Ist schon der Leib mit besonderen

7 Sermo 3, 3. PL. 183,331 ® Sermo 2,1. PL 183,120 ¢ Sermo 2, 2. PL 183, 120

1 Ljiber ad mil. temph c. 11, 19. PL, 182, 933: v1ta siquidem animae Deus est, ipsa
corporis; vgl. Augustinus De civ. Dei XIX, 26 PL 41, 656: ut vita carnis anima est, ita
beata vita hominis Deus est — Confessiones VII, 1, 2 PL, 32, 733: vita vitae meae.

11 Sermo 2, 3. PL, 183, 120

12 Sermo 86, 1. PL 183, 702: pondus in dignitate rei consideratur — vgl. Aug. Conf.
XIII, 9, 10 PL. 32, ‘849 13 Sermo 9, 2. PL. 183, 566



Die ,,nobilis Deo creatura® des hl. Bernhard von Clairvaux 45

Gaben ausgestattet, um wieviel gréBere Giiter hat erst die Seele erhalten.
Bernhard unterscheidet deren drei: 1. die eigentliche dignitas humana, die
menschliche Wiirde, die in der Willensfreiheit besteht. Sie ist nicht nur eine
Auszeichnung vor den iibrigen Geschopfen, ein ,Prirogativ der Natur®, son-
dern sie begriindet auch die potentia dominatus, die Macht iiber sie zu herr-
schen; 2. die scientia, das ,\Wissen“, wodurch wir erkennen, daBl wir diese
hohe Wiirde haben, daB sie aber nicht aus uns selbst ist, sondern ein Gottes-
geschenk; und 3. die virtus, die , Tugendkraft“, die uns den Geber dieser
Dignitas suchen, ihn festhalten und ihm anhangen 148t, wenn wir ihn gefunden
haben. Diese drei Giiter der Seele gehbren unzertrennlich zusammen; wiirde
eines fehlen, hiitten die anderen auch keinen Wert!*,

In Ehre ist der Mensch erschaffen (homo factus in honore-positus in honore)*.
Erkennt er diese Ehre nicht mehr, fehlt ihm die Scientia, dann verliert er auch
seine Dignitas, er wird durch seine Unwissenheit den Tieren gleich. Die ,egregia
creatura“, das Geschopi, das aus der ,,Herde“ der iibrigen Lebewesen heraus-
ragt durch seine Vernunft, wird wie eines aus der Herde, gleicht den vernunft-
losen Geschépfen'®. So soll der Mensch stets daran denken, daB die erste Gabe
Gottes an ihn er selber ist, wie er geschaffen wurde: dem Leibe nach schon
eine ,egregia creatura®, der durch seine aufrechte Gestalt vor den anderen
Lebewesen sich auszeichnet, der Seele nach noch in viel hherem Sinne erhoben
durch das Bild des Schopfers selbst, teilhaft der Vernunft, fihig ewiger Selig-
keit. Er ist Ausdruck der Allmacht und Giite Gottes, eine magna res'’.

Tiefe Dankbarkeit muB3 den Menschen ergreifen, ,weil er aus dem Nichts,
weil er umsonst, weil er in dieser Wiirde erschaffen ist“. Was kann er anderes
als seinem Schopfer bekennen: Nil nobis, 0 Domine, de scientia, nil nobis de
dignitate tribuimus, sed tuo totum, a quo totum est, nomini deputamus, ,nichts
schreiben wir uns zu, o Herr, auf Grund unseres Wissens, nichts wegen unserer
Wiirde, sondern wir rechnen es ganz Deinem Namen zu, von dem es ganz ist*“!8!

Anselme Le B ail* stellt fest, daB die Zisterzienser des 12./13. Jahrhunderts
eine Lehre iiber die Geistigkeit nicht verstanden hitten ohne einen Traktat
iiber die Seele, den man zuerst studieren muB, um ihr System zu verstehen.
So schrieb auch Bernhard ,De gratia et libero arbitrio®, iiber das Verhilinis
von Ghade und Willensfreiheit, aber nicht als eine abstrakte Psychologie,
sondern er zeigte das ,,edle Geschopf“, wie es vor Gott steht als gefallenes und
wiederhergestelltes. Sah er in seinem Buch von der Gottesliebe (Liber de
diligendo Deo) die menschliche Dignitas in der Willensfreiheit begriindet, so
gibt er hier eine genaue Darstellung dieser Freiheit. Im AnschluB an jenes Wort
der Genesis (1, 26): , Lasset Uns den Menschen machen nach Unserem Bild und
Gleichnis“, entwickelt der hl. Bernhard seine Lehre von der Willensfreiheit.
In liberam voluntatem ac voluntariam libertatem conditi sumus, nobilis Deo
creatura, ,,zum freien Willen und zur willentlichen Freiheit sind wir geschaffen,

14 De dil. Deo 2, 2 f. PL 182, 976; vgl. Sermo 14, 1£. in Ps, qui habitat (90). PL 183, 239

15 In cant. Sermo 35, 3—6. PL, 183, 964f 18 De dil. Deo 2, 4. PL 182, 976

17 Tn Ps. 90 qui hab. sermo 14, 1. PL 183, 239 vgl. Aug. De doctr. chr. 1, 22, 20. PL 34,
26: magna enim quaedam res homo.

18 De dil. Deo 6, 15. PL 182, 983 1°.Ans. Le Bail, a.a. O. col. 1472



46 Otto Schaffner .

als edles Geschopf vor Gott“: Diese Freiheit gibt uns gar viel an Ehre, sie ist
des Menschen Auszeichnung vor den Tieren®. In seiner ersten Ansprache am
Feste Mariae Verkiindigung driickt der Heilige diesen Gedanken folgender-
maBen aus: Ad imaginem nempe et similitudinem Dei factus est homo, in
imagine arbitrii libertatem, virtutes habens in similitudine. Et similitudo
quidem periit, verumtamen in imagine pertransit homo. Imago in gehenna
ipsa uri poterit, non exuri; ardere, sed non deleri — ,nach dem Bild und
Gleichnis Gottes freilich ist der Mensch geschaffen, wobei er im Bilde die
Willensfreiheit hat, im Gleichnis die Tugenden. Das Gleichnis zwar ging ver-
loren, aber im Bilde geht der Mensch einher. Selbst in der Hélle kann das Bild
brennen, aber nicht verbrennen; in Flammen stehen, aber nicht zerstort
werden“,

Das Bild Gottes im Menschen ist somit fiir Bernhard die libertas arbitrii,
die Willensfreiheit, die keine Verminderung und keinen Verlust erleiden kann,
ist doch in ihr ,,gewissermaBen das substanzielle Bild der ewigen und unver-
dnderlichen Gottheit eingedriickt“®®. Es ist eine Freiheit vom Zwang, die nur
dem Menschen eignet, ihn erst begriindet, sein Wesenskonstitutiv bedeutet. Sie
ist die hohe Auszeichnung, die ihn iiber alle anderen Geschépfe erhebt, die ihn
Gott sich frei zuwenden ldBt und ihm die Fihigkeit gibt ihm anzuhangen.
Bernhard verlegt das Bild Gottes in die Mens, ,,den Geist des Menschen®, hierin
Augustinus folgend, der es jedoch vornehmlich in der Verstandeserkenntnis
findet, ,,wo die gdttliche Erleuchtung die dauernde Gegenwart des Schépfers
im Gesch6pf bezeugt“s.

Diese Willensfreiheit 146t uns wollen, die Gnade Gottes aber gibt uns, daB
wir das Gute wollen. A Deo igitur velle, quomodo et timere, quomodo et amare,
accepimus in conditione naturae, ut essemus aliqua creatura: velle autem
bonum, quomodo et timere Deum, quomodo et amare Deum, accipimus in
visitatione gratiae, ut simus Dei creatura — ,von Gott erhielten wir deshalb
bei der Begriindung unserer Natur das Wollen, wie auch das Fiirchten und das
Lieben, damit wir ein Geschopf wiren; das Gute aber wollen, wie auch die
Gottesfurcht und die Gottesliebe empfangen wir in der Heimsuchung durch die
Gnade, auf daB wir Gottes Geschopf seien“®, Gott schuf den Willen frei und
gut und dieser freie Wille macht uns uns gehérig, der gute zum Eigentum Gottes,
wohingegen der bése bewirkt, da wir zum Anteil des Teufels werden. Hangen
wir aber nun Gott an oder seinem Widersacher, wir héren nicht auf uns zu ge-
horen, frei zu sein.

So erhielt der Mensch ein doppeltes Gut: ein allgemeines, denn Gott schuf
alles gut (Gen 1, 31), und ein spezielles aus der Willensfreiheit stammendes,
durch das der Mensch nach dem Bild seines Schépfers wurde. Dazu kommt noch
ein Drittes, die freie Hinwendung des Geschdpfes zu seinem Herrn durch seine
freie und véllige Unterwerfung unter ihn, wodurch das bonum velle zum velle

20 De gr. et lib. arb. 3, 7. PL. 182, 1005; Epist. 104, 2. PL 182, 239

21 Serm. 1,7. PL 183, 386  2* De gr. et lib. arb. 9, 28. PL 182, 1016

23 Gilson-Bohner, Bernhard, Seite 80 f; Sermo z. Fest des hl. Martin n. 3. PL. 183, 491;
vgl. Aug. De trin. X1V, 16. 22. PL 42, 1054 ebda. VI. 9, 10. PL, 42, 931

24 De gr. et lib. arb. 6,16 £. PL. 182, 1010 £.

.



Die ,,nobilis Deo creatura“ des hl. Bernhard von Clairvaux 47

perfectum, der Wille vollkommen gut wird, und das ist wiederum ein Werk der
Gnade: bona nimirum in universitate, melior in suo genere, optima in sui
ordinatione, ,gut in seiner Allgemeinheit, besser in seiner besonderen Art,
am besten in seiner Hinordnung (auf Gott)®,

Drei Freiheiten unterscheidet Bernhard, die dem Menschen eignen. Er ord-
net sie den beiden Begriffen von imago und similitudo zu. Besteht das Bild Got-
tes in der Willensfreiheit, in der Freiheit vom Zwang, dann beruhen auf der
similitudo, dem Gleichnis, die beiden anderen Freiheiten: die libertas consilii
als'die Féhigkeit, das Gute zu wihlen (bonum eligere), die eine Auszeichnung
der Gnade ist und in der Freiheit von der Siinde besteht, sowie die libertas
complaciti als die Fahigkeit, das Gute zu besitzen und sich daran zu erfreuen,
ein Vorzug des ewigen Lebens und der Glorie, wodurch die Freiheit vom Elend
erwirkt wird. Das bene und das beate vivere ist damit gekennzeichnet, das
Gnaden- und das Glorienleben. Als Abbild der Weisheit und Allmacht Gottes
sind diese beiden Freiheiten ein Akzidens des ,Bildes® und kénnen daher durch
eigene Schuld verlorengehen, aber auch wiedergewonnen werden durch neue
Gnade. Die Engel besitzen einen hoheren Grad der libertas consilii et com-
placiti, das ,non posse peccare bzw. turbari“, das Unvermégen zu siindigen
bzw. zu leiden. Adam hatte im Paradies eine niedrigere Stufe, ndmlich das
»Posse non peccare bzw. non turbari®, das Vermdégen nicht zu siindigen bzw.
nicht zu leiden. Als gefallener Mensch aber ist & zum Knecht der Siinde ge-
worden, er hat das Unvermégen nicht zu silindigen bzw. nicht zu leiden (non
posse non peccare bzw. non turbari) und vererbt es weiter. Es besitzen dem-
nach die Engel allein den héchsten Grad gottlicher similitudo, der Mensch da-
gegen nur den untersten, wihrend Adam im Paradies den mittleren einnahm,
der Teufel aber gar keinen mehr hat®.

Ad imaginem, n a ¢ h Gottes Bild, ist der Mensch erschaffen, nicht als Bild
schlechthin. Bild allein ist das ,, Verbum®, das gottliche Wort; die Seele aber
ist nach diesem Bild. Das ,,Wort“ ist Urbild, die Seele Nachbild und so be-
steht eine ,,Verwandtschaft der Naturen* zwischen beiden. Das géttliche Wort
ist Weisheit, Wahrheit und Gerechtigkeit, ja ,,Gerechtigkeit von Gerechtigkeit,
Weisheit von Weisheit, Wahrheit von Wahrheit“. So kann die Seele nicht sein,
aber sie hat ein Fassungsvermdégen (capax) dafiir und strebt danach (appetens).
Sie ist eine celsa creatura, in capacitate quidem maiestatis, in appetentia autem
rectitudinis insigne praeferens, ,,ein erhabenes Geschépf, das in seinem Fas-
sungsvermégen das Abzeichen der Majestit, in seinem Strebevermégen aber
die Zierde der Rechtheit zur Schau trigt“. Gott hat den Menschen in Rechtheit
geschaffen (Eccle. 7,30), aber auch in GroBe, die in seiner Fassungskraft
gegeben ist. Das ,Wort“, das Urbild, besitzt die Gottgleichheit und die
forma Dei, die ,Gestalt® Gottes (Phil. 2,6), die aequalitas, die auf die
maiestas hinweist und die rectitudo, die Geradheit oder Rechtheit. Durch Zeu-
gung hat das Urbild empfangen ,nach Gleichheit®, die Seele aber empfingt in
der Schépfung bzw. Begnadung ,,nach Ma“ (Eph 4, 7); das ,,Wort“ hat beides,

2 De gr. et lib. arb. 6, 18 £. PL 182, 1011f.
2 De gr. et lib. arb. 7, 21. PL: 182, 1013; 9, 29, ebda. 1017



48 Otto Schaffner

GroBe und Rechtheit, als Wesen von Gott, die Seele aber als Gabe. GrofBe und
Rechtheit sind im ,,Bilde“ eins, ja eins mit dem ,Bilde® selbst, bei der Seele
aber sind sie verschieden voneinander. Die GroBe des Menschen (magnitudo)
also ist seine Empfinglichkeit fiir das Ewige (capax aeternorum), die Fihigkeit,
Gott in sich aufzunehmen; seine Rechtheit (rectitudo) ist sein Begehren und
Streben nach den himmlischen Dingen (appetens supernorum), die Gottessehn-
sucht®’.

Auch der &uBeren Erscheinung nach ist der Mensch ein rectus: seine auf-
rechte Gestalt, die Augen erhoben zu den Sternen, aufblickend zur seligen
und ewigen Heimat, unterscheiden ihn von den Tieren, die zur Erde sich beu-
gen®. Seine aufrechte Leibesgestalt soll ihn stindig daran mahnen, die innere
Geradheit zu bewahren. So' ,schuf der ,rechte Gott den ,rechten’ Menschen,
sich dhnlich, d. h. ohne Fehl, wie auch kein Fehl in ihm ist“. Der Leib soll hier
unten Spiegel eigener Seelenschonheit sein, wie Gott es droben ist*®. Schimen
aber miiBte sich die Seele, wenn sie ,gekriimmt“ wire, wie ‘die Tiere hin
zu den irdischen Dingen. Strebt sie nicht mehr nach dem, was droben ist, und
wendet sich zur Erde, dann wird sie selbst krumm und buckelig (curva), sie
verliert ihre Geradheit. Aber groB bleibt sie immer noch, weil sie aufnahme-
fahig nach wie vor ist fiir das Ewige (capax aeternorum). Nach dieser Emp-
fanglichkeit bemiBt sich ja ihre Grofe, die ist gew15sermaBen die ,,Form* der
Seele®.

In seiner 81. Ansprache zum Hohen Lied® kommt Bernhard auf die Ver-
wandtschaft zwischen ,,Wort“ und Seele zu sprechen. ,,Vermige des Blutadels
ihrer Gottebenbildlichkeit“ hat die Seele ,,jene natiirliche Einfachheit des We-
sens in sich, wodurch Sein und Leben fiir sie dasselbe sind“. Es gibt jedoch noch
eine héhere Stufe, auf der Leben gliickseliges Leben bedeutet. Diese ,reinste
Einfachheit“ finden wir nur in Gott, bei dem Sein und Gliickseligsein zusam-
menfallen. Nicht weit von dieser héchsten Stufe aber ist die Menschenseele
entfernt, erhielt sie doch, wenn auch nicht das Gliickseligsein, sodochdas Gliick-
seligseinkdnnen®. Thre Wiirde hat sie also darin, daB sie ,Leben vom Leben,
einfach vom Einfachen, unsterblich vom Unsterblichen® ist. Und doch ist sie
trotz aller Ahnlichkeit verschieden, wie eben nur das Geschopf vom Schpfer
verschieden sein kann, sie ist von Gott geschaffen (a creante creata).

Eine doppelte Verwandtschaft aber besteht zwischen ,Wort“ und Seele: Ein-
fachheit des (Wesens und Ewigkeit des Lebens. Diese beiden Auszeichnungen
erfahren eine Steigerung weiterhin durch die Willensfreiheit, ,etwas wahr-
haft Gottliches, das in der Seele hervorleuchtet, wie ein Edelstein in Gold ge-
faBt“. Zwischen Gut und Bése, zwischen Tod und Leben kann der Mensch
wiihlen, fiir und wider Gott sich entscheiden, er ist solus inter animantia liber,
allein unter allen Lebewesen der Freie.

27 In cant. Sermo 80, 2f. PL 183, 1166 f.; Aug. de trm VII, 6, 12. PL. 42, 946, ebda.
IX 2, 2. PL, 42, 961 u. X 12, 19. PL 42, 984

2 Zum Fest des hl. Martm n. 4. PL 183, 492

2% In cant. Sermo 24, 5—1. PL 183, 896 f

% In cant. Sermo 80, 3. PL, 183, 1167 u. n. 5. PL 183, 1169

3 In cant. Sermo 81, 2—17. PL, 183, 1171—4



Die ,nobilis Deo creatura“ des hl. Bernhard von Clairvaux 49

Das Siegel .von imago und similitudo, von Bild und Ebenbild (Gleichnis),
durch gottliche Hand der Seele eingeprigt, ist frevelhaft zerbrochen worden,
die Einheit zwischen Leib und Seele wurde gestért, die Ebenbildlichkeit gar
sehr veréindert®. Nobilis illa creatura in regione similitudinis fabricata, quia
ad imaginem Dei facta, cum in honore esset, non intellexit et de similitudine
ad dissimilitudinem descendit. Magna prorsus dissimilitudo, de paradiso ad
infernum, de angelo ad iumentum, de Deo ad diabolum — ,jenes edle Geschopf,
im Lande der Ebenbildlichkeit geschaffen, denn es war nach dem Bilde Gottes
gemacht, erkannte es nicht, da es in Ehren war, und stieg so aus der Ebenbild-
lichkeit zur Unebenbildlichkeit herab. Eine ganz und gar grofle Unebenbild-
lichkeit: vom Paradies zur Hélle, vom Engel zum Jochtier, von Gott zum Teu-
fel“! Ein fluchwiirdiger Sturz ist es gewesen und eine schlimme Verdnderung:
aus der Herrlichkeit wird Armseligkeit, aus dem Leben Tod. Fortan werden die
Menschen in Wehen geboren, Miihsal begleitet ihren Lebensweg und unter
‘Schmerzen fallen sie dem Tode anheim. Ecce quasi noh simus, sic sumus coram
€0, quasi nihilum et inane reputatum (Is 40, 17), putantes nos aliquid esse, cum

nihil sumus — ,siehe, wie wenn wir nicht wiren, so sind wir vor Thm; wie ein
" Nichts, ein leerer Raum gelten wir vor ihm; und doch haben wir die Meinung
etwas zu sein, da wir doch nichts sind“®,

Zwei Freiheiten hat der Mensch verloren durch die Schuld Adams: die Frei-
heit von der Siinde und die Freiheit vom Elend. So ist aus der Ebenbildlich-
keit die Unebenbildlichkeit geworden. Das ist nun die Lage des Menschen: Be-
trachtet sich die Seele im ,hellen Licht der Wahrheit, dann wird sie sich im
Lande der Unebenbildlichkeit finden“. Wahrhaft elend ist sie: ,,mit Stinden be-
laden, von der Last ihres sterblichen Leibes niedergedriickt, in irdische Sor-
gen verstrickt, vom Schmutz fleischlicher Liiste vergiftet, blind, gekriimmt,
siech, in viele Irrtiimer verwickelt, tausend Gefahren ausgesetzt, durch tau-
senderlei Furcht beunruhigt, durch tausend Schwierigkeiten geangstigt,' tau-
send Verdachtsgriinden preisgegeben, durch tausend Néte gequilt, zum Laster
geneigt, unvermogend gegeniiber der Tugend“®. Freilich ihre ,angeborene
Gestalt (nativam formam) zog die Seele nicht aus, eine fremde legte sie dar-
iiber an (superinduit peregrinam); sie wurde verdunkelt (vgl. Ré. 1,21), aber
auf ihrem Grunde blieb die ,Einfachheit“ unerschiittert bestehen; sie ist jedoch
iiberdeckt ,,von der Zwiespiltigkeit und Doppelziingigkeit menschlicher Arg-
list“. Auch die ,,Unsterblichkeit® ist eingehiillt in die , dichte Finsternis des
Todes des Leibes“ und neben dem leiblichen Tod droht auch der Tod der Seele

"durch die Siinde: Selbst die Freiheit hat eine EinbuBe erlitten: das Geschopf
dient nunmehr dem Gesetz der Siinde. Die Seele trigt ein Doppelkleid, iiber
der Ebenbildlichkeit die Unebenbildlichkeit und mit der ,,Nadel der Siinde sind
auf die Einfachheit, Unsterblichkeit und Freiheit Liige, Tod und Zwang auf-
geheftet“. Gottunéhnlich wird die Seele und dadurch auch sich selber®. So ,,ver-

32 Sermo 2,3. PL, 183,120 .33 Sermo42 2. PL, 183, 661 £.

3 Tn cant. Sermo 36, 5 PL, 183, 969 £.

% In'cant. Sermo 82, 2—5. PL, 183 1177—80 n. 5. PL 183 1179: inde anima dlSSImﬂlS .
Deo, inde dissimilis est et sibi..

4



50 Otto Schaffner

weilen die Wege der Sthne Adams in Zwang und Begehrlichkeit“*: eine ser-
vilis conversatio, ein knechtischer Wandel!

Das Sehnen und Streben nach dem, was droben ist, hat die Seele gerade ge-
macht, nun sucht und will sie kosten, was auf der Erde ist, sie wendet sich von
Gott und beugt sich nieder zu den Dingen. Das ist ihre curvitas, ihre Kriim-
mung®. ,Mit dem Herzen auf der Erde kriechen® nennt es Bernhard. Es ist
jene Haltung des Menschen, die nach Augustinus die Dinge nicht mehr im
Dienste Gottes gebrauchen (uti), sondern allein fiir sich haben will, sie geniefen
will (frui), sich an sie verliert und Gott dabei vergifit. Dem Ort der Betriib-
nis hat sic¢h das Leben des Menschen genaht, wo Arbeit, Schmerz und Nieder-
geschlagenheit des Geistes herrschen®, zwei Freiheiten hat er verloren und dop-
pelter Aussatz hat sein Herz befallen: Eigenwille und Eigensinn (propria vo-
luntas und proprium consilium). Der Eigenwille als Gegensatz der Gottesliebe
ist Kampf gegen Gott. Wiirde er schwinden, gibe es keine Holle mehr. Er will
den eigenen Seelenregungen nachkommen, entzieht sich der Herrschaft Gottes
und will sein eigener Herr sein. Der Eigensinn aber folgt der eigenen Meinung
und ist fiir Rat unzuginglich, von Eitelkeit aufgeblasen und selbstgefillig™.
Diese beiden Haltungen kennzeichnen den Stolz, die Ursiinde.

Das ,,Gepidck des Eigenwillens® lastet auf uns, ,,unter einem schweren und
unertriglichen Joch beugen und kriimmen sich unsere Nacken so sehr, daf
sich unser Leben der Holle ndhert“?. Nun wohnt eine ,,gekriimmte Seele im
aufrechten Leib. Seine Augen sind noch immer zum Himmel erhoben, die Au-
gen der Seele aber gehen zur Erde®. Im Leibe bleibt die Ebenbildlichkeit, in
der Seele aber wird diese Ebenbildlichkeit Gottes mit der des Tieres ver-
tauscht’®, Es zieht der Leib die Seele in seine Bezirke, Fleisch und Siinde haben
jetzt die Herrschaft®®, der Mensch lebt dahin in inneren Finsternissen®.

Aus dem Nichts ist der Mensch geschaffen. Verlifit er sein eigenes Selbst
das, was ihm Gott gegeben, dann neigt er sich der Siinde zu und damit dem
Nichts®. Das ehemals edle Gesch&pf gleitet rasch ab auf der schiefen Bahn und
stlirzt in Siinde und Elend. Nicht wollte seine Seele von Gott gefiihrt und ge-
leitet werden, jetzt kann sie selbst den Leib nicht mehr lenken, das Geschopf
emporte sich wider seinen Schipfer, nun muf} es in den Gliedern seines Lei-
bes ein Gesetz verspiiren, das ihm selbst widerstreitet®®. So ist die Seele ,un-
ter die Siinde verkauft“¥’, der Mensch wird den Tieren gleich in seinem Anfang
und in seinem Ende®. Hilt er Einkehr bei sich, dann schreit er auf bei einer
derartigen Unebenbildlichkeit: ,Herr, wer ist Dir gleich!“ (Ps 35 (34),10). Die
erste Ahnlichkeit mit dem Schopfer ist geblieben, darum muBl die Un&hn-
hchkelt geboren aus der Siinde, umso mehr mififallen®.

3 In ps. 90 qui hab. Sermo 11,3. PL, 183,226 3% In cant Sermo 24, 7. PL, 183, 897

38 Sermo 12,2 f. PL, 183,571 f. 3% Sermo 3,3f. PL 183, 289 1.

#© De dil. Deo 13, 36. PL 183,996 f. *' In cant. Sermo 24, 6. PL 183, 897

42 Sermo 12, 1. PL 183, 571 u. in cant. Sermo 82, 5. P1 183, 1180

43 Zum Fest des hl. Martm n. 3. PL 183,491 4 Sermo 12,2, PL 183, 571

4 In anniv. B. Mariae V. sermo 1, 1. PL 183, 383 — Dedic. Eccl. s. 5, 3. PL 183, 531:
nihil est homo 4 Lib. ad mil. templi 11, 19. PL, 182, 933

47 Allerheiligen, Sermo 5, 8. PL. 183,479  “ Sermo 12, 1. P1, 183, 571

4 In cant. Sermo 82,6, PL, 183, 1180



Die ,,nobilis Deo creatura“ des hl. Bernhard von Clairvaux 51

In hellen Farben hat uns der hl. Bernhard das Bild von der Nobilis Creatura
gezeichnet. Aus dem Nichts schuf Gottes michtiges Schépferwort das All, gab
jedem Ding seine besondere Dignitas. Der Mensch aber erfuhr eine besondere
Begriindung und Auszeichnung: Erdenstaub und Gottesodem sind in ihm ver-
bunden, nach Gottes Bild und Gleichnis ist er geschaffen. Herr der Erdenwelt
sollte er sein, sein geistiges Antlitz aber Gott zuwenden. Gerade an Leib und
Seele steht er in der Welt und iiberragt die ,grex“ der anderen Geschopfe.
Diese folgen den in ihrem Sein begriindeten Gesetzen, so wie es Gott angeord-
net; dem Menschen aber gab der Schipfer mit der Willensfreiheit einen , Eigen-
bereich®, begriindend so die freie Person, die in SelbstbewuBtsein und Selbst-
michtigkeit sich enischeiden kann fiir und wider ihn und seine Ordnung. Die-
ses grofle Geschenk der Gottebenbildlichkeit gibt ihm die Méglichkeit, seinem
Herrn sich zuzuwenden im Erkennen und Lieben und ihm die geschenkte
Freiheit wieder zu schenken in der fiir Gott bereiten und aufgeschlossenen
Haltung der Demut und des Gehorsams, des Sich6ffnens fiir das géttliche Du,
auf daf Gott auch diesen Eigenbereich erfiille und besitze.

Dunkel hebt sich von dieser Dignitas menschlichen Seins das Bild des gefal-
lenen Geschopfes ab, das seine Freiheit miBbrauchte und sich von Gott ab-
wendete, um sich umso mehr in die irdischen Dinge zu verkrampfen. Im Geiste
mittelalterlicher BuB3gesinnung schildert Bernhard das ganze Siindenelend und
die Gottesferne des Menschen. Die Siinde hat eine uniibersteigliche Scheide-
wand zwischen Gott und Menschen aufgerichtet. Die Willensfreiheit wurde
zwar beeintrichtigt, aber sie ist geblieben, wire doch ohne sie der Mensch
nicht mehr Mensch; aber die beiden anderen Freiheiten, die Freiheit von Siinde
und von Elend, gingen verloren. Durch eigene Schuld seine hohen Vorziige
verlieren und sich verunstalien konnte der Mensch, seine Ebenbildlichkeit
wieder durch eigene Kraft zuriickgewinnen, dazu ist er nicht mehr fihig.

2.NovainChristocreatura—Derneue Menschin Christus

Gott hat sein ,,verdorbenes“ Geschdpf nicht vergessen, er hat es durch seinen
Sohn gesucht und durch seine Gnade noch einmal neu geschaffen, auf dafB3 es
eine ,nova in Christo creatura, ein in Christus neues Geschopf“ sei®.

Mit vier Tugenden war der Mensch bei seiner Erschaffung ausgestattet wor-
den: ,Die Barmherzigkeit behiitete ihn, die Wahrheit lehrte ihn, die Gerechtig-
keit leitete ihn, der Friede hegte ihn“. Durch den Siindenfall verlor er sie alle®™.
Im AnschluB an Psalm 85(84), 11: ,,Barmherzigkeit und Wahrheit begegneten:
sich, Gerechtigkeit und Friede haben sich gekiifit“ entwickelt Bernhard ein
Drama unserer Erlésung in seiner ersten Ansprache zum Feste Mariae Ver-
kiindigung, die den mittelalterlichen Menschen stark beeindruckte und in den
Mysterienspielen, besonders im berithmten , ProzeB im Paradies“ weiterlebte®.
Ein schwerer Kampf war ausgebrochen unter den genannten vier Tugenden:
die Wahrheit und die Gerechtigkeit peinigten die Menschen, Friede und Barm-
herzigkeit aber flehten um Gnade. Ins Herz des Vaters zogen sich die letzteren

' De gr. et lib. arb. 3, 7. PL 182, 1005
51 In ann. B. Mariae V. sermo 1, 6 £f. PL 183, 385 ff. 32 P, Pourrat, a.a.0. Seite 61 ff.

4+



52 Otto Schaffner

zuriick und jhr ungestiimes Bitten und Flehen konnte nicht ungehsrt bleiben.
Da werden die beiden anderen Tugenden ebenfalls zu Gott gerufen. Wahrheit
und Barmherzigkeit treten sich nun gegeniiber und bringen ihre Sache vor den
Richter. Der biickt sich und schreibt auf die Erde: fiat mors bona et habet
utraque quod petit — ,es werde der Tod gut, dann haben beide, was sie er-
bitten!“ Der Tod wiirde sogar kostbar werden, wenn ibn jemand aus Liebe
- auf sich ndhme. Wahrheit und Barmherzigkeit suchen hierauf nach einem
Wesen, das ohne Makel und geniigend Liebe hitte fiir ein solches Opfer. Sie
finden es nicht. Da spricht der Richter und Kénig: ,Die Strafe bindet mich, ich
mufl die Schuld auf mich nehmen und BuBe tun fiir die Menschen, die ich
geschaffen“®,

Gott will die nobilis creatura w1eder zurlickgewinnen. Er kénnte es durch
Zwang tun, dann hitte er aber keinen Menschen mehr vor sich, sondern ein
Tier, das nach den in es gelegten Gesetzen handeln muB. Die Androhung aller
Strafen und der ewigen Verdammnis fiihrte auch nicht zum Ziele und das Ver-
sprechen des ewigen Lebens konnte ja schon vorher ebenso wenig das Men-
schenherz rithren. Aber in ihm wohnen nicht nur Furcht und Begierde, sondern
auch die Liebe. An dicse wollte der Schopfer appellieren: er erschien selbst im
Fleische und erwies uns -eine Liebe, wie sie grifler niemand hatte, er wurde
selbst Mensch und gab sein Leben hin fiir die Siinder. ,Was hatte ich dir noch
tun sollen und habe es nicht getan?“ (Is 5, 4)**.

Die ,verlorene Drachme* hat die gottliche Weisheit gesucht, ,,das Bild, das
seines angeborenen Schmuckes beraubt unter dem Pelz der Siinde, beschmutzt
wie im Staub verborgen lag“. ,Sie fand es, reinigte es und nahm es aus dem
Lande der Unebenbildlichkeit“. So wird die frithere Schonheit wieder her-
gestellt, das Bild wird wieder gottdhnlich, ja noch mehr, es soll Gott
gleichformig werden (conformis). Zwei Tatigkeiten iibt der Sohn, der ,,Glanz
der Glorie“ aus: er stellt wieder her das entstellte Bild (reformare deformem)
und stirkt das noch schwache (confortare debilem). Von der Knechtschaft der
Siinde befreit, gewinnt der Mensch die libertas consilii wieder zuriick; schon
ist er daran, seine Wiirde wieder zu erlangen, die alte Schinheit des Ebenbildes
Gottes wieder herzustellen®. Einen zweifachen Tod hatte er erlitten, eine zwei-
fache Auferstehung wird ihm durch Christus zuteil. Der Tod der Seele als
Trennung von Gott wurde durch die Menschwerdung, die erste Ankunft
Christi, die verborgen und demiitig war, iiberwunden: die Seele ist wieder auf-
erstanden vom Tod der Siinde. Die zweite Ankunft, die Wiederkunft Christi
zum Gericht, die in Herrlichkeit und mit Macht erfolgen wird, wird auch unse-
rem Leib die Auferstehung bringen®. Unter dem Gesichtspunkt der dreifachen
Ankunft des Herrn entfaltet der hl. Bernhard seine Christusfrommigkeit. In
Schwachheit ist das gottliche Wort erschienen, der Christus dem Fleische nach
(Phil 2, 6—9). Der vor aller Zeit geboren, wird jetzt in der Zeit geboren, er
erscheint in Knechtsgestalt und stirbt den Siihnetod am Kreuze. Er steht wieder
auf von den Toten, um erhdht zu werden zur Rechten des Vaters. Von dort

53 In ann. B. M. V. 1, 9—14. PL, 183, 387 {f.

8 Sermo 29, 2—3. PL 183, 620f. 5 De gr. et lib. arb. 10, 32 ff. PL 182, 1018 {.
56. Sermo 116. PL 183, 741; Sermo in adv. Domini 6, 5. PL 183, 54



Die , nobilis Deo creatura“ des hl. Bernhard von Clairvaux 53

aber wird seine ,letzte Ankunft“ erfolgen, durch die er alles zur Vollendung
bringt. Dann spricht Bernhard noch von einer ,mittleren Ankunft*, wo Er in
der Zeit unseres irdischen Wandels verborgen in die Menschenseele kommt,
in ihr Wohnung nimmt und sie umgestaltet®.

‘So wird der Mensch in Christus ein neues Geschopf. Die libertas consilii,
d. h. die libertas a peccato wird erneuert durch Christi Erldsungstat, sie wird
zur libertas gratiae: das Geschdpf wird in Unschuld wiederhergestellt, alles ist
Gnade®. Gab dem Menschen die Erschaffung das ,,velle®, so gibt ihm die Gnade
das ,bonum velle“, das Gute zu wollen; denn der Vorrang der verninftigen
Geschépfe ist es, Gutes oder Béses zu wollen und dafiir Lohn oder Strafe zu
ernten®. Gottes Macht und Giite befreit das slindige Geschépf aus seinem
Elend, es ist nicht sein eigenes Werk®, aber man muB hierzu bereit sein, denn
»niemand wird wider Willen gerettet“® und ,mein Verdienst ist Gottes Er-
barmen“®. Gott ist es, der die Verdienste schenkt, da er zuerst die schuf, denen
er sie geben konnte. Dreifach wirki seine Gnade: crearis, sanaris, salvaris,
denn ,nicht erschaffen kénntest du dich, der du nicht warst, nicht rechtfertigen
als Stinder, nicht als Toter dich selbst erwecken!* Dieses dreifache Werk der
creatio, reformatio und consumatio geschieht in, durch und mit Christus: ,In
Christus sind wir geschaffen zur Freiheit des Willens — durch Christus werden
wir erneuert zum Geiste der Freiheit — mit Christus werden wir vollendet
in den Stand der Ewigkeit”, zum Vollalter Christi (Eph 4, 13), zur Vollkommen-
heit der Glieder mit dem Haupte. Eine innere Erneuerung vollzieht sich, wir
erlangen die rectitudo intentionis wieder, die rechte Richtung unseres Strebe-
vermdgens. Durch irdische Sorgen war es niedergedriickt, nun sucht es wieder,
was droben ist; der Affekt wird gereinigt, die Liebe zum Geistigen siegt iiber
das Fleisch und seine Begierden, und unser Erinnerungsvermogen geht wieder
auf gute Werke aus. Das sind Gottes Geschenke, weil sie der Heilige Geist in
uns wirkt, unsere Verdienste aber, weijl sie mit unserer Willenszustimmung
geschehen®, .

Der freie Wille ist von Gott gegeben, er macht die Wiirde des Menschen aus,
lesen wir immer wieder. Die iibrigen Geschépfe folgen den in sie gelegten
Gesetzen und erfiillen Gottes Willen; vom Menschen aber wird eine freiwillige
Unterwerfung gefordert. Gerade darin sieht Bernhard den Gipfel der Demut,
die Urhaltung des Geschopfes und die Summe' des christlichen Lebens, da8
unser Wille dem gottlichen unterworfen sei, da wir wollen, was Er will und
" nicht wollen, was auch Er nicht will*. Stellt sich das edle Geschépf nicht mehr
der unbestindigen Welt gleich, dann gewinnt es offensichtlich seine friihere
Dignitas wieder zuriick®,

Auch die ,nova in Christo creatura“ ist wieder gefallen und fillt immer
wieder, das hervorragende Geschépf (egregia creatura), das schon einmal im

5 ebda. sermones 1—7. PL 183, 35—56 G. Frischmuth, 2.3.0. S. 46—87

%8 De gr. et lib. arb. 3,7. PL 182, 1005 - * De gr. et lib. arb. 6, 16. PL 182, 1010 £.

& 6. Sonntag n. Pfingsten Sermo 3, 5. PL, 183, 341

81 De gr. et lib. arb. 11, 36. PL 182, 1020

%2 In cant. Sermo 61,5. PL 183, 1073 — ein Gedanke Augustins! Vgl. u. a. Sermo

297, 4, 6. PL, 38, 1362 8 De gr. et lib. arb. 14, 48 ff. PL, 182, 1027 £.
" ® Sermo 26, 2. PL 183, 610 % In cant. Sermo 21, 6. PL, 183, 875



54 Otto Schaffner

ersten Fall ein Stiick der Herde geworden (de grege), fillt wiederum in arm-
seliger Weise; nun darf es aber nicht mehr unter der Herde bleiben, es muf
hinter ihr dreingehen. So legt Bernhard den Vers des Hohen Liedes (1, 7) aus
unter Hinweis auf die Psalmen 8, 6 {. und 49 (48), 13. Will der vernunftbegabte
Mensch nicht mehr seiner Vernunft gemif leben, dann wird er tierischer als
das Tier, er tritt die Rechte seiner Natur mit Fiien und muB dafiir das hochste
Ma8 der Strafe erleiden®. Als Einzelginger geht er hinter den Tieren her, denn
er allein von ihnen wird in die Hélle gestiirzt. '

Zwischen Hoffnung und Verzweiflung schwankt die Seele nun, das Bdése
miffallt ihr, sie will das Gute tun, sie will einfach und gerade, gottesfiirchtig
und allem Bgsen abgewandt leben. Das aber kann sie nur von der Gnhade er-
hoffen. So wird sie sich an das ,,Wort“ wenden und seine Adelsverwandtschaft
suchen®. Thre Ebenbildlichkeit gibt ihr immer wieder den Mut dazu, sich trotz
ihres Sitindenelends Gott zu nahen voll Vertrauen, das sie Verzeihung erwarten
14B8t, das ihr sogar die Kiithnheit gibt, sich nach der ,Verm#hlung mit dem
Worte“ zu sehnen. Thr Ursprung gibt ihr Mut und Zutrauen und das Siegel des
Gottesadels ist ihr stindiger Mahner, zu Gott zuriickzukehren, wenn sie sich
zum Schlechten wenden und durch die Verkehrtheit ihres Lebenswandels ent-
arten will®,

3. Perfecta in spiritu creatura—Vollendung im Heiligen
Geist

Die zweite Freiheit ist durch die Erlésungstat Christi wiedergewonnen wor-
den, die dritte, die libertas vitae vel gloriae, die Freiheit des Lebens und der
Glorie jedoch, ist dem himmlischen Vaterlande vorbehalten. Durch sie werden
wir in die Glorie Gottes erhoben, der Tod wird besiegt sein, die Freiheit der
Kinder Gottes wird herrschen. Dann wird die nobilis creatura zur perfecta in
spiritu creatura, zum im Heiligen Geist vollendeten Geschépf“®. Ein staunens-
wertes Wunder ist fiir den hl. Bernhard diese dann erlangte Gottebenbild-
lichkeit, sie ist nun in der Vollendung das Schauen Gottes selbst; ,wer miiBite .
nicht staunen liber die Liebe Gottes, die zuriickruft, wo sie verachtet wurde?*
Ist die Bosheit, die das ,,Stlickwerk Un#hnlichkeit“ geschaffen, beseitigt, dann
wird jene unio spiritus sein, die Einheit des Geistes, die das menschliche Per-
sonsein nicht ausléscht in pantheistischem Aufgehen in der Gottheit, sondern
es wird ,ein gegenseitiges Schauen und eine gegenseitige Liebe“ sein, eine
wkeusche und vollendete Liebe®, eine similitudo perfecta, die vollendete Eben-
bildlichkeit. Dann wird die Seele ,erkennen, soweit sie erkannt ist (1. Kor 13,
10), dann wird sie lieben, wie sie geliebt wird“™.

Eines aber wird von ihr gefordert: sie mull zu Gott zuriickkehren, sich zu
ihm hinwenden (conversio ad Verbum), dann wird sie umgestaltet und dem
»Worte* gleichgestaltet in der Liebe™. Sie umfidngt die FiiBe des Herrn, die
Barmherzigkeit und Wahrheit sind, und erlangt im , Fuffkul der Verséhnung*

% In canf. Sermo. 35, 3. PL 183, 963 sowie 35, 7£f. PL: 183, 966

47 In cant. Sermo 82, 7 PL 183, 1181 % Tn cant. Sermo 83,1f. PL 183, 1181 f.
# De gr. et lib. arb. 3, 7. PL 182, 1005 ’

7¢ In cant. Sermo 82, 8. PL. 183, 1181 " In cant. Sermo 83, 2. PL, 183, 1182



Die ,,nobilis Deo ereatura“ des hl. Bernhard von Clairvaux 55

Verzeihung ihrer Siinden. Sie macht Fortschritte und gibt ihm im , KuB seiner
Hande* ihre guten Werke und erlangt dafiir die Tugenden. Im ,,Kufl auf den
Mund“ (Hohes Lied 1,1) aber erwirbt sie die Beschauung®, die mystischen
Gnaden. Er ist der Ausdruck der vollkommenen Liebe, die ,keine Ehrfurcht
mehr kennt“, die sich selber reich genug ist: es ist die ,briautliche Liebe
zwischen Seele und ,Wort‘ “. Nun kann sie nur mehr sagen: amo, quia amo;
amo, ut amem: ,ich liebe, weil ich liebe; ich liebe, dafl ich liebe* — magna res
amor!™,

Bernhara unterscheidet Grade in der Liebe: den amor carnalis oder servilis,
die knechtische Liebe, mit der der Mensch sich selbst liebt um seiner selbst
willen; den amor mercenarius, die Liebe der Lohndiener, mit der zwar Gott
geliebt wird, aber um des Menschen willen; den amor filialis, die Liebe des
Gotteskindes, die Gott wegen Gott liebt und schlieBlich als die hochste Stufe
den amor sponsae, die briutliche Liebe, die auch sich nur wegen Gott liebt™.
Sie ist eine ,heilige und keusche“ Liebe, eine ,innige und starke Wechsel-
liebe®, die zwei in einem Geiste verbindet (1 Kor 6, 17). Das ,,Wort“ kommt der
Seele zuvor in der Liebe und {ibertrifft sie, denn ,nicht mit gleicher Fiille flieBen
die Liebende und die ,Liebe‘, anima und Verbum, Braut und Briutigam,
Schépfer und Geschopf, so wenig wie der Diirstende und die Quelle®. Doch,
wenn aoch das Geschopf ob seiner Niedrigkeit und Geringheit weniger liebt,
liebt es aus seinem ganzen Wesen heraus und den ihm gegebenen Kriften,
dann fehlt ihm nichts®.

Der Grund der Gottesliebe aber ist Gott selbst und das Ma8 ihn zu lieben
ist — ihn ohne MaB zu lieben®. ,Es liebt Gott, und er liebt aus seinem ganzen
Wesen heraus, weil die ganze Dreifaltigkeit liebt“. Er ist der , freigebige Spen~
der meines Lebens®, mein ,besorgtester Lenker und Leiter®, ,mein siiBer
Troster; er ist ,mein iiberreicher Erléser”, ewig wird er sein Geschopf be-
wahren, bereichern und verherrlichen”. Bernhard findet fast keinen Ausdruck
mehr: ,Es liebt die UnermeBlichkeit, es liebt die Ewigkeit, es liebt die iiber-
ragende Liebe der Weisheit, es liebt Gott, dessen Grofie keine Grenze kennt*
(Ps 145 (144), 3)%,

»~Gott ist die Liebe* (1. Joh 4, 8): als die ,substantielle Liebe gibt er die
yLakzidentelle“®. In den Dingen, die uns umstehen, selbst aber ist nichts, was
uns erfiillen konnte, auBer dieser Liebe, auBer Gott, der allein gréBer ist als
alles Geschaffene®. So betet der Heilige: ,,Gut bist Du, Herr, fiir die Seele, die
Dich sucht (Klagelieder 3,25), was aber erst fiir die, die Dich findet? Darin
nimlich liegt das Wunderbare, da8 niemand Dich suchen kann, aufler er hat
Dich vorher schon gefunden. Du willst gefunden werden, auf daBl Du gesucht
werdest; gesucht werden, um gefunden zu werden. Du kannst freilich gesucht

2 Sermo 87, 1. PL, 183, 703 3 In cant. Sermo 83, 3 ff. PL 183, 1182 f.
74 De dil. Deo 8—10, 23—27. PL 182, 988—90; auch 15, 39. PL: 182, 998
7 In cant. Sermo 83, 6. PL: 183, 1184

78 De dil. Deo 1,1. PL, 182, 974; siehe auch 6, 16. PL 182, 983

77 De dil. Deo 4, 13. PL 182, 982 u. 5, 14. PL 182, 982

8 De dil. Deo 6, 16. PL, 182, 984 7 De dil. Deo 12, 35. PL 182, 996
% In cant. Sermo 18, 6. PL 183, 862 :



56 Otto Schaffner

und gefunden werden, jedoch zuvorkommen kann man Dir nicht!“®, Jene un-
stillbare Sehnsucht ist hier zum Ausdruck gekommen, die schon Augustins
ganzes Suchen und Forschen bestimmte und das erst sein Ende findet, wenn .
es'in die Seligkeit Gottes eingemiindet ist. Es hat seinen Grund in dem, was
Augustinus mit einem kurzen Wort gesagt: fecisti nos ad te — Du hast uns auf
Dich hin erschaffen“®2,

Der Dreieinige Gott ist es, der den Menschen zur Vollkommenheit fihrt, zur
Wabhrheit, die er selbst ist. Aber nicht einem Quietismus, der sich nur auf
. Gottes Gnadenfiihrung verlidfit, redet Bernhard das Wort, sondern er weist
immer wieder hin auf die aktive Mitarbeit des Menschen, der sich mit Gottes
Hilfe von seinen verkehrten ‘Wegen abwendet und von Stufe zu Stufe sich
emporldutert in einem Leben der BuBe und Tugendiibung, immer aber getragen
von der Gnade. Als die Grundhaltung, die das christliche Leben bestimmen
muB, erkennt er die Demut. Sie ist ihm die Tugend, die zu Gott fithrt. Aus-~
gehend von dem Wort des Johannesevangeliums (14, 6); ,,Ich bin der Weg, die
Wahrheit und das Leben” zeigt er Christi Demut als den Weg, der zur Wahr-
heit fiihrt, deren Erkenntnis aber andererseits wieder die Vollendung der De-
mut bedingt. Auf drei Stufen kommt man zu dieser Wahrheitserkenntnis, in-
dem man sich selbst beurteilt, mit dem Nichsten mitleidet und endlich die
Wabhrheit mit reinem Herzen schaut in der Kontemplation®. Wir suchen zuerst
die Wahrheit in uns selbst, merken auf uns und erkennen unser Elend an.
Daraus entsteht die Demut, die Bernhard also definiert: Humilitas est virtus,
qua homo verissima sui agnitione sibi ipsi vilescit — ,,die Demut ist die Tugend,
durch die der Mensch in wahrhaftigster Selbsterkenntnis sich selbst wohlfeil
wird“®, In der ,agnitio“ liegt auch ein willentliches Element, nimlich das, was
man erkannt hat, auch anzuerkennen. Man beachte ferner, daf§ das ,vilescit*
nicht ein Wohlfeilsein ausdriickt, wie es gewdhnlich iibersetzt wird, sondern ein
‘Wohlfeilwerden! Die Nobilis Creatura wird durch Gottes- und Selbsterkennt-
nis belehrt einerseits iiber die hohe Wiirde, in der sie geschaffen, andererseits
aber auch dartiber, daB sie nichts aus sich hat; wie unendlich der Abstand
zwischen Schépfer und Geschépf ist, wie sehr zudem die eigene Schuld, die
Abkehr von Gott, die Distanz noch vergréBert. Betrachtet sich der Mensch so,
dann muf} er immer weiter zuriicksinken in seine Nichtigkeit und zu jenem
Gefiihl des unendlichen Zuriickbleibens vor Gott, der Fiille des Seins, kommen.

Mit der Erkenntnis der eigenen Schwiche aber ersteigt die Seele die zweite
Stufe, wo sie mit dem Ubel und dem Elend des Nichsten mitleidet®® und ihm
~ helfen will. Von hier fithrt der Weg zur Vollendung: das Herz wird gereinigt
fiir die Betrachtung der himmlischen Dinge®,

So wirkt also der Dreieinige Gott im Menschen: der Sohn , iiberliefert den
Schiilern die Demut als die Form der Wahrheit“. Das géttliche Wort, die Weis-
heit des Vaters, findet die menschliche Vernunft ,,vom Fleische niedergedriickt,

5t PDe dil. Deo 7, 22. PL 182, 987; vgl. Aug. De trin. XV, 2,2. PL 42, 1058: nam et
quaeritur, ut mvematur dulcms, et invenitur, ut quaeratur av1d1us

8 Conf. I, 1, 1. PL 32, 661

83 De gradlbus huxmhtatls et sup. 1,1. PL 182, 941; 2, 3. PL 182, 943; 2,5. PL 182,

944: u. 3,6. PL 182, 944 8 De grad. hum. et sup. 1, 2. PL 182, 942
8 De grad. hum. et sup. 5, 18. PL 182, 951 %8 De grad. hum. et sup. 6, 19. PL, 182, 951



D_ie »nobilis Deo creatura“ des hl. Bernhard von Clairvaux 57.

durch die Siinde gefangen, durch Unwissenheit blind, den duBeren Dingen
ergeben”. Nun beginnt seine Titigkeit: Es richtet die menschliche Vernunft
auf, unterrichtet sie, zieht sie nach innen; in seinem Lichte beurteilt sie sich
anstelle der Wahrheit und klagt sich an. Auf diese Weise entsteht aus der Ver-
bindung von ,Wort“ und Vernunft die Demut. Der Heilige Geist hingegen
wirkt vornehmlich auf den Willen. ,In seinem Lehramt kommt der Mensch
zum Mitleid mit dem Nichsten®. Er gieBt die Liebe aus, ,er trostet die
Freunde®. Der Wille, der vom Gift des Fleisches, der Siinde, angesteckt war,
wird von ihm gnédig besucht und barmherzig gemacht: so entsteht aus dieser
Verbindung von Heiligem Geist und menschlichem Willen die Liebe. Der Vater
aber zeigt den Sohnen die Wahrheit, erh6ht sie, nimmt sie in die Glorie auf.
Ist die Seele so weit gekommen, dann ist sie vollendet: »wegen der Demut ist
sie ohne Makel und wegen der Liebe ohne Runzel“. Dann erhebt der Vater die
glorreiche Braut, ,,sie wird ins Gemach des Kénigs gefithrt“*”. ,In der Fiille des
Lichtes“ und ,,in der Glut des Heiligen Geistes” wird sie zum ,,MundkuB* zuge-
lassen und mit Freude erfiillt. ,,Gut ist es dort zu verweilen, Briider®, schreibt
der hl Bernhard, ,aber, siehe, es ruft uns wieder weg die Plage des Tages!“®®

Freilich ist es hier auf Erden nur wenigen bevorzugien Seelen gegeben, in
einem , Augenblick zitternder Schau® zu verkosten, wie es sein wird, wenn die
Seele einst zur perfecta in spiritu creatura wird. Bernhard sagt es uns: ,,Gut
bist Du, Herr, der Seele, die Dich sucht; wenn schon fiir die Suchende, um wie
viel mehr dann fiir die, die Dich ﬁndet! Wenn so siif8 die Erinnerung daran ist,
wie wird erst die Gegenwart sein!“®

Giinzlich verschuldet an Gott ist das Geschopf, weil es geschaffen wurde in
solcher Wiirde und weil es nach seinem selbstverschuldeten Sturz auf eine so
besondere Weise wiederhergestellt und zu einer solchen Seligkeit berufen
wurde. Des erlosten und begnadeten Menschen tiefe Dankbarkeit klingt wieder
aus den Worten Bernhards: At vero, qui me tantum et semel dicendo fecit, in
reficiendo profecto et dixit multa et gessit mira et pertulit dura, nec tantum
dura, sed et indigna — ,der mich als einen so Groflen und durch sein ein-
maliges Wort geschaffen hat, sprach wahrlich Vieles bei meiner Wiederher-
stellung, tat Wunderbares und erlitt Hartes, aber nicht nur Hartes, sondern
auch Unwiirdiges. ,Was gebe ich dem Herrn fiir alles, was er mir getan? (Ps116
(115), 12)“.

In primo opere me mihi dedit, in secundo se: et ubi se dedit me mihi reddidit.

Datus ergo et redditus me pro me debeo et bis debeo. Quid Deo retribuam
pro se?

Nam etiam si me millies rependere possem, quid sum ego ad Deum?

,Im ersten Werke gab Er mich mir, im zweiten Sich: und wo Er Sich gab,
gab er mich mir wieder.

Gegeben daher und wiedergegeben schulde ich mich fiir mich und zweimal
schulde ich mich. Was aber vergelte ich Gott fiir Sich?

Denn wenn ich mich auch tausendmal aufwigen konnte, was bin ich im Ver-
gleich mit Gott?“®.

87 De grad. hum. et sup. 7,20 f. PL 182, 952f.  # In cant. Sermo 3, 6. PL 183, 796
# Sermo de div. Sermo 4,1, PL 183,552 % De dil. Deo 5, 15. PL 182, 983.





