IM SPIEGEL DER ZEIT

Seelsorge in geschichtiicher Beleuchtung

Von Josef Andreas Jungmann, S.J., Innsbruck

Es gibt geschichiliche Studien, die nur dazu dienen, irgendeinen, vielleicht sehr
weit entlegenen Punkt der Vergangenheit aufzuhellen, um schlieBlich zu wissen, ,wie
es damals gewesen ist“. Es gibt aber auch geschichtliche Studien, die nicht mehr und
nicht weniger sind als eine Deutung der Gegenwart und damit zugleich eine Weg-
weisung in die Zukunft. Das ist besonders dann der Fall, wenn es sich um die ge-
schichtliche Beleuchtung heute noch lebendiger Einrichtungen und Verhéltnisse han-
delt. Und derartige Studien sind um so bedeutungsvoller, wenn Einrichtungen von
solcher Tragweite in Rede stehen, wie es der weite Bereich der kirchlichen Seelsorge
ist. Man muf3 sich wundern, da3 diesem zentralen Gebiet im Leben der Kirche, von
einzelnen Ausschnitten abgesehen, bisher so wenig Aufmerksamkeit gewidmet wurde.
Es ist darum hocherfreulich, daB gerade jetzt in dieser Richtung bedeutungsvolle
Ansiitze hervortreten.

Der duBeren, organisatorischen Seite der Seelsorge ist die Schrift von Alois Schrott
gewidmet.!) Sie bietet in grofien Ziigen, hauptsichlich aus der weitverstreuten mono-
graphischen Literatur schépfend, eine Ubersicht iiber die versehiedenen Wandlungen
in der Verfassung der Seelsorge seit dem Beginn der Karolingerzeit. Es ist ein dra-
matisches Geschehen, dessen Zeuge der Verfasser uns werden 14B8t, wenn wir sehen,
wie eine gewisse Starre der pfarrlichen Seelsorge, eine iiberméBige Verfestigung im
Objektiven und BrauchmiiBigen, im Nurliturgischen — vom Okonomischen ganz ab-
gesehen — im hohen Mittelalter und dann noch einmal zu Beginn der Neuzeit auf-
geriittelt und aufgelockert wird durch das Auftreten der neuen Orden, wie Krisen
sich ‘ergeben und Losungen sich anbahnen, in denen Pfarre und Kloster ihren Aus-
gleich finden, wie auch das Wirken der Orden seine Einordnung sucht in einen gro-
Beren Gesamtplan, — ein Vorgang, der ja heute noch im vollen Gang ist, der aber
erst auf dem Hintergrund der Geschichte recht versténdlich wird.

Noch bedeutungsvoller und schwieriger ist die geschichtliche Erfassung der Innen-
seite des seelsorglichen Problems. Ihm wendet sich in kithnem Vorstofl der Tiibinger
Pastoraltheologe Franz Xaver Arnold zu. Wir denken hier vor allem an zwei Schrif-
ten zur Theologie der Seelsorge, die zugleich den vielversprechenden Anfang einer
neuen Sammlung darstellen?. Es ist auch hier, wie u. a. die programmatischen Vor-
bemerkungen erkennen lassen, in erster Linie an geschichtliche Studien gedacht; aber
zugleich sollen die seelsorglichen Erscheinungen der Vergangenheit nicht nur kon-
statiert, sondern auch bewuBt auf dem erhellenden Hintergrund theologischer Er-
kenntnisse gesehen und beurteilt werden, also vor allem vom Wesen der Kirche und
vom Auftrag des Herrn her, den alle Seelsorge zu erfiillen hat. Die Geschichte wird
damit recht eigentlich zur Gewissenserforschung.

Wir sind allzu sehr an die Vorstellung gewdhnt, daB die Kirche kraft ihrer Unver-
ginglichkeit zu allen Zeiten nicht anders kann, als ihren Auftrag erfiillen, daB§ sie
also immer das Wort Gottes weitergetragen, immer die Sakramente gespendet, im-
mer das Opfer gefeiert hat. Was bleibt da noch geschichtlich zu untersuchen? Heif3t
das nicht fragen, ob der Mond immer richtig aufgegangen ist und ob die Sonne immer
ihr Licht gespendet hat? .

Wenn man das Wirken der Kirche nur im allgemeinen betrachtet, so ist eine solche

1) A. Schrott, Seelsorge im Wandel der Zeiten. Formen und Organisation seit der
Begriindung des Pfarrinstitutes. Graz 1949. .

2) Untersuchungen zur Theologie der Seelsorge (Herder, Freiburg). Bd. I: Fr. X.
Arnold, Dienst am Glauben. Das vordringlichste Anliegen heutiger Seelsorge, 1948;
Bd. II: Derselbe, Grundsitzliches und Geschichtliches zur Theologie der Seelsorge.
Das Prinzip des Gott-Menschlichen, 1949.




Im Spiegel der Zeit 63

Auffassungsweise nicht unberechtigt. Allein zwischen jenem MindestmaB an Treue,
fiir das die gottliche Leitung der Kirche Gewihr bietet und das niemals fehlen kann,
und dem Héchstmal an hingebendem Wirken, zu dem die dankbare Liebe die Hirten
der Kirche antreiben mii3te; liegen zahlreiche Zwischenstufen. Und sogar auch auf
gleicher Stufe freuen Dienstes tritt das Wirken der Kirche und das von ihr weiter-
getragene Gotteswort unter so mannigfaltige Einfllisse, durchwandert so verschie-
denartige Himmelsstriche, daBl es davon immer wieder ein neues Gepréage erhilt und
zwar ein Gepriige, das sich oft weitervererbt in Zeitperioden hinein, die schon lidngst
wieder in ein anderes Klima eingetreten sind. Die Kirche ist zwei Jahrtausende alt
und wir kénnen es nicht bestreiten, daB sie auch die Spuren ihres Alters an sich
trégt; aber sie ist zugleich ewig jung, und es ist nicht zuletzt die geschichtliche Be-
sinnung, durch die sie sich bestéindig den wechselnden Aufgaben anpa@t, indem sie
von ihrem Erbe abschiittelt, was nur mehr toter Ballast ist, und weiterpflegt, was
den Bediirfnissen des Jahrhunderts antwortet, oder auch, indem sie zurtlickkehrt zu
Idealen eines fritheren Zeitalters, die durch die Ungunst der Verhéltnisse voriiber-
gehend verschiittet worden sind.

. Wie zeitgemiB sind heute wieder Vorbilder aus dem kirchlichen Leben des christ-
lichen Altertums: die schlichte Klarheit der Botschaft von Christus, die groBe Auf-
fassung von der Kirche, das innige GemeinschaftsbewuBtsein der Gliubigen, die
Volksverbundenheit des Gottesdienstes.

Arnold berichtet (II, 126—128) von einer Arbeit iiber die Osterpredigt, die als eine
der nichsten Nummern seiner Sammlung erscheinen soll. Welche Weite der Per-
spektive am Anfang, wo die Frohbotschaft von Erlésung und Gnade das Osterthema
bildet, welche Verarmung spéter, wo sich die Festpredigt des ersten Hochfestes nur
mehr bis zur Unsterblichkeit der Seele oder zur ,Aufersiehung aus dem Siinden-

- schlaf“ erschwingt oder zu einer schwichlichen Apologie — iiber die wir erst heute
wieder allméhlich hinauskommen.

Ein geradezu aufregender Fragenkreis wire derjenige um die Geschichie der Ver-

kiindigung von der Person Christi, um die urspriinglich so sicher erfaBte und aus-
gewertete Strahlungsweite seiner Gestalt bis hinein in die entlegensten Punkte der
Glaubenslehre, auf die wieder eine abgrenzende Isolierung und Besonderung der
einzelnen Lehrpunkte folgt, um die wechselnde Vorbetonung seines irdischen Daseins
und seines himmlischen Fortlebens, um die Hervorhebung seiner Gottheit bis zum
Verblassen seiner menschlichen Erscheinung, um das Bild seiner Menschheit bis zur
Verdunkelung seiner Gottheit (etwa in manchen Darstellungen der christlichen
Kunst)3.

Arnold selber hat seine Aufmerksamkeit vor allem auf die Lehrverkiindigung von
der Kirche gerichtet und hat dabei besonders die letzten Jahrhunderte ins Auge ge-
faBt (II, 80ff.). Wihrend der Catechismus Romanus die Kirche noch als Werk des
Heiligen Geistes, als Braut und Leib Christi schildert und dabei die Gesamtheit der
Gliubigen als heilige Gemeinschaft im Auge hat, dhnlich wie auch andere Katechis-
men des 16. Jahrhunderts, treten in der Folgezeit im Zuge der Polemik gegen die
Neuerer die hierarchischen Amter iibermiflig stark in den Vordergrund, aber immer
noch so, daB in ihrer Betitigung das Fortwirken Christi erblickt wird. In der Auf-
klarungszeit bleibt diese Verengung des Kirchenbegriffes weiterbestehen, aber von
einem Wirken Christi im kirchlichen Amt ist bei den fiihrenden Autoren nur inso-
fern noch die Rede, als man in Christus den Stifter der Kirche anerkennt, der dann
aber alles Weitere der Tétigkeit der Amtstréger iiberlassen hiitte — ganz &hnlich,
wie man entsprechend dem Gottesbegriff des Deismus das Schépferwirken Gottes
auf die Erschaffung der Welt einschrinkt und jeden Gedanken an ein weiteres Wir-

3) Vgl. H. PreuB, Das Bild Christi im Wandel der Zeit, Leipzig 1915. — Vgl. auch vom
Verfasser dieses Berichies: Die Stellung Christi im liturgischen Gebet (Liturgiegeschicht-
liche Forschungen 7/8), Miinster 1925; Die Abwehr des germanischen Arianismus und der
Umbruch der religitsen Kultur im frithen Mittelalter: Zeitschrift fiir kath. Theologie 69
(1947) 36—99.



€4 Im Spiegel der Zeit

ken Gottes von sich fernhilt, indem man dafiir das Gesetz festlegt: Gott schafft nur
am Anfang (I, 75 £, 84 £. u. 6.).

Von einer solchen Auffassung der Lehre von der Kirche bestimmt sich bei den
maBgebenden Pastoraltheologen der Aufklidrungszeit auch die Theorie, die sie vom
seelsorglichen Wirken der Kirche entwickeln. Neben dem Absinken ins Naturali-
stische und Nurmoralische zeigt sich eine ,erschreckend weitgreifende Selbstindig-
keit“, die dem Amtstriager eingerdumt wird (84) und damit eine radikale Klerikali~
sierung des kirchlichen Wirkens: das Kirchenvolk ist lediglich noch das zu belehrende
und zu regierende Objekt. Anderseits wird der HeilsprozeB in schroffer Gegenstel-
lung gegen eine friihere, oft einseitige Betonung des Sakraments nun ganz vom Men-~
schen her entwickelt, als Lehre von Pflichten, die man erfiillen muB8; sogar die Litur-
gie wird nur mehr als Mittel der Erbauung gewertet.

Es ist wohl richtig, daB schon vor der Mitte des 19. Jahrhunderts die Riickkehr zum
vollen Inhalt des kirchlichen Dogmas rasche Fortschritte gemacht hat, auch in der
Lehre von der XKirche; aber diese Riickkehr geschah allzu lange nur auf der Linie
der theologischen Wissenschaft. Das seelsorglich-praktische Denken und Handeln
stand viel langer, als man vermuten sollte, unter den Nachwirkungen der Aufkli-
rungspastoral. Wohl wurde nun eine Summe von klaren theologischen Begriffen in
die Katechismen und in die Katechese hineingenommen (R48 und WeiB3; Deharbe);
aber diese Begriffe blieben weithin hartes Brot, nur wenig geeignet, Kindern see-
lische Nahrung zu sein. Es kam nicht dazu, daB man das Lehrgut fiir die Glaubens-
verklindigung nun auch nach seiner Bedeutung als Heilslehre in leicht verstindlicher
Sprache aufgebaut und dargestellt hitie, wie es eine friihere Zeit (Arnold nennt
wiederholt Canisius) doch einigermafBen vermocht hatte. Arnold schildert in seinem
ersten Band (I, 39—53) den Kampf, den u. a. Hirscher gegen die Verwissenschaft-
lichung der christlichen Kinderlehre gefiihrt hat, leider in einer Weise gefiihrt hat,
daB er den Eindruck der Scholastikfeindlichkeit erwecken und den schirfsten Wider-
spruch Kleutgens herausfordern mufBite. Eine geniigend klare Formulierung der
Eigengesetzlichkeit der Verkiindigung gegeniiber der wissenschaftlichen Theologie
ist Hirscher nicht gelungen, und noch die katechetische Bewegung am Beginn unseres
Jahrhunderts ist bei der formal-didaktischen Seite der Katechese stehen geblieben,
ohne zur material-kerygmatischen Frage vorzustoBen, fiir die erst heute das Ver-
stdndnis allmédhlich erwacht.

So ist auch in der Restaurationsbewegung des 19. Jahrhunderts auf pastoraltheolo-~
gischem Gebiet der EinfluB der Aufklirungsideen nur teilweise {iiberwunden worden.
Haltungen und Betrachtungsweisen, die in jener Periode groB geworden sind, rei-
chen, wie Arnold zeigt, bis in die Gegenwart herein. So wenn noch in heutigen Kate-
chismen wohl eingehend von den Heilstatsachen, insofern sie in der Vergangenheit
liegende geschichtliche Ereignisse sind, die Rede ist, aber wenig von ihrer dauernden
Heilsbedeutung (II, 133 £.) und noch mehr, wenn darin der Grundplan fiir die Dar-
stellung der christlichen Lehre, die doch die Lehre von dem uns in Christus ge-
schenkten Heil ist, durch die Frage bestimmt wird: Was miissen wir tun? (Die Ant-
wort ist bekanntlich: glauben, die Gebote halten, die Gnadenmittel gebrauchen.)
Arnold weist zugleich darauf hin (II, 118), daB.dieser schon fast allgemein gewordene
Ansatzpunkt im Catechismus Catholicus von Gasparri (1930) verlassen ist zugunsten
der auch schon bei Canisius dhnlich vorangestellten Frage: ,Bist du ein Christ?“
»Wer heiBt und ist ein Christ?* Etwas Ahnliches trifft zu, wenn auf dem Boden der
Liturgik ein bis heute maBgebendes Handbuch die Liturgie primir als sittlichen Akt
allgemein menschlicher Gottesverehrung entwickelt und die Notwendigkeit sinnen-
filliger Formen in erster Linie aus der geistig-korperlichen Natur des Menschen ab-
leitet (I, 146 £.), anstatt, wie ,,Mediator Dei“ es wieder verkiindet, vom Wesen der
Kirche auszugehen. — Gewif3 bedeuten die genannten Darstellungsweisen nicht einen
férmlichen Irrtum, aber es sind damit Anlagefehler.begangen, die nicht ohne Folgen
sind und die ein folgerlchtlges Denken im Geiste der Offenbarung zu vermeiden
sucht.



Im Spiegel der Zeit 65

Es gehort zu den hoffnungsvollen Erscheinungen im Leben der Gegenwartskirche,
daB der volle Begriff der Kirche als Christusgemeinschaft und damit der Sinn fur
das Gnadenhafte und Ubernatiirliche wieder erstarkt und daB in immer gréB8erem.
Umfang auch die Laien sich ihrer Mitverantwortung flir die Aufgaben der Kirche
bewuft werden. Nun kann manches, was die Aufkldrung mit so viel Eifer erstrebt,
aber mangels theologischer Fundamentierung so ungliicklich ins Werk gesetzt hat,
auf der neuen, solideren Basis aufgegriffen und entschlossen durchgefiihrt werden.
- Nun ist es nicht mehr gefdhrlich, sondern im Gegenteil notwendig, daB auch auf die
menschliche Aktivitit der entsprechende Ton gelegt wird. Ja, erst jetzt kann die
Entbindung der menschlichen Eigenkréfte, die seit der Renaissance auch im kirch-
lichen Raum immer weiter fortgeschritten ist, sich als Segensmacht entfalten.

Zum Seligsprechungsprozef8 P. Jakob Rems S.J.
Von Anton H6 8, S.J., Rottmannshéhe (Starnbergersee)

Als P. Rem am 12. Oktober 1618 in Ingolstadt im Ruf der Heiligkeit gestorben war,
dachte man trotz des 30jihrigen Krieges schon bald daran, seinen Seligsprechungs-
prozel einzuleiten. Sein Name war liber die deutschen Gaue hinaus in ganz Europa
bekannt geworden, nicht nur durch seine zahlreichen Schiiler, sondern auch durch
viele Schriften und Biographien. Die erste Lebensbeschreibung wurde 1623 nicht etwa
in lateinischer oder deutscher, sondern in franzgsischer Sprache herausgebracht!
1645 sammelte man von Ingolstadt aus Zeugnisse tiber den Ruf seiner Heiligkeit.
Doch kam es begreiflicherweise in einer Zeit, die von Aufklidrung, Rationalismus und
Illuminatentum immer mehr beherrscht wurde, nicht zur Einleitung eines Prozesses.

Erst in der zweiten Hilfte des vergangenen Jahrhunderts begann eine neue Welle
der Verehrung. In der Heimatstadt P. Rems, in Bregenz, machte sich besonders der
dort lebende Privatmann Anton Schmid und seine Gattin, die unter dem Namen Cor-
dula Wohler bekannte Dichterin, darum verdient. Sie haben P. Franz Hattler S.J.
dazu bewogen, eine Biographie P. Rems zu schreiben und das dazu noétige Quellen-
material zu sammeln. In Ingolstadt trugen die Bemiihungen des Stadtpfarrers Fried-
rich FrieB sehr dazu bei, daBl das Verlangen nach der Einleitung des Prozesses wieder
erwachte. Ihm war es nebst P. Hattler auch gelungen, das beriihmte Gnadenbild der
Mater ter admirabilis, das mit der Akademikerkongregation und der Hochschule
1800 nach Landshut gekommen war, wieder aufzufinden und nach Ingolstadt zuriick-
zubringen, wo es seitdem (1881) in der Pfarrkirche ad speciosam et amabilem B.M.V.
hohe Verehrung genief3t. Die Gebeine P. Rems aber blieben seit der Aufhebung der
Colloquiumkapelle im Konvikt des heiligen Ignatius (1779) weiterhin in der Vorhalle
der herrlichen Asamkirche Maria de Victoria, bis sie von Bischof Conrad von Prey-
sing 1935 ebenfalls in die Liebfrauenkirche ilibertragen wurden.

SchlieBlich war es der um die katholische Sache und die Mannerkongregation in
Bregenz sehr verdiente Landesamtsrat Johann Feurstein, der nicht ruhte, bis es zur
Einleitung des Seligsprechungsprozesses kam. Schon vor dem ersten Weltkrieg hatte
er dafiir gearbeitet. Nach schwerer Krankheit (1929) widmete er sich ganz diesem
Anliegen. Als auch mehrere Bischife, eine Reihe von Klostern und 325 Marianische
Kongregationen aus aller Welt in Verbindung mit zahlreichen andern Verbénden
und Einzelpersonen Bittschriften um die Einleitung des Prozesses nach Rom sandten,
Ubernahm der damalige General der Gesellschaft Jesu, Wlodimir Led6chowski, im
Herbst 1931 den Proze. P. Johann B. Metzler wurde durch Dekret vom 31. Mérz
1932 zum Vizepostulator ernannt und der bischéfliche ProzeB-am 30. November in
Eichstétt durch Bischof Conrad erdffnet.

Der erste Prozef tiber die Schriften des Dieners Gottes machte nicht viel Miihe, da
nur eine Unterschrift und eine Geliibdeformel von P. Rem, sowie die von ihm ver-
faBiten Directiones des Collogquium Marianum in Frage kamen. Aber den Infor-
mativprozefl tiber den Ruf der Heiligkeit, die heroischen Tugenden und die Wunder

S





