
62 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Seelsorge in geschichtlicher Beleuchtung 
Von Josef Andreas Jungmann, S.J., Innsbruck 

Es gibt geschichtliche Studien, die nur dazu dienen, irgendeinen, vielleicht sehr 
weit entlegenen Punkt der Vergangenheit aufzuhellen, um schließlich zu wissen, •wie 
es damals gewesen ist". Es gibt aber auch geschichtliche Studien, die nicht mehr und 
nicht weniger sind als eine Deutung der Gegenwart und damit zugleich eine Weg- 
weisung in die Zukunft. Das ist besonders dann der Fall, wenn es sich um die ge- 
schichtliche Beleuchtung heute noch lebendiger Einrichtungen und Verhältnisse han- 
delt Und derartige Studien sind um so bedeutungsvoller, wenn Einrichtungen von 
solcher Tragweite in Rede stehen, wie es der weite Bereich der kirchlichen Seelsorge 
ist. Man muß sich wundern, daß diesem zentralen Gebiet im Leben der Kirche, von 
einzelnen Ausschnitten abgesehen, bisher so wenig Aufmerksamkeit gewidmet wurde. 
Es ist darum hoeherfreulich, daß gerade jetzt in dieser Richtung bedeutungsvolle 
Ansätze hervortreten. 

Der äußeren, organisatorischen Seite der Seelsorge ist die Schrift von Alois Schrott 
gewidmet.1) Sie bietet in großen Zügen, hauptsächlich aus der weitverstreuten mono- 
graphischen Literatur schöpfend, eine Übersicht über die verschiedenen Wandlungen 
in der Verfassung der Seelsorge seit dem Beginn der Karolingerzeit. Es ist ein dra- 
matisches Geschehen, dessen Zeuge der Verfasser uns werden läßt, wenn wir sehen, 
wie eine gewisse Starre der pfarrlichen Seelsorge, eine übermäßige Verfestigung im 
Objektiven und Brauchmäßigen, im Nurliturgischen • vom ökonomischen ganz ab- 
gesehen • im hohen Mittelalter und dann noch einmal zu Beginn der Neuzeit auf- 
gerüttelt und aufgelockert wird durch das Auftreten der neuen Orden, wie Krisen 
sich ergeben und Lösungen sich anbahnen, in denen Pfarre und Kloster ihren Aus- 
gleich finden, wie auch das Wirken der Orden seine Einordnung sucht in einen grö- 
ßeren Gesamtplan, • ein Vorgang, der ja heute noch im vollen Gang ist, der aber 
erst auf dem Hintergrund der Geschichte recht verständlich wird. 

Noch bedeutungsvoller und schwieriger ist die geschichtliche Erfassung der Innen- 
seite des seelsorglichen Problems. Ihm wendet sich in kühnem Vorstoß der Tübinger 
Pastoraltheologe Franz Xaver Arnold zu. Wir denken hier vor allem an zwei Schrif- 
ten zur Theologie der Seelsorge, die zugleich den vielversprechenden Anfang einer 
neuen Sammlung darstellen2. Es ist auch hier, wie u. a. die programmatischen Vor- 
bemerkungen erkennen lassen, in erster Linie an geschichtliche Studien gedacht; aber 
zugleich sollen die seelsorglichen Erscheinungen der Vergangenheit nicht nur kon- 
statiert, sondern auch bewußt auf dem erhellenden Hintergrund theologischer Er- 
kenntnisse gesehen und beurteilt werden, also vor allem vom Wesen der Kirche und 
vom Auftrag des Herrn her, den alle Seelsorge zu erfüllen hat. Die Geschichte wird 
damit recht eigentlich zur Gewissenserforschung. 

Wir sind allzu sehr an die Vorstellung gewöhnt, daß die Kirche kraft ihrer Unver- 
gänglichkeit zu allen Zeiten nicht anders kann, als ihren Auftrag erfüllen, daß sie 
also immer das Wort Gottes weitergetragen, immer die Sakramente gespendet, im- 
mer das Opfer gefeiert hat. Was bleibt da noch geschichtlich zu untersuchen? Heißt 
das nicht fragen, ob der Mond immer richtig aufgegangen ist und ob die Sonne immer 
ihr Licht gespendet hat? 

Wenn man das Wirken der Kirche nur im allgemeinen betrachtet, so ist eine solche 

») A. Schrott, Seelsorge im Wandel der Zeiten. Formen und Organisation seit der 
Begründung des Pfarrinstitutes. Graz 1949. 

«) Untersuchungen zur Theologie der Seelsorge (Herder, Freiburg). Bd. I: Fr. X. 
Arnold, Dienst am Glauben. Das vordringlichste Anliegen heutiger Seelsorge, 1948; 
Bd. II: Derselbe, Grundsätzliches und Geschichtliches zur Theologie der Seelsorge. 
Das Prinzip des Gott-Menschlichen, 1949. 



Im Spiegel der Zeit 63 

Auffassungsweise nicht unberechtigt. Allein zwischen jenem Mindestmaß an Treue, 
für das die göttliche Leitung der Kirche Gewähr bietet und das niemals fehlen kann, 
und dem Höchstmaß an hingebendem Wirken, zu dem die dankbare Liebe die Hirten 
der Kirche antreiben müßte, liegen zahlreiche Zwischenstufen. Und sogar auch auf 
gleicher Stufe treuen Dienstes tritt das Wirken der Kirche und das von ihr weiter- 
getragene Gotteswort unter so mannigfaltige Einflüsse, durchwandert so verschie- 
denartige Himmelsstriche, daß es davon immer wieder ein neues Gepräge erhält und 
zwar ein Gepräge, das sich oft weitervererbt in Zeitperioden hinein, die schon längst 
wieder in ein anderes Klima eingetreten sind. Die Kirche ist zwei Jahrtausende alt 
und wir können es nicht bestreiten, daß sie auch die Spuren ihres Alters an sich 
trägt; aber sie ist zugleich ewig jung, und es ist nicht zuletzt die geschichtliche Be- 
sinnung, durch die sie sich beständig den wechselnden Aufgaben anpaßt, indem sie 
von ihrem Erbe abschüttelt, was nur mehr toter Ballast ist, und weiterpflegt, was 
den Bedürfnissen des Jahrhunderts antwortet, oder auch, indem sie zurückkehrt zu 
Idealen eines früheren Zeitalters, die durch die Ungunst der Verhältnisse vorüber- 
gehend verschüttet worden sind. 

Wie zeitgemäß sind heute wieder Vorbilder aus dem kirchlichen Leben des christ- 
lichen Altertums: die schlichte Klarheit der Botschaft von Christus, die große Auf- 
fassung von der Kirche, das innige Gemeinschaftsbewußtsein der Gläubigen, die 
Volksverbundenheit des Gottesdienstes. 

Arnold berichtet (II, 126•128) von einer Arbeit über die Osterpredigt, die als eine 
der nächsten Nummern seiner Sammlung erscheinen soll. Welche Weite der Per- 
spektive am Anfang, wo die Frohbotschaft von Erlösung und Gnade das Osterthema 
bildet, welche Verarmung später, wo sich die Festpredigt des ersten Hochfestes nur 
mehr bis zur Unsterblichkeit der Seele oder zur •Auferstehung aus dem Sünden- 
schlaf" erschwingt oder zu einer schwächlichen Apologie • über die wir erst heute 
wieder allmählich hinauskommen. 

Ein geradezu aufregender Fragenkreis wäre derjenige um die Geschichte der Ver- 
kündigung von der Person Christi, um die ursprünglich so sicher erfaßte und aus- 
gewertete Strahlungsweite seiner Gestalt bis hinein in die entlegensten Punkte der 
Glaubenslehre, auf die wieder eine abgrenzende Isolierung und Besonderung der 
einzelnen Lehrpunkte folgt, um die wechselnde Vorbetonung seines irdischen Daseins 
und seines himmlischen Fortlebens, um die Hervorhebung seiner Gottheit bis zum 
Verblassen seiner menschlichen Erscheinung, um das Bild seiner Menschheit bis zur 
Verdunkelung seiner Gottheit (etwa in manchen Darstellungen der christlichen 
Kunst)3. 

Arnold selber hat seine Aufmerksamkeit vor allem auf die Lehrverkündigung von 
der Kirche gerichtet und hat dabei besonders die letzten Jahrhunderte ins Auge ge- 
faßt (II, 80ff.). Während der Catechismus Romanus die Kirche noch als Werk des 
Heiligen Geistes, als Braut und Leib Christi schildert und dabei die Gesamtheit der 
Gläubigen als heilige Gemeinschaft im Auge hat, ähnlich wie auch andere Katechis- 
men des 16. Jahrhunderts, treten in der Folgezeit im Zuge der Polemik gegen die 
Neuerer die hierarchischen Ämter übermäßig stark in den Vordergrund, aber immer 
noch so, daß in ihrer Betätigung das Fortwirken Christi erblickt wird. In der Auf- 
klärüngszeit bleibt diese Verengung des Kirchenbegriffes weiterbestehen, aber von 
einem Wirken Christi im kirchlichen Amt ist bei den führenden Autoren nur inso- 
fern noch die Rede, als man in Christus den Stifter der Kirche anerkennt, der dann 
aber alles Weitere der Tätigkeit der Amtsträger überlassen hätte • ganz ähnlich, 
wie man entsprechend dem Gottesbegriff des Deismus das Schöpferwirken Gottes 
auf die Erschaffung der Welt einschränkt und jeden Gedanken an ein weiteres Wir- 

») Vgl. H. P r e u ß , Das Bild Christi im Wandel der Zeit, Leipzig 1915. • Vgl. auch vom 
Verfasser dieses Berichtes: Die Stellung Christi im liturgischen Gebet (Liturgiegeschicht- 
liche Forschungen 7/8), Münster 1925; Die Abwehr des germanischen Arianismus und der 
Umbruch der religiösen Kultur im frühen Mittelalter: Zeitschrift für kath. Theologie 69 
(1947) 36•99. 



•4 Im Spiegel der Zeit 

ken Gottes von sich fernhält, indem man dafür das Gesetz festlegt: Gott schafft nur 
am Anfang (II, 75 f., 84 f. u. ö.). 

Von einer solchen Auffassung der Lehre von der Kirche bestimmt sich bei den 
maßgebenden Pastoraltheologen der Aufklärungszeit auch die Theorie, die sie vom 
seelsorglichen Wirken der Kirche entwickeln. Neben dem Absinken ins Naturali- 
stische und Nurmoralische zeigt sich eine •erschreckend weitgreifende Selbständig- 
keit", die dem Amtsträger eingeräumt wird (84) und damit eine radikale Klerikali- 
sierung des kirchlichen Wirkens: das Kirchenvolk ist lediglich noch das zu belehrende 
und zu regierende Objekt. Anderseits wird der Heilsprozeß in schroffer Gegenstel- 
lung gegen eine frühere, oft einseitige Betonung des Sakraments nun ganz vom Men- 
schen her entwickelt, als Lehre von Pflichten, die man erfüllen muß; sogar die Litur- 
gie wird nur mehr als Mittel der Erbauung gewertet. 

Es ist wohl richtig, daß schon vor der Mitte des 19. Jahrhunderts die Rückkehr zum 
vollen Inhalt des kirchlichen Dogmas rasche Fortschritte gemacht hat, auch in der 
Lehre von der Kirche; aber diese Rückkehr geschah allzu lange nur auf der Linie 
der theologischen Wissenschaft. Das seelsorglich-praktische Denken und Handeln 
stand viel länger, als man vermuten sollte, unter den Nachwirkungen der Aufklä- 
rungspastoral. Wohl wurde nun eine Summe von klaren theologischen Begriffen in 
die Katechismen und in die Katechese hineingenommen (Räß und Weiß; Deharbe); 
aber diese Begriffe blieben weithin hartes Brot, nur wenig geeignet, Kindern see- 
lische Nahrung zu sein. Es kam nicht dazu, daß man das Lehrgut für die Glaubens- 
verkündigung nun auch nach seiner Bedeutung als Heilslehre in leicht verständlicher 
Sprache aufgebaut und dargestellt hätte, wie es eine frühere Zeit (Arnold nennt 
wiederholt Canisius) doch einigermaßen vermocht hatte. Arnold schildert in seinem 
ersten Band (I, 39•53) den Kampf, den u. a. Hirscher gegen die Verwissenschaft- 
lichung der christlichen Kinderlehre geführt hat, leider in einer Weise geführt hat, 
daß er den Eindruck der Scholastikfeindlichkeit erwecken und den schärfsten Wider- 
spruch Kleutgens herausfordern mußte. Eine genügend klare Formulierung der 
Eigengesetzlichkeit der Verkündigung gegenüber der wissenschaftlichen Theologie 
ist Hirscher nicht gelungen, und noch die katechetische Bewegung am Beginn unseres 
Jahrhunderts ist bei der formal-didaktischen Seite der Katechese stehen geblieben, 
ohne zur material-kerygmatischen Frage vorzustoßen, für die erst heute das Ver- 
ständnis allmählich erwacht. 

So ist auch in der Restaurationsbewegung des 19. Jahrhunderts auf pastoraltheolo- 
.gisehem Gebiet der Einfluß der Auf klärungsideen nur teilweise überwunden worden. 
Haltungen und Betrachtungsweisen, die in jener Periode groß geworden sind, rei- 
chen, wie Arnold zeigt, bis in die Gegenwart herein. So wenn noch in heutigen Kate- 
chismen wohl eingehend von den Heilstatsachen, insofern sie in der Vergangenheit 
liegende geschichtliche Ereignisse sind, die Rede ist, aber wenig von ihrer dauernden 
Heilsbedeutung (II, 133 f.) und noch mehr, wenn darin der Grundplan für die Dar- 
stellung der christlichen Lehre, die doch die Lehre von dem uns in Christus ge- 
schenkten Heil ist, durch die Frage bestimmt wird: Was müssen wir tun? (Die Ant- 
wort ist bekanntlich: glauben, die Gebote halten, die Gnadenmittel gebrauchen.) 
Arnold weist zugleich darauf hin (II, 118), daß, dieser schon fast allgemein gewordene 
Ansatzpunkt im Catechismus Catholicus von Gasparri (1930) verlassen ist zugunsten 
der auch schon bei Canisius ähnlich vorangestellten Frage: •Bist du ein Christ?" 
•Wer heißt und ist ein Christ?" Etwas Ähnliches trifft zu, wenn auf dem Boden der 
Liturgik ein bis heute maßgebendes Handbuch die Liturgie primär als sittlichen Akt 
allgemein menschlicher Gottesverehrung entwickelt und die Notwendigkeit sinnen- 
fälliger Formen in erster Linie aus der geistig-körperlichen Natur des Menschen ab- 
leitet (II, 146 f.), anstatt, wie •Mediator Dei" es wieder verkündet, vom Wesen der 
Kirche auszugehen. • Gewiß bedeuten die genannten Darstellungsweisen nicht einen 
förmlichen Irrtum, aber es sind damit Anlagefehler begangen, die nicht ohne Folgen 
sind und die ein folgerichtiges Denken im Geiste der Offenbarung zu vermeiden 
sucht. 



Im Spiegel der Zeit 65 

Es gehört zu den hoffnungsvollen Erscheinungen im Leben der Gegenwartskirche, 
daß der volle Begriff der Kirche als Christusgemeinschaft und damit der Sinn für 
das Gnadenhafte und Übernatürliche wieder erstarkt und daß in immer größerem 
Umfang auch die Laien sich ihrer Mitverantwortung für die Aufgaben der Kirche 
bewußt werden. Nun kann manches, was die Aufklärung mit so viel Eifer erstrebt, 
aber mangels theologischer Fundamentierung so unglücklich ins Werk gesetzt hat, 
auf der neuen, solideren Basis aufgegriffen und entschlossen durchgeführt werden. 
Nun ist es nicht mehr gefährlich, sondern im Gegenteil notwendig, daß auch auf die 
menschliche Aktivität der entsprechende Ton gelegt wird. Ja, erst jetzt kann die 
Entbindung der menschlichen Eigenkräfte, die seit der Renaissance auch im kirch- 
lichen Raum immer weiter fortgeschritten ist, sich als Segensmacht entfalten. 

Zum Seligsprechungsprozeß P. Jakob Rems S.J. 
Von Anton H ö ß , S.J., Rottmannshöhe (Starnbergersee) 

Als P. Rem am 12. Oktober 1618 in Ingolstadt im Ruf der Heiligkeit gestorben war, 
dachte man trotz des 30jährigen Krieges schon bald daran, seinen Seligsprechungs- 
prozeß einzuleiten. Sein Name war über die deutschen Gaue hinaus in ganz Europa 
bekannt geworden, nicht nur durch seine zahlreichen Schüler, sondern auch durch 
viele Schriften und Biographien. Die erste Lebensbeschreibung wurde 1623 nicht etwa 
in lateinischer oder deutscher, sondern in französischer Sprache herausgebracht! 
1645 sammelte man von Ingolstadt aus Zeugnisse über den Ruf seiner Heiligkeit. 
Doch kam es begreiflicherweise in einer Zeit, die von Aufklärung, Rationalismus und 
Illuminatentum immer mehr beherrscht wurde, nicht zur Einleitung eines Prozesses. 

Erst in der zweiten Hälfte des vergangenen Jahrhunderts begann eine neue Welle 
der Verehrung. In der Heimatstadt P. Rems, in Bregenz, machte sich besonders der 
dort lebende Privatmann Anton Schmid und seine Gattin, die unter dem Namen Cor- 
dula Wöhler bekannte Dichterin, darum verdient. Sie haben P. Franz Hattler S.J. 
dazu bewogen, eine Biographie P. Rems zu schreiben und das dazu nötige Quellen- 
material zu sammeln. In Ingolstadt trugen die Bemühungen des Stadtpfarrers Fried- 
rich Fließ sehr dazu bei, daß das Verlangen nach der Einleitung des Prozesses wieder 
erwachte. Ihm war es nebst P. Hattler auch gelungen, das berühmte Gnadenbild der 
Mater ter admirabilis, das mit der Akademikerkongregation und der Hochschule 
1800 nach Landshut gekommen war, wieder aufzufinden und nach Ingolstadt zurück- 
zubringen, wo es seitdem (1881) in der Pfarrkirche ad speciosam et amabilem B.M.V. 
hohe Verehrung genießt. Die Gebeine P. Rems aber blieben seit der Aufhebung der 
Colloquiumkapelle im Konvikt des heiligen Ignatius (1779) weiterhin in der Vorhalle 
der herrlichen Asamkirehe Maria de Victoria, bis sie von Bischof Conrad von Prey- 
sing 1935 ebenfalls in die Liebfrauenkirche übertragen wurden. 

Schließlich war es der um die katholische Sache und die Männerkongregation in 
Bregenz sehr verdiente Landesamtsrat Johann Feurstein, der nicht ruhte, bis es zur 
Einleitung des Seligsprechungsprozesses kam. Schon vor dem ersten Weltkrieg hatte 
er dafür gearbeitet. Nach schwerer Krankheit (1929) widmete er sich ganz diesem 
Anliegen. Als auch mehrere Bischöfe, eine Reihe von Klöstern und 325 Marianische 
Kongregationen aus aller Welt in Verbindung mit zahlreichen andern Verbänden 
und Einzelpersonen Bittschriften um die Einleitung des Prozesses nach Rom sandten, 
übernahm der damalige General der Gesellschaft Jesu, Wlodimir Ledöchowski, im 
Herbst 1931 den Prozeß. P. Johann B. Metzler wurde durch Dekret vom 31. März 
1932 zum Vizepostulator ernannt und der bischöfliche Prozeß^ am 30. November in 
Eichstätt durch Bischof Conrad eröffnet. 

Der erste Prozeß über die Schriften des Dieners Gottes machte nicht viel Mühe, da 
nur eine Unterschrift und eine Gelübdeformel von P. Rem, sowie die von ihm ver- 
faßten Directiones des Colloquium Marianum in Frage kamen. Aber den Infor- 
mativprozeß über den Ruf der Heiligkeit, die heroischen Tugenden und die Wunder 




