67

LITERATURBERICHT

Meister Edchart

Bemerkungen zu einigen neueren Biichern.
Von Heribert Fischer, S. J., Berlin

»Die Tage lese ich noch etwas im Mei-
ster Ekkehard, den ich von allen Biichern
allein zurlickbehalten habe. Die ganze
Ekkehand-Frage wire einfacher, wenn
man bedéichte, daB es sich hier um einen
Mann handelt, dessen Seele und Geist
hoch hinaus strebte und der nun ver-
sucht, mit Wort und Ausdruck dem nach-
zukommen. Das gelingt nicht, wie es
schon Paulus nicht gelang und wie es
modulo suo jedem Menschen nicht gelingt,
wenn es sich um die Wieder- und Weiter-

gabe innerster Erlebnisse handelt. Indi~

viduum est ineffabile. Wenn wir nur
wieder einmal so weit sind, da die Men-
schen ihre unsagbaren Geheimnisse und
inneren Geschehnisse haben, dann wer-
den auch die anderen wieder wachsen,
die Gott so in den schépferischen Dialog

_ hineinreiGen kann wie Ekkehard. Wenn
man dies voraussetzt, ist die Lektiire
verstindlich und tréstlich und kiindet
dem Menschen viel von dem Gottgeheim-
nis seines Herzens!. Diese, Aufzeichnun-
gen machte P. Alfred Delp in seiner
Gefangniszelle zu Berlin-Tegel vier Wo-
chen vor seinem Tode.

Wie Ernst Robert Curtius es von Dan-
tes Werk berichtet?, so ist auch Meister
Bckhart in einer stillen Gemeinde leben-
dig, seine Ideenwelt erschlieBt sich erst

in lebendiger, verbindlicher Kommuni- -

kation, in einem ,schépferischen Dialog'.
Als Grundlage fiir ein solches fruchtbares
Gespréch erscheint zuallererst notwendig
der Buchstabe, der Text, sonst bleibt
jeglicher Art von Interpretation Tiir und
Tor gedffnet. Es ist darum iiberaus ver-
heifungsvoll, daB die deutsche Ausgabe
der gesamten Werke Meister Eckharts
weitere Fortschritte macht, ein Ereignis,
das den Herausgeber ebenso ehrt wie den
Verleger. Soeben erscheint im Verlag

! Alfred Delp, Im Angesicht des Todes,
Frankfurt, 1947, S. 20 £.

2 Romanische Forschungen. 60. Band,
Frankfurt 1947, S. 237 {1,

5‘

Kohlhammer in Stuttgart die vierte Lie~
ferung der Deutschen Werke, die Prof.
Dr. Josef Quint besorgte. Darin sind
enthalien die deutschen Predigten 16—19,
die durch die ,Rechifertigungsschrift‘ und
durch Ubereinstimmung mit dem latei-
nischen ,Opus sermonum’ als echt zu gel-
ten haben. Daf3 es hier wirklich um den
Buchstaben im philologischen Sinne
geht, zeigt ein einziger Blick auf die Fiille
des kritischen Apparates, der getreu und
gewissenhaft die zahlreichen Varianten
der handschriftlichen Uberlieferung auf-
weist und verzeichnet, so dafl schlie3lich
die ,Predigt‘ in jener Gestalt erscheint,
die unter sorgfaltiger Verwertung aller
philologischen Forschungsmittel die letzt-
lich erreichbare Moglichkeit darstellt.
Eine umfangreiche Auswahl von Parallel-
texten aus den librigen Werken des Mei-
sters liefert den iiberwiltigenden Beweis,
wie sehr seine Gedankenwelt Einheitlich-
keit und Zusammenhang wahrt und stets
neue Anregungen zu einer durchaus ein-
heitlichen geistigen Grundhaltung ver-
mittelt.

Die 16. Predigt, eine Augustinuspre-
digt, vergleicht mit einem goldenen Ge-
fi8, das fest und stet und mit edlem
Gestein geziert ist, ,eine jegliche gute,
heilige Seele“s, Und wie es ,,eigenschaft”
des GefidBes ist, zu empfangen und zu
enthalten, ganz fest in sich geschlossen
und doch zugleich gedffnet zu sein, ,,un-
denan ganz und oben offen*4, so sollst du
leben und sein: die Dinge lassen, inso-
weit sie ,,Zufall“ sind, sie behalten, inso-
weit sie ewig und lauter sind. Und das
geschieht so, daB3, wer das eine, das erste
tut, das andere zugleich mit-erlangt. Dies
Empfinglichsein im geistlichen Sinne ist
Aufnahmebereitschaft der Seele fiir das
»Bild* Gottes. Das ,Bild“-Motiv, das sich

'3 Meister Eckhart, Die deutschen Wer-
ke (=DW), Erster Band, S, 263, 3f.; 264,
1; 265, 2.

¢ DW S. 274. 10..



68 Literaturbericht

so stark ausgeprigt bei Meister Eckhart
findet, wird hier entfaltet wie sonst sel-

ten. ,Bild“-sein besagt zunéichst, dafl es’

nichts aus sich, von sich aus, ist, und daB§
es fiir sich selbst nicht ist, nicht sich
selbst angehért, und dazu positiv: Bild
ist allzumal génzlich als Bild-sein dessen,
dessen Bild es ist, und diesem gehort
alles an, was es ist5. Bild hat kein Sein in
sich, es geht aus von dem, dessen Bild es
ist, und zwar von ihm allein und ganz.
Sein ,Sein‘ besteht darin, sich ginzlich
hinzubeziehen auf den, dessen Bild es ist.
Und so geschieht von hier aus die Wen-~
dung in das Trinitarische.

Das eigentliche und der Tendenz nach
einzige Therha dieser ,Predigten‘ ist das
von Gott und von der Seele. Dieser Gott
ist der Gott der Offenbarung, der sich
einzigartig selbst erschlieBt, der Drei-
faltigeS. Und der ,Aufstieg’ der Seele
vollzieht sich in einem ,Hinaufgerissen-
werden® durch den Geist zu dem Herrn’.
Das besagt einmal, ,,Gott nehmen, wie er
ist“s, Gott allzumal in der Seele ruhen
lassen?. ,Der Heilige Geist nimmt die
Seele, diese geheiligte Statt, in ihrem
Reinsten und Hochsten und trégt sie
hinauf, weiter hinauf in seinen Ursprung,
das ist der Sohn, und der Sohn trigt sie
weiter in seinen Ursprung, das ist in den
Vater, in den Grund, in das ,Erste‘, darin
der Sohn Wesen hat“?, Und anderer-
seits soll die Seele ,verschlossen sein
aller Geschaffenheit“!!; nach dem Her-
renwort soll der Mensch seine Seele has-
sen in dieser Welt, um sie in das ewige
Leben zu behiiten. Die eigene Seele has-
sen, das heifit, ,,sofern sie mein ist, denn
insofern sie mein ist, ingofern ist sie Got-
tes nicht, sofern sie nicht ganz in Gott
gesetzt, gepflanzt, gebildet ist, sofern sie
slch selber schmeckt: ihr soll Gott nicht
zugleich mit der Seele schmecken, ihr
soll Gott in sich selber schmecken®2,

Aller ,Aufstieg’ der Seele ist zugleich
miteinbezogen in den Abstieg Gottes zur

5 DW S. 270, 2—4.

¢ vgl. z. B. DW S. 267, 1—6 und Anmer-
kung 1.

7 vgl. DW S. 298, 7£.: , Der Heilige Geist
ergreift die Seele und lautert sie im Licht
und in der Gnade und zieht sie hinauf in
das Allerhéchste.* @ DW S.275,1. .

9 vgl. DW S. 299, 3 ££.1¢ DW S. 302, 4 ff.

1 DW S. 275, 1. 12 DW S. 286, 1 ff.

Seele. Und alle negative Theologie wird
bei Meister Eckhart aufgehoben in die
,hegatio negationis‘ von Gott her. Gott ist
ein ,Versagen des Versagens“, wie es
iibereinstimmend in den lateinischen und
deutschen Werken heif3t!s, Das will zu-
néchst erkenntnisméflig sagen: alle Un-
vollkommenheit in dem menschlichen Er-
kennen erfafBt doch etwas von Gott
selbst: ,,hiermit habe ich ihm (Gott) nicht
das Sein abgesprochen, sondern ich habe
es ihm erhoht“!4, ,Negatio negationis*
will weiter besagen die Aufhebung der
,schlechten‘ Unendlichkeit, die Aufthebung
der ,Un-mittelbarkeit‘. Und da Gott, ,,un-
ser Herre“, in Christus sich enthiillt, darf
man weiter von ihm exemplarisch aus-
sagen: ,mors mortua est‘.

Ist somit durch die neue Eckhart-Aus-
gabe das Material dargeboten und der
Boden bereitet, wird es weiter darum
zu tun sein, dem Gesagten in der Inten-
tion des Meisters zu folgen und sich mit
Ernst der Aufgabe zu widmen, ohne Vor-
urteil zu priifen, wie das Gesagte in der
Geschichte des Geistes sich einen Aus-
druck geschaffen hat. Sieht man das
lateinische und das deutsche Werk Eck-
harts als eine Einheit an, so darf man-
nicht durch ZuBere Fragen sich aufhalten
lassen, Fragen, wie es z. B. die des &dufle-
ren Stils und des inneren Denkstils, etwa
der Dialektik sind. Es lieBe sich weithin
zeigen, daB3 auch Meister Eckhart Erbgut
in der Tradition alten und neuen Den-
kens itbernimmt, wie dagegen anderes
sich weder dem einen noch dem anderen
zuordnen 1a3t. Diese wichtige und nitz-
liche Arbeit ist noch iiberdies zu leisten.
Es wiirde sich ergeben, dafB3 allgemein
Giiltiges aus der mittelalterlichen Gei-
steswelt neben Sondermeinungen mehr
historischen Wertes steht und beides zu
trennen ist von dem, was der Meister als
sein Ureigenstes beanspruchen kann. Die
weitldufigen Anmerkungen zum Text der
neuen Ausgabe leisten dazu schon eine
erhebliche Vorarbeit. Entscheidender je-
doch ist zu werfen, ob und wie auch das
Erbgut in einem neuen iibergeordneten
Bezugssystem nicht nur einen anderen

13 LW (= Lateinische Werke) III1. Band,
S. 175, 5. und dort Anm. 2; Pfeiffer (Mei-
ster Eckhart, Gottingen 1924) Predigt C.
S. 322, 13 £ff.

14 DW S, 146, 5 £.



Literaturbericht 69

Akzent erhiilt, sondern geradezu erst von
hier aus sich erschlieft und einfiigt in
den Zusammenhang einer ,philosophia
perennis‘, die von der Vitertheologie,
insbesondere den Alexandrinern f{iber
eine mehr ,schulméBige’ Art der Weiter-
gabe und Darstellung in moderne Frage-
stellungen einmiindet.

Was Herma Piesch in ihrem
schialen Eckhartbindchen!® an Zitaten
und Erlduterungen zu einigen Grundbe-
griffen bietet, will nicht mehr sein als
eine erste Hinfiihrung zum Leben und
Werk des mittelalterlichen Meisters. Die
Verfasserin, die bereits frither mehrere
Arbeiten zum gleichen Thema veréffent-
lichte'®, faBt die unbestrittenen Ergeb-
nisse der bisherigen Forschung zusam-
men, um den Meister gegen die drgsten
MiBdeutungen einer noch nicht allzu fer-
nen Zeit positiv zu rechtfertigen. Es wer-
den daher einzelne ‘bemerkenswerte
Themen, wie das von der ,Gottesgeburt’,
vom ,Fiinklein‘ und der ,Abgeschieden-
heit’ zum Ausganspunkt genommen. Ein
gewisser Hang, die ,Bilder durch weitere
bildhafte Vorstellungen zu verdeutlichen
und dem Verstindnis nidher zu bringen,
143t sich dabei bemerken. In dem Bestre-
ben, den Meister selbst zu Wort kommen
zu lassen, fiihrt H. Piesch zahlreiche Aus-
spriiche an, die im einzelnen nicht immer
dem Kkritischen Anspruch geniigen kén-
nen'?, zumal wenn die Ubersetzung mehr
dem Sinn als dem Wort gilt!s. Die ,Abge-
schiedenheit‘ bloB negativ zu verstehen
als , Abkehr von allem, was nicht Gott
und Gottes ist, ginge zwar nicht an,
gewill sei sie das auch, — ,aber eben
dadurch ja schon ebensosehr Hinkehr zu
Gott“!8, zwar nicht ,,van Natur®, sondern

15 Meister Eckhart. Eine Einfiihrung.
79 S. Wien: Herder 1946.

18 4, a, Die Ethik Meister Eckharts und
die Ubersetzung der ,Rechtfertigungs-
schrift‘ (mit Otto Karrer).

17 Das gilt insbesondere von solchen
Stellen, die dem Pfeifferschen Text und
dort den sog. ,Traktaten‘ entnommen
werden.

18 Als bedauernswertes Migeschick ist
es anzusehen, wenn ein Evangelienzitat
(Anm. 219 zu S. 63) oder ein Augustinus-
wort (Anm. 255 zu S. 64) so gebraucht
werden, als ob sie wie Ausspriiche des
Meisters zu gelten hitten.

8 a.a.0.8.64.

»von Gnaden“?, Darin scheint doch wohl
eine Verkiirzung und der glittende Ver-
such einer Harmonisierung eingeschlos-
sen zu sein.

Von ganz anderen Voraussetzungen her
ist das jetzt in neuer Auflage erschienene
Werk von Friedrich-Wilhelm Wentz-
laff-Eggebert ,Deutsche Mystik
zwischen Mittelalter und Neuzeit’ zu be-
trachten?®. Hier wird Meister Eckhart ein
eigenes Kapitel gewidmet??, er wird ge-
radezu als der ,groBlte mittelalterliche
Mystiker‘ in den Mittelpunkt der tibrigen
Darlegungen gestellt. Kennzeichnend ist
der Versuch, die deutsche Mystik in der
,Einheit und Wandlung ihrer Erschei-
nungsformen‘ innerhalb eines grofien
Entwicklungsabschnittes der deutschen
Literaturgeschichte und ihre Bedeutung
fiir die deutsche Geistesgeschichte sicht-
bar zu machen?3. Wentzlaff-Eggebert will
mit seiner Darstellung die ,deutsche’* My-
stik in der ganzen Ausdehnung ihrer
historischen Erscheinung einbeziehen, so-
weit die inneren Erlebnisse ihren litera-
rischen Niederschlag in Zeugnissen aller-
dings unterschiedlichen Wertes gefunden
haben. Die Ausfithrungen nehmen ihren
Ausgang von der Frauenmystik der hl.
Hildegard von Bingen, Mechthilds von
Magdeburg, Margarethe Ebners und der
Nonnenviten2t, Ob die Geifllerbewegung
in den Zusammenhang der deutschen
Mystik einzubeziehen ist, wie es der Ver-

- fasser tut, der nicht nur hierin sich von

Arthur Hitbner abhingig zeigt, erscheint
allerdings fragwiirdig?s. Die eigentliche
Vertiefung der Bewegung geschieht in
den Zeiten der grofien Meister: Eckhart,
Tauler, Seuse?. Die Ausklinge der deut-
schen Mystik in den Kreisen der ,Gottes-
freunde’, der ,Devotio moderna‘, Rulman
Merswins, im Werk Ruysbroecks, in der
Jmitatio Christi, bei Johannes Veghe
und Otto von Passau?, fithren die Dar-
stellung hiniiber in das Zeitalter des Hu~

2 a, a. 0. 8. 65.

2t 2. Lizenzausgabe. XVI, 339 S. J.C. B.
Mohr (Paul Siebeck) Tiibingen 1947. In
dieser ,durchgesehenen‘ Auflage wurden
nur einige ,Jbedenkliche’ Stellen der Aus-
gabe von 1943 ausgemerzt.

22 Wentzlaff-Eggeberta.a.0.S.88—102.

23 a.a.0.8. IIIL % a.a. 0.8.22—10.

% a.a.0.8.71—385.

26 g.a.0.8.86—129.

27 a.a.0.8S.130—149.



70 Literaturbericht

manismus und der Reformation; Niko-
laus von Cues?® und die ,Theologia
Deutsch‘® finden hier ihre Besprechung.
Naturmystik und -spekulation im 16. und
17. Jahrhundert befassen sich mit den
Namen von Paracelsus und Jakob Béh-
me¥®, Spee, Balde, Kuhlmann, Daniel von
Czepko und Johannes Scheffler gelten
als Vertreter der barocken Mystiks:. In
einem eigenen Abschnitt wird die Be-
ziehung des Pietismus zum mystischen
Leben besprochen32 Und schlieBlich fiih-
ren die Linien hin zum jungen Schleier-
macher iiber Fichte zu Novalis®. Eine
ausgedehnte Bibliographie$ verzeichnet
Ausgaben, Ubersetzungen und Einzelar-
beiten iiber die behandelten Personlich-
keiten und Kulturabschnitte, wozu auch
einzelne systematische Arbeiten genannt
werden. Wo jeweils Einzeluntersuchungen
von gréBerem Umfang oder besonderer
Wichtigkeit vorliegen, wichst auch die
Darstellung des Buches in die Breite,
wie u. a. bei Johannes Veghe durch die
Ausgabe und Monographie Rademachers
und die Kritik Xunischs, bei Otto von
Passau und seinen 24 Altesten durch die
vorbildlichen Forschungen Wieland
Schmidts, bei Fichte durch die Gegen-
iiberstellung mit Eckhart in von Brackens
neuem umfangreichen Buch?%.

Am Beispiel der Darstellung Meister
Eckharts und der Deutung seiner Lehre
durch Wentzlaff-Eggebert wird sich am
ehesten ein Bild gewinnen lassen vom
Charakter der Gesamtauffassung, wie
sie sich ausgesprochen oder angedeutet in
den verschiedenen Teilen des Buches
findet. Der Trennungsstrich gegen jede
Art von Gefiihlsmystik wird recht scharf

28
29
30
31
32

. 0. 8. 150—160.
.S.160—171.
. S.172—185.
. S. 186—221.
. S. 222—226.
3 .S, 226—245.

3 S. 278—339.

3 H. Rademacher, Mystik und Huma-
nismus der Devotio moderna in den Pre-
digten und Traktaten des Johannes
Veghe. Miinster 1935 und seine Neuaus-
gabe; H. Kunisch, Johannes Veghe und
die oberdeutsche Mystik des 14. Jahrhun-
derts. ZfdA. 75 (1938) S. 141—171; Wie-
land Schmidt, Die 24 Alten Ottos von
Passau, Berhn 1938; E. vo racken,
Fichte und Eckhart, Wurzburg 1943.

PP
Lo LLEE L

gezogen. Eckharts Streben ging, und das
ist beispielhaft fiir viele Vertreter der
deutschen Mystik, nach einer dem Men-~
schen wahrhaft erscheinenden Lebens-
und Gotteslehre, die frei war von falscher
Wertung des Weltlichen und Geistigen
im Diesseits. Beispielhaft und reforma-
torisch zugleich wirkend fiir die weitere
deutsche Frommigkeit erscheint die per-
sonliche Gottanndherung des einzelnen
Menschen, Aus drei Gedankengingen der
Eckhartschen Mystik glaubt Wentzlaff
die entscheidende Wirkung fiir die Fol-
gezeit herauslesen zu kénnen. Da ist zu-
nichst die Lehre von der Gottihnlichkeit
des Menschen, die sowohl die Forderung
der vita activa wie der vita contemplativa
einschlieBt, wie auch das Ergebnis der
heiligen Innenschau die Verpflichtung zu
edler Lebensfithrung nach sich zieht, Das
,Buch der goéttlichen Trostung‘ bietet
hierfiir den Beweis. Die Lehre vom
Seelenfiinklein weist auf den héchsten
Wert im Gut-sein vor dem Gut-tun; die
Antithese von Wesen und Werk findet
sich in den ,Reden der Unterscheidung*
ausgesprochen, Schliefilich ist es die
Lehre von der Gottgeburt der Seele, die
eine Befreiung der religiésen Individua-
litdt bedeutet und die Frage nach der
Unmittelbarkeit des Weges zu Gott ent-

- scheidend beeinflu3t. Eckhart wehrte sich

gegen die Mystik der Vision, der Ekstase
und gegen die Uberbewertung der Kon-
templation®.

Zwei Urteile Wentzlaffs seien schlie3-
lich noch angefiihrt, um die MaGstibe im
einzelnen angewendet zu sehen. Von Jan
van Ruysbroek heifit es, daf3 ihm der kraf-
tige und natiirliche Sinn fiir die Arbeitim
Diesseits fehleund seinemWerkeeine quie-
tistische Grundhaltung anhafte®. Und die
Jmitatio Christi‘ wisse nur die einténige
Lehre von der Gottzugehérigkeit zu
wiederholen, mit ihrer Lehre sei ,eigent-

. lich der Tiefpunkt der Bewertung des

Menschen in der deutschen Mystik er-
reichtss,

38 Darin ,nur die Erfiillung eines Ge-
setzes der eigenen Artentwicklung un-
seres Volkes“ (Wentzlaff-Eggebert S. 99)
zu sehen, mag wohl als ein versehentlich
stehengebliebener Rest aus einer frithe-
ren Ideologie anzusehen sein.

- 87 Wentzlaff-Eggebert S, 137.

3 a,a.0.8. 140.



Literaturbericht

Es konnte zunichst der Eindruck ent-
stehen, daB8 nach den ausdriicklichen Be-
hauptungen Wentzlaffs die literarge-
schichtliche Betrachtungsweise fiir die
Untersuchung im ganzen mafigebend sein
sollte®, so da8 aus den HuBeren litera-
rischen Formen auf den gleichbleibenden
religiosen Gehalt unter den wechselnden

"Motiven und Darstellungsweisen ge-
schlossen werden konnte. Doch ergibt
sich bald, daf dies nicht die einzig még-
liche Interpretationsmdéglichkeit ist. Denn
eine wenigstens andeutende, oberflich-
liche Umschreibung des zugrundeliegen-
den Phinomens mufite versucht und vor-
ausgesetzt werden. Es wird nicht recht
deutlich, wie sich der Verfasser das
zentrale Anliegen dieser religitisen Be-~
wegung vorstellt. Dean bald drdngt sich
wiederum als Zweckgedanke der Nach-
weis einer mystischen Kontinuitit aus
dem mittelalterlichen Kulturkreis bis in
die Gegenwart ein%. SchlieBlich wird als
Ausweg oder Hilfskonstruktion der Be-
griff der ,Lebenslehre’ eingesetzt®, ein
recht unklarer und schwankender Aus-
druck. Sicherlich kénnte damit jenseits
aller Verschiedenheit der Inhalte und Be-
wertungen ein Kennzeichen gefunden
‘sein, welches das Lebensgefiihl einer Zeit
annaherungsweise wiederzugeben ver-
mag; und unbestritten ist es ja, daBl jede
echte und wahre religiése Haltung in der
dufleren Lebensfiihrung sich zu bewih-
ren habe. Trennt man jedoch, wie es hier
ausgesprochen wird%, die Gottlehre von
der Lebenslehre, so daB diese fiir sich
bestehen kann ohne weiteren Bezug auf
ein Hoheres, fagt man den Vorgang in
der deutschen Mystik so, daB ,jeder ein-
zelne die Idee der persdnlichen Gottbe-
gegnung’ von sich aus formt in einer
Frommigkeitsform, die ihre eigenen Ge-
setze hat, die zwar noch in der Kirche
bleibt, aber diese im Grunde iiberflilssig
macht, da ja bereits das tiigliche ILeben
ein Gottesdienst seit3, dann ist damit
nicht nur die urspriingliche literarische
Betrachtung verlassen, auch der Begriff
einer ,Lebenslehre‘ wird seines Inhaltes
entleert: ,Bei der imitatio der mystischen
Erscheinungsformen innerhalb der Viel-
heit der Gliubigen kommt es zu einer

% 3,a.0.8.3;246. 4 a.a.0.8.11; 248.

4 3,3 0.8.17 £.; 21; 104 ff.
42 3.a.0.8.18. % a,a.0.8.18.

1

uniibersehbaren und aus der literari-
schen Uberlieferung nur selten wissen-
schaftlich nachweisbaren Fiille von Va-
riationen des mystischen Grunderlebnis-
ses“#, Nimmt man dazu die Auffassung,
dafl die ,imitatio* der mystischen Frém-
migkeitsform den mittelalterlichen Men-
schen aus dem EinsamkeitsbewufBitsein
+loste und ,Mystik‘ zum seelischren Besitz
aller Schichten des deutschen Volkes
wurde, so daB3 schlieBlich ein Neben-
einander von mystischer Philosophie und
Dichtung aus dem Ganzen werden
konnte, so wird damit das, was in einem
noch immerhin historisch faBbaren Sinn
als ,Mystik* bezeichnet war, zersetzt und

- aufgeldst in reine Diesseitigkeit, in eine
gefithlsmiBige Weltfrommigkeit: ,,Man
kann so weit gehien, das Bleiben in der
handelnden, helfenden Werktitigkeit ge-
radezu als neue Erfiillung des glanzlos
gewordenen mystischen Lebens anzu-
sehen“48,

So liegt bei der Lektiire dieses und
dhnlicher formlos gewordener und sub-
stanzloser Werke dle Versuchung nahe,
sich an Eckharts scharfes Wort zu
erinnerd, das er schon damals in #hnli-
cher Situation wagte: ,ruditas non intel-
ligit neque capit. ,Sie begreifen ein
Neues nur, wenn sie’s als Teil jhres Al-
ten erkennen. Nur innerhalb ihrer Kreise
kodnnen sie ein Geschehendes ordnen; sie
deuten es aus, indem gie es auf ihren
Boden herabziehen“4?,

- Eine ernstgemeinte Eckhartinterpre-
tation wird sich zuallererst an das Wort
selbst halten miissen. Ordnung des Wort-
schatzes und Terminologie werden das
erste Mittel sauberer und exakter Ex-
position bilden, aus deren Beziehungen
die zu Grunde liegende Struktur des
- Denkens und der Methode hervortreten
werden. In dieser Absicht ist das ,Opus
propositionum‘ von Eckhart selbst ge-
plant gewesen als erstes in der Reihe
seines ,Opus tripartitum‘, — er nennt es
an erster Stelle in seinem Gesamtprolog,
— ist aber wohl nicht ausgefiihrt worden.
Die neue Ausgabe der Werke Meister
Eckharts verspricht als Abschlufl einen
,Vocabularius latino-germanicus*.

“4a.a 0,818 % aa0.8.18

4 a.a 0.S.18.

47 Hans Urs von Balthasar, Das Herz
der Welt, Ziirich (1945), S. 42.



72 Literaturbericht

Als Interpret seiner eigenen Gedan-

kenwelt und als Verteidiger und Anwalt

in eigener Sache zugleich hat Eckhart in
seiner ,Rechifertigungsschrift’ zum Er-
fassen seiner Ideenwelt beigetragen?.
Die Beweiskraft und der Ernst dieser
Aussagen im Fener der Objektion erran-
gen Glauben und Anerkennung selbst
der schirfsien Kritik. Diese Selbstbe-
trachtung weist zunidchst ab und ver-
weigert die Anerkennung: ,nunquam
dixi“%. ,mihi perperam imponuntur«se,
Eckhart entscheidet sich gegen die ,,obscu-
ra et dubia quae nunquam dixi“s.. Es ist
nach seiner Auffassung nicht nur Nach-
lassigkeit und Unvollkommenheit in der
Wiedergabe des Gehorten, was zur Feh-
lerquelle werden konnte, er sucht den
Fehler auch in der geistigen Disziplin-
losigkeit: ,ruditas non intellegit neque
capit“s?,  passim et frequenter etiam a
clericis studiosis et doctis diminute et
falso quae audiunt reportantur“s’. Eine
andere Welt ist es, wo man ihn nicht
versteht und ihm nicht folgen kann:
»obiciunt quae sunt pure naturalia“s.
Dabei ist er sich der ,Richtigkeit‘ seiner
Positionen durchaus bewu3t und sicher,
wenn er auch bereit ist, Besseres nicht zu
vernachlissigen. Sollte es aber auf die
Recht-glaubigkeit hinzielen, so lautet
sein Urteil freimiitig: ,semper paratus
sum sensui cedere meliori .... errare
enim possum, h@ereticus esse non pos-
sum“%, Ebenso ist sich der Meister der
Eigenheit und- Selbstindigkeit seiner
Ideen bewuBt, er verzichtet auf die Ge-
meinplitze und will nicht wiederholen,
was andere bereits mehrfach gesagt ha-
ben: ,dico et fateor me illa dixisse et
scripsisse et aestimo...omnia esse vera
quamvis rara sind plurima et subtilia“ss,

¥ Wir zitieren die ,Rechtfertigungs-
schrift‘ nach der Ausgabe von G. Théry:
Edition critique des piéces relatives au
procés d’Eckhart contenues dans le ms.
33 b de la Bibliothéque de Soest. Archives
d’histoire doctrinale et litéraire du
moyen &ge. 1 (1926/27) S. 129—268.

4 Théry a.a. O.S. 204; 258.

50 Théry a. a. O. S. 196.
51 Théry a. a. O. S. 204.
52 Théry a. a. 0. S. 186.
53 Théry a.a. O. S. 196.
54 Théry a. a. O. S. 206.
55 Théry a. a. O. S. 186.
5 Théry a. a. O. S. 186.

Im Anfang seines Johanneskommen-
tars duflert sich Eckhart selbst {iber Ziel
und Methode seiner wissenschaftlichen

" Explikation, liber das Motiv, wovon er

sich in seiner gesamten Forschertitigkeit
und theologischen Denkarbeit — denn um
diese handelt es sich, nicht um literari-
sche Leistung — leiten lieB, wonach er
strebte, welche Anspriiche er stellte. ,in-
fentio est auctoris, sicut et in omnibus
suis editionibus, ea quae sacra asserit
fides christiana et utriusque testamenti
scriptura, exponere per rationes natura-
les philosophorum®s, ,Rursus intentio
operis est ostendere, quomodo veritates
principiorum et conclusionum et proprie-
tatum naturalium innuuntur luculenter
-— ,qui habet aures audiendi!* — in ipsis
verbis sacrae sgcripturae quae per illa
naturalia exponuntur.’ss, Es ist unméog-
lich, hier einen Aufri der genannten
Themen zu geben, es wiirde das sehr weit
in grundlegende Fragen des theologi-
schen Glaubens und seiner wissenschaft-
lichen Darstellung hineinfithren. Doch
schon hier ist sichtbar, mit welch heili-
gem Ernst der Meister sich seiner Auf-
gabe hingegeben hat, zumal man weiB},
in welcher Krise sich damals die theo-
logische Wissenschaft in der Auseinan-
dersetzung mit dem heidnischen Aristote-
lismus befand.

Diese. Andeutungen miissen vorerst
geniligen, denn es ist nicht méglich, einen
,Begriff’ vom Eckhartschen ,System‘ zu
geben, und das erkliart auch manche
Schwierigkeiten nicht nur in der Inter-
pretation Eckhartscher Texte. Alles ein-
zelne weist iliber sich hinaus in groBere
Zusammenhinge, und dazu strebt es auch
zu der dem einzelnen angemessenen
Form der wissenschaftlichen Darstellung.
Die Gegebenheiten bei der Abfassung des
EckhartschenWerkesund ebensobei seiner
Interpretation sind die Gegebenheiten
der Offenbarung, des geoffenbarten Wor-
tes iberhaupt, der enthiillten Wahrheit,
in dem Umfang und in der Weise, wie
diese Wahrheit dem menschlichen Geiste
zur Aufnahme und zum nach-denkenden
Verstehen in der Zeit eréffnet worden ist.
Das MaB der Aufnahme, die Bereitwillig-
keit des Horens auf das Wort der Wahr-

% LWIIL S. 4,4—6.
% LWIIL S. 4,14—17.



Literaturbericht 73

heit, die Méglichkeit des vertieften Ein-
dringens, der Selbstaneignung und
Selbstverwirklichung sind im BewufBt-
sein der gnadenhaften Verbundenheit
mit Gott verschieden. Die Freiheit der
Entscheidung und die Freiheit der Ver-
wirklichung bleiben bestehen, auch dort,
wo im Glauben die ganze Wirklichkeit
des Ubernatiirlichen zugleich bejaht wird.
Eckhart spricht stets in theologischen Ka-
tegorien. Vanitas, das lautere Nichts der
Kreatur, die Abgeschiedenheit, das Fiink-
lein: das ist theologisch gesagt. sWenn
Meister Eckhart so oft von der Seele als
dem Ort der Gottesgeburt, dem Fiinklein,
der Stitte der Wider-geburt, der kleinen
Welt redet: so sind das theologischie Ka-
tegorien. Die Gegebenheiten der Offen-
barung sind es, die sein Werk ent-
stehen lassen: alle seine Schriften neh-
men ihren Ausgang von dem Wort der
Offenbarung. Es sind Kommentare zum
Johannesevangelium, zum Buch der
Weisheit, zur Genesis, zum Vater-unser;
und die deutschen Predigten ebenso wie
die lateinischen Sermones gehen aus von
einem Schriftzitat. Er horcht auf die
feinsten Laute, die von da aus zur Seele
dringen. Es ist ein hoérender, horchender,
gehorchender Glaube, der ihn leitet. Als
Dienst an der Offenbarung faBt er in
ehrfiirchtiger Liebe sein Amt auf, nicht
in der Erwerbung neuer Kenninisse,
nicht in der Schau blasser Wesenszusam-
menhiinge sieht er das einzige Ziel sei-
ner Arbeit. Der Atem betenden Suchens
geht durch sein Werk. Was er sucht, auf
immer neuen Wegen, ist die néhere Ver-
bindung mit Gott; ihn in allem zu sehen
und alles in ihm, um in ihm alles, die ge-
samte Kreatur, die Schopfung des Gei~
stes, die Geheimnisse und Wunder des
Herzens sich neu wieder schenken zu
lassen, um sie ihm wieder zu schenken,
das ist das, leuchiende Fiinklein dieses
Geistes, der téglich mit seinem Gott und
Herrn Zwiesprache hielt, ihn lobte mit
den Worten der Psalmen im Chor und
ihn gehalten hat in seinen Hinden und
seinem Herzen.

Fir Meister Eckhart war allerdings die
,vita spiritualis‘ nicht von dem anderen,
was ihn beschiftigte, zu trennen, die As-
zetik keine Sonderdisziplin getrennt von
den anderen. Keine miide Begrifflichkeit,
nicht neuplatonische Weltfliichtigkeit,

trotz unerbittlicher 'Schirfe der Forde-
rung des Sich-selbst-lassens: ,,Got begert
des alsd sére, daz diit din selbes tizgan-
gest in créatiurlicher wise, als ob alliu
sin saelicheit dar anlige. Eya, lieber men-
sche, waz schadet dir, daz dii gote giin-
nest, daz got got in dir 5i? Ganc din selbes
alzemale (z durch got, sd gat got alzemale
sin selbes Gz durch dich. Da disiu zwei

lzgant, swaz di blibet, daz ist ein ein-

valtiges ein. In disem ein gebirt der va-
ter sinen sun in dem innersten gequelle.
D4 bliiejet iz der heilige geist, und da
entspringet in gote ein wille, der behoeret
der séle zuo. Die wile der wille stit un-
beriieret von allen créatiiren und von
aller geschaffenheit, sé. ist der wille
vri... Alliu dinc sint geschaffen von
nihte; dar umbe ist ir rehter ursprunc
niht, und als verre sich dirre edel wille
neiget Gf die créatiiren, s6 vervliuzet er
mit den créatiiren ze ir nihte ... Aber ich’
spriche: swenne sich dirre wille kéret von
im selber und von aller geschaffenheit
einen ougenblik wider in sinen érsten
ursprunc, da stat der wille in siner rehten
vrien art und ist vri, und in disem
ougenblicke wirt alliu verlorne zit wider-
braht«se,

Darf man Meister Eckhart einen My-
stiker nennen? Joseph Koch, der
Eckhartforscher, nennt in seiner Darstel-
lung der Eckhartschen Gedankenwelt nur
einmal die Mystik des Meisters und
spricht in diesem Zusammenhang vom
Aufstieg des Menschen bis zur mysti-
schen Vereinigung mit Gott®. Anselm
Stolz und Alois Mager nennen den Mei-
ster nicht®. Es ist sicher, da3 die Bezeich-
nung Meister Eckharts als Mystiker in
die Zeit der ersten Jahrzehnte des vori-
gen Jahrhunderts zuriickgeht, als man
mit der Durchforschung und Herausgabe
der zahlreichen mittelalterlichen Hand-
schriften begann. Und es kennzeichnet
sehr gut den Stand der damaligen reli-
giosen Bildung und theologischen Kennt-
nis, daB man schlechthin alles Religitse,

5% DW S. 93, 3-—95,3

80 Joseph Koch, Meister Eckhart. In:
Kleineidam-KuB, Die Kirche in der Zei-
tenwende. 3. Aufl. Salzburg 1939, S. 300;
vgl S. 294.

81 Anselm Stolz, Theologie der Mystik.
Regensburg 1936. Alois Mager, Mystik als
Lehre und Leben. Innsbruck 1934.



74 Literaturbericht

alles, was liber dem gewohnten Alltdg-
lichen lag, als ,mystisch‘ bezeichnete,
ohne sich weitere Gedanken dariiber zu
machen$?, Es lieBe sich, wie bereits ge-
sagt wurde, aus Eckharts Werken eine
,Spiritualitdt’ gewinnen, und tatséchlich
haben ja auch seine Gedanken tiefge-
hende Wirkungen bei nachfolgenden My-
stikern ausgeiibt, wie es sich teilweise
bis in Einzelheiten der Terminologie

hinein zeigt. Genannt seien nur Jan van-

Ruysbroeck, einer seiner getreuesten
‘Schiiler, und die Vertreter der nieder-
landischen und spanischen Mystik. Bei
Meister Eckhart allerdings wiirde man
vergeblich nach Zeugnissen einer subjek-

tiven Erfahrungsmystik psychologisie~

render Art sucflen. Auch hier miissen

Andeutungen zunichst geniigen. Im eng--

sten Sinne besagt Mystik zunichst die
prophetische Mystik, als ,gratia gratis
data‘, deren Triger sich Gott als eines
,Werkzeugs‘ zur Erfiillung seines beson-
deren Auftrags bedient. Weiter ist unter
Mystik jenes Bewuﬁtwerc_l'en der gnaden-
haften Verbundenheit mit Gott, hier im
Glauben in Bezogenheit auf die jensei-
tige Visio, gemeint, wie es dem biblischen

Gebrauch des ,Mysteriums‘ entstammt, -

sich besonders in der Viterzeit reicher
entfaltet und bis in die Enzyklika ,My-
stici corporis Christi‘ hinein splirbar
bleibt. Daraus erhellt, in welchem Sinn
Meister Eckhart als Mystiker anzusehen
ist, wenn auch manche bisherigen Auf-
fassungen dadurch unter eirien neuen As-
pekt gestellt werden.

Dije Anregungen, die vom Werk Eck-
harts ausgehen, miinden somit in die
lebendige Auseinandersetzung modernen
Denkens. So sieht GustavSiewerth
seine Aufgabe geradezu darin, in der Be-
gegnung von Thomistischem Denken und
deutschem Idealismus ,zu einer syste-
matischen Kliarung der Position des
Meisters Eckhart* zu fithren®:. Er be-
trachtet es als einen Versuch, die philo-
sophischen Mittel zu liefern, ,,die Lehren
des mittelalterlichen Mystikers zu er-
schlieffen* und ,die- Bruchstiicke dieses
gewaltigen Erbes im Ausbau des Tho-
mismus wieder zum systematischen Gan-

%2 Dariiber: Wentzlaff-Eggebert in der
Einleitung seines Buches S. 1.

88 Gustav Siewerth, Der Thomismus als
Tdentitdtssystem. Frankfurt 1939 S. 4.

zen zu fligen und ihre Verbindlichkeit er-
neut zu erhérten*s,

Hegel kannte einiges von Meister Eck-
hart, Franz von Baader hatte ihn auf den
mittelalterlichen Meister aufmerksam
gemacht. Theodor Steinbiichel
schilderte in seinen Vorlesungen iiber
,Mensch und Gott in Frommigkeit und
Ethos der deutschen Mystik‘ gerade die-
sen Abschnitt der deutschen Geistesge-
schichte und widmete dem Problem
,Mystik und Idealismus — Meister Eck-
hart und Hegel‘ eine besondere Untersu-
chung®, Wir mochten es als eine Besti-
tigung der Eckhartschen Worte ansehen:
sexponere per rationes naturales philo-
sophorum® . .. ,veritates principiorum
et conclusionum et proprietatum natu-
ralium innuunter luculenter ... in ipsis
verbis saciae scripturae quae per illa
naturalia exponuntur“, wenn Bern-
hard Welte in seiner Deutung moder-
nen Denkens durch Thomas von Aquin
an Eckhart erinnert: ,Es ist in diesem
Zusammenhang ganz gewi von Bedeu-
tung, daB ein Mann wie Meister Eckhart
sich von Thomas und dessen Gedanken
fiihren und entziinden lassen konnte. ¢
Wir sind dem, was war, demin seiner Zeit
stehenden und aus seiner Zeit sprechen-
den Thomas ganz gewif3 dadurch am
nichsten, dal seine Lehre fiir uns zu
etwas wird, was ist, in dem wir selbst
es sind. Wir versuchfen zu zeigen, daf3
dies moglich ist, und daB sich, im MaBe -
diese Moglichkeit verwirklicht wird, un-
ter dem alt erscheinenden Gedankenge-
wande unvergingliches Leben enthiillt
und neu gegenwirtig wird“®®. Gerade
diese Moglichkeit religiés zu verwirk-
lichen, wird uns bei Meister Eckhart stets
neu aufgegeben.

6 Sjewerth a.a. O. S. 5.

8 Theodor Steinbiichel, Mensch und
Gott in Frommigkeit und Ethos der deut-
schen Mystik. Tiibingen 1944. (Als Hand-
schrift vervielfdltigt);

ders.: Mystik und Idealismus — Mei-
ster Eckhart und Hegel. In: Universitas,
2. Jahrg. (1947) S. 1409—1423.

8 Bernhard Welte, Der philosophische
Glaube bei Karl Jaspers und die Mog-
lichkeit seiner Deutung durch die thomi-
stische Philosophie. In: Symposion. Jahr-
buch fiir Philosophie. II (1949), S. 1—190.
S. 180.





