
67 

LITERATURBERICHT 

Meister Edihart 
Bemerkungen zu einigen neueren Büchern. 

Von Heribert F i s c h e r, S. J., Berlin 

•Die Tage lese ich noch etwas im Mei- 
ster Ekkehard, den ich von allen Büchern 
allein zurückbehalten habe. Die ganze 
Ekkehard-Frage wäre einfacher, wenn 
man bedächte, daß es sich hier um einen 
Mann handelt, dessen Seele und Geist 
hoch hinaus strebte und der nun ver- 
sucht, mit Wort und Ausdruck dem nach- 
zukommen. Das gelingt nicht, wie es 
schon Paulus nicht gelang und wie es 
modulo suo jedem Menschen nicht gelingt, 
wenn es sich um die Wieder- und Weiter- 
gabe innerster Erlebnisse handelt. Indi- 
viduum est ineffabile. Wenn wir nur 
wieder einmal so weit sind, daß die Men- 
schen ihre unsagbaren Geheimnisse und 
inneren Geschehnisse haben, dann wer- 
den auch die anderen wieder wachsen, 
die Gott so in den schöpferischen Dialog 
bineinreißen kann wie Ekkehard. Wenn 
man dies voraussetzt, ist die Lektüre 
verständlich und tröstlich und kündet 
dem Menschen viel von dem Gottgeheim- 
nis seines Herzens'«. Diese.Aufzeiehnun- 
gen machte P. Alfred Delp in seiner 
Gefängniszelle au Berlin-Tegel vier Wo- 
chen vor seinem Tode. 

Wie Ernst Robert Curtius es von Dan- 
tes Werk berichtet2, so ist auch Meister 
Eckhart in einer stillen Gemeinde leben- 
dig, seine Ideenwelt erschließt sich erst 
in lebendiger, verbindlicher Kommuni- 
kation, in einem schöpferischen Dialog*. 
Als Grundlage für ein solches fruchtbares 
Gespräch erscheint zuallererst notwendig 
der Buchstabe, der Text, sonst bleibt 
jeglicher Art von Interpretation Tür und 
Tor geöffnet. Es ist darum überaus ver- 
heißungsvoll, daß die deutsche Ausgabe 
der gesamten Werke Meister Eckharts 
weitere Fortschritte macht, ein Ereignis, 
das den Herausgeber ebenso ehrt wie den 
Verleger. Soeben erseheint  im Verlag 

1 Alfred Delp, Im Angesicht des Todes, 
Frankfurt, 1947, S. 20 f. 

8 Romanische Forschungen. 60. Band, 
Frankfurt 1947, S. 237 f. 

Kohlhammer in Stuttgart die vierte Lie- 
ferung der Deutschen Werke, die Prof. 
Dr. Josef Quint besorgte. Darin sind 
enthalten die deutschen Predigten 16•19, 
die durch die .Rechtfertigungsschrift' und 
durch Übereinstimmung mit dem latei- 
nischen ,Opus sermonum' als echt zu gel- 
ten haben. Daß es hier wirklich um den 
Buchstaben im philologischen Sinne 
geht, zeigt ein einziger Blick auf die Fülle 
des kritischen Apparates, der getreu und 
gewissenhaft die zahlreichen Varianten 
der handschriftlichen Überlieferung auf- 
weist und verzeichnet, so daß schließlich 
die predigt' dn jener Gestalt erscheint, 
die unter sorgfältiger Verwertung aller 
philologischen Forschungsmittel die letzt- 
lich erreichbare Möglichkeit darstellt. 
Eine umfangreiche Auswahl von Parallel- 
texten aus den übrigen Werken des Mei- 
sters liefert den überwältigenden Beweis, 
wie sehr seine Gedankenwelt Einheitlich- 
keit und Zusammenhang wahrt und stets 
neue Anregungen zu einer durchaus ein- 
heitlichen geistigen Grundhaltung ver- 
mittelt. 

Die 16. Predigt, eine Augustinuspre- 
digt, vergleicht mit einem goldenen Ge- 
fäß, das fest und stet und mit edlem 
Gestein geziert ist, •eine jegliche gute, 
heilige Seele"3. Und wie es •eigenschaft" 
des Gefäßes ist, zu empfangen und zu 
enthalten, ganz fest in sich geschlossen 
und doch zugleich geöffnet zu sein, •un- 
denan ganz und oben offen"4, so sollst du 
leben und sein: die Dinge lassen, inso- 
weit sie •Zufall" sind, sie behalten, inso- 
weit sie ewig und lauter sind. Und das 
geschieht so, daß, wer das eine, das erste 
tut, das andere zugleich mit-erlangt. Dies 
Empfänglichsein im geistlichen Sinne ist 
Aufnahmebereitschaft der Seele für das 
•Bild" Gottes. Das •Bild"-Motiv, das sich 

3 Meister Eckhart, Die deutschen Wer- 
ke '(=DW), Erster Band, S. 263, 3f.; 264, 
1;265,2. 

4 DW S. 274. 10. 



68 Literaturbericht 

so stark ausgeprägt bei Meister Eckhart 
findet, wird hier entfaltet wie sonst sel- 
ten. •Bild"-sein besagt zunächst, daß es 
nichts aus sich, von sich aus, ist, und daß 
es für sich selbst nicht ist, nicht sich 
selbst angehört, und dazu positiv: Bild 
ist allzumal gänzlich als Bild-sein dessen, 
dessen Bild es ist, und diesem gehört 
alles an, was es ist5. Bild hat kein Sein in 
sich, es geht aus von dem, dessen Bild es 
ist, und zwar von ihm allein und ganz, 
Sein ,Sein' besteht darin, sich gänzlich 
hinzubeziehen auf den, dessen Bild es ist. 
Und so geschieht von hier aus die Wen- 
dung in das Trinitarische. 

Das eigentliche und der Tendenz nach 
einzige Thema dieser .Predigten' ist das 
von Gott und von der Seele. Dieser Gott 
ist der Gott der Offenbarung, der sich 
einzigartig selbst erschließt, der Drei- 
faltige6. Und der .Aufstieg' der Seele 
vollzieht sich in einem •Hinaufgerissen- 
werden" durch den Geist zu dem Herrn7. 
Das besagt einmal, •Gott nehmen, wie er 
ist"8, Gott allzumal in der Seele ruhen 
lassen9. •Der Heilige Geist nimmt die 
Seele, diese .geheiligte Statt, in ihrem 
Reinsten und Höchsten und trägt sie 
hinauf, weiter hinauf in seinen Ursprung, 
das ist der Sohn, und der Sohn trägt sie 
weiter in seinen Ursprung, das ist in den 
Vater, in den Grund, in das ,Erste', darin 
der Sohn Wesen hat"10. Und anderer- 
seits soll die Seele •verschlossen sein 
aller Geschaffenheit"11; nach dem Her- 
renwort soll der Mensch seine Seele has- 
sen in dieser Welt, um sie in das ewige 
Leben zu behüten. Die eigene Seele has- 
sen, das heißt, •sofern sie mein ist, denn 
insofern sie mein ist, insofern ist sie Got- 
tes nicht, sofern sie nicht ganz in Gott 
gesetzt, gepflanzt, gebildet ist, sofern sie 
sich selber schmeckt: ihr soll Gott nicht 
zugleich mit der Seele schmecken, ihr 
soll Gott in sich selber schmecken"112. 

Aller .Aufstieg' der Seele ist zugleich 
miteinbezogen in den Abstieg Gottes zur 

5 DW S. 270, 2•4. 
6 vgl. z. B. DW S. 267,1•6 und Anmer- 

kung 1. 
7 vgl. DWS. 298, 7f.: •Der Heilige Geist 

ergreift die Seele und läutert sie im Licht 
und in der Gnade und zieht sie hinauf in 
das Allerhöchste."     8 DW S. 275, 1.   . 

9 vgl. DW S. 299, 3 ff.10 DW S. 302, 4 ff. 
11 DW S. 275, 1. 12 DW S. 286, 1 ff. 

Seele. Und alle negative Theologie wird 
bei Meister Eckhart aufgehoben in die 
.negatio negationis' von Gott her. Gott ist 
ein •Versagen des Versagens", wie es 
übereinstimmend in den lateinischen und 
deutschen Werken heißt13. Das will zu- 
nächst erkenntnismäßig sagen: alle Un- 
vollkommenheit in dem menschlichen Er- 
kennen erfaßt doch etwas von Gott 
selbst: •hiermit habe ich ihm (Gott) nicht 
das Sein abgesprochen, sondern ich habe 
es ihm erhöht"14. •Negatio negationis" 
will weiter besagen die Aufhebung der 
.schlechten' Unendlichkeit, die Aufhebung 
der ,Un-mittelbarkeit'. Und da Gott, •un- 
ser Herre", in Christus sich enthüllt, darf 
man weiter von ihm exemplarisch aus- 
sagen: ,mors mortua est'. 

Ist somit durch die neue Eckhart-Aus- 
gabe das Material dargeboten und der 
Boden bereitet, wird es weiter darum 
zu tun sein, dem Gesagten in der Inten- 
tion des Meisters zu folgen und sich mit 
Ernst der Aufgabe zu widmen, ohne Vor- 
urteil zu prüfen, wie das Gesagte in der 
Geschichte des Geistes sich einen Aus- 
druck geschaffen hat. Sieht man das 
lateinische und das deutsche Werk Eck- 
harts als eine Einheit an, so darf man- 
nicht durch äußere Fragen sich aufhalten 
lassen, Fragen, wie es z. B. die des äuße- 
ren Stils und des inneren Denkstils, etwa 
der Dialektik .sind. Es ließe sich weithin 
zeigen, daß auch Meister Eckhart Erbgut 
in der Tradition alten und neuen Den- 
kens überrümmt, wie dagegen anderes 
sich weder dem einen noch dem anderen 
zuordnen läßt. Diese wichtige und nütz- 
liche Arbeit ist noch überdies zu leisten. 
Es würde sich ergeben, daß allgemein 
Gültiges aus der mittelalterlichen Gei- 
steswelt neben Sondermeinungen mehr 
historischen Wertes steht und beides zu 
trennen ist von dem, was der Meister als 
sein Ureigenstes beanspruchen kann. Die 
weitläufigen Anmerkungen zum Text der 
neuen Ausgabe leisten dazu schon eine 
erhebliche Vorarbeit. Entscheidender je- 
doch ist zu werten, ob und wie auch das 
Erbgut in einem neuen übergeordneten 
Bezugssystem nicht nur einen anderen 

13 LW (= Lateinische Werke) III. Band, 
S. 175, 5 f. und dort Anm. 2; Pfeiffer (Mei- 
ster Eckhart, Göttingen 1924) Predigt C. 
S. 322, 13 ff. 

14 DW S. 146, 5 f. 



Literaturbericht 69 

Akzent erhält, sondern geradezu erst von 
hier aus sich erschließt und einfügt in 
den Zusammenhang einer .philosophia 
perennis', die von der Vätertheologie, 
insbesondere den Alexandrinern über 
eine mehr ,schulmäßige' Art der Weiter- 
gabe und Darstellung in moderne Frage- 
stellungen einmündet. 

Was Herma Piesch in ihrem 
schmajen Eckhartbändchen15 an Zitaten 
und Erläuterungen zu einigen Grundbe- 
griffen bietet, will nicht mehr sein als 
eine erste Hinführung zum Leben und 
Werk des mittelalterlichen Meisters. Die 
Verfasserin, die bereits früher mehrere 
Arbeiten zum gleichen Thema veröffent- 
lichte16, faßt die unbestrittenen Ergeb- 
nisse der bisherigen Forschung zusam- 
men, um den Meister gegen die ärgsten 
Mißdeutungen einer noch nicht allzu fer- 
nen Zeit positiv zu rechtfertigen. Es wer- 
den daher einzelne bemerkenswerte 
Themen, wie das von der ,Gottesgeburt', 
vom .Fünkleln' und der .Abgeschieden- 
heit' zum Ausganspunkt genommen. Ein 
gewisser Hang, die ,Bilder' durch weitere 
bildhafte Vorstellungen zu verdeutlichen 
und dem Verständnis näher zu bringen, 
läßt sich dabei bemerken. In dem Bestre- 
ben, den Meister selbst zu Wort kommen 
zu lassen, führt H. Piesch zahlreiche Aus- 
sprüche an, die im einzelnen nicht immer 
dem kritischen Anspruch genügen kön- 
nen17, zumal wenn die Übersetzung mehr 
dem Sinn als dem Wort gilt18. Die .Abge- 
schiedenheit' bloß negativ zu verstehen 
als •Abkehr von allem, was nicht Gott 
und Gottes ist", ginge zwar nicht an, 
gewiß sei sie das auch, • •aber eben 
dadurch ja schon ebensosehr Hinkehr zu 
Gott"19, zwar nicht •von Natur", sondern 

15 Meister Eckhart. Eine Einführung. 
79 S. Wien: Herder 1946. 

16 u. a. Die Ethik Meister Eckharts und 
die Übersetzung der ,Rechtfertigungs- 
sehrift' (mit Otto Karrer). , 

17 Das gilt insbesondere von solchen 
Stellen, die dem Pfeifferschen Text und 
dort den sog. ,Traktaten' entnommen 
werden. 

18 Als bedauernswertes Mißgeschick ist 
es anzusehen, wenn ein Evangelienzitat 
(Anrn. 219 zu S. 63) oder ein Augustinus- 
wort (Anm. 255 zu S. 64) so gebraucht 
werden, als ob sie wie Aussprüche des 
Meisters zu gelten hätten. 

19 a. a. O. S. 64. 

•von Gnaden"20. Darin scheint doch wohl 
eine Verkürzung und der glättende Ver- 
such einer Harmonisierung eingeschlos- 
sen zu sein. 

Von ganz anderen Voraussetzungen her 
ist das jetzt in neuer Auflage erschienene 
Werk von Friedrich-Wilhelm Wentz- 
laff-Eggebert .Deutsche Mystik 
zwischen Mittelalter und Neuzeit' zu be- 
trachten21. Hier wird Meister Eckhart ein 
eigenes Kapitel gewidmet22, er wird ge- 
radezu als der .größte mittelalterliche 
Mystiker' in den Mittelpunkt der übrigen 
Darlegungen gestellt. Kennzeichnend ist 
der Versuch, die deutsche Mystik in der 
,Einheit und Wandlung ihrer Erschei- 
nungsformen' innerhalb eines großen 
Entwicklungsabschnittes der deutschen 
Literaturgeschichte und ihre Bedeutung 
für die deutsche Geistesgeschichte sicht- 
bar zu machen23. Wentzlaff-Eggebert will 
mit seiner Darstellung die ,deutsche' My- 
stik in der ganzen Ausdehnung ihrer 
historischen Erscheinung einbeziehen, so- 
weit die inneren Erlebnisse ihren litera- 
rischen Niederschlag in Zeugnissen aller- 
dings unterschiedlichen Wertes gefunden 
haben. Die Ausführungen nehmen ihren 
Ausgang von der Frauenmystik der hl. 
Hildegard von Bingen, Mechthilds von 
Magdeburg, Margarethe Ebners und der 
Nonnenviten24. Ob die Geißlerbewegung 
in den Zusammenhang der deutschen 
Mystik einzubeziehen ist, wie es der Ver- 
fasser tut, der nicht nur hierin sich von 
Arthur Hübner abhängig zeigt, erscheint 
allerdings fragwürdig25. Die eigentliche 
Vertiefung der Bewegung geschieht in 
den Zeiten der großen Meister: Eckhart, 
Tauler, Seuse26. Die Ausklänge der deut- 
schen Mystik in den Kreisen der ,Gottes- 
freunde', der .Devotio moderna', Rulnaan 
Merswins, im Werk Ruysbroecks, in der 
Jmitatio Christi', bei Johannes Veghe 
und Otto von Passau27, führen die Dar- 
stellung hinüber in das Zeitalter des Hu- 

20 a. a. O. S. 65. 
21 2. Lizenzausgabe. XVI, 339 S. J. C. B. 

Mohr (Paul Siebeck) Tübingen 1947. In 
dieser ,durchgesehenen' Auflage wurden 
nur einige .bedenkliche' Stellen der Aus- 
gabe von 1943 ausgemerzt. 

22 Wentzlaff-Eggebert a. a. O. S. 88•102. 
23 a. a. O. S. III.       24 a. a. O. S. 22•70. 
25 a. a. O. S. 71•85. 
28 a. a. O. S. 86•129. 
27 a. a. O. S. 130•149. 



70 Literaturbericht 

manismus und der Reformation; Niko- 
laus von Cues28 und die ,Theologia 
Deutsch'2' finden hier ihre Besprechung. 
Naturmystik und -Spekulation im 16. und 
17. Jahrhundert befassen sich mit den 
Namen von Paracelsus und Jakob Böh- 
me30. Spee, Bälde, Kuhlmann, Daniel von 
Czepko und Johannes Scheffler gelten 
als Vertreter der barocken Mystik31. In 
einem eigenen Abschnitt wird die Be- 
ziehung des Pietismus zum mystischen 
Leben besprochen32. Und schließlich füh- 
ren die Linien hin zum jungen Schleier- 
macher über Fichte zu Novalis33. Eine 
ausgedehnte Bibliographie84 verzeichnet 
Ausgaben, Übersetzungen und Einzelar- 
beiten über die behandelten Persönlich- 
keiten und Kulturabschnitte, wozu auch 
einzelne systematische Arbeiten genannt 
werden. Wo jeweils Einzeluntersuchungen 
von größerem Umfang oder besonderer 
Wichtigkeit vorliegen, wächst auch die 
Darstellung des Buches in die Breite, 
wie u. a. bei Johannes Veghe durch die 
Ausgabe und Monographie Rademachers 
und die Kritik Kunischs, bei Otto von 
Passau und seinen 24 Ältesten durch die 
vorbildlichen Forschungen Wieland 
Schmidts, bei Fichte durch die Gegen- 
überstellung mit Eckhart in von Brackens 
neuem umfangreichen Buch35. 

Am Beispiel der Darstellung Meister 
Eckharts und der Deutung seiner Lehre 
durch Wentzlaff-Eggebert wird sich am 
ehesten ein Bild gewinnen lassen vom 
Charakter der Gesamtauffassung, wie 
sie sich ausgesprochen oder angedeutet in 
den verschiedenen Teilen des Buches 
findet. Der Trennungsstrich gegen jede 
Art von Gefühlsmystik wird recht scharf 

28 a. a. O. S. 150•160. 
28 a.a.O.S. 160•171. 
30 a. a. O. S. 172•185. 
31 a.a.O.S. 186•221. 
32 a. a. O. S. 222•226. 
3J a. a. O. S. 226•245. 
34 a. a. O. S. 278•339. 
35 H. Rademacher, Mystik und Huma- 

nismus der Devotio moderna in den Pre- 
digten und Traktaten des Johannes 
Veghe. Münster 1935 und seine Neuaus- 
gabe; H. Klinisch, Johannes Veghe und 
die oberdeutsche Mystik des 14. Jahrhun- 
derts. ZfdA. 75 (1938) S. 141•171; Wie- 
land Schmidt, Die 24 Alten Ottos von 
Passau, Berlin 1938; E. yon__B_racken, 
Fichte und Eckhart, Würzbürg 1941T 

gezogen. Eckharts Streben ging, und das 
ist beispielhaft für viele Vertreter der 
deutschen Mystik, nach einer dem Men- 
schen wahrhaft erscheinenden Lebens- 
und Gotteslehre, die frei war von falscher 
Wertung des Weltlichen und Geistigen 
im Diesseits. Beispielhaft und reförma- 
torisch zugleich wirkend für die weitere 
deutsche Frömmigkeit erscheint die per- 
sönliche Gottannäherung des einzelnen 
Menschen. Aus drei Gedankengängen der 
Eckhartschen Mystik glaubt Wentzlaff 
die entscheidende Wirkung für die Fol- 
gezeit herauslesen zu können. Da ist zu- 
nächst die Lehre von der Gottähnlichkeit 
des Menschen, die sowohl die Forderung 
der vita activa wie der vita contemplativa 
einschließt, wie auch das Ergebnis der 
heiligen Innenschau die Verpflichtung zu 
edler Lebensführung nach sich zieht. Das 
,Buch der göttlichen Tröstung' bietet 
hierfür den Beweis. Die Lehre vom 
Seelenfünklein weist auf den höchsten 
Wert im Gut-sein vor dem Gut-tun; die 
Antithese von Wesen und Werk findet 
sich in den ,Reden der Unterscheidung' 
ausgesprochen. Schließlich ist es die 
Lehre von der Gottgeburt der Seele, die 
eine Befreiung der religiösen Individua- 
lität bedeutet und die Frage nach der 
Unmittelbarkeit des Weges zu Gott ent- 
scheidend beeinflußt. Eckhart wehrte sich 
gegen die Mystik der Vision, der Ekstase 
und gegen die Überbewertung der Kon- 
templation36. 

Zwei Urteile Wentzlaffs seien schließ- 
lich hoch angeführt, um die Maßstäbe im 
einzelnen angewendet zu sehen. Von Jan 
van Ruysbroek heißt es, daß ihm der kräf- 
tige und natürliche Sinn für die Arbeit im 
Diesseits fehleund seinemWerke eine quie- 
tistische Grundhaltung anhafte37. Und die 
Jmitatio Christi' wisse nur die eintönige 
Lehre von der Gottzugehörigkeit zu 
wiederholen, mit ihrer Lehre sei ,eigent- 
lich der Tiefpunkt der Bewertung des 
Menschen in der deutschen Mystik er- 
reicht'38. 

36 Darin •nur- die Erfüllung eines Ge- 
setzes der eigenen Artentwicklung un- 
seres Volkes" (Wentzlaff-Eggebert S. 99) 
zu sehen, mag wohl als ein versehentlich 
stehengebliebener Rest aus einer frühe- 
ren Ideologie anzusehen sein. 

87 Wentzlaff-Eggebert S. 137. 
38 a. a. O. S. 140. 



Literaturbericht 71 

Es könnte zunächst der Eindruck ent- 
stehen, daß nach den ausdrücklichen Be- 
hauptungen Wentzlaffs die literarge- 
schichUiche Betrachtungsweise für die 
Untersuchung im ganzen maßgebend sein 
sollte3», so daß aus den äußeren litera- 
rischen Formen auf den gleichbleibenden 
religiösen Gehalt unter den wechselnden 
Motiven und Darstellungsweisen ge- 
schlossen werden könnte. Doch ergibt 
sich bald, daß dies nicht die einzig mög- 
liche Interpretationsmöglichkeit ist. Denn 
eine wenigstens andeutende, oberfläch- 
liche Umschreibung des zugrundeliegen- 
den Phänomens mußte versucht und vor- 
ausgesetzt werden. Es wird nicht recht 
deutlich, wie sich der Verfasser das 
zentrale Anliegen dieser religiösen Be- 
wegung vorstellt. Denn bald drängt sich 
wiederum als Zweckgedanke der Nach- 
weis einer mystischen Kontinuität aus 
dem mittelalterlichen Kulturkreis bis in 
die Gegenwart ein4». Schließlich wird als 
Ausweg oder Hilfskonstruktion der Be- 
griff der .Lebenslehre' eingesetzt41, ein 
recht unklarer und schwankender Aus- 
druck. Sicherlich könnte damit jenseits 
aller Verschiedenheit der Inhalte und Be- 
wertungen ein Kennzeichen gefunden 
sein, welches das Lebensgefühl einer Zeit 
annäherungsweise wiederzugeben ver- 
mag; und unbestritten ist es ja, daß jede 
echte und wahre religiöse Haltung in der 
äußeren Lebensführung sich zu bewäh- 
ren habe. Trennt man jedoch, wie es hier 
ausgesprochen wird42, die Gottlehre von 
der Lebenslehre, so daß diese für sich 
bestehen kann ohne weiteren Bezug auf 
ein Höheres, faßt man den Vorgang in 
der deutschen Mystik so, daß Jeder ein- 
zelne die Idee der persönlichen Gottbe- 
gegnung' von sich aus formt in einer 
Främmigkeitsform, die ihre eigenen Ge- 
setze hat, die zwar noch in der Kirche 
bleibt, aber diese im Grunde überflüssig 
macht, da ja bereits das tägliche Leben 
ein Gottesdienst sei43, dann ist damit 
nicht nur die ursprüngliche literarische 
Betrachtung verlassen, auch der Begriff 
einer .Lebenslehre' wird seines Inhaltes 
entleert: •Bei der imitatio der mystischen 
Erscheinungsformen innerhalb der Viel- 
heit der Gläubigen kommt es zu einer 

89 a. a. O. S. 3; 246.  40 a. a. O. S. 11; 248. 
« a.a.O. S. 17 f.; 21; 104 ff. 
42 a. a. O. S. 18.     43 a. a. O. S. 18. 

unübersehbaren und aus der literari- 
schen Überlieferung nur selten wissen- 
schaftlich nachweisbaren Fülle von Va- 
riationen des mystischen Grunderlebnis- 
ses"44. Nimmt man dazu die Auffassung, 
daß die .imitatio' der mystischen Fröm- 
migkeitsform den mittelalterlichen Men- 
schen aus dem Einsamkeitsbewußtsein 

s löste und .Mystik' zum seelischen Besitz 
aller Schichten des deutschen Volkes 
wurde, so daß schließlich ein Neben- 
einander von mystischer Philosophie und 
Dichtung aus dem Ganzen werden 
konnte46, so wird damit das, was in einem 
noch immerhin historisch faßbaren Sinn 
als .Mystik* bezeichnet war, zersetzt und 
aufgelöst in reine Diesseitigkeit, in eine 
gefühlsmäßige Weltfrömmigkeit: •Man 
kann so weit gehen, das Bleiben in der 
handelnden, helfenden Werktätigkeit ge- 
radezu als neue Erfüllung des glänzlos 
gewordenen mystischen Lebens anzu- 
sehen"46. 

So liegt bei der Lektüre dieses und 
ähnlicher formlos gewordener und sub- 
stanzloser Werke die Versuchung nahe, 
sich an Eckharts scharfes Wort zu 
erinnern, das er schon damals in ähnli- 
cher Situation wagte: .ruditas non intel- 
ligit neque capit'. •Sie begreifen ein 
Neues nur, wenn sie's als Teil ihres Al- 
ten erkennen. Nur innerhalb ihrer Kreise 
können sie ein Geschehendes ordnen; sie 
deuten es aus, indem 4pie es auf ihren 
Boden herabziehen"47. 

Eine ernstgemeinte Eckhartinterpre- 
tation wird sich zuallererst an das Wort 
selbst halten müssen. Ordnung des Wort- 
schatzes und Terminologie werden das 
erste Mittel sauberer und exakter Ex- 
position bilden, aus deren Beziehungen 
die zu Grunde liegende Struktur des 
Denkens und der Methode hervortreten 
werden. In dieser Absicht ist das ,Opus 
propositionium' von Eckhart selbst ge- 
plant gewesen als erstes in der Reihe 
seines ,Opus tripartitum', • er nennt es 
an erster Stelle in seinem Gesamtprolog, 
• ist aber wohl nicht ausgeführt worden. 
Die neue Ausgabe der Werke Meister 
Eckharts verspricht als Abschluß einen 
.Vocabularius latino-germanicus'. 

44 a. a. O. S. 18.      45 a. a. O. S. 18. 
« a. a. O. S. 18. 
47 Hans Urs von Balthasar, Das Herz 

der Welt, Zürich (1945), S. 42. 



72 Literaturbericht 

Als Interpret seiner eigenen Gedan- 
kenwelt und als Verteidiger und Anwalt 
in eigener Sache zugleich hat Eckhart in 
seiner ,Rechtfertigungsschrift' zum Er- 
fassen seiner Ideenwelt beigetragen48. 
Die Beweiskraft und der Ernst dieser 
Aussagen im Feuer der Objektion erran- 
gen Glauben und Anerkennung selbst 
der schärfsten Kritik. Diese Selbstbe- 
trachtung weist zunächst ab und ver- 
weigert die Anerkennung: •nunquam 
dixi"49. •mihi perperam imponuntur"50. 
Eckhart entscheidet sich gegen die •obscu- 
ra et dubia quae nunquam dixi"51. Es ist 
nach seiner Auffassung nicht nur Nach- 
lässigkeit und Unvollkommenheit in der 
Wiedergabe des Gehörten, was zur Feh- 
lerquelle werden konnte, er sucht den 
Fehler auch in der geistigen Disziplin- 
losigkeit: •ruditas non intellegit neque 
capit"52, •passim et frequenter etiam a 
clericis studiosis et doctis diminute et 
falso quae audiunt reportantur"53. Eine 
andere Welt ist es, wo man ihn nicht 
versteht und ihm nicht folgen kann: 
•obiciunt quae sunt pure naturalia"54. 
Dabei ist er sich der .Richtigkeit' seiner 
Positionen durchaus bewußt und sicher, 
wenn er auch bereit ist, Besseres nicht zu 
vernachlässigen. Sollte es aber auf die 
Recht-gläubigkeit hinzielen, so lautet 
sein Urteil freimütig: •semper paratus 
sum  sensui  cedere  meliori    errare 
enim possum, h*ereticus esse non pos- 
sum"55. Ebenso ist sich der Meister der 
Eigenheit und Selbständigkeit seiner 
Ideen bewußt, er verzichtet auf die Ge- 
meinplätze und will nicht wiederholen, 
was andere bereits mehrfach gesagt ha- 
ben: •dico et fateor me ilia dixisse et 
scripsisse et aestimo ... omnia esse vera 
quamvis rara sind plurima et subtilia"56. 

48 Wir zitieren die ,Rechtfertigungs- 
schrift' nach der Ausgabe von G. Thery: 
Edition critique des pieces relatives au 
proces d'Eckhart contenues dans le ms. 
33 b de la Bibliotheque de Soest. Archives 
d'histoire doctrinale et literaire du 
moyen äge. 1 (1926/27) S. 129•268. 

49 Thery a. a. O. S. 204; 258. 
50 Thery a. a. O. S. 196. 
51 Thery a. a. O. S. 204. 
52 Thery a. a. O. S. 186. 
53 Thery a. a. O. S. 196. 
54 Thery a. a. O. S. 206. 
55 Thery a. a. O. S. 186. 
56 Thery a. a. O. S. 186. 

Im Anfang seines Johanneskommen- 
tars äußert sich Eckhart selbst über Ziel 
und Methode seiner wissenschaftlichen 
Explikation, über das Motiv, wovon er 
sich in seiner gesamten Forschertätigkeit 
und theologischen Denkarbeit • denn um 
diese handelt es sich, nicht um literari- 
sche Leistung • leiten ließ, wonach er 
strebte, welche Ansprüche er stellte, •in- 
tentio est auctoris, sicut et in omnibus 
suis editionibus, ea quae sacra asserit 
fides Christiana et utriusque testamenti 
scriptura, exponere per rationes natura- 
les philosophorum"57. •Rursus intentio 
operis est ostendere, quomodo veritates 
principiorum et conclusionum et proprie- 
tatum naturalium innuuntur luculenter 
• ,qui habet aures audiendü' • in ipsis 
verbis sacrae scripturae quae per illa 
naturalia exponuntur."58. Es ist unmög- 
lich, hier einen Aufriß der genannten 
Themen zu geben, es würde das sehr weit 
in grundlegende Fragen des theologi- 
schen Glaubens und seiner wissenschaft- 
lichen Darstellung hineinführen. Doch 
schon hier ist sichtbar, mit welch heili- 
gem Ernst der Meister sich seiner Auf- 
gabe hingegeben hat, zumal man weiß, 
in welcher Krise sich damals die theo- 
logische Wissenschaft in der Auseinan- 
dersetzung mit dem heidnischen Aristote- 
lismus befand. 

Diese Andeutungen müssen vorerst 
genügen, denn es ist nicht möglich, einen 
,Begriff vom Eckhartschen ,System' zu 
geben, und das erklärt auch manche 
Schwierigkeiten nicht nur in der Inter- 
pretation Eckhartscher Texte. Alles ein- 
zelne weist über sich hinaus in größere 
Zusammenhänge, und dazu strebt es auch 
zu der dem einzelnen angemessenen 
Form der wissenschaftlichen Darstellung. 
Die Gegebenheiten bei der Abfassung des 
Eckhartschen Werkes und ebensobei seiner 
Interpretation sind die Gegebenheiten 
der Offenbarung, des geoffenbarten Wor- 
tes überhaupt, der enthüllten Wahrheit, 
in dem Umfang und in der Weise, wie 
diese Wahrheit dem menschlichen Geiste 
zur Aufnahme und zum nach-denkenden 
Verstehen in der Zeit eröffnet worden ist. 
Das Maß der Aufnahme, die Bereitwillig- 
keit des Hörens auf das Wort der Wahr- 

57 LW III. S. 4, 4•6. 
58 LW III. S. 4,14•17. 



Litefaturbericht 73 

heit, die Möglichkeit des vertieften Ein- 
dringens, der Selbstaneignung und 
Selbstverwirklichung sind im Bewußt- 
sein der gnadenhaften Verbundenheit 
mit Gott verschieden. Die Freiheit der 
Entscheidung und die Freiheit der Ver- 
wirklichung bleiben bestehen, auch dort, 
wo im Glauben die ganze Wirklichkeit 
des Übernatürlichen zugleich bejaht wird. 
Eckhart spricht stets in theologischen Ka- 
tegorien. Vanitas, das lautere Nichts der 
Kreatur, die Abgeschiedenheit, das Fünk- 
lein: das ist theologisch gesagt. »Wenn 
Meister Eckhart so oft von der Seele als 
dem Ort der Gottesgeburt, dem Fünklein, 
der Stätte der Wider-geburt, der kleinen 
Welt redet: so sind das theologische Ka- 
tegorien. Die Gegebenheiten der Offen- 
barung sind es, die sein Werk ent- 
stehen lassen: alle seine Schriften neh- 
men ihren Ausgang von dem Wort der 
Offenbarung. Es sind Kommentare zum 
Johannesevangelium, zum Buch der 
Weisheit, zur Genesis, zum Vater-unser; 
und die deutschen Predigten ebenso wie 
die lateinischen Sermones gehen aus von 
einem Schriftzitat. Er horcht auf die 
feinsten Laute, die von da aus zur Seele 
dringen. Es ist ein hörender, horchender, 
gehorchender Glaube, der ihn leitet. Als 
Dienst an der Offenbarung faßt er in 
ehrfürchtiger Liebe sein Amt auf, nicht 
in der Erwerbung neuer Kenntnisse, 
nicht in der Schau blasser Wesenszusam- 
menhänge sieht er das einzige Ziel sei- 
ner Arbeit. Der Atem betenden Suchens 
geht durch sein Werk. Was er sucht, auf 
immer neuen Wegen, ist die nähere Ver- 
bindung mit Gott; ihn in allem zu sehen 
und alles in ihm, um in ihm alles, die ge- 
samte Kreatur, die Schöpfung des Gei- 
stes, die Geheimnisse und Wunder des 
Herzens sich neu wieder schenken zu 
lassen, um sie ihm wieder zu schenken, 
das ist das leuchtende Fünklein dieses 
Geistes, der täglich mit seinem Gott und 
Herrn Zwiesprache hielt, ihn lobte mit 
den Worten der Psalmen im Chor und 
ihn gehalten hat in seinen Händen und 
seinem Herzen. 

Für Meister Eckhart war allerdings die 
,vita spiritualis' nicht von dem anderen, 
was ihn beschäftigte, zu trennen, die As- 
zetik keine Sonderdisziplin getrennt von 
den anderen. Keine müde Begrifflichkeit, 
nicht    neuplatonische   Weltflüchtigkeit, 

trotz unerbittlicher Schärfe der Forde- 
rung des Sich-selbst-lassens: •Got begert 
des also sere, daz du din selbes üzgan- 
gest in creatiurlicher wise, als ob alliu 
sinsaelicheitdaranlige. Eyä, lieber men- 
sche, waz schadet dir, daz du gote gün- 
nest, daz got got in dir si? Ganc din selbes 
alzemäle üz durch got, so gät got alzemäle 
sin selbes üz durch dich. Da disiu zwei 
üzgänt, swaz da blibet, daz ist ein ein- 
valtiges ein. In disem ein gebirt der va- 
ter sinen sun in dem innersten gequelle. 
Da blüejet üz der heilige geist, und da 
entspringet in gote ein wille, der behoeret 
der sele zuo. Die wile der wille stät un- 
berüeret von allen creatüren und von 
aller geschaffenheit, s^ ist der wille 
vri... Alliu dinc sint geschaffen von 
nihte; dar umbe ist ir rehter ursprunc 
niht, und als verre sich dirre edel wille 
neiget üf die creatüren, s6 vervliuzet er 
mit den creatüren ze ir nihte... Aber ich 
spriche: swenne sich dirre wille keret von 
im selber und von aller geschaffenheit 
einen ougenblik wider in sinen ersten 
ursprunc, da stät der wille in siner rehten 
vrien art und ist vri, und in disem 
ougenblicke wirt alliu verlorne zit wider- 
bräht"5». 

Darf man Meister Eckhart einen My- 
stiker nennen? Joseph Koch, der 
Eckhartforscher, nennt in seiner Darstel- 
lung der Eckhartschen Gedankenwelt nur 
einmal die Mystik des Meisters und 
spricht in diesem Zusammenhang vom 
Aufstieg des Menschen bis zur mysti- 
schen Vereinigung mit Gott60. Anselm 
Stolz und Alois Mager nennen den Mei- 
ster nicht81. Es ist sicher, daß die Bezeich- 
nung Meister Eckharts als Mystiker in 
die Zeit der ersten Jahrzehnte des vori- 
gen Jahrhunderts zurückgeht, als man 
mit der Durchforschung und Herausgabe 
der zahlreichen mittelalterlichen Hand- 
schriften begann. Und es kennzeichnet 
sehr gut den Stand der damaligen reli- 
giösen Bildung und theologischen Kennt- 
nis, daß man schlechthin alles Religiöse, 

59 DW S. 93, 3•95,3 
60 Joseph Koch, Meister Eckhart. In: 

Kleineidam-Kuß, Die Kirche in der Zei- 
tenwende. 3. Aufl. Salzburg 1939, S. 300; 
vgl S. 294. 

61 Anselm Stolz, Theologie der Mystik. 
Regensburg 1936. Alois Mager, Mystik als 
Lehre und Leben. Innsbruck 1934. 



74 Literaturbericht 

alles, was über dem gewohnten Alltäg- 
lichen lag, als .mystisch* bezeichnete, 
ohne sich weitere Gedanken darüber zu 
machen'2. Es ließe sich, wie bereits ge- 
sagt wurde, aus Eckharts Werken eine 
.Spiritualität' gewinnen, und tatsächlich 
haben ja auch seine Gedanken tiefge- 
hende Wirkungen bei nachfolgenden My- 
stikern ausgeübt, wie es sich teilweise 
bis in Einzelheiten der Terminologie 
hinein zeigt. Genannt seien nur Jan van 
Ruysbroeck, einer seiner getreuesten 
Schüler, und die Vertreter der nieder- 
ländischen und spanischen Mystik. Bei 
Meister Eckhart allerdings würde man 
vergeblich nach Zeugnissen einer subjek- 
tiven Erfahrungsmystik psychologisie- 
render Art sucflen. Auch hier müssen 
Andeutungen zunächst genügen. Im eng- 
sten Sinne besagt Mystik zunächst die 
prophetische Mystik, als ,gratia gratis 
data', deren Träger sich Gott als eines 
, Werkzeugs' zur Erfüllung seines beson- 
deren Auftrags bedient. Weiter ist unter 
Mystik jenes Bewußtwerden der gnaden- 
haften Verbundenheit mit Gott, hier im 
Glauben in Bezogenheit auf die jensei- 
tige Visio, gemeint, wie es dem biblischen 
Gebrauch des ,Mysteriums' entstammt, 
sich besonders in der Väterzeit reicher 
entfaltet und bis in die Enzyklika ,My- 
stici corporis Christi' hinein spürbar 
bleibt. Daraus erhellt, in welchem Sinn 
Meister Eckhart als Mystiker anzusehen 
ist, wenn auch manche bisherigen Auf- 
fassungen dadurch unter eirien neuen As- 
pekt gestellt werden. 

Die Anregungen, die vom Werk Eck- 
harts ausgehen, münden somit in die 
lebendige Auseinandersetzung modernen 
Denkens. So sieht GustavSiewerth 
seine Aufgabe geradezu darin, in der Be- 
gegnung von Thomistischem Denken und 
deutschem Idealismus •zu einer syste- 
matischen Klärung der Position des 
Meisters Eckhart" zu führen93. Er be- 
trachtet es als einen Versuch, die philo- 
sophischen Mittel zu liefern, •die Lehren 
des mittelalterlichen Mystikers zu er- 
schließen" und •die- Bruchstücke dieses 
gewaltigen Erbes im Ausbau des Tho- 
mismus wieder zum systematischen Gan- 

62 Darüber: Wentzlaff-Eggebert in der 
Einleitung seines Buches S. 1. 

83 Gustav Siewerth, DerThomismusals 
Identitätssystem. Frankfurt 1939 S. 4. 

zen zu fügen und ihre Verbindlichkeit er- 
neut zu erhärten"64. 

Hegel kannte einiges von Meister Eck- 
hart, Franz von Baader hatte ihn auf den 
mittelalterlichen Meister aufmerksam 
gemacht. Theodor Steinbüchel 
schilderte in seinen Vorlesungen über 
,Mensch und Gott in Frömmigkeit und 
Ethos der deutschen Mystik' gerade die- 
sen Abschnitt der deutschen Geistesge- 
schichte und widmete dem Problem 
,Mystik und Idealismus • Meister Eck- 
hart und Hegel' eine besondere Untersu- 
chung65. Wir möchten es als eine Bestä- 
tigung der Eckhartschen Worte ansehen: 
•exponere per rationes naturales philo- 
sophorum" veritates principiorum 
et conclusionum et proprietatum natu- 
ralium innuunter luculenter ... in ipsis 
verbis saciae scripturae quae per illa 
naturalia exponuntur", wenn Bern- 
hardWeltein seiner Deutung moder- 
nen Denkens durch Thomas von Aquin 
an Eckhart erinnert: •Es ist in diesem 
Zusammenhang ganz gewiß von Bedeu- 
tung, daß ein Mann wie Meister Eckhart 
sich von Thomas und dessen Gedanken 
führen und entzünden lassen konnte. 
Wir sind dem, was war, dem in seiner Zeit 
stehenden und aus seiner Zeit sprechen- 
den Thomas ganz gewiß dadurch am 
nächsten, daß seine Lehre für uns zu 
etwas wird, was ist, in dem wir selbst 
es sind. Wir versuchten zu zeigen, daß 
dies möglich ist, und daß sich, im Maße 
diese Möglichkeit verwirklicht wird, un- 
ter dem alt erscheinenden Gedankenge- 
wande unvergängliches Leben enthüllt 
und neu gegenwärtig wird"66. Gerade 
diese Möglichkeit religiös zu verwirk- 
lichen, wird uns bei Meister Eckhart stets 
neu aufgegeben. 

64 Siewerth a. a. O. S. 5. 
65 Theodor Steinbüchel, Mensch und 

Gott in Frömmigkeit und Ethos der deut- 
schen Mystik. Tübingen 1944. (Als Hand- 
schrift vervielfältigt); 

ders.: Mystik und Idealismus • Mei- 
ster Eckhart und Hegel. In: Universitas, 
2. Jahrg. (1947) S. 1409•1423. 

66 Bernhard Weite, Der philosophische 
Glaube bei Karl Jaspers und die Mög- 
lichkeit seiner Deutung durch die thomi- 
stische Philosophie. In: Symposion. Jahr- 
buch für Philosophie. II (1949), S. 1•190. 
S. 180. 




