75

BUCHBESPRECHUNGEN

Wikenhauser, Alfred, Das Evan-
gelium nach Johannes (Regensburg
Neues Testament Bd. 4), Regensburg,
Gregorius-Verlag 1948, 296 S., 8, geb.
DM 12.—, kart. DM 10.—

Das Regensburger Neue Testament hat

bereits eine so allgemeine und dankbare
Aufnahme gefunden, daB es nicht vieler
Worte zu seiner Empfehlung bedarf. Der
Joharines-Kommentar des hochgeschétz-
ten Freiburger Exegeten zwingt jedoch
zu besonderer Anerkennung.

Nach griindlicher Behandlung der Ein-
leitungsfragen gibt W. eine wissenschaft-
lich zuverlissige, sachlich knappe Er-
kldrung des Textes, dessen Ubersetzung
die Kraft und Weihe des Originals hin-
durchklingen l48t. Ein besonderer Vor-
zug scheint uns die Aufgliederung des
Textes in die einzelnen literarischen Ein-
heiten zu sein. Die zahlreichen Exkurse
bilden zusammen einen guten Abrif3 jo-
hanueischer Theologie und fiihren aus-
gezeichnet in Denken und Vorstellungs-
welt des Evangelisten ein. Die Knappheit
des zur Verfiigung stehenden Raumes
macht verstindlich, dal viele Probleme
freilich mehr angedeutet als dargestellt
werden kdnnen. Den modernen Ver-
suchen, die Beziechungen des vierten
Evangelisten zur ,,Gnosis* stirker aufzu-
hellen, steht W. mit besonnener Zuriick-
haltung, aber durchaus verstdndnisvoll
gegeniiber (vgl. S. 48, 111, 148, 163, 219).
Vielleicht wére ein eigener Abschnitt
{iber die religionsgeschichtlichen Zusam-
menhiénge wertvoll gewesen.

Sehr beachtlich ist ferner die Feststel-
lung, ,daf der Evangelist den Worten
Jesu das Geprige seines Geistes und
seiner Sprache (Sp. vom Rez) aufge-
driickt hat“ (22). Damit wird ein mutiger
Schritt getan, das Johannesevangelium

wieder als theologische Schépfung zu be- .

greifen, In der Einzelauslegung ist es
allerdings nicht leicht, diese Erkenntnis
durchzufiihren ohne auf Tatsachen hin-
zuweisen, die vielen Chren noch sehr un-
gewohnt klingen. Deshalb hat W. wohl
auch auf die vielfach iibliche Unterschei-
dung zwischen eigentlicher Herrenrede
und Reflexion des Evangelisten verzichtet
(vgl. S. 74, 81), — mit Recht bemerkt er,
dal der Evangelist nirgends andeute,
eigene Reflexionen zu geben (83) —,
ebenso wird die Hypothese von den ver-
.tauschten Blattern zwar wohlwollend,
aber ohne Fanatismus herangezogen. Da
es uns heute n nicht mbglich ist, die

literarische Eigenart des vierten Evange-
liums eindeutig zu bestimmen und seinen
Worten den Ort anzuweisen, der ihnen
ohne historischen AnstoB zukommt, ist
es sicherlich das Beste, wie bei W. den
Text selbst sprechen zu lassen.

Fr. Josef Schierse S.J.

Schmid, Josef, Synopse der drei
ersfen Evangelien, Regensburg, Fried-
rich Pustet, 1949, 214 S. gr.8°, geb. DM
13.80, kart. DM 11.50

J. Schmid, der schon eine seiner ersten
wissenschaftlichen Arbeiten der Erfor-
schung des synoptischen Problems (= der
literarischen Abhingigkeit von Matthius,
Markus, Lukas untereinander) widmete,
hat nun sein Kommentarwerk tiber die
ersten drei Evangelien innerhalb des Re-
gensburger Neuen Testaments mit der
Herausgabe einer deutschen Synopse ab-
geschlossen und gekrént. Dank der druck-
technischen Musterleistung des Grego-
rius-Verlags, der jetzt wieder unter sei-
nem alten, verdienstvollen Namen an die
Offentlichkeit tritt, ist ein Werk entstan-
den, das von allen Freunden biblischen
Studiums lebhaft begriit werden wird.
Besonders der immer gréSer werdenden
Zahl weiblicher Theoclogiestudenten, de-
nen das Griechische doch meist eine Ge-
heimsprache bleibt, bietet die deutsche
Synopse eine wertvolle Hilfe. — Wih-~
rend es den dlteren Evangelienharmonien
darauf ankam, ein erbauliches Bild vom
Leben Jesu zu gewinnen, in das dann der
gesamte Evangelienstoff, einschiieBlich
Johannes, mehr oder minder passend ein-
gefiigt wurde, — auch neuere Versuche
um eine deutsche Synopse sind nicht viel
dartiiber hinausgekommen —, geht es hier
allein um die sachgerechte Anordnung
und Vergleichung der synoptischen
Texte, wobei die Johannesparallelen eben
deshalb éine sehr bescheidene Rolle spie-
len. Dadurch wird wohl der hl. Text in
gewissem Sinne atomisiert, in seine ur-
spriinglichen Einheiten und Bausteine
zerlegt, aber diese in einer Synopse so
ausdriicklich dargestellie Zertriimmerung
des kiinstlichen historischen Rahmens der
Synoptiker und ihrer durchsichtigen lite-
rarischen Bindemittel soll gewi keine
negativ zersetzende Wirkung hervor-
rufen. Vielmehr will in ihr Auge und Ohr
des Lesers geschult werden, Wort und Tat
des Herrn so zu vernehmen, daB sie im
Herzen als stets gegenwirtiger Anruf
verstanden und bejaht werden.

Fr. Josef Schierse, S.J.



76 ‘ Buchbesprechungen

Gutzwiller Richard, ,Jesus der
Messias®, Christus im Matthiusevan-
gelium. Einsiedeln-Ziirich-Kdéln, Ben-
ziger-Verlag. 1949, 383 S. gr.8°.

»Dieses Buch ist weder ein ,Leben Je-
su‘, noch ein Charakterbild Christi, noch
eine theologische Abhandlung iiber Mes-
sias und Messianitéit, noch eine Samm-
lung religiGser Betrachtungen der Worte
und Werke des Herrn. — Sondern es soll
ganz einfach versucht werden, die Linien
der Gestalt Christi nachzuzeichnen, wie
sie bei Matthius, dem ersten Evangeli-
sten, sichtbar sind“ (Vorwort).

So ist das Buch gemeint als Hilfe fiir
die Schriftlesung. In der Einteilung des
Textes folgt es im wesentlichen H. Clad-
der S.J.: ,Als die Zeit erfiillt war“, geht
aber gedanklich weit Giber diesen hinaus.
Jeweils wird zuerst der vollstindige Text
des Evangeliums in sorgfiltiger Uber-
setzung gebracht, an den sich dann in gro-
Ben Linien die Deutung anschliefit. Am
Schlufl sind einige grofere Anmerkungen
mit Stellungnahme zu neuen Biichern bei-
gefiigt.

Die Darstellung ist fliissig, wenn auch
stellenweise etwas akademisch. Sie hilt
sich an die herk6mmliche Exegese, deren
Ergebnisse in ansprechender Form vor-
gelegt werden. Herbert Roth, S.J.

Murb 6ck Jakob, Die Sohne des Ze- ‘

beddus. Eine Apostelgeschichte, dem
christlichen Volke erzdhlt. Miinchen,
Don-Bosco-Verlag. 1949, 120 S., 8°.
DM 2.80.

Der Herausgeber der Handpostille, des
alten Erbauungsbuches fiir die christliche
Familie, erzéhlt uns die Geschichte der
Apostelfamilie des Zebedius. Er geht
immer wieder von den Texten der Heili-
gen Schrift aus und fiihrt deutend zu
ihnen zuriick. Dabei entsteht eine iiber-
raschend aktuelle Lebensbeschreibung
der beiden ,,Donnerséhne“ Johannes und
Jakobus. In anschaulicher Sprache wei
der Verfasser spannend zu erzihlen. Kein
Satz ist erbauliches Gerede. Das Buch ist
ein Vorbild getreuer und doch volksnaher
Interpretation der Heiligen Schrift, eine
Hinflihrung, die begliickend zeigt, wie
echt die Menschen waren, mit denen der
Menschensohn umging, die er zu seinen
bevorzugten Aposteln berief. Was sie fiir
ihren Herrn getan, geschrieben und ge-
litten haben, was aus ihrem Werk wurde,
fuhrt ihr Schicksal und ihr Wirken bis
in unsere Tage. Besonders wertvoll ist
ein Uberblick iiber die Geschichte der
Verehrung des hl. Jakobus. In ihm wer-

den auch volkskundliche Arbeiten zum

Thema angefithrt und gut ausgewertet.

Heinrich Kreutz S. J.

Stolz, Dom Anselm O.S.B., L’ascése
chrétienne (Ubersetzung aus dem Ita-
leinischen I’Ascesi cristiana, Brescia
1943, VIII, 197S., Morcelliana), Cheve-
togne, EditionsdesBénédictinsd’Amay,
1948, 280 S., 12°.

Anselm Stolz, Ménch von Gerleve, hat
kaum 43 Jahre gelebt (gest. 1942 in Rom)
und doch eine stattliche Zahl theologi-
scher Werke geschrieben. Am bekann-
testen ist seine Theologie der Mystik ge=
worden. Er hat zwei Binde der deutschen
Thomasausgabe bésorgt, eine Monogra-
phie iiber Anselm von Canterbury ver-
fafit und den GroBteil eines dogmatischen
Handbuchs fertiggestellt. Am Schluf3 sei-
nes Lebens hat er sich noch an den Ent-
wurf einer Aszetik gewagt. Sie liegt in
diesem Buch vor und zeichnet sich durch
groBe Originalitit aus. Diese besteht dar-
in, daB} er das Eremitentum als Ziel und
Hohe der Heiligkeit betrachtet und die
verschiedenen Arten und Formen des
geistlichen Lebens als Etappen zu ihr hin
auffalt. Ganz allgemein gilt ihm Aszese
als Nachfolge Christi, als Martyrium, als
Kampf mit Christus gegen Satan. Beson-
dere Mittel des aszetischen L.ebens sind
das Stillschweigen, das liturgische und
private Gebet, die Schriftlesung. Die Stu-
fen des Gebetes bestehen in der Erkennt-
nis des Wertes und Unwertes der &ullern
Welt und des eigenen Innern, darauf
folgt die Vereinigung mit Gott. Zum
SchluB} ist noch die Rede vom Apostolat
und der Marienverehrung. Das Fragmen-~
tarische des Aufbaues erklirt sich daraus,
daB das Buch aus geistlichen Unterwei-
sungen an Mitbriider (zuerst in Cheve-
togne 1939) hervorgegangen ist. Apostolat
versteht der Verfasser aber nicht in dem
gewohnlichen Sinn der priesterlichen
Wirksamkeit, sondern in einem charis-
matischen, nimlich der Unterweisung
eines Schiilers, wie es schon in der The-
bais der Fall war.

Besonders wichtig und originell ist der
Anfang des Buches. Nach einigen allge-
meinen Gedanken stellt A. Stolz die gute
Grundfrage, welches Leben oder welcher
Stand am. besten und leichtesten zur
Vollkommenheit fiihre. Er gibt darauf
die richtige geschichtliche Antwort, da
im Osten das Eremitentum, im Westen
das Zoénobitentum als dieser Weg ange-
sehen werde. Theoretisch entscheidet sich
St. fiir die Auffassung des Ostens. Er
bringt dafiir zwei sehr beachtliche



Buchbesprechungen 7

Griinde, den ersten aus dem hl. Thomas,
den zweiten aus einem Brief Papst
Pius XI.

Thomas handelt in seiner Summa: 2,2,
q. 179—88 ausfiihrlich von der Vollkom-
menheit, vom Ordensstand und seinen
verschiedenen Formen. Zum Schlu stellt
er ausdriucklich die Frage, welcher Orden
der vollkommenere sei, der sich dem be-
schaulichen oder der sich dem tatigen Le-
ben widme. Er gibt dem beschaulichen
Leben den Vorzug, weil es ganz auf Gott
gerichtet sei (qg.188, a.6). Aber im glei-
chen Artikel macht er eine Einschrin-
kung, die klassisch geworden ist und die
seinem eigenen Orden ebenso zugute
kommt wie den spétern apostolischen
Griindungen: ,maius est illuminare quam
lucere solum®“. Andere erleuchien ist
mehr als bloBes Leuchten, das Betrach-

tete in der Predigt weitergeben mehr als °

bloBies Betrachten. So ist das beschauliche
Leben nur der rein auBeren Titigkeit
vorzuziehen.

Im letzten Artikel stellt Thomas dann
auch noch die direkt hierher gehérige
Frage, ob das gemeinsame oder das Ein-
siedlerleben vorzuziehen sei. Er gibt dem
Einsiedlerleben den Vorzug, in der Vor-
aussetzung, da im gemeinsamen Leben
die Tugend reif geworden sei, um das
Alleinsein mit Gotf und sich zu eriragen.
Dazu wirken auch die Einsiedler aposto-
lisch durch ihr Gebet und ihr Beispiel.

Diesen Gedanken fiihrt Pius XI. weiter
aus in einem Schreiben vom 8. Juli 1924
(AAS 1924, 385ss) an den Einsiedlerorden
der Kartduser. Er nennt ithn die voil-
kommenste Lebensform wegen seines
Gebetes und wegen der Bufle fiir die Siin-
den der Welt. Der Papst fiigt noch aus-~
driicklich hinzu, daB3 fur das Wachstum
der Kirche und das Heil der Menschen
diejenigen mehr tun, die beten und bii-
Ben, als die, welche im Weinberg Gottes
arbeiten. — Dieser Gedanke wird da-
durch bekriftigt, da der gleiche Papst
die hl. Theresia vom Kinde Jesu neben
dem hl. Franz Xaver zur Hauptpatronin
der Missionen aufgestellt hat.

Trotzdem scheint Stolz mit dem Riick-
griff auf die orientalischen Wiistenvéter
etwas zu weit gegangen zu sein. Denn
Christus selbst, das Vorbild aller Heilig-
keit, hat das Einsiedlerleben nur vor-
iibergehend gefiihrt. Die Apostel, die
nach ihm als erste verehrt wurden, haben
ihrem Namen entsprechend apostolisch
gelebt. Nach der Zeit der Martyrer waren
Bischdfe und Zonobiten die ersten, die
vom Volke als Heilige anerkannt wurden.
In der ganzen Kirchengeschichte haben
Missionédre den gleichen Ruhm erlangt,

mag es nun in Europa oder in Asien ge-
wesen, sein. Auch der Name des Ordens
hat dabei keine besondere Rolle gespielt.
Wenn daher Stolz das Eremitenleben so
preist, so vergi3t er dabei die kluge Un-
terscheidung des hl. Thomas: Erleuchten
ist mehr als bloBes Leuchten. Christus
selbst hat beides in der vollkommensten
Weise vereint, da er bei kérperlicher und
geistiger Arbeit und selbst in der Nacht-
iuheﬁstets die selige Anschauung Gottes
esal.

Zu erwiahnen wére auch in diesem Zu-
sammenhang die seinerzeit von Professor
‘Grabmann vertretene Meinung, das Prie-
stertum als solches verlange wegen seiner
engen Verbindung mit dem physischen
und mystischen Christus eine héhere Tu-
gend als selbst der Ordensstand (ZAM 2
(1927) 189—209). Seine mit Zitaten aus
Thomas von Aquin und Kardinal Mercier
gut belegte These sagt, dal die Verbin-
dung des Priesters mit Christus durch die
Weihe und seine liturgische Tétigkeit
und die berufliche Verpflichtung zur
Néchstenliebe eine héhere Vollkommen-
heit fordern als die Ordensgeliibde an
sich und allein. Er geht dabei auBerdem
von der theologisch allgemein anerkann-
ten Unterscheidung aus, daB3 der Bischof
sich in statu perfectionis acquisitae, der
Ordensmann in statu perfectionis acqui-
rendae befindet und daB das Welfprie-
steramt mehr Ahnlichkeit mit dem des
Bischofs habe als mit dem des Ordens-
mannes. Er bringt zugleich eine andere
gute Unterscheidung an, die zwischen
dem duBern kirchenrechtlichen Stand und
Beruf und dem inneren durch die eigene
Lebenstitigkeit. Wenn man dazu be-
denkt, dal der Grad der Liche schlecht-
hin, nicht nur der Gottes-, sondern auch
der Nichstenliebe, den Grad der Voll-
kommenheit ausmacht und daf wir beim
letzten Gericht auf die Werke der Néch-
stenliebe gepriift werden, dann wird die
von Stolz aufgeworfene Frage brennen-
der und seine Antwort, wie auch die
Pius XI. heischen eine nidhere Klirung.
Abtdtung allein ist nicht die Heiligkeit,
sondern nur die negative Form; je mehr
man sich von sich entfernt, um so ndher
kommt man zu Gott. Gebet und Beschau-
ung allein ist auch nicht die ganze Voll-
kommenheit, wenn nicht die Néchsten-
liebe hinzukommt, das Erleuchien zum
Leuchten. Das Beispiel allein tut dazu
sicherlich viel. Aber die Frage ist, ob das
Bullleben eines Pfarrers von Ars und
eines hl. Peter Claver nicht noch héher
steht, soweit Menschen dariiber zu ur-
teilen vermdogen.

E. Raitz v. Frentz S. J.



78 Buchbesprechungen

Giesen, Johannes Maria, Die Ge-
meinschaftsmesse. Zu ithrem Wesen,
ihrer Einfithrung und Gestaltung. Mit
einem Nachwort von Josef Giilden.
Regensburg, Gregorius Verlag, vorm.
Friedrich Pustet, 1949, 75 S., kl1.8°,
DM 2.—

Die vorliegende Schrift, in der sich ein
Laie in erster Linie an die katholische
Geistlichkeit wendet, ist ein erfreuliches
Zeichen, daB die Zeiten, in denen die Feier
der hl. Messe fast eine Privatangelegen-
heit des Priesters zu sein schien, im
Schwinden begriffen sind. Das neu er-
starkte BewufBitsein, dafi die hl. Messe
nicht allein das Erldsungsopfer Christi,
sondern auch das Opfer der Gliubigen
ist, hat sich in der sogenannten Gemein-~
schaftsmesse eine Ausdrucksform ge-
schaffen, an deren Gestaltung und Ver-
lebendigung gerade der Laie ein grofies
und berechtigtes Interesse hat. Insofern
kommt der Arbeit des Diisseldorfer Re-
gierungs- und Schulrates Giesen eine be-
sondere Bedeutung zu. Sie will der Kli-
rung und Reform der Gemeinschafts-
messe dienen, die das Volk ndher an das
Altargeheimnis heranfiihrt und die vor-
gegebene Opfergemeinschaft zwischen
Priester und Gemeinde auch im duBeren
Handeln vollzieht. Als Prinzip ist sie gut
und unbestritten. Fraglich ist nur die
Form ihrer Darstellung, die anfangs so
unvollkommen war, daB sie sich mehr-
fach gewandelt und bis heute noch nicht
ihre endgiiltige und einheitliche Gestalt
gefunden hat.

Mit Recht sieht der Verfasser den
Hauptgrund aller gemachten Fehler dar-
in, dal man bei der Entwicklung der
Eigenform der Gemeinschaftsmesse nicht
von der missa cantata, dem Idealbild
aller MefRfeiern, ausging, sondern von
der missa lecta, ohne zu bedenken, da
gerade in jener der dramatische Funktio-
nen-Wechsel zwischen Priester, Leser,
Singerchor und Gemeinde dem mehr
oder weniger stillen Sprechen des Zele-
branten zum Opfer gefallen war. Giesens
Reformschrift faBt daher das Ubel an der
Wurzel an, wenn er die missa cantata (in
manchen Didzesen einfach Hochamt ge-
nannt) zur Richtschnur fiir die Gemein-
schaftsmesse erhebt und eine ,Hochamts-
regel“ aufstellt, nach der das Volk nur
das laut beantwortet oder mitbetet, was
vom Kirchenchor gesungen wird, wih-
rend die Scholagesinge und die Lesungen
durch Sprecher bzw. Vorleser zu Gehdr
gebracht werden. Nur bei den laut vor-
getragenen Orationen des Priesters und
an wenigen anderen Stellen, glaubt der

Verfasser aus liturgiegeschichtlichen Er-
kenntnissen und religits-piddagogischen
Erwigungen eine Ausnahme begriinden
und verantworten zu koénnen. Doch riit
er zur Vorsicht und Zuriickhaltung, da~
mit der erste Liturge, der Priester, im
horbaren Bestand der MefBfeier, von
Grufl und Aufruf abgesehen, nicht ginz-
lich in den Hintergrund gedringt wird.

Von diesen gesunden Normen geleitet,
entwickelt Giesen in stufenweisem wohl-
erwogenem Aufstieg sieben Richtfor-
men, angefangen von der lateinischen
missa recitata bis zur deutschen Betsing-
messe, Variationsmdglichkeiten der Ge-
meinschaftsmesse zu freiem, zweckdien-
lichem Gebrauch, wie sie nach den Vor-
schriften der Kirche und den Stilgesetzen
der Liturgie gestattet und im Gemeinde-
gottesdienst bereits praktisch bewihrt
sind. Bei ihrer Empfehlung zeigt sich der
Verfasser von allen Extremen frei und in
der Abschitzung des im Durchschnitt Er-
reichbaren so klug und erfahren, da3 er
nicht nur der bleibenden Vorrangstellung
des Hochamtes, sondern auch den reli-
gids-pidagogischen und pastoralen Wer-
ten der ,,Stillmesse“, der Mefandacht und
des deutschen Kirchenliedes in den Dig-
zesangesang- und Gebetbiichern gerecht
wird. Denn ohne Zweifel ist eine gute
MeBandacht besser, als eine falsch ge-
formte oder schlecht gefeierte Gemein-
schaftsmesse.

Wir begriiBen es daher sehr, dafl in der
Schrift immer wieder von der Notwen-
digkeit und den Aufgaben der litur-
gischen Predigt und Einlibung gesprochen
und der Grundsatz vertreten wird, daf
die Wiederbegegnung von Priester und
Gemeinde in erster Linie vom Priester
ausgehen muf, daB8 also primir nicht die
Gemeinde oder die biindische Jugend,
sondern der Zelebrant sich um die Ein-
fiihrung und Gestaltung der Gemein-
schaftsmesse zu kilmmern und die Gliu-
bigen, auch durch sein duBeres Handeln,
in die Mitfeier der hl. Geheimnisse ein-
zubeziehen hat. Vor allem soll er, wie
Giesen entscheidend fordert, dafiir sor-
gen, daB die mefliturgische Erneuerung
in ihrem innersten Kern nicht als dueres
Tun, sondern als innere Haltung verstan-
den wird, als Prinzip, bei dem das per-
sénliche Eingehen aller Beteiligten in den
Opfertod und Opfergeist des Herrn das
,Eine Notwendige“ ist.

Was wir in Giesens Arbeit vermissen,
ist ein Hinweis auf das Weltrundschrei-
ben ,Mediator Dei“ vom 20. November
1947, in dem Papst Pius XII,, auf diesem
Wege zum ersten Mal, die Beforderer der
meBliturgischen Erneuerung lobt und



Buchbesprechungen 9

vier Grundformen der Gemeinschafts-
messe beschreibt und anerkennt. Dieser
Mangel kommt daher, daB Giesens
Schrift bereits vor einigen Jahren ge-
schrieben und erst jetzt verdffentlicht
werden konnte. Er wird in etwadurch das
,Nachwort* von Josef Giilden behoben,
der die Arbeit seines Lehrers in den Gang
der meBliturgischen Bewegung einordnet
und ihre Grundsitze empfehlend aner-
kennt. Zum Titel des Buches sei noch be-
merk*, daB die liturgische Kommission
der Fuldaer Bischofskonferenz 1946 das
unklare und miBverstindliche Wort ,,Ge-
meinschaftsmesse* durch die Bezeichnung
,Feier der heiligen Messe in Gemein-
schaft® ersetzt hat.
Heinrich Bleienstein S. J.

Iparraguirre, Ignacio, S. J.: 1. Las Ca-
sas de Ejercicios en el siglo XVI. In:
Manresa 20 (1948), 321-—342, Madrid.
2. Influjos en la espiritualidad de be-
ato Pedro Faber. In Revista de Espiri-
tualidad 5 (1946) 438—52.

3. Ejercicios espirituales en la vida
de P. Everardo Mercurian, cuarto
General de la Compafiia de Jests. In:
Manresa 1948, 71—90; vgl. Monumen-
ta Exercitiorum 896—98.

Ignacio Iparraguirre S. J., der in Rom
schon lénger iiber die Geschichte der
Exerzitien arbeitet und sich besonders
durch sein Buch ,Pratica de los Ejerci-
cios de San Ignacio de Loyola en vida de
su autor“ (Bilbao-Rom 1946) eingefiihrt

t (vgl. Geist und Leben: 21 (1948)
309—16), verdffentlicht nun in einigen
Aufsitzen weitere Einzelheiten aus der
Erstlingszeit der Exerzitienbewegung.

1. Der erste von ihnen handelt von den
Exerzitienhdusern im 16. Jahrhundert.
Bekannt ist aus dieser Zeit den meisten
fast nur, daB der hl. Karl Borrom#us als
erster ein eigenes Exerzitienhaus das
Asceterium, fiir seine Seminaristen und
Priester in der Nihe seines Seminars ge-
baut hat.

Ignatius und seine Gefdhrten hatten nur
an Einzelexerzitien gedacht, die ja zweifel-
los fiir gewohnlich die wirksamsten sind.
In der 20. Vorbemerkung des Buches der
Geistlichen Ubungen verlangt er beziig-
lich der Wohnung nur eines: das Fern-
sein von der gewdhnlichen Umgebung,
um in Ruhe und Einsamkeit Gott leichter
finden zu kénnen. Dazu waren Kidster
besonders geeignet und vor allem die
Hiuser des eigenen Ordens, in denen
Zimmer fiir Exerzitanten abgesondert
. wurden. Aber man merkte bald, daB Stu-
dium und Exerzitien einander stdrten

und dachte an eigene Exerzitienhduser,
_entweder im Garten oder auf dem Land-
gut der Kollegien. Das erste wurde schon
1553 in Alcala gebaut, dann folgte Kéln,
1561 und Léwen 1569. Der selige Mérty-
rer Ignatiusde Azevedo wandelte als Pro-
vinzial von Portugal 1569 ein Landhaus
in romantischer Lage in der Néhe des
Meeres in ein stindiges Exerzitienhaus
um. Ein Nachfolger von Ludwig Blosius
0. S.B,, der die Reform seines Klosters
durch die Exerzitien erfahren hatte,
schenkte ein groBes und reich ausgestat-
tetes Haus in Cambrai. Einen gewissen

‘Abschlu3 bildete am Ende des Jahrhun-

derts die Verordnung des Ordensgenerals
Aquaviva, man solle beim Planen von
H&usern und Kollegien von vornherein
eigene Ridume fiir Exerzitanten einbe-
rechnen.

Eine Frage, die man heute kaum mehr
kennt, war damals die Einrichtung der
Wohnungen, wie reich oder arm sie sein
sollten, was der Exerzitant mitbringen
durfte und sollte, bzw. das Kloster bereit-
zuhalten hatte. MafBgebend blieb dabei
(vor allem bei Einzelexerzitien) der
Wunsch des hl. Ignatius, man solle den
Exerzitanten das geben, was sie selbst
wollten. Der Heilige dachte dabei, diese
wiirden infolge ihres Eifers Fasten und
BuBe dem Gegenteil vorziehen.

2. Ein anderer Aufsatz iiber den sel.
Peter Faber erdffnet einige Zusammen-
hinge zwischen mittelalterlicher From-
migkeit und Exerzitienfrommigkeit. Die
Frommigkeit des ersten Gefihrten des hl.
Ignatius ist begreiflicher Weise stark von
der Devotio moderna beeinflufit. Diesen
Geist hat ihm vor allem sein frommer
Lehrer Veillard inr La Roche (Savoyen)
eingepflanzt und mehr noch die Kartiu-
ser, bei denen er zwei Verwandte hatte.
Durch sie lernte er Ruysbroeck, den geist-
lichen Vater der Devotio moderna, undden
Franziskanermystiker Herp kennen. Doch
darf bei seiner Entwicklung die harmo-
nische Natur nicht vergessen werden, die
ihn, ein Kind der Gnade, lehrte, auch in
der Frommigkeit, Schénheit und Harmo-
nie zu betonen. Minnlichkeit und Sieg
iiber Angstlichkeit und Skrupeln erlangte
er in der Schule des hl. Ignatius, seines
Mitstudenten und Exerzitienmeisters in
Paris, mit dem ihn zeitlebens eine be-
sondere innige Freundschaft verband.

3. Als Faber im Jahr 1543 auf der Reise
in Lowen aufgehalten wurde, lernte er
Mercurian kennen. Dieser schlof3 sich §
Jahre spiter dem jungen Orden an; er
‘wurde der Reihe nach Rektor, Provinzial,
Assistent und 1573 General. Fir die
Geistlichen Ubungen sind einige Daten



80 . Buchbesprechungen

seines Lebens von Bedeutung. Er selbst
schitate in ihnen das Fundament, in dem
die Christkonigs- und die andern Wahl-
betrachtungen schon im Keim enthalten
seien und in dem er schon die Liebe ein-
gebettet fand. Wertvolles fiir die Reform
der Kirche hat er dadurch geleistet, daf3
er zwei einfluBreichen Benediktineribten
die Exerzitien gab und daf er ihre Durch-
fiihrung im eigenen Orden férderte. Dazu
hat er ein kurzes ,Direktorium‘ geschrie-
ben, also eine Anweisung zum richtigen
Gebrauch der Exerzitien. Iparraguirre
weist aus dem romischen Ordensarchiv
nach, daB3 der schon linger bekannte, aber
bisher einem Anonymus zugeschriebene
Text von Mercurian dem romischen No-
vizenmeister Fabius de Fabiis diktiert
worden ist. E. Raiiz v. Frentz S. J.

NikrinE., Ziel und Weg. Die groflen
Exerzitien des heiligen Ignatius, den
Arbeiterinnen im Weinberg Christi
dargeboten. Freiburg/Schweiz, Pau-
lusverlag, 1947, 456 S. gr. 8°, Fr. 13.80.

Dieses schéne Buch meistert zwei
zunidchst uniiberwindlich scheinende
Schwierigkeiten. Uber das Exerzitien-
buch des hl. Ignatius, dieses typische
Werkbuch der knappen Anweisungen zum
»Machen“ der Exerzitien, einen Kom-
mentar zu schreiben, ist von jeher ein
gewagtes Unternehmen gewesen. Wenn

. dazu, wie hier, noch der Versuch tritt, mit
ausgefiihrten  Egxerzitienbetrachtungen
das Machen der vierwdchigen Exerzitien
zu ersetzen fir Frauen, die keine Mufle
finden konnen, sich so lange in die Ein-
samkeit zuriickzuziehen, dann wird jeder
Kenner des Exerzitienideals solche Sei-
ten nicht ohne kritische Vorbehalte zu le-
sen beginnen — in der fast bangen Er-

. wartung, die ohnehin auf weite Strecken

fragwiirdigen Ausdeutungen des Exer-
zitienbuches um ein neues Stiick ver-
mehrt zu sehen. Aber je mehr er in das
vorliegende Buch eindringt, um so freu-
diger wird er anerkennen, daB3 es sich
hier um eine ganz eigenstéandige, durch-
betete und gut gestaltete Leistung han-
deltl. Schon in der F o r m der Darbietung.
Sie hilt eine ausgewogene Mitte zwischen
auslegender Paraphrase des Exerzitien-
textes und jener nur andeutenden Skiz-
zierung, die Raum l4Bt fiir die unerli3-
liche Eigentitigkeit des Betenden. Die

Gedankenfithrung ist nirgend belastet

mit sich vordringenden Geistreichigkei-
ten, und in der edel geformtien Sprache
der Gebetstexte storen keine falschen

Toéne unechter oder doch nur subjektiver

Frommigkeit. Was den Inhalt angeht,

so ist zunichst die Treue zu loben, mit
der sich das Buch an den Text des hl. Ig-
natius hilt, ohne ihm sklavisch zu folgen:
man merkt es jeder Betrachtung an, daB3
hier wirklich zuerst Exerzitien ,,gemacht«
wurden, ehe die Feder sich daran begab,
von dem Erbeteten das Wesentliche ein-
zufangen. Das zeigt sich vor allem an
dem guten Verstéindnis fiir den Zielsinn
der groflen Exerzitien und damit fiir die
inneren Beziehungen zwischen den ein-
zelnen ,,Wochen“ und Betrachtungen, die
sich nur dem auftun, der zuerst getan,
was er schrieb. Mit Recht sieht das Buch
den entscheidenden Hohepunkt der Exer-
zitien in der Wahl und in der dafiir be-
reitenden Betrachtung von zwei Fahnen
(S. 229 f£)). Auch die von Ignatius so tief-
sichtig zusammengefiigte Parallelitit
zwischen Wahlbetrachtungund Mysterien
des Lebens Jesu ist richtig gesehen, be-
sonders in den beiden Betrachtungen
vom Tempelgang und von Nazareth (209
bis 227). Die Erwigungen zur richtigen
Wiahlgesinnung zeichnen sich durch mit-
unter feine Beobachtungen der Ideale
und Schwierigkeiten aus, die das inson-
derheit frauliche Streben nach Vollkom-
menheit prigen (vgl. S. 252—59 iiber die
drei Menschenklassen; S. 294—307 {iiber
die endgiiltige Formung der Wahl). Rich-
tig wird die Bedeutung der Regeln zur
Unterscheidung der Geister fiir die asze-
tische Aufgabe der ersten Woche gesehen
(S. 100—108), wihrend jene fiir die zweite
Woche nur eben vorgelegt werden (Seite
206—208), ohne diese intimsten Dinge zu
zerreden, da sie nur aus dem erleuchte-
ten Herzen des Seelenfiihrers je und je
gedeutet werden sollen — wie ja liber-
haupt das Buch die doch wohl notwendige’
Mitwirkung eines wahren Exerzitien-
,meisters“ nicht ausschliefen will. Wenn
wir etwas vermissen, so die Behandlung
der Regeln zur wahren Gesinnung in der
diensttuenden Kirche: denn darin gipfelt
doch wohl das Exerzitienideal, dafi die
Gesinnung des dritten Grades von Demut
(= Dienstwilligkeit) sich kundgebe in
dem selbstvergessenden Dienst an der
Kirche als dem fortlebenden Mysterium
des Gekreuzigten. ’

Das Buch vergiit auf keiner Seite sein
Sonderziel: dienstwillige Frauenherzen
zu erfiillen mit einem das ganze Leben °
formenden Ideal, das da gipfelt in den
Betrachtungen iiber die Liebe, mit denen

. das Buch schlieflt. Mége es als ein wirk-

sames Mittel intensivster Seelsorge in die
Hinde der wenigen gelangen, die sich zu
solchen Hohenwegen aufgerufen fiihlen:
dann hat es als lebenweckendes Buch viel
gewirkt. Hugo Rahner S. J.





