
75 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Wikenhauser, Alfred, Das Evan- 
gelium nach Johannes (Regensburg 
Neues Testament Bd. 4), Regensburg, 
Gregorius-Verlag 1948, 296 S., 8°, geb. 
DM 12.•, kart. DM 10.• 

Das Regensburger Neue Testament hat 
bereits eine so allgemeine und dankbare 
Aufnahme gefunden, daß es nicht vieler 
Worte zu seiner Empfehlung bedarf. Der 
Johannes-Kommentar des hochgeschätz- 
ten Freiburger Exegeten zwingt jedoch 
zu besonderer Anerkennung. 

Nach gründlicher Behandlung der Ein- 
leitungsfragen gibt W. eine wissenschaft- 
lich zuverlässige, sachlich knappe Er- 
klärung des Textes, dessen Übersetzung 
die Kraft und Weihe des Originals hin- 
durchklingen läßt. Ein besonderer Vor- 
zug scheint uns die Aufgliederung des 
Textes in die einzelnen literarischen Ein- 
heiten zu sein. Die zahlreichen Exkurse 
bilden zusammen einen guten Abriß jo- 
hanneischer Theologie und führen aus- 
gezeichnet in Denken und Vorstellungs- 
welt des Evangelisten ein. Die Knappheit 
des zur Verfügung stehenden Raumes 
macht verständlich, daß viele Probleme 
freilich mehr angedeutet als dargestellt 
werden können. Den modernen Ver- 
suchen, die Beziehungen des vierten 
Evangelisten zur •Gnosis" stärker aufzu- 
hellen, steht W. mit besonnener Zurück- 
haltung, aber durchaus verständnisvoll 
gegenüber (vgl. S. 48, 111, 148, 163, 219). 
Vielleicht wäre ein eigener Abschnitt 
über die reügionsgeschichtlichen Zusam- 
menhänge wertvoll gewesen. 

Sehr beachtlich ist femer die Feststel- 
lung, •daß der Evangelist den Worten 
Jesu das Gepräge seines Geistes und 
seiner Sprache (Sp. vom Rez.) aufge- 
drückt hat" (22). Damit wird ein mutiger 
Schritt getan, das Johannesevangelium 
wieder als theologische Schöpfung zu be- 
greifen. In der Einzelauslegung ist es 
allerdings nicht leicht, diese Erkenntnis 
durchzuführen ohne auf Tatsachen hin- 
zuweisen, die vielen Ohren noch sehr un- 
gewohnt klingen. Deshalb hat W. wohl 
auch auf die vielfach übliche Unterschei- 
dung zwischen eigentlicher Herrenrede 
.und Reflexion des Evangelisten verzichtet 
(vgl. S. 74, 81), • mit Recht bemerkt er, 
daß der Evangelist nirgends andeute, 
eigene Reflexionen zu geben (83) •, 
ebenso wird die Hypothese von den ver- 
.tauschten Blättern zwar wohlwollend, 
aber ohne Fanatismus herangezogen. Da 
es uns heute noch nicht möglich ist, die 

literarische Eigenart des vierten Evange- 
liums eindeutig zu bestimmen und seinen 
Worten den Ort anzuweisen, der ihnen 
ohne historischen Anstoß zukommt, ist 
es sicherlich das Beste, wie bei W. den 
Text selbst sprechen zu lassen. 

Fr. Josef Schierse S. J. 

Seh mid, Josef, Synopse der drei 
ersten Evangelien, Regensburg, Fried- 
rich Pustet, 1949, 214 S. gr.8°, geb. DM 
13.80, kart. DM 11.50 

J. Schmid, der schon eine seiner ersten 
wissenschaftlichen Arbeiten der Erfor- 
schung des synoptischen Problems (= der 
literarischen Abhängigkeit von Matthäus, 
Markus, Lukas untereinander) widmete, 
hat nun sein Kommentarwerk über die 
ersten drei Evangelien innerhalb des Re- 
gensburger Neuen Testaments mit der 
Herausgabe einer deutschen Synopse ab- 
geschlossen und gekrönt. Dank der druck- 
technischen Musterleistung des Grego- 
rius-Verlags, der jetzt wieder unter sei- 
nem alten, verdienstvollen Namen an die 
Öffentlichkeit tritt, ist ein Werk entstan- 
den, das von allen Freunden biblischen 
Studiums lebhaft begrüßt werden wird. 
Besonders der immer größer werdenden 
Zahl weiblicher Theologiestudenten, de- 
nen das Griechische doch meist eine Ge- 
heimsprache bleibt, bietet die deutsche 
Synopse eine wertvolle Hilfe. • Wäh- 
rend es den älteren Evangelienharmonien 
darauf ankam, ein erbauliches Bild vom 
Leben Jesu zu gewinnen, in das dann der 
gesamte Evangelienstoff, einschließlich 
Johannes, mehr oder minder passend ein- 
gefügt wurde, • auch neuere Versuche 
um eine deutsche Synopse sind nicht viel 
darüber hinausgekommen •, geht es hier 
allein um die sachgerechte Anordnung 
und Vergleichung der synoptischen 
Texte, wobei die Johannesparallelen eben 
deshalb eine sehr bescheidene Rolle spie- 
len. Dadurch wird wohl der hl. Text in 
gewissem Sinne atomisiert, in seine ur- 
sprünglichen Einheiten und Bausteine 
zerlegt, aber diese in einer Synopse so 
ausdrücklich dargestellte Zertrümmerung 
des künstlichen historischen Rahmens der 
Synoptiker und ihrer durchsichtigen lite- 
rarischen Bindemittel soll gewiß keine 
negativ zersetzende Wirkung hervor- 
rufen. Vielmehr will in ihr Auge und Ohr 
des Lesers geschult werden, Wort und Tat 
des Herrn so zu vernehmen, daß sie im 
Herzen als stets gegenwärtiger Anruf 
verstanden und bejaht werden. 

Fr. Josef Schierse, S. J. 



76 Buchbesprechungen 

Gutzwiller Richard, •Jesus der 
Messias", Christus im Matthäusevan- 
gelium. Einsiedeln-Zürich-Köln, Ben- 
ziger-Verlag. 1949, 383 S. gr.8°. 

•Dieses Buch ist weder ein ,Leben Je- 
su', noch ein Charakterbild Christi, noch 
eine theologische Abhandlung über Mes- 
sias und Messianität, noch eine Samm- 
lung religiöser Betrachtungen der Worte 
und Werke des Herrn. • Sondern es soll 
ganz einfach versucht werden, die Linien 
der Gestalt Christi nachzuzeichnen, wie 
sie bei Matthäus, dem ersten Evangeli- 
sten, sichtbar sind" (Vorwort). 

So ist das Buch gemeint als Hilfe für 
die Schrifüesung. In der Einteilung des 
Textes folgt es im wesentlichen H. Clad- 
der S. J.: •Als die Zeit erfüllt war", geht 
aber gedanklich weit über diesen hinaus. 
Jeweils wird zuerst der vollständige Text 
des Evangeliums in sorgfältiger Über- 
setzung gebracht, an den sich dann in gro- 
ßen Linien die Deutung anschließt. Am 
Schluß sind einige größere Anmerkungen 
mit Stellungnahme zu neuen Büchern bei- 
gefügt. 

Die Darstellung ist flüssig, wenn auch 
stellenweise etwas akademisch. Sie hält 
sich an die herkömmliche Exegese, deren 
Ergebnisse in ansprechender Form vor- 
gelegt werden. Herbert Roth, S. J. 

M u r b ö c k Jakob, Die Söhne des Ze- 
bedäus. Eine Apostelgeschichte, dem 
christlichen Volke erzahlt. München, 
Don-Bosco-Verlag. 1949, 120 S., 8°. 
DM 2.80. 

Der Herausgeber der Handpostille, des 
alten Erbauungsbuches für die christliche 
Familie, erzählt uns die Geschichte der 
Apostelfamilie des Zebedäus. Er geht 
immer wieder von den Texten der Heili- 
gen Schrift aus und führt deutend zu 
ihnen zurück. Dabei entsteht eine über- 
raschend aktuelle Lebensbeschreibung 
der beiden •Donnersöhne" Johannes und 
Jakobus. In anschaulicher Sprache weiß 
der Verfasser spannend zu erzählen. Kein 
Satz ist erbauliches Gerede. Das Buch ist 
ein Vorbild getreuer und doch volksnaher 
Interpretation der Heiligen Schrift, eine 
Hinführung, die beglückend zeigt, wie 
echt die Menschen waren, mit denen der 
Menschensohn umging, die er zu seinen 
bevorzugten Aposteln berief. Was sie für 
ihren Herrn getan, geschrieben und ge- 
litten haben, was aus ihrem Werk wurde, 
führt ihr Schicksal und ihr Wirken bis 
in unsere Tage. Besonders wertvoll ist 
ein Überblick über die Geschichte der 
Verehrung des hl. Jakobus. In ihm wer- 

den auch volkskundliche Arbeiten zum 
Thema angeführt und gut ausgewertet 

Heinrich Kreutz S. J. 

Stolz, Dom Anselm O.S.B., L'ascese 
chretienne (Übersetzung aus dem Ita- 
leinischen L'Ascesi cristiana, Brescia 
1943, VIII, 197 S., Morcelliana), Cheve- 
togne, Editions desBenedictinsd'Amay, 
1948, 280 S., 12°. 

Anselm Stolz, Mönch von Gerleve, hat 
kaum 43 Jahre gelebt (gest. 1942 in Rom) 
und doch eine stattliche Zahl theologi- 
scher Werke geschrieben. Am bekann- 
testen ist seine Theologie der Mystik ge- 
worden. Er hat zwei Bände der deutschen 
Thomasausgabe besorgt, eine Monogra- 
phie über Anselm von Canterbury ver- 
faßt und den Großteil eines dogmatischen 
Handbuchs fertiggestellt. Am Schluß sei- 
nes Lebens hat er sich noch an den Ent- 
wurf einer Aszetik gewagt. Sie liegt in 
diesem Buch vor und zeichnet sich durch 
große Originalität aus. Diese besteht dar- 
in, daß er das Eremitentum als Ziel und 
Höhe der Heiligkeit betrachtet und die 
verschiedenen Arten und Formen des 
geistlichen Lebens als Etappen zu ihr hin 
auffaßt. Ganz allgemein gilt ihm Aszese 
als Nachfolge Christi, als Martyrium, als 
Kampf mit Christus gegen Satan. Beson- 
dere Mittel des aszetischen Lebens sind 
das Stillschweigen, das liturgische und 
private Gebet, die Schriftlesung. Die Stu- 
fen des Gebetes bestehen in der Erkennt- 
nis des Wertes und Unwertes der äußern 
Welt und des eigenen Innern, darauf 
folgt die Vereinigung mit Gott. Zum 
Schluß ist noch die Rede vom Apostolat 
und der Marienverehrung. Das Fragmen- 
tarische des Aufbaues erklärt sich daraus, 
daß das Buch aus geistlichen Unterwei- 
sungen an Mitbrüder (zuerst in Cheve- 
togne 1939) hervorgegangen ist. Apostolat 
versteht der Verfasser aber nicht in dem 
gewöhnlichen Sinn der priesterlichen 
Wirksamkeit, sondern in einem charis- 
matischen, nämlich der Unterweisung 
eines Schülers, wie es schon in der The- 
bais der Fall war. 

Besonders wichtig und originell ist der 
Anfang des Buches. Nach einigen allge- 
meinen Gedanken stellt A. Stolz die gute 
Grundfrage, welches Leben oder welcher 
Stand am. besten und leichtesten zur 
Vollkommenheit führe. Er gibt darauf 
die richtige geschichtliche Antwort, daß 
im Osten das Eremitentum, im Westen 
das Zönobitentum als dieser Weg ange- 
sehen werde. Theoretisch entscheidet sich 
St. für die Auffassung des Ostens. Er 
bringt    dafür    zwei    sehr    beachtliche 



Buchbesprechungen 77 

Gründe, den ersten aus dem hl. Thomas, 
den zweiten aus einem Brief Papst 
Pius XI. 

Thomas handelt in seiner Summa: 2,2, 
q. 179•88 ausführlich von der Vollkom- 
menheit, vom Ordensstand und seinen 
verschiedenen Formen. Zum Schluß stellt 
er ausdrücklich die Frage, welcher Orden 
der vollkommenere sei, der sich dem be- 
schaulichen oder der sich dem tätigen Le- 
ben widme. Er gibt dem beschaulichen 
Leben den Vorzug, weil es ganz auf Gott 
gerichtet sei (q. 188, a. 6). Aber im glei- 
chen Artikel macht er eine Einschrän- 
kung, die klassisch geworden ist und die 
seinem eigenen Orden ebenso zugute 
kommt wie den spätem apostolischen 
Gründungen: •maius est illuminare quam 
lucere solum". Andere erleuchten ist 
mehr als bloßes Leuchten, das Betrach- 
tete in der Predigt weitergeben mehr als ' 
bloßes Betrachten. So ist das beschauliche 
Leben nur der rein äußeren Tätigkeit 
vorzuziehen. 

Im letzten Artikel stellt Thomas dann 
auch noch die direkt hierher gehörige 
Frage, ob das gemeinsame oder das Ein- 
siedlerleben vorzuziehen sei. Er gibt dem 
Einsiedlerleben den Vorzug, in der Vor- 
aussetzung, daß im gemeinsamen Leben 
die Tugend reif geworden sei, um das 
Alleinsein mit Gott und sich zu ertragen. 
Dazu wirken auch die Einsiedler aposto- 
lisch durch ihr Gebet und ihr Beispiel. 

Diesen Gedanken führt Pius XI. weiter 
aus in einem Schreiben vom 8. Juli 1924 
(AAS 1924, 385ss) an den Einsiedlerorden 
der Kartäuser. Er nennt ihn die voll- 
kommenste Lebensform wegen seines 
Gebetes und wegen der Buße für die Sün- 
den der Welt. Der Papst fügt noch aus- 
drücklich hinzu, daß für das Wachstum 
der Kirche und das Heil der Menschen 
diejenigen mehr tun, die beten und bü- 
ßen, als die, welche im Weinberg Gottes 
arbeiten. • Dieser Gedanke wird da- 
durch bekräftigt, daß der gleiche Papst 
die hl. Theresia vom Kinde Jesu neben 
dem hl. Franz Xaver zur Hauptpatronin 
der Missionen aufgestellt hat. 

Trotzdem scheint Stolz mit dem Rück- 
griff auf die orientalischen Wüstenväter 
etwas zu weit gegangen zu sein. Denn 
Christus selbst, das Vorbild aller Heilig- 
keit, hat das Einsiedlerleben nur vor- 
übergehend geführt. Die Apostel, die 
nach ihm als erste verehrt wurden, haben 
ihrem Namen entsprechend apostolisch 
gelebt. Nach der Zeit der Märtyrer waren 
Bischöfe und Zönobiten die ersten, die 
vom Volke als Heilige anerkannt wurden. 
In der ganzen Kirchengeschichte haben 
Missionäre den gleichen Ruhm erlangt, 

mag es nun in Europa oder in Asien ge- 
wesen sein. Auch der Name des Ordens 
hat dabei keine besondere Rolle gespielt. 
Wenn daher Stolz das Eremitenleben so 
preist, so vergißt er dabei die kluge Un- 
terscheidung des hl. Thomas: Erleuchten 
ist mehr als bloßes Leuchten. Christus 
selbst hat beides in der vollkommensten 
Weise vereint, da er bei körperlicher und 
geistiger Arbeit und selbst in der Nacht- 
ruhe stets die selige Anschauung Gottes 
besaß. 

Zu erwähnen wäre auch in diesem Zu- 
sammenhang die seinerzeit von Professor 
Grabmann vertretene Meinung, das Prie- 
stertum als solches verlange wegen seiner 
engen Verbindung mit dem physischen 
und mystischen Christus eine höhere Tu- 
gend als selbst der Ordensstand (ZAM 2 
(1927) 189•209). Seine mit Zitaten aus 
Thomas von Aquin und Kardinal Mercier 
gut belegte These sagt, daß die Verbin- 
dung des Priesters mit Christus durch die 
Weihe und seine liturgische Tätigkeit 
und die berufliche Verpflichtung zur 
Nächstenliebe eine höhere Vollkommen- 
heit fordern als die Ordensgelübde an 
sich und allein. Er geht dabei außerdem 
von der theologisch allgemein anerkann- 
ten Unterscheidung aus, daß der Bischof 
sich in statu perfectionis acquisitae, der 
Ordensmann in statu perfectionis acqui- 
rendae befindet und daß das Weltprie- 
steramt mehr Ähnlichkeit mit dem des 
Bischofs habe als mit dem des Ordens- 
mannes. Er bringt zugleich eine andere 
gute Unterscheidung an, die zwischen 
dem äußern kirchenrechtlichen Stand und 
Beruf und dem inneren durch die eigene 
Lebenstätigkeit. Wenn man dazu be- 
denkt, daß der Grad der Liebe schlecht- 
hin, nicht nur der Gottes-, sondern auch 
der Nächstenliebe, den Grad der Voll- 
kommenheit ausmacht und daß wir beim 
letzten Gericht auf die Werke der Näch- 
stenliebe geprüft werden, dann wird die 
von Stolz aufgeworfene Frage brennen- 
der und seine Antwort, wie auch die 
Pius XI. heischen eine nähere Klärung. 
Abtötung allein ist nicht die Heiligkeit, 
sondern nur die negative Form; je mehr 
man sich von sich entfernt, um so näher 
kommt man zu Gott. Gebet und Beschau- 
ung allein ist auch nicht die ganze Voll- 
kommenheit, wenn nicht die Nächsten- 
liebe hinzukommt, das Erleuchten zum 
Leuchten. Das Beispiel allein tut dazu 
sicherlich viel. Aber die Frage ist, ob das 
Bußleben eines Pfarrers von Ars und 
eines hl. Peter Claver nicht noch höher 
steht, soweit Menschen darüber zu ur- 
teilen vermögen. 

E. Raitz v. Frentz S. J. 



78 Buchbesprechungen 

Giesen, Johannes Maria, Die Ge- 
meinschaftsmesse. Zu ihrem Wesen, 
ihrer Einführung und Gestaltung. Mit 
einem Nachwort von Josef Gülden. 
Regensburg, Gregorius Verlag, vorm. 
Friedrich Pustet, 1949, 75 S., kl. 8°, 
DM2.- 

Die vorliegende Schrift, in der sich ein 
Laie in erster Linie an die katholische 
Geistlichkeit wendet, ist ein erfreuliches 
Zeichen, daß die Zeiten, in denen die Feier 
der hl. Messe fast eine Privatangelegen- 
heit des Priesters zu sein schien, im 
Schwinden begriffen sind. Das neu er- 
starkte Bewußtsein, daß die hl. Messe 
nicht allein das Erlösungsopfer Christi, 
sondern auch das Opfer der Gläubigen 
ist, hat sich in der sogenannten Gemein- 
schaftsmesse eine Ausdrucksform ge- 
schaffen, an deren Gestaltung und Ver- 
lebendigung gerade der Laie ein großes 
und berechtigtes Interesse hat. Insofern 
kommt der Arbeit des Düsseldorfer Re- 
gierungs- und Schulrates Giesen eine be- 
sondere Bedeutung zu. Sie will der Klä- 
rung und Reform der Gemeinschafts- 
messe dienen, die das Volk näher an das 
Altargeheimnis heranführt und die vor- 
gegebene Opfergemeinschaft zwischen 
Priester und Gemeinde auch im äußeren 
Handeln vollzieht. Als Prinzip ist sie gut 
und unbestritten. Fraglich ist nur die 
Form ihrer Darstellung, die anfangs so 
unvollkommen war, daß sie sich mehr- 
fach gewandelt und bis heute noch nicht 
ihre endgültige und einheitliche Gestalt 
gefunden hat. 

Mit Recht sieht der Verfasser den 
Hauptgrund aller gemachten Fehler dar- 
in, daß man bei der Entwicklung der 
Eigenform der Gemeinschaftsmesse nicht 
von der missa cantata, dem Idealbild 
aller Meßfeiern, ausging, sondern von 
der missa lecta, ohne zu bedenken, daß 
gerade in jener der dramatische Funktio- 
nen-Wechsel zwischen Priester, Leser, 
Sängerchor und Gemeinde dem mehr 
oder weniger stillen Sprechen des Zele- 
branten zum Opfer gefallen war. Giesens 
Reformschrift faßt daher das Übel an der 
Wurzel an, wenn er die missa cantata (in 
manchen Diözesen einfach Hochamt ge- 
nannt) zur Richtschnur für die Gemein- 
schaftsmesse erhebt und eine •Hochamts- 
regel" aufstellt, nach der das Volk nur 
das laut beantwortet oder mitbetet, was 
vom Kirchenchor gesungen wird, wäh- 
rend die Scholagesänge und die Lesungen 
durch Sprecher bzw. Vorleser zu Gehör 
gebracht werden. Nur bei den laut vor- 
getragenen Orationen des Priesters und 
an wenigen anderen Stellen, glaubt der 

Verfasser aus liturgiegeschichtlichen Er- 
kenntnissen und religiös-pädagogischen 
Erwägungen eine Ausnahme begründen 
und verantworten zu können. Doch rät 
er zur Vorsicht und Zurückhaltung, da- 
mit der erste Liturge, der Priester, im 
hörbaren Bestand der Meßfeier, von 
Gruß und Aufruf abgesehen, nicht gänz- 
lich in den Hintergrund gedrängt wird. 

Von diesen gesunden Normen geleitet, 
entwickelt Giesen in stufenweisem wohl- 
erwogenem Aufstieg sieben Richtfor- 
men, angefangen von der lateinischen 
missa recitata bis zur deutschen Betsing- 
messe, Variationsmöglichkeiten der Ge- 
meinschaftsmesse zu freiem, zweckdien- 
lichem Gebrauch, wie sie nach den Vor- 
schriften der Kirche und den Stilgesetzen 
der Liturgie gestattet und im Gemeinde- 
gottesdienst bereits praktisch bewährt 
sind. Bei ihrer Empfehlung zeigt sich der 
Verfasser von allen Extremen frei und in 
der Abschätzung des im Durchschnitt Er- 
reichbaren so klug und erfahren, daß er 
nicht nur der bleibenden Vorrangstellung 
des Hochamtes, sondern auch den reli- 
giös-pädagogischen und pastoralen Wer- 
ten der •Stillmesse", der Meßandacht und 
des deutschen Kirchenliedes in den Diö- 
zesangesang- und Gebetbüchern gerecht 
wird. Denn ohne Zweifel ist eine gute 
Meßandacht besser, als eine falsch ge- 
formte oder schlecht gefeierte Gemein- 
schaftsmesse. 

Wir begrüßen es daher sehr, daß in der 
Schrift immer wieder von der Notwen- 
digkeit und den Aufgaben der litur- 
gischen Predigt und Einübung gesprochen 
und der Grundsatz vertreten wird, daß 
die Wiederbegegnung von Priester und 
Gemeinde in erster Linie vom Priester 
ausgehen muß, daß also primär nicht die 
Gemeinde oder die bündische Jugend, 
sondern der Zelebrant sich um die Ein- 
führung und Gestaltung der Gemein- 
schaftsmesse zu kümmern und die Gläu- 
bigen, auch durch sein äußeres Handeln, 
in die Mitfeier der hl. Geheimnisse ein- 
zubeziehen hat. Vor allem soll er, wie 
Giesen entscheidend fordert, dafür sor- 
gen, daß die meßliturgische Erneuerung 
in ihrem innersten Kern nicht als äußeres 
Tun, sondern als innere Haltung verstan- 
den wird, als Prinzip, bei dem das per- 
sönliche Eingehen aller Beteiligten in den 
Opfertod und Opfergeist des Herrn das 
•Eine Notwendige" ist. 

Was wir in Giesens Arbeit vermissen, 
ist ein Hinweis auf das Weltrundschrei- 
ben •Mediator Dei" vom 20. November 
1947, in dem Papst Pius XII., auf diesem 
Wege zum ersten Mal, die Beförderer der 
meßliturgischen   Erneuerung   lobt   und 



Buchbesprechungen 79 

vier Grundformen der Gemeinschafts- 
messe beschreibt und anerkennt. Dieser 
Mangel kommt daher, daß Giesens 
Schrift bereits vor einigen Jahren ge- 
schrieben und erst jetzt veröffentlicht 
werden konnte. Er wird in etw» durch das 
•Nachwort" von Josef Gülden behoben, 
der die Arbeit seines Lehrers in den Gang 
der meßliturgischen Bewegung einordnet 
und ihre Grundsätze empfehlend aner- 
kennt. Zum Titel des Buches sei noch be- 
merk*., daß die liturgische Kommission 
der Fuldaer Bischofskonferenz 1946 das 
unklare und mißverständliche Wort •Ge- 
meinschaftsmesse" durch die Bezeichnung 
•Feier der heiligen Messe in Gemein- 
schaft" ersetzt hat. 

Heinrich Bleienstein S. J. 

Iparraguirre, Ignacio, S. J.: 1. Las Ca- 
sas de Ejercicios en el siglo XVI. In: 
Manresa 20 (1948), 321•342, Madrid. 
2. Influjos en la espiritualidad de be- 
ato Pedro Faber. In Revista de Espiri- 
tualidad 5 (1946) 438•52. 
3. Ejercicios espirituales en la vida 
de P. Everardo Mercurian, cuarto 
General de la Compafiia de Jesus. In: 
Manresa 1948, 71•90; vgl. Monumen- 
ta Exercitiorum 896•98. 

Ignacio Iparraguirre S. J., der in Rom 
schon länger über die Geschichte der 
Exerzitien arbeitet und sich besonders 
durch sein Buch •Pratica de los Ejerci- 
cios de San Ignacio de Loyola en vida de 
su autor" (Bilbao-Rom 1946) eingeführt 
hat (vgl. Geist und Leben: 21 (1948) 
309•16), veröffentlicht nun in einigen 
Aufsätzen weitere Einzelheiten aus der 
Erstlingszeit der Exerzitienbewegung. 

1. Der erste von ihnen handelt von den 
Exerzitienhäusern im 16. Jahrhundert. 
Bekannt ist aus dieser Zeit den meisten 
fast nur, daß der hl. Karl Borromäus als 
erster ein eigenes Exerzitienhaus das 
Asceterium, für seine Seminaristen und 
Priester in der Nähe seines Seminars ge- 
baut hat. 

Ignatius und §eine Gefährten hatten nur 
an Einzelexerzitien gedacht, die ja zweifel- 
los für gewöhnlich die wirksamsten sind. 
In der 20. Vorbemerkung des Buches der 
Geistlichen Übungen verlangt er bezüg- 
lich der Wohnuni nur eines: das Fern- 
sein von der gewöhnlichen Umgebung, 
um in Ruhe und Einsamkeit Gott leichter 
finden zu können. Dazu waren Klöster 
besonders geeignet und vor allem die 
Häuser des eigenen Ordens, in denen 
Zimmer für Exerzitanten abgesondert 
wurden. Aber man merkte bald, daß Stu- 
dium und Exerzitien   einander   störten 

und dachte an eigene Exerzitienhäuser, 
entweder im Garten oder auf dem Land- 
gut der Kollegien. Das erste wurde schon 
1553 in Alcalä gebaut, dann folgte Köln 
1561 und Löwen 1569. Der selige Märty- 
rer Ignatius de Azevedo •wandelte als Pro- 
vinzial von Portugal 1569 ein Landhaus 
in romantischer Lage in der Nähe des 
Meeres in ein ständiges Exerzitienhaus 
um. Ein Nachfolger von Ludwig Blosius 
O. S. B., der die Reform seines Klosters 
durch die Exerzitien erfahren hatte, 
schenkte ein großes und reich ausgestat- 
tetes Haus in Cambrai. Einen gewissen 
Abschluß bildete am Ende des Jahrhun- 
derts die Verordnung des Ordensgenerals 
Aquaviva, man solle beim Planen von 
Häusern und Kollegien von vornherein 
eigene Räume für Exerzitanten einbe- 
rechnen. 

Eine Frage, die man heute kaum mehr 
kennt, war damals die Einrichtung der 
Wohnungen, wie reich oder arm sie sein 
sollten, was der Exerzitant mitbringen 
durfte und sollte, bzw. das Kloster bereit- 
zuhalten hatte. Maßgebend blieb dabei 
(vor allem bei Einzelexerzitien) der 
Wunsch des hl. Ignatius, man solle den 
Exerzitanten das geben, was sie selbst 
wollten. Der Heilige dachte dabei, diese 
würden infolge ihres Eifers Fasten und 
Buße dem Gegenteil vorziehen. 

2. Ein anderer Aufsatz über den sei. 
Peter Faber eröffnet einige Zusammen- 
hänge zwischen mittelalterlicher Fröm- 
migkeit und Exerzitienfrömmigkeit. Die 
Frömmigkeit des ersten Gefährten des hl. 
Ignatius ist begreiflicher Weise stark von 
der Devotio moderna beeinflußt. Diesen 
Geist hat ihm vor allem sein frommer 
Lehrer Veülard in La Roche (Savoyen) 
eingepflanzt und mehr noch die Kartäu- 
ser, bei denen er zwei Verwandte hatte. 
Durch sie lernte er Ruysbroeck, den geist- 
lichen Vater der Devotio moderna, und den 
Franziskanermystiker Herp kennen. Doch 
darf bei seiner Entwicklung die harmo- 
nische Natur nicht vergessen werden, die 
ihn, ein Kind der Gnade, lehrte, auch in 
der Frömmigkeit, Schönheit und Harmo- 
nie zu betonen. Männlichkeit und Sieg 
über Ängstlichkeit und Skrupeln erlangte 
er in der Schule des hl. Ignatius, seines 
Mitstudenten und Exerzitienmeisters in 
Paris, mit dem ihn zeitlebens eine be- 
sondere innige Freundschaft verband. 

3. Als Faber im Jahr 1543 auf der Reise 
in Löwen aufgehalten wurde, lernte er 
Mercurian kennen. Dieser schloß sieh 5 
Jahre später dem jungen Orden an; er 
wurde der Reihe nach Rektor, Provinzial, 
Assistent und 1573 General. Für die 
Geistlichen Übungen sind einige Daten 



so Buchbesprechungen 

seines Lebens von Bedeutung. Er selbst 
schätzte in ihnen das Fundament, in dem 
die Christkönigs- und die andern Wahl- 
betrachtungen schon im Keim enthalten 
seien und in dem er schon die Liebe ein- 
gebettet fand. Wertvolles für die Reform 
der Kirche hat er dadurch geleistet, daß 
er zwei einflußreichen Benediktineräbten 
die Exerzitien gab und daß er ihre Durch- 
führung im eigenen Orden förderte. Dazu 
hat er ein kurzes .Direktorium' geschrie- 
ben, also eine Anweisung zum richtigen 
Gebrauch der Exerzitien. Iparraguirre 
weist aus dem römischen Ordensarchiv 
nach, daß der schon länger bekannte, aber 
bisher einem Anonymus zugeschriebene 
Text von Mercurian dem römischen No- 
vizenmeister Fabius de Fabiis diktiert 
worden ist. E. Raitz v. Frentz S. J. 

N i k r i n E., Ziel und Weg. Die großen 
Exerzitien des heiligen Ignatius, den 
Arbeiterinnen im Weinberg Christi 
dargeboten. Freiburg/Schweiz, Pau- 
lusverlag, 1947, 456 S. gr. 8 °, Fr. 13.80. 

Dieses schöne Buch meistert zwei 
zunächst unüberwindlich scheinende 
Schwierigkeiten. Über das Exerzitien- 
buch des hl. Ignatius, dieses typische 
Werkbuch der knappen Anweisungen zum 
•Machen" der Exerzitien, einen Kom- 
mentar zu schreiben, ist von jeher ein 
gewagtes Unternehmen gewesen. Wenn 
dazu, wie hier, noch der Versuch tritt, mit 
ausgeführten Exerzitienbetrachtungen 
das Machen der vierwöchigen Exerzitien 
zu ersetzen für Frauen, die keine Muße 
finden können, sich so lange in die Ein- 
samkeit zurückzuziehen, dann wird jeder 
Kenner des Exerzitienideals solche Sei- 
ten nicht ohne kritische Vorbehalte zu le- 
sen beginnen • in der fast bangen Er- 
wartung, die ohnehin auf weite Strecken 
fragwürdigen Ausdeutungen des Exer- 
zitienbuches um ein neues Stück ver- 
mehrt zu sehen. Aber je mehr er in das 
vorliegende Buch eindringt, um so freu- 
diger wird er anerkennen, daß es sich 
hier um eine ganz eigenständige, durch- 
betete und gut gestaltete Leistung han- 
delt. Schon in, der Form der Darbietung. 
Sie hält eine ausgewogene Mitte zwischen 
auslegender Paraphrase des Exerzitien- 
textes und jener nur andeutenden Skiz- 
zierung, die Raum läßt für die unerläß- 
liche Eigentätigkeit des Betenden. Die 
Gedankenführung ist nirgend belastet 
mit sich vordrängenden Geistreichigkei- 
ten, und in der edel geformten Sprache 
der Gebetstexte stören keine falschen 
Töne unechter oder doch nur subjektiver 
Frömmigkeit. Was den Inhalt angeht, 

so ist zunächst die Treue zu loben, mit 
der sich das Buch an den Text des hl. Ig- 
natius hält, ohne ihm sklavisch zu folgen: 
man merkt es jeder Betrachtung an, daß 
hier wirklich zuerst Exerzitien •gemacht" 
wurden, ehe die Feder sich daran begab, 
von dem Erbeteten das Wesentliche ein- 
zufangen. Das zeigt sich vor allem an 
dem guten Verständnis für den Zielsinn 
der großen Exerzitien und damit für die 
inneren Beziehungen zwischen den ein- 
zelnen •Wochen" und Betrachtungen, die 
sich nur dem auftun, der zuerst getan, 
was er schrieb. Mit Recht sieht das Buch 
den entscheidenden Höhepunkt der Exer- 
zitien in der Wahl und in der dafür be- 
reitenden Betrachtung von zwei Fahnen 
(S. 229 ff.). Auch die von Ignatius so tief- 
sichtig zusammengefügte Parallelität 
zwischen Wahlbetrachtung und Mysterien 
des Lebens Jesu ist richtig gesehen, be- 
sonders in den beiden Betrachtungen 
vom Tempelgang und von Nazareth (209 
bis 227). Die Erwägungen zur richtigen 
Wahlgesinnung zeichnen sich durch mit- 
unter feine Beobachtungen der Ideale 
und Schwierigkeiten aus, die das inson- 
derheit frauliche Streben nach Vollkom- 
menheit prägen (vgl. S. 252•59 über die 
drei Menschenklassen; S. 294•307 über 
die endgültige Formung der Wahl). Rich- 
tig wird die Bedeutung der Regeln zur 
Unterscheidung der Geister für die asze- 
tische Aufgabe der ersten Woche gesehen 
(S. 100•108), während jene für die zweite 
Woche nur eben vorgelegt werden (Seite 
206•208), ohne diese intimsten Dinge zu 
zerreden, da sie nur aus dem erleuchte- 
ten Herzen des Seelenführers je und je 
gedeutet werden sollen • wie ja über- 
haupt das Buch die doch wohl notwendige' 
Mitwirkung eines wahren Exerzdtien- 
•meisters" nicht ausschließen will. Wenn 
wir etwas vermissen, so die Behandlung 
der Regeln zur wahren Gesinnung in der 
diensttuenden Kirche: denn darin gipfelt 
doch wohl das Exerzitienideal, daß die 
Gesinnung des dritten Grades von Demut 
(= Dienstwilligkeit) sich kundgebe in 
dem selbstvergessenden Dienst an der 
Kirche als dem fortlebenden Mysterium 
des Gekreuzigten. 

Das Buch vergißt auf keiner Seite sein 
Sonderziel: dienstwillige Frauenherzen 
zu erfüllen mit einem das ganze Leben 
formenden Ideal, das da gipfelt in den 
Betrachtungen über die Liebe, mit denen 
das Buch schließt. Möge es als ein wirk- 
sames Mittel intensivster Seelsorge in die 
Hände der wenigen gelangen, die sich zu 
solchen Höhen wegen aufgerufen fühlen: 
dann hat es als leben weckendes Buch viel 
gewirkt. Hugo Rahner S. J. 




