Aus der Finsternis zum Licht 85

wie sie werden soll, um unsere ewig freie Heimat zu sein: es ist ein Weg zu
beiden. Denn in der Auferstehung des Herrn hat Gott gezeigt, dafl Er sie
fiir immer angenommen hat. Caro cardo salutis hat ein alter Kirchenvater in
einem uniibersetzbaren Wortspiel gesagt: das Fleisch ist der Angelpunkt des
HeRes. Das Jenseits aller Not der Siinde und des Todes ist nicht driiben, es ist
herabgestiegen und wohnt in der innersten Wirklichkeit unseres Fleisches. Die
sublimste Religiositit der Weltfliichtigkeit wiirde den Gott unseres Lebens und
der Rettung dieser Erde nicht herabholen aus den Fernen seiner Ewigkeit und
kéme auch nicht bis zu Ihm in sein Jenseits. Aber Er ist selbst gekommen zu
uns. Und Er hat das verwandelt, was wir sind, und was wir doch immer be-
trachten wollen als den triiben Erdenrest unserer Geistigkeit: das Fleisch.
Seitdem gebiert die Mutter Erde nur mehr Kinder, die verwandelt werden.
Denn seine Auferstehung ist der Anfang der Auferstehung allen Fleisches.

Eines tut freilich not, damit seine Tat, die wir nie ungeschehen zu machen
vermégen, die Seligkeit unseres Daseins werde. Er mufB auch das Grab unse-
res Herzens sprengen. Er muf} aus der Mitte auch unseres Wesens, wo Er ist als -
die Kraft und die VerheiBlung, auferstehen. Da ist Er noch unterwegs. Da ist
noch Karsamstag bis zum letzten Tag, der das All-Ostern des Kosmos sein
wird. Und dieses Auferstehen geschieht unter der Freiheit unseres Glaubens.
Es ist auch so seine Tat. Aber seine Tat, die geschieht als unsere: als Tat des
liebenden Glaubens, die uns hineinnimmt in den ungeheuerlichen Aufbruch
aller irdischen Wirklichkeit zu ihrer eigenen Herrlichkeit, der begonnen hat in
der Auferstehung Christi.

Aus der Finsternis zum Licht
Ober das Bekenntnis der Siinden

Von August Brunner S.J.,, Miinchen

- Im Lichte wandeln, ja Licht sein, das ist bei Paulus und bei Johannes ein
Ausdruck fiir das christliche, gottverbundene Leben, wihrend das nichtchrist-
liche Dasein oder das eines Christen unwiirdige Verhalten als Finsternis und
Nacht bezeichnet wird. So wendet sich z.B. Paulus an die Christen zu
Thessalonike mit den Worten: ,Ihr alle sgid Stéhne des Lichtes und Séhne des
Tages. Nicht der Nacht gehdren wir an und der Finsternis“ (1 Thess 5,5). Die
schméhlichen Taten der Heiden nennt er ,,die Werke der Finsternis*, die guten
Werke der Christen aber ,die Waffen des Lichtes*. Zunichst will Paulus die
Gléubigen nur dazu auffordern, sich dessen bewuBt zu sein, was sie tun, und
sich darauf zu besinnen, welche Stunde der Weltzeit angebrochen sei, Sie sol-
len nicht sein wie Menschen, die im Halbschlaf wandeln und handeln und sich
weder von ihrer Lage noch von ihrem Tun Rechenschaft geben. Sie sollen wis-
sen, dafl mit der Auferstehung Christi die letzte Weltzeit angebrochen ist, die
Zeit der vollen Wahrheit und damit auch der groferen Verantwortlichkeit vor
Gott (Rom 13,11 ff). Aber die Worte des Epheserbriefes (5,8f) gehen {iber



86 August Brunner S.J.

diese Bedeutung hinaus: ,,Denn ihr waret einmal Finsternis, nun aber Licht im
Herrn: wandelt wie Kinder des Lichtes — denn die Frucht des Lichtes besteht
in jeder Giite und Gerechtigkeit und Wahrheit“. Das Licht ist hier nicht nur
ein geistiger Raum, der Lebensraum des Christen, sondern auch eine Lebens-
kraft, die Friichte zeitigt. Auf die Quelle dieser Kraft weist uns ein andérer
Text hin, der uns kundtut, daB Gott ,in unzuginglichem Licht wohne* (1 Tim
6,16). Das Licht ist also das Bild fiir den Raum des géttlichen Seins, die Be-
zeichnung dafiir, was Gott selber in sich ist, und wie er uns durch Christus
offenbar geworden (2 Kor 6, 14).

Damit sind wir aber der Bedeutung des Wortes bei Johannes ganz nahe
gekommen. Er fafit den Inhalt der christlichen Botschaft in die Worte zusam-
men: , Gott ist Licht und keine Finsternis ist in ihm. Wenn wir behaupten, wir
hitten Gemeinschaft mit ihm, und wandeln doch in der Finsternis, so liigen wir
und vollbringen die Wahrheit nicht* (1 Joh 1, 5f). Das géttliche Sein wird also
schlechthin als Licht bezeichnet; das Widergéttliche ist Finsternis. Mit Christus
ist dieses gottliche Licht in die Welt eingetreten, um diese der Finsternis zu
entreiflen (Joh 1,4, 9). Darum wird im Evangelium der Kampf zwischen Chri-
stus und den Michten des Bisen oft als ein Kampf zwischen Licht und Finster-
nis dargestellt. Wer sich zu Christus bekehrt, der wendet sich zum Licht, setzt
sich seinen Strahlen aus, wihrend der verstockte Siinder in der Finsternis ver-
bleibt: ,Jeder, der Schlechtes tut, hat das Licht und kommt nicht zum Licht,
damit seine Werke nicht éffentlich als bose kund werden; wer aber das Rechte
tut, geht zum Licht, damit offenbar wird, dafl seine Werke in Gott getan sind“
(Joh 3, 201).

Hier bedeutet also das Licht nicht mehr so sehr das Wachsein. Es geht nicht
mehr so sehr darum, dafl man sich Rechenschaft von seiner Aufgabe und seinem
Tun gebe, daB man um die entscheidende Bedeutung des irdischen Wandels
klar wisse. Es handelt sich vielmehr nun um die Tatsache, daf3 die Werke offen-
kundig, bekannt werden, oder sich in die Heimlichkeit zurilickziehen, daB der
Mensch im Lichte Gottes — der selbst nur Licht, reine Durchsichtigkeit ist —
selbst durchsichtig werde, oder daB er diesem Lichte ausweicht hinein ins
Dunkel. Auf diesen Drang ins Dunkle und Heimliche, diese Scheu vor dem
Licht hat auch Paulus hingewiesen, wo er darauf aufmerksam macht, daB die
Werke, die heimlich von den Heiden getan werden, so schéndlich sind, da man
sie selbst zu sagen sich scheut; deswegen nennt er sie ,,Werke der Finsternis®.
Und er fahrt fort: ,,Alles, was offenBar wird, ist Licht* (Eph 5, 12 ).

Es ist nun kein Zufall, daBl der gleiche Apostel, der sagt: ,Gott ist die Liebe"
(1 Joh 4, 8), auch verkiindet: , Gott ist Licht“. Ohne damit das so reiche und
vielseitige Symbol des Lichtes auch nur bei Johannes erschépfen zu wollen,
moge hier auf einen Zusammenhang, einen Wesenszusammenhang zwischen
Liebe und Licht hingewiesen werden, der besonders im reumiitigen Bekenntnis
der Siinden kund und wirksam wird, und zwar gerade in der Bedeutung der
Durchsichtigkeit, des Offenstehens und des Bekanntseins.

Die Liebe ist die Vollendung der Person. Denn sie bedeutet den vollkom-
mensten Selbstbesitz, so sehr, dafl man in ihr sich selber aus der eigenen Tiefe



Aus der Finsternis zum chht 87

her gleichsam in die Hinde nimmt und, ohne sich zu verlieren, dem andern
schenkt. Diese Bewegung zum andern hin hat nicht den eigenen Vorteil, auch
nicht die eigene Vollkommenheit zum Hebel und Ansatz, sondern erfolgt aus
der Kraft des Frei-iiber-sich-verfiigen-Kénnens und streckt sich dem anderen
einzig um seinetwillen entgegen, um dessentwillen, was er nicht flir mich, son-
dern in sich ist. In der Liebe behandelt der Mensch den anderen nicht als Sache,
die um meinetwillen da ist und darin ihren Sinn findet, sondern anerkennt ihn
als Person, als Mittelpunkt fiir sich'. Durch diesen Aufschwung des eigenen
Seins in der Liebe versetzt sich der Liebende in das Sein des Geliebten und
sieht nun die Wirklichkeit von dessen Mitte und dessen Standpunkt aus. Und
dort, wo der andere dieser Bewegung der Liebe sich 6ffnet, wird aus zwei
Standpunkten einer, eine gemeinsame Mitte des Erkennens und Strebens, chne
daB die beiderseitige Selbstheit aufgehoben wiirde. Diese Selbstheit findet
im Gegenteil in dieser anerkennenden, selbstlosen Gemeinschaft gerade
ihre Vollendung.

Ein solcher Aufschwung und das ihm antwortende Sich-Offnen, diese Durch-
dringung und Gemeinschaft ist nur dem Geiste moglich. Kérper schlieBen sich
aus und verdringen einander. Das Geistige, Personenhafte aber ist frei. Liebe
schenkt sich ohne Zwang und ohne das Dringen der Eigensucht, und ebenso
offnet man sich ihr nur frei und ohne Zwang. Wo der Aufschwung nicht aus
letzter, selbstloser Freiheit entspringt, oder der andere sich nicht in gleicher
Selbstlosigkeit bis in die letzten Tiefen des eigenen Seins ertffnet, da ist die
Liebe nicht vollkommen. Einer solchen Freiheit des Sich-Verschenkens und
Sich-Eroffnens aus rein schépferischem Urgrund ist an sich nur Gott fhig; er
allein i st die Liebe. Kein Geschopf verfiigt aus eigener Kraft vom Tiefsten
her so iiber sich, daB ihm diese Bewegung von sich her zur Mitte des anderen
hin ganz gelidnge oder daB er sich dieser Bewegung aus eigenem Grund her-
aus restlos eréffnen kénnte. Am allerwenigsten ist dies dem Menschen még-
lich, in dem das Personhafte an das leibliche Leben mit seiner aus der Daseins-
angst geborenen Selbstsucht gebunden ist. Die Selbstsucht ist das Hindernis
der vollkommenen gegenseitigen Liebe, und darum ist sie bdse. Dieses Bose
steht allein der vollkommenen geistigen Durchdringung, dem gegenseitigen
Offenstehen, der Durchsichtigkeit im Wege. Die Liebe ist Licht, ist Zuging-
lichkeit; das Bose hingegen als Selbstsucht ist Finsternis, AbschlieBung, Ein-
samkeit. Weil alles Gute letztlich auf der Liebe beruht und zu ihr hinfiihrt,
scheut es das Licht, das Offenkundigwerden nicht. Aber offenkundig will es
nicht werden, um Ruhm und Ehre selbstsiichtig zu erhaschen, sondern damit
es als in Gott getan, mit Gott, der das Licht ist, iibereinstimmend erfunden
werde. Das Bése hingegen hafit das Licht, weil die Liebe, der es unverséhn-
lich entgegengesetzt ist, Durchsichtigkeit verlangt, und es in diesem Licht als
selbstsiichtig und bése kund wiirde.

Dem scheint entgegenzustehen, dafi es doch Menscher} gibt, die sich des
Bosen rilhmen, wie andere wiederum sich des Guten schidmen. Aber wer sich

t vgl. diese Zeitschrift 20, S. 122—132: August Brunner: Vom Wesen und von der
Wiirde der Liebe; — ebenso: 22, S. 442—456: Eugen Walter, Zur Ontologie der Liebe.



88 August Brunner S. J.

des Bosen rithmt, der sucht es nicht als Boses, sondern als etwas Gutes, als etwas
GroBes, Mutiges und darum Bewundernswertes hinzustellen. Und wer sich des
Guten schidmt, der schreckt davor zuriick, weil er fiirchtet, verlacht und ver-
spottet zu werden; er schimt sich somit des Guten, als wére es etwas Béses. Oder
er fiirchtet sich, das Gute bekannt werden zu lassen, weil er sich nicht der Ver-
suchung zur Eitelkeit aussetzen will oder weil er weif}, daB man sein Letztes
hienieden nicht ohne Gefahr und Schaden andern Menschen anvertrauen kann.
Niemand aber wird sich an Taten und Haltungen klammern, auf ihnen
bestehen und nach ihnen verlangen, die er wirklich fiir bése ansieht. Solange
man am Bésen héngt, hat man es nicht genug als Bises erkannt, findet man
in ihm noch irgend etwas Gutes. Wie. das Personhafte nur in und mit der
Anerkennung erkannt werden kann, so kann auch das Bose als Boses nur
in der Bewegung der Verwerfung und der Abwendung von ihm erkannt
werden. Erst die Reue wird des eigenen religios-sittlich Bosen als solchen
wirklich inne, wie nur die Liebe das religigs-sittlich Gute, das ja letztlich auf
den personlichen Gott hinweist und in ihm griindet, als gut und erstrebens-
wert vollkommen erfaf(it.

Immer also steht das Bése, und nur das Bose, der vollkommenen Durch-
sichtigkeit und das heiBt der vollkommenen Liebe entgegen. Entweder ist der
Aufschwung nicht selbstlos, sondern irgendwie noch Vorwand, um unter dem
Mantel der Liebe den eigenen Vorteil, die eigene Befriedigung zu suchen,
oder die Liebe begegnet im andern der Verschlossenheit der Selbstsucht, die
diese Liebe durch selbstlose Gegenliebe anzuerkennen sich weigert, weil sie
fiir den eigenen Vorteil fiirchtet. In beiden Féllen kriimmt sich die Selbst-
sucht auf das eigene Ich zuriick und verschliefit sich vor dem anderen. So wird
das Bose zur Undurchsichtigkeit, zur Undurchdringlichkeit, zur Finsternis,
die das Einswerden in der Liebe unmoglich macht.

Was fiir die Liebe von Mensch zu Mensch gilt, gilt ebenso und noch viel
mehr fiir unsere Liebe zu Gotu. Liebe zu Gott bedeutet die Anerkennung und
Bejahung Gottes durch unsere ganze Person in dem, was er tatséchlich ist,
als das vollkommene, absolute Selbstsein, das nur in sich griindet, niemand
etwas schuldig ist und nie zum Mittel werden kann. Sie ist Anerkennung
Gottes als des Quells alles Seins, auch des eigenen Lebens, und als des Quells
der reinen Giite und Wahrheit, in der weder Siinde noch Irrtum Platz hat.
Gott gegeniiber ist jede Selbstsucht gleich Gottesleugnung. In dem MaBe ich
mich selbst zum letzten Mittelpunkt mache, der seinen Willen gegen Gott
durchsetzt, um den auch Gott kreisen soll, in dem MaSe ich ihm nur diene,
weil er mir dient und mir zu Willen ist, im selben MaBe setze ich mich an die
Stelle, die Gott gebiihrt und nur ihm gebiihrt. Soweit also die Selbstsucht in
einem Menschen noch méchtig ist, kann der Mensch mit Gottes Urteil nicht
ins Einvernehmen kommen und ihn darum nicht als Gott anerkennen. Dort,
wo die Selbstsucht herrscht, bleibt die Liebe Gottes ausgeschlossen; die Strah-
len seiner Wahrheit dringen nicht durch. Darum ist jede Siinde mit der voll-
kommenen Liebe zu Gott unvereinbar. Die Siinde muBl das Licht der Liebe
scheuen; denn es entlarvt sie als bése, als das, was nicht bestehen darf. Der



Aus der Finsternis zum Licht 89

Siinder kann nicht mit dem Standpunkt Gottes eins werden, weil er von ihm
aus das Bise, das Eigensiichtige als bdse anerkennen und verwerfen miiBte.

Soll also der Mensch in die vollkommene Liebe Gottes eintreten, soll es
zum restlosen Einverstindnis mit ihm im Urteilen und Wollen kommen, so
muB er seiner Selbstsucht entsagen. Er muB sich Gott 6ffnen in der Aner-
" kennung dessen, was Gott und was er selber ist. Er muB sich zum Standpunkt
Gottes durchringen, statt. den eigenen Standpunkt der ewigen Wahrheit und
Gutheit entgegenzusetzen. Dies alles kann aber nur durch eine freie, eine per-
sonliche Tat geschehen, und durch eine Tat im Angesicht Gottes, mit dem man
ja zusammengehen will in ungetriibter Ubereinstimmung. Vor Gottes Ange-
sicht muB die Siinde als bése verworfen werden, also in einem reuigen Be-
kenntnis, das Gottes Urteil iiber das Bose annimmt. Durch dieses Bekenntnis
wird der Mensch fiir Gottes Licht und Liebe durchsichtig und durchgingig;
nichts hilt mehr ihre Strahlen auf. Er ist reine Durchsichtigkeit geworden, -
zuerst fiir Gott, dann auch fiir sich und fiir alle jene, die, wie die Seligen im
Himmel, in Gottes Licht die Wirklichkeit zu schauen vermégen. In diesem
Licht wird alles Gute als wirklich, als mit der unerschiitterlichen Wirklichkeit
Gottes iibereinstimmend, bestétigt und bewahrt; das Bése hingegen wird als
im Letzten der Wirklichkeit entbehrend, als etwas, das in sich selber nicht
griindet, noch aus eigener Kraft besteht, entlarvt und so auch vom reuigen
Siinder erkannt und verworfen. Nur durch ein solches Bekenntnis vor Gott
kann die Siinde verschwinden. Der Siinder kann sich nicht selbst rein machen.
MiiBte er doch dazu den eigenen Grund, aus dem seine siindige Handlung her-
vorging, zuerst vor sich in die eigene Macht bekommen und ihn verwandeln. .
Aber kein Geschépf hat unmittelbare Macht iiber diesen eigenen Grund.
Darum kann nur die Vergebung Gottes die Siinde in diesem Grunde unge-
schehen machen. Die Vorbedingung dazu ist aber, daB der Siinder diesen
Grund durch das reumiitige Bekenntnis vor Gott freilege und seinem Urteil
zustimmend aussetze.

Es folgt aus dem Wesen Gottes, daB er sich nicht mit einem Teil des Men-
schen und seiner Liebe begniigen kann, sondern ihn ganz will — was Liebe
zu anderen Personen nicht ausschlieBt, sondern sie auch miteinzubegreifen
verlangt. Alles, was nicht Gott ist, darf nur in Gott geliebt werden. Wo der
Mensch der Liebe Gottes gegeniiber noch Vorbehalte hat, wo er sich scheut,
etwas Gott mitzuteilen und ihm dadurch Zutritt zu allem zu geben, da kann
sich der Einklang der Herzen, der das Wesen der Liebe ausmacht, nicht ganz
ergeben. Da urteilt der Mensch {iber sich und das eigene Tun nicht in allem,
wie Gott urteilt. Da méchte er, daB irgend etwas sich dem Blicke Gottes ent-
zieht. Und durch diesen Willen wird etwas in ihm dunkel, undurchdringlich,
wird Finsternis. Solange der Mensch irgendwie am Bésen hangf und es nicht
bereuend vor Gott bekennt, solange muB er wiinschen, es dem verurteilenden
Lichte Gottes zu entziehen — so wie unseré Stammeltern nach der Siinde sich
vor Gott verbargen — oder, was noch schlimmer ist, er wird in aufriihreri-
schem Trotz auf seinem Urteil der ewigen und untriiglichen Wahrheit Gottes
gegeniiber bestehen. Dadurch stellt sich das Geschdpf als besser wissend und



90 August Brunner S. J.

gerechter urteilend iiber seinen Schépfer und leugnet einschluBweise sein Gott-
sein. Ist doch Gott entweder der Erste und in allem Entscheidende, oder er
ist nicht Gott. In den Himmel, den Zustand reiner Liebe, die uns ganz bis in
die geheimsten Tiefen umfaft und verwandelt, kann darum ein irgendwie
noch siindhafter Mensch nicht eingehen, weil er iiber seine Siinde mit Gottes
reinem Licht nicht ins Einverstindnis zu kommen vermag.

Nun wird vielleicht jemand sagen, Gott sei allwissend und durchschaue
uns auch ohne Bekenntnis. Das ist wahr. Aber nicht Gott hat unser Bekenntnis
notig, sondern wir. Wir mniissen frei uns Gott erschlieBen, geistig von unserer
letzten Tiefe her auf ihn zugehen, uns ihm entgegenbringen. Fiir das Bése in
uns bedeutet dies aber bereuendes Bekenntnis. So erst stellen wir uns in das
Urteil Gottes tiber uns hinein, der aus seinem personhaften Sein alles Bése
unerbittlich ablehnen muB. Fiir den siindigen Menschen ist das reumiitige
Bekenntnis ein wesentliches Moment der Liebesbewegung hinein in die Herz-
mitte Gottes. So nur sieht er sich im Lichte Gottes und {ibernimmt es als das
eigene Urteil iiber sich selbst. Ohne dieses Einverstindnis ist Gottes Wissen
um uns eine Qual, eine Qual so heftig und verzehrend, daB sie da, wo der
Zwiespalt offen wird und nicht mehr zu beheben ist, zur Verdammnis der
Hélle wird. Dringt doch der Blick Gottes in jene Tiefen unseres Seins hinein,
die keinem Geschopf offenstehen, und enthiillt er doch den Menschen
in der Nacktheit seiner Armseligkeit so grausam, dafl nur die Liebe, das Ein-
verstindnis mit Gott, diese Enthiillung ertriglich macht. Der Verdammte
michte vor Gott verborgen bleiben und weiBl, dafl es unmaoglich ist. Auf sein
vom Bosen schwirendes Sein trifft der Lichtstrahl Gottes wie das Sonnenlicht
auf ein krankes Auge. ,,Wohin soll ich gehen vor Deinem Geist? Wohin flichen
vor Deinem Antlitz? Stiege ich auch zum Himmel hinauf: Du bist dort. Lig’
ich auch drunten im Totenreich: Siehe, da bist Du. Und dicht ich: ,Finsternis
soll mich verhiillen, zur Nacht soll werden das Licht um mich her!, so wir
auch die Finsternis nicht fiir Dich finster, die Nacht wire hell wie der Tag,
die Finsternis wie das Licht“ (Psalm 139 [138]; 7—8, 11—12). Dal3 er Gottes
Auge nirgendwo entgeht und doch auch in Verstocktheit unfihig ist, in das
Urteil Seines Blickes einzustimmen, das ist die unertrégliche und doch zu
tragende Qual der Verdammnis.

Das reuevolle Bekenntnis der Siinde vor Gott macht uns also allein fdhig,
Gott zu lieben, zu jener Ubereinstimmung im Sehen und Urteilen zu gelangen,
die sich dort einstellt, wo zwei Liebende von einem gemeinsamen Mittelpunkt
her leben und wesen. Ein solches Bekenntnis ist schwer und leicht zugleich.
Schwer, weil der Mensch in ihm aus aller Eigensicherung herausgeht, sich
Gott restlos in die Hand gibt, und indem er sich dessen Urteil aussetzt, sich
selbst verurt®ilen muB. Leicht, weil die ganze Sehnsucht des Menschen danach
geht, sich durchsichtig zu machen, um liebend mit dem anderen eins werden
zu kénnen. Das Bdse macht ihn dunkel, st68t ihn in Einsamkeit und 148t ihn
‘bitter werden. Darum das Dréngen des Menschen, sich auszusprechen; denn
-die Aussprache allein wirkt schon lindernd und heilend. Zur Ruhe kommt
‘dieses Verlangen, diese Sehnsucht aber nur im Gesprich mit Gott, von Ange-



Aus der Finsternis zum Licht 91

sicht zu Angesicht. Erst vor der sehenden und alles verzeihenden Liebe
Gottes gelangt der Mensch zur vollen Durchsichtigkeit, damit aber auch zur
Vollendung in der Liebe und zur letzten Bejahung seiner selbst. Erst im alles
reinigenden, alles durchleuchtenden, alles einigenden Lichte Gottes ist er selig.
Aus all dem erhellt, daB8 kein Geschdpf einen Anspruch auf ein so vorbehalt-
loses Sich-Offnen hat; denn das Urteil keines Geschépfes ist fiir unsere Selig-
keit endgiiltig entscheidend. Und doch wird von uns im Sakrament der BuBe
ein solches Bekenntnis auch vor Menschen verlangt. Heifit das nicht, da Men-
schen sich die Rechte Gottes anmaBen und sich an seine Stelle setzen? Es ist
wahr, daB die letzte Offenheit unmittelbar nur Gott gelten kann und nur vor
seinem liebenden Antlitz ertriglich ist. Aber sie muB Gott gelten als einem
andern, als einem, dessen Urteil nicht von uns beeinflufit wird und von uns
abhingt, als einem, der uns fremd ist, soweit wir siindig sind. Gott aber weiB,
daB wir keine reinen Geister sind; daB unsere letzten Tiefen in das Dunkel
des UnbewuBten des Leibes hineinragen, daf wir uns darum so leicht selbst
betriigen, besonders wenn die Wahrheit schmerzlich und beschémend fiir uns
jst. Gibt es etwas Verdemiitigenderes fiir den Menschen, als das Bekenntnis
seiner Bosheit und Stindhaftigkeit? Wie leicht kann ein solches Bekenntnis,
wenn es vor Gott allein geschieht, den ich nicht sehe, zum Selbstbetrug wer-
den! Darum hat Gott das Bekenntnis vor einem Menschen zum Priifstein
gemacht, an dem der Wille zum Bekenntnis vor Gott sich als echt bewihrt.

‘Weiter ist zu bedenken, daB jede menschliche Offenbarung leiblich-geistig zu-
gleich sein mufB. Das bedeutet aber die Notwendigkeit der Kundgabe der Siin-
den vor einem anderen Menschen. Nur am sichtbaren, vernehmbaren Du kommt
das Ich ganz zu sich selber. Alles bloB innere Aussprechen und Bedenken zer-
bricht die Gefdngnismauer der Einsamkeit und des Bésen nicht und wirkt darum
nicht befreiend. Das weill selbst die unglidubige Psychologie. Alles, was in uns
ist und wirkt, wird uns erst im Aussprechen klar. Erst in der Formung durch
das Wort nimmt es greifbare Gestalt an und tritt vor uns ins helle Licht, so dafl
es uns handgreiflich als gut oder bos erscheint. Erst vor einem andern uns aus-
. sprechend beginnen wir die Bewegung der Liebe von uns weg zu Gott hin und
16sen uns aus den Verstrickungen der Selbstsucht und dem Betrug verletzten
Stolzes. ) .

Dazu kommt ein weiteres, das zwar fiir die Vergebung der Siinden nicht
wesentlich ist, wohl aber fiir unsere kiinftige Lebensfiihrung von grofler Hilfe
sein kann. Ein anderer sieht uns, wie wir selbst uns nie sehen kénnen. Indem
wir uns durch seine Mitteilung gleichsam von einem andern Standpunkt her
anschauen — dafiir miissen wir aber auf seine Rede eingehen und diirfen sie
nicht von vornherein als ungerecht und falsch ablehnen —, stoBen wir zu einer
vorurteilsfreieren und allseitigeren Wahrheit vor und werden instand gesetzt,
unsere Voreingenommenheit fiir uns selbst, mag sie sich nun in Uberschitzung
oder in Minderwertigkeitsgefiihlen duflern, etwas zu durchbrechen. Nur wenn
wir uns dem Urteil eines andern Menschen aussetzen, zeigen wir, daB es
uns mit dem Streben nach vélliger Durchsichtigkeit und Klarheit, nach reiner
Liebesfahigkeit ernst ist.



92 August Brunner S. J.

Hier miissen wir aber noch einmal innehalten. Kommen wir nicht mit der
Forderung nach einem vernehmbaren Bekenntnis unserer Siinden vor einem
Menschen in eine andere, dieses Mal unlésbare Schwierigkeit? In der Ver-
gebung der Siinden handelt es sich doch um das Letzte und Tiefste, um jene
Bereiche unseres personlichen Lebens, die wir nur dann zu offenbaren berech-
tigt sind, wenn wir annehmen diirfen, der reinen Selbstlosigkeit zu begegnen,
von der wir keinen Miflbrauch zu befiirchten haben. Unser innerstes Selbst
diirfen wir nicht der Gefahr aussetzen, erniedrigt und in den Schmutz gezogen
zu werden. Wir stehen ja nicht so fest in uns selbst, daB wir immer sicher sein
konnten, iiber solche Gefahren Herr zu werden. Es ist darum ein natiirliches
Empfinden, wenn der Mensch sich scheut, sein Geheimnis dem ersten Besten
preiszugeben. Wer diese Scheu nicht fiihlt, ist schwerlich ein tiefer Mensch. Das
Allerletzte aber, und darum geht es hier, diirfen wir nur Gott anvertrauen.
Nur er ist die vollkommene Liebe ohne einen Schatten von Selbstsucht; darum
sind wir nur bei ihm vor jeder Gefahr sicher. Und er allein reicht auch mit
seiner heilenden Macht in diese Bereiche hinein, er allein ist imstande, selbst
unseren Grund umgestaltend aus den Angeln zu heben, wihrend alle mensch-
liche Macht hier ohnmichtig versagt, weil sie selbst aus briichigem Grund her-
vorgeht. '

So scheinen wir uns also in einer ausweglosen Lage zu befinden. Auf der
einen Seite gelangen wir nur vor einem Menschen mit Fleisch und Blut, einem
Menschen, den wir sehen und héren kénnen und der uns versteht, zu einem
Bekenntnis, das nicht gar zu sehr von unserer Selbstsucht gefilscht ist. Auf der
anderen Seite setzt das letzte Offenstehen ein Vertrauen voraus, wie wir es
nur der treuen, nie versagenden Liebe Gottes entgegenbringen kénnen und
diirfen; nur eingehiillt in seine Liebe kann der siindige Mensch den eigenen
Anblick ertragen, ohne da8l die Scham ihn tétet. Auch dem edelsten Menschen
konnen wir solche Treue und Liebe nicht zumuten.

Fir den unerldsten, auf sich und seine natiirlichen Mittel angewiesenen Men-
schen besteht hier tatséichlich eine unlésbare Schwierigkeit. Der Christ aber
weill, daBB Gottes Liebe einen Weg im Weglosen gebahnt hat, indem er seinen
eingeborenen Sohn Mensch werden lieB. Christus kann unser Bekenntnis
menschlich verstehend entgegennehmen, so daB es nicht ins Leere st58t. Seiner
barmherzigen Liebe kénnen wir uns aber auch vorbehaltlos erschlieBen, ohne
einen entehrenden MiBbrauch unseres Vertrauens fiirchten zu miissen. Er, ,,der
in allem ebenso versucht worden ist wie wir - die Siinde ausgenommen®
(Hebr 4. 15) ~—, der ,mit uns Unwissenden und Irrenden Mitleid hat, weil er
selbst mit Schwéchen behaftet war“ (Hebr 5.2), tritt in seinem Leiden am Kreuz
zwischen uns und Gottes richtendes Wort, ,,das durchdringender ist als jedes
zweischneidige Schwert und hineinreicht bis an die Grenzscheide zwischen
Seele und Geist, der Gelenke und des innersten Marks, und die Erwigungen
und Gedanken des Herzens unterscheidet“ (Hebr4.12). Er, der menschgewordene
Gottessohn, der leidende Gottesknecht, nimmt unserem Bekenntnis die mensch-

* Vgl. Theresia von Jesus, Leben, 40. Hauptsilick; Seelenburg, erste Wohnung,
2. Hauptstiick.



Aus der Finsternis zum Licht 93

liche Hirte und schliefit jede verietzende Verachtung davor aus. Seine Mensch-
heit mildert das fiir unsere schwachen und kranken Augen allzu grelle Licht
des gottlichen Urteils itber uns und 148t es befreiend und heilend in unsere
Seele fallen.

Dem lebendigen Christus muB darum unser Bekenntnis gelten; er antwortet.
unserer Reue durch Vergebung der Siinde, wie wir allein durch Eingehen in
seine menschliche Liebe zum Vater Gott wirklich lieben kénnen. Wo ist aber
der lebendige Christus? Wire er tot und von der Erde verschwunden wie sonst
ein groBer edler Mensch der Vergangenheit, den wir nie personlich gekannt
haben, so loste er uns nicht aus uns selber. Aber Christus lebt heute und alle
Zeiten unter uns durch die Kirche. In der Kirche tritt er vor einen jeden von
uns wie einst vor die Siinderin und spricht zum Bekennenden und Bereuenden:
»Deine Siinden sind dir vergeben“ (Lk 7, 48). Er tut dies durch den Mund eines
Menschen, den das Sakrament der Weihe zu seinem Vertreter gemacht hat. Nicht
dem Priester als diesem Menschen, schwach und siindig wie alle, gilt unser
Bekenntnis, sondern durch ihn hindurch Christus selbst. Als dieser Mensch
weill er darum nichts von dem, was wir ihm bekannt haben. Er darf auler der
Vertretung in der Beicht keinen Gebrauch daven machen; hieBe das doch, ein °
personliches Geheimnis Christi miBbrauchen. Diese Vertretung erhebt an ihn
daher die Forderung, nicht aus dem eigenen engen und hilflosen Herzen heraus
zu antworten und zu richten, sondern aus dem Herzen Christi. Der Bekennende
aber mufl im Glauben an Christi Wort den Priester gleichsam durchsichtig
machen, so dal} die Gestalt Christi an ihm aufscheint, um mit der ganzen Liebe
und Offenheit, die Christus gebiihren, sein Innerstes zu erschlieBen. Indem er
sich dem Urteil Christi aussetzt, 6ffnet er sich dem heilenden Licht Gottes.
Indem er bekennt, erkennt und verwirft er das Bése. Und dann geschieht das
Wunder — durch die ewige, zeitiiberlegene Macht und Liebe Gottes —, daB die
Siinden vergeben sind, das heifit, daB das Vergangene ungeschehen wird. Un-
geschehen nicht in der &uBleren Tat, die vorbei ist, sondern insofern die Siinde
als Tat einer Person in deren unsterbliches Sein eingegangen war und nun
dauernd den Grund vergiftete, aus dem heraus diese nunmehr dachte, wollte
und handelte. Durch die Beicht bereiten wir uns fiir die freie und volle
Durchsichtigkeit der allesergreifenden géttlichen Liebe, wird uns das unzuging-
liche Licht Gottes {1 Tim 6, 16) durch Gnade zugianglich. Immer unverhiillteren
Angesichtes kénnen wir dann, die Herrlichkeit des Herrn widerspiegelnd, durch
den Geist des Herrn in sein Bild verwandelt werden von Klarheit zu Klarheit
(2 Kor 4, 18), bis im ewigen Jerusalem Gottes strahlende Helle alles durch-
leuchtet und alle Finsternis und Nacht fiir immer vorbei sind (Geh Offb 21,23 £f).

Nur das Bekenntnis, dem diese Vergebung durch Christus folgt, kann im
eigentlichen Sinn erlésen, kann uns im Wesentlichen und Unsterblichen heil
machen. Alle psychologischen Heilmethoden, die ja auch auf Bekenntnis und
Offenbarung beruhen, vermégen bis in diese Tiefen nicht mehr vorzustofien.
Ihre Aufgabe besteht darin, Hemmungen, die aus dem UnterbewuBtsein stam-
men und als solche sich dem Zugriff der freien Persénlichkeit entzogen haben
und darum rein psychisch, also naturhaft wirken, blofzulegen und zu besei~



94 August Brunner S. J.

tigen. Zunichst machen sich diese Hemmungen im Benehmen, in der Arbeit, im
Umgang mit den andern und mit sich selbst geltend. GewiB kann die Klirung
und Behebung solcher Stérungen auch fiir die Persénlichkeit giinstig wirken, in-
dem der Raum méglicher Freiheit erweitert und der verkehrte Verbrauch psy-
chischer Kraft unterbunden wird. Aber es kommt dann darauf an, daB auch eine
Persénlichkeit da sei, die diesenneu gewonnenen Raum zu besetzen und sinnvoll
zu gestalten fahig sei. Hier st68t jede psychologische Heilmethode an ihre Gren-
zen. Thre Aufgabe liegt im Bereich des Zeitlichen und Irdischen. Wo sie iiber
die ihr gezogene Grenzlinie doch hinausgehen will, und sich als die letzte
Befreiung ausgibt, da kann sie das nur tun, indem sie das, was sich ihr entzieht,
einfach leugnet und selbstherrlich von den Sittengesetzen entbindet, da sie ja
doch keine Kraft zu ihrer Beobachtung zu verleihen imstande ist. Sie wird
dann zu einer Art Religionsersatz, der zu der sentimentalen Religionslosigkeit
des heutigen Menschen paft. Die zeitliche Heilung wird erkauft durch eine Ver-
minderung und Verflachung der eigeptlichen Personlichkeit, die in den aller-
letzten Tiefen, wo sie Gott zugewandt sein sollte, verkiimmert. Die Durch-
sichtigkeit wird gewonnen durch Verlust der Tiefe, nicht durch eine Durch-
- strahlung von ihrem Grunde und Ursprung her durch das géttliche Licht. Und
wihrend das Bekenntnis vor Gott und die Reue dem Menschen eine neue Wiirde
verleihen, 1duft er bei MiBbrauch der rein psychologischen Heilmethoden Ge-
fahr, sich nur mehr als das Ergebnis psychologischer und physiologischer
Krafte und Instinkte zu betrachten und in sich selber praktisch nur ein hdheres
Tier zu sehen. Die Folge davon ist eine bodenlose Selbstverachtung und Halt-
losigkeit im Tiefsten, die man durch AnmaBung und selbstsicheres Auftreten an
der Oberfliche sich und anderen zu verbergen sucht.

Der Blick Gottes, mit dem der Bekennende in Liebe eins werden will, durch-
schaut den Menschen von der Tiefe her. Er sieht nicht nur die &uleren Taten,
sondern das Innere, aus dem sie frei entspringen, nicht nur den Wellenschlag
an der Oberflache, sondern den Quellgrund. Er sieht, wie gewisse Einstellungen
tund Haltungen notwendig immer wieder zu Verfehlungen fithren miissen, so-
lange der Wille zur Umkehr nicht bei ihnen einsetzt. Der Fortschritt im Guten
muB darum immer wirksamer die Tiefen erfassen, aus denen unsere Taten
entspringen. Diese sind aber dem unmittelbaren Zugriff unseres zielhaften
Wollens entzogen. Die Gnade aber hat zu ihnen freien Zutritt und gestaltet sie
beim guten Willen fortschreitend um, so dal das Bose schon im Keim zerstort
wird, und unsere Neigungen und unwillkirlichen Strebungen, die durch die
Erbsiinde dem Bésen zugewandt sind, geheilt und geheiligt werden. Hier ist
auch der Sinn der 6fteren Beicht und der wiederholten Anklage zu suchen.
Nicht Tadellosigkeit des AuBeren, noch ungehemmten Ablauf des Psychischen
will das Bekenntnis der Siinden und die Lossprechung davon bewirken, sondern
Klarheit und Heilsein im Letzten vor dem Angesicht Gottes. '





