
Aus der Finsternis zum Licht 85 

wie sie werden soll, um unsere ewig freie Heimat zu sein: es ist e i n Weg zu 
beiden. Denn in der Auferstehung des Herrn hat Gott gezeigt, daß Er sie 
für immer angenommen hat. Caro cardo salutis hat ein alter Kirchenvater in 
einem unübersetzbaren Wortspiel gesagt: das Fleisch ist der Angelpunkt des 
Helles. Das Jenseits aller Not der Sünde und des Todes ist nicht drüben, es ist 
herabgestiegen und wohnt in der innersten Wirklichkeit unseres Fleisches. Die 
sublimste Religiosität der Weltflüchtigkeit würde den Gott unseres Lebens und 
der Rettung dieser Erde nicht herabholen aus den Fernen seiner Ewigkeit und 
käme auch nicht bis zu Ihm in sein Jenseits. Aber Er ist selbst gekommen zu 
uns. Und Er hat das verwandelt, was wir sind, und was wir doch immer be- 
trachten wollen als den trüben Erdenrest unserer Geistigkeit: das Fleisch. 
Seitdem gebiert die Mutter Erde nur mehr Kinder, die verwandelt werden. 
Denn seine Auferstehung ist der Anfang der Auferstehung allen Fleisches. 

Eines tut freilich not, damit seine Tat, die wir nie ungeschehen zu machen 
vermögen, die Seligkeit unseres Daseins werde. Er muß auch das Grab unse- 
res Herzens sprengen. Er muß aus der Mitte auch unseres Wesens, wo Er ist als 
die Kraft und die Verheißung, auferstehen. Da ist Er noch unterwegs. Da ist 
noch Karsamstag bis zum letzten Tag, der das All-Ostern des Kosmos sein 
wird. Und dieses Auferstehen geschieht unter der Freiheit unseres Glaubens. 
Es ist auch so seine Tat. Aber seine Tat, die geschieht als unsere: als Tat des 
liebenden Glaubens, die uns hineinnimmt in den ungeheuerlichen Aufbruch 
aller irdischen Wirklichkeit zu ihrer eigenen Herrlichkeit, der begonnen hat in 
der Auferstehung Christi. 

Aus der Finsternis zum Licht 
Über das Bekenntnis der Sünden 

Von August B r u n n e r S.J., München 

Im Lichte wandeln, ja Licht sein, das ist bei Paulus und bei Johannes ein 
Ausdruck für das christliche, gottverbundene Leben, während das nichtchrist- 
liche Dasein oder das eines Christen unwürdige Verhalten als Finsternis und 
Nacht bezeichnet wird. So wendet sich z.B. Paulus an die Christen zu 
Thessalonike mit den Worten: •Ihr alle seid Söhne des Lichtes und Söhne des 
Tages. Nicht der Nacht gehören wir an und der Finsternis" (1 Thess 5,5). Die 
schmählichen Taten der Heiden nennt er •die Werke der Finsternis", die guten 
Werke der Christen aber •die Waffen des Lichtes". Zunächst will Paulus die 
Gläubigen nur dazu auffordern, sich dessen bewußt zu sein, was sie tun, und 
sich darauf zu besinnen, welche Stunde der Weltzeit angebrochen sei. Sie sol- 
len nicht sein wie Menschen, die im Halbschlaf wandeln und handeln und sich 
weder von ihrer Lage noch von ihrem Tun Rechenschaft geben. Sie sollen wis- 
sen, daß mit der Auferstehung Christi die letzte Weltzeit angebrochen ist, die 
Zeit der vollen Wahrheit und damit auch der größeren Verantwortlichkeit vor 
Gott (Rom 13,11 ff). Aber die Worte des Epheserbriefes (5,8f) gehen über 



86 August Brunner S.J. 

diese Bedeutung hinaus: •Denn ihr wäret einmal Finsternis, nun aber Licht im 
Herrn: wandelt wie Kinder des Lichtes • denn die Frucht des Lichtes besteht 
in jeder Güte und Gerechtigkeit und Wahrheit". Das Licht ist hier nicht nur 
ein geistiger Raum, der Lebensraum des Christen, sondern auch eine Lebens- 
kraft, die Früchte zeitigt. Auf die Quelle dieser Kraft weist uns ein anderer 
Text hin, der uns kundtut, daß Gott •in unzugänglichem Licht wohne" (1 Tim 
6,16). Das Licht ist also das Bild für den Raum des göttlichen Seins, die Be- 
zeichnung dafür, was Gott selber in sich ist, und wie er uns durch Christus 
offenbar geworden (2 Kor 6,14). 

Damit sind wir aber der Bedeutung des Wortes bei Johannes ganz nahe 
gekommen. Er faßt den Inhalt der christlichen Botschaft in die Worte zusam- 
men: •Gott ist Licht und keine Finsternis ist in ihm. Wenn wir behaupten, wir 
hätten Gemeinschaft mit ihm, und wandeln doch in der Finsternis, so lügen wir 
und vollbringen die Wahrheit nicht" (1 Joh 1, 5f). Das göttliche Sein wird also 
schlechthin als Licht bezeichnet; das Widergöttliche ist Finsternis. Mit Christus 
ist dieses göttliche Licht in die Welt eingetreten, um diese der Finsternis zu 
entreißen (Joh 1,4,9). Darum wird im Evangelium der Kampf zwischen Chri- 
stus und den Mächten des Bösen oft als ein Kampf zwischen Licht und Finster- 
nis dargestellt. Wer sich zu Christus bekehrt, der wendet sich zum Licht, setzt 
sich seinen Strahlen aus, während der verstockte Sünder in der Finsternis ver- 
bleibt: •Jeder, der Schlechtes tut, haßt das Licht und kommt nicht zum Licht, 
damit seine Werke nicht öffentlich als böse kund werden; wer aber das Rechte 
tut, geht zum Licht, damit offenbar wird, daß seine Werke in Gott getan sind" 
(Joh 3,20 f). 

Hier bedeutet also das Licht nicht mehr so sehr das Wachsein. Es geht nicht 
mehr so sehr darum, daß man sich Rechenschaft von seiner Aufgabe und seinem 
Tun gebe, daß man um die entscheidende Bedeutung des irdischen Wandels 
klar wisse. Es handelt sich vielmehr nun um die Tatsache, daß die Werke offen- 
kundig, bekannt werden, oder sich in die Heimlichkeit zurückziehen, daß der 
Mensch im Lichte Gottes • der selbst nur Licht, reine Durchsichtigkeit ist • 
selbst durchsichtig werde, oder daß er diesem Lichte ausweicht hinein ins 
Dunkel. Auf diesen Drang ins Dunkle und Heimliche, diese Scheu vor dem 
Licht hat auch Paulus hingewiesen, wo er darauf aufmerksam macht, daß die 
Werke, die heimlich von den Heiden getan werden, so schändlich sind, daß man 
sie selbst zu sagen sich scheut; deswegen nennt er sie •Werke der Finsternis". 
Und er fährt fort: •Alles, was offenbar wird, ist Licht" (Eph 5,12 f). 

Es ist nun kein Zufall, daß der gleiche Apostel, der sagt: •Gott ist die Liebe" 
(1 Joh 4,8), auch verkündet: •Gott ist Licht". Ohne damit das so reiche und 
vielseitige Symbol des Lichtes auch nur bei Johannes erschöpfen zu wollen, 
möge hier auf einen Zusammenhang, einen Wesenszusammenhang zwischen 
Liebe und Licht hingewiesen werden, der besonders im reumütigen Bekenntnis 
der Sünden kund und wirksam wird, und zwar gerade in der Bedeutung der 
Durchsichtigkeit, des Offenstehens und des Bekanntseins. 

Die Liebe ist die Vollendung der Person. Denn sie bedeutet den vollkom- 
mensten Selbstbesitz, so sehr, daß man in ihr sich selber aus der eigenen Tiefe 



Aus der Finsternis zum Licht 87 

her gleichsam in die Hände nimmt und, ohne sich zu verlieren, dem andern 
schenkt. Diese Bewegung zum andern hin hat nicht den eigenen Vorteil, auch 
nicht die eigene Vollkommenheit zum Hebel und Ansatz, sondern erfolgt aus 
der Kraft des Frei-über-sich-verfügen-Könnens und streckt sich dem anderen 
einzig um seinetwillen entgegen, um dessentwillen, was er nicht für mich, son- 
dern in sich ist. In der Liebe behandelt der Mensch den anderen nicht als Sache, 
die um meinetwillen da ist und darin ihren Sinn findet, sondern anerkennt ihn 
als Person, als Mittelpunkt für sich1. Durch diesen Aufschwung des eigenen 
Seins in der Liebe versetzt sich der Liebende in das Sein des Geliebten und 
sieht nun die Wirklichkeit von dessen Mitte und dessen Standpunkt aus. Und 
dort, wo der andere dieser Bewegung der Liebe sich öffnet, wird aus zwei 
Standpunkten einer, eine gemeinsame Mitte des Erkennens und Strebens, ohne 
daß die beiderseitige Selbstheit aufgehoben würde. Diese Selbstheit findet 
im Gegenteil in dieser anerkennenden, selbstlosen Gemeinschaft gerade 
ihre Vollendung. 

Ein solcher Aufschwung und das ihm antwortende Sich-Öffnen, diese Durch- 
dringung und Gemeinschaft ist nur dem Geiste möglich. Körper schließen sich 
aus und verdrängen einander. Das Geistige, Personenhafte aber ist frei. Liebe 
schenkt sich ohne Zwang und ohne das Drängen der Eigensucht, und ebenso 
öffnet man sich ihr nur frei und ohne Zwang. Wo der Aufschwung nicht aus 
letzter, selbstloser Freiheit entspringt, oder der andere sich nicht in gleicher 
Selbstlosigkeit bis in die letzten Tiefen des eigenen Seins eröffnet, da ist die 
Liebe nicht vollkommen. Einer solchen Freiheit des Sich-Verschenkens und 
Sich-Eröffnens aus rein schöpferischem Urgrund ist an sich nur Gott fähig; er 
allein ist die Liebe. Kein Geschöpf verfügt aus eigener Kraft vom Tiefsten 
her so über sich, daß ihm diese Bewegung von sich her zur Mitte des anderen 
hin ganz gelänge oder daß er sich dieser Bewegung aus eigenem Grund her- 
aus restlos eröffnen könnte. Am allerwenigsten ist dies dem Mensehen mög- 
lich, in dem das Personhafte an das leibliche Leben mit seiner aus der Daseins- 
angst geborenen Selbstsucht gebunden ist. Die Selbstsucht ist das Hindernis 
der vollkommenen gegenseitigen Liebe, und darum ist sie böse. Dieses Böse 
steht allein der vollkommenen geistigen Durchdringung, dem gegenseitigen 
Offenstehen, der Durchsichtigkeit im Wege. Die Liebe ist Licht, ist Zugäng- 
lichkeit; das Böse hingegen als Selbstsucht ist Finsternis, Abschließung, Ein- 
samkeit. Weil alles Gute letztlich auf der Liebe beruht und zu ihr hinführt, 
scheut es das Licht, das Offenkundigwerden nicht. Aber offenkundig will es 
nicht werden, um Ruhm und Ehre selbstsüchtig zu erhaschen, sondern damit 
es als in Gott getan, mit Gott, der das Licht ist, übereinstimmend erfunden 
werde. Das Böse hingegen haßt das Licht, weil die Liebe, der es unversöhn- 
lich entgegengesetzt ist, Durchsichtigkeit verlangt, und es in diesem Licht als 
selbstsüchtig und böse kund würde. 

Dem scheint entgegenzustehen, daß es doch Menschen gibt, die sich des 
Bösen rühmen, wie andere wiederum sich des Guten schämen. Aber wer sich 

1 Vgl. diese Zeitschrift 20, S. 122•132: August Brunner: Vom Wesen und von der 
Würde der Liebe; • ebenso: 22, S. 442•456: Eugen Walter, Zur Ontotogie der Liebe. 



88 August Brunner S. J. 

des Bösen rühmt, der sucht es nicht als Böses, sondern als etwas Gutes, als etwas 
Großes, Mutiges und darum Bewundernswertes hinzustellen. Und wer sich des 
Guten schämt, der schreckt davor zurück, weil er fürchtet, verlacht und ver- 
spottet zu werden; er schämt sich somit des Guten, als wäre es etwas Böses. Oder 
er fürchtet sich, das Gute bekannt werden zu lassen, weil er sich nicht der Ver- 
suchung zur Eitelkeit aussetzen will oder weil er weiß, daß man sein Letztes 
hienieden nicht ohne Gefahr und Schaden andern Menschen anvertrauen kann. 
Niemand aber wird sich an Taten und Haltungen klammern, auf ihnen 
bestehen und nach ihnen verlangen, die er wirklich für böse ansieht. Solange 
man am Bösen hängt, hat man es nicht genug als Böses erkannt, findet man 
in ihm noch irgend etwas Gutes. Wie das Personhafte nur in und mit der 
Anerkennung erkannt werden kann, so kann auch das Böse als Böses nur 
in der Bewegung der Verwerfung und der Abwendung von ihm erkannt 
werden. Erst die Reue wird des eigenen religiös-sittlich Bösen als solchen 
wirklich inne, wie nur die Liebe das religiös-sittlich Gute, das ja letztlich auf 
den persönlichen Gott hinweist und in ihm gründet, als gut und erstrebens- 
wert vollkommen erfaßt. 

Immer also steht das Böse, und nur das Böse, der vollkommenen Durch- 
sichtigkeit und das heißt der vollkommenen Liebe entgegen. Entweder ist der 
Aufschwung nicht selbstlos, sondern irgendwie noch Vorwand, um unter dem 
Mantel der Liebe den eigenen Vorteil, die eigene Befriedigung zu suchen, 
oder die Liebe begegnet im andern der Verschlossenheit der Selbstsucht, die 
diese Liebe durch selbstlose Gegenliebe anzuerkennen sich weigert, weil sie 
für den eigenen Vorteil fürchtet. In beiden Fällen krümmt sich die Selbst- 
sucht auf das eigene Ich zurück und verschließt sich vor dem anderen. So wird 
das Böse zur Undurchsichtigkeit, zur Undurchdringlichkeit, zur Finsternis, 
die das Einswerden in der Liebe unmöglich macht. 

Was für die Liebe von Mensch zu Mensch gilt, gilt ebenso und noch viel 
mehr für unsere Liebe zu Gott. Liebe zu Gott bedeutet die Anerkennung und 
Bejahung Gottes durch unsere ganze Person in dem, was er tatsächlich ist, 
als das vollkommene, absolute Selbstsein, das nur in sich gründet, niemand 
etwas schuldig ist und nie zum Mittel werden kann. Sie ist Anerkennung 
Gottes als des Quells alles Seins, auch des eigenen Lebens, und als des Quells 
der reinen Güte und Wahrheit, in der weder Sünde noch Irrtum Platz hat. 
Gott gegenüber ist jede Selbstsucht gleich Gottesleugnung. In dem Maße ich 
mich selbst zum letzten Mittelpunkt mache, der seinen Willen gegen Gott 
durchsetzt, um den auch Gott kreisen soll, in dem Maße ich ihm nur diene, 
weil er mir dient und mir zu Willen ist, im selben Maße setze ich mich an die 
Stelle, die Gott gebührt und nur ihm gebührt. Soweit also die Selbstsucht in 
einem Menschen noch mächtig ist, kann der Mensch mit Gottes Urteil nicht 
ins Einvernehmen kommen und ihn darum nicht als Gott anerkennen. Dort, 
wo die Selbstsucht herrscht, bleibt die Liebe Gottes ausgeschlossen; die Strah- 
len seiner Wahrheit dringen nicht durch. Darum ist jede Sünde mit der voll- 
kommenen Liebe zu Gott unvereinbar. Die Sünde muß das Licht der Liebe 
scheuen; denn es entlarvt sie als böse, als das, was nicht bestehen darf. Der 



Aus der Finsternis zum Licht 89 

Sünder kann nicht mit dem Standpunkt Gottes eins werden, weil er von ihm 
aus das Böse, das Eigensüchtige als böse anerkennen und verwerfen müßte. 

Soll also der Mensch in die vollkommene Liebe Gottes eintreten, soll es 
zum restlosen Einverständnis mit ihm im Urteilen und Wollen kommen, so 
muß er seiner Selbstsucht entsagen. Er muß sich Gott öffnen in der Aner- 
kennung dessen, was Gott und was er selber ist. Er muß sich zum Standpunkt 
Gottes durchringen, statt, den eigenen Standpunkt der ewigen Wahrheit und 
Gutheit entgegenzusetzen. Dies alles kann aber nur durch eine freie, eine per- 
sönliche Tat geschehen, und durch eine Tat im Angesicht Gottes, mit dem man 
ja zusammengehen will in ungetrübter Übereinstimmung. Vor Gottes Ange- 
sicht muß die Sünde als böse verworfen werden, also in einem reuigen Be- 
kenntnis, das Gottes Urteil über das Böse annimmt. Durch dieses Bekenntnis 
wird der Mensch für Gottes Licht und Liebe durchsichtig und durchgängig; 
nichts hält mehr ihre Strahlen auf. Er ist reine Durchsichtigkeit geworden, 
zuerst für Gott, dann auch für sich und für alle jene, die, wie die Seligen im 
Himmel, in Gottes Licht die Wirklichkeit zu schauen vermögen. In diesem 
Licht wird alles Gute als wirklich, als mit der unerschütterlichen Wirklichkeit 
Gottes übereinstimmend, bestätigt und bewahrt; das Böse hingegen wird als 
im Letzten der Wirklichkeit entbehrend, als etwas, das in sich selber nicht 
gründet, noch aus eigener Kraft besteht, entlarvt und so auch vom reuigen 
Sünder erkannt und verworfen. Nur durch ein solches Bekenntnis vor Gott 
kann die Sünde verschwinden. Der Sünder kann sich nicht selbst rein machen. 
Müßte er doch dazu den eigenen Grund, aus dem seine sündige Handlung her- 
vorging, zuerst vor sich in die eigene Macht bekommen und ihn verwandeln. 
Aber kein Geschöpf hat unmittelbare Macht über diesen eigenen Grund. 
Darum kann nur die Vergebung Gottes die Sünde in diesem Grunde unge- 
schehen machen. Die Vorbedingung dazu ist aber, daß der Sünder diesen 
Grund durch das reumütige Bekenntnis vor Gott freilege und seinem Urteil 
zustimmend aussetze. 

Es folgt aus dem Wesen Gottes, daß er sich nicht mit einem Teil des Men- 
schen und seiner Liebe begnügen kann, sondern ihn ganz will • was Liebe 
zu anderen Personen nicht ausschließt, sondern sie auch miteinzubegreifen 
verlangt. Alles, was nicht Gott ist, darf nur in Gott geliebt werden. Wo der 
Mensch der Liebe Gottes gegenüber noch Vorbehalte hat, wo er sich scheut, 
etwas Gott mitzuteilen und ihm dadurch Zutritt zu allem zu geben, da kann 
sich der Einklang der Herzen, der das Wesen der Liebe ausmacht, nicht ganz 
ergeben. Da urteilt der Mensch über sich und das eigene Tun nicht in allem, 
wie Gott urteilt. Da möchte er, daß irgend etwas sich dem Blicke Gottes ent- 
zieht. Und durch diesen Willen wird etwas in ihm dunkel, undurchdringlich, 
wird Finsternis. Solange der Mensch irgendwie am Bösen häng? und es nicht 
bereuend vor Gott bekennt, solange muß er wünschen, es dem verurteilenden 
Lichte Gottes zu entziehen • so wie unsere Stammeltern nach der Sünde sich 
vor Gott verbargen • oder, was noch schlimmer ist, er wird in aufrühreri- 
schem Trotz auf seinem Urteil der ewigen und untrüglichen Wahrheit Gottes 
gegenüber bestehen. Dadurch stellt sich das Geschöpf als besser wissend und 



90 August Brunner S. J. 

gerechter urteilend über seinen Schöpfer und leugnet einschlußweise sein Gott- 
sein. Ist doch Gott entweder der Erste und in allem Entscheidende, oder er 
ist nicht Gott. In den Himmel, den Zustand reiner Liebe, die uns ganz bis in 
die geheimsten Tiefen umfaßt und verwandelt, kann darum ein irgendwie 
noch sündhafter Mensch nicht eingehen, weil er über seine Sünde mit Gottes 
reinem Licht nicht ins Einverständnis zu kommen vermag. 

Nun wird vielleicht jemand sagen, Gott sei allwissend und durchschaue 
uns auch ohne Bekenntnis. Das ist wahr. Aber nicht Gott hat unser Bekenntnis 
nötig, sondern wir. Wir müssen frei uns Gott erschließen, geistig von unserer 
letzten Tiefe her auf ihn zugehen, uns ihm entgegenbringen. Für das Böse in 
uns bedeutet dies aber bereuendes Bekenntnis. So erst stellen wir uns in das 
Urteil Gottes über uns hinein, der aus seinem personhaften Sein alles Böse 
unerbittlich ablehnen muß. Für den sündigen Menschen ist das reumütige 
Bekenntnis ein wesentliches Moment der Liebesbewegung hinein in die Herz- 
mitte Gottes. So nur sieht er sich im Lichte Gottes und übernimmt es als das 
eigene Urteil über sich selbst. Ohne dieses Einverständnis ist Gottes Wissen 
um uns eine Qual, eine Qual so heftig und verzehrend, daß sie da, wo der 
Zwiespalt offen wird und nicht mehr zu beheben ist, zur Verdammnis der 
Hölle wird. Dringt doch der Blick Gottes in jene Tiefen unseres Seins hinein, 
die keinem Geschöpf offenstehen, und enthüllt er doch den Menschen 
in der Nacktheit seiner Armseligkeit so grausam, daß nur die Liebe, das Ein- 
verständnis mit Gott, diese Enthüllung erträglich macht. Der Verdammte 
möchte vor Gott verborgen bleiben und weiß, daß es unmöglich ist. Auf sein 
vom Bösen schwärendes Sein trifft der Lichtstrahl Gottes wie das Sonnenlicht 
auf ein krankes Auge. •Wohin soll ich gehen vor Deinem Geist? Wohin fliehen 
vor Deinem Antlitz? Stiege ich auch zum Himmel hinauf: Du bist dort. Lag' 
ich auch drunten im Totenreich: Siehe, da bist Du. Und dächt ich: ,Finsternis 
soll mich verhüllen, zur Nacht soll werden das Licht um mich her', so war 
auch die Finsternis nicht für Dich finster, die Nacht wäre hell wie der Tag, 
die Finsternis wie das Licht" (Psalm 139 [138]; 7•8, 11•12). Daß er Gottes 
Auge nirgendwo entgeht und doch auch in Verstocktheit unfähig ist, in das 
Urteil Seines Blickes einzustimmen, das ist die unerträgliche und doch zu 
tragende Qual der Verdammnis. 

Das reuevolle Bekenntnis der Sünde vor Gott macht uns also allein fähig, 
Gott zu lieben, zu jener Übereinstimmung im Sehen und Urteilen zu gelangen, 
die sich dort einstellt, wo zwei Liebende von einem gemeinsamen Mittelpunkt 
her leben und wesen. Ein solches Bekenntnis ist schwer und leicht zugleich. 
Schwer, weil der Mensch in ihm aus aller Eigensicherung herausgeht, sich 
Gott restlos in die Hand gibt, und indem er sich dessen Urteil aussetzt, sich 
selbst verurteilen muß. Leicht, weil die ganze Sehnsucht des Menschen danach 
geht, sich durchsichtig zu machen, um liebend mit dem anderen eins werden 
zu können. Das Böse macht ihn dunkel, stößt ihn in Einsamkeit und läßt ihn 
bitter werden. Darum das Drängen des Menschen, sich auszusprechen; denn 
die Aussprache allein wirkt schon lindernd und heilend. Zur Ruhe kommt 
dieses Verlangen, diese Sehnsucht aber nur im Gespräch mit Gott, von Ange- 



Aus der Finsternis zum Licht 91 

sieht zu Angesicht. Erst vor der sehenden und alles verzeihenden Liebe 
Gottes gelangt der Mensch zur vollen Durchsichtigkeit, damit aber auch zur 
Vollendung in der Liebe und zur letzten Bejahung seiner selbst. Erst im alles 
reinigenden, alles durchleuchtenden, alles einigenden Lichte Gottes ist er seüg. 

Aus all dem erhellt, daß kein Geschöpf einen Anspruch auf ein so vorbehalt- 
loses Sich-Öffnen hat; denn das Urteil keines Geschöpfes ist für unsere Selig- 
keit endgültig entscheidend. Und doch wird von uns im Sakrament der Buße 
ein solches Bekenntnis auch vor Menschen verlangt. Heißt das nicht, daß Men- 
schen sich die Rechte Gottes anmaßen und sich an seine Stelle setzen? Es ist 
wahr, daß die letzte Offenheit unmittelbar nur Gott gelten kann und nur vor 
seinem liebenden Antlitz erträglich ist. Aber sie muß Gott gelten als einem 
andern, als einem, dessen Urteil nicht von uns beeinflußt wird und von uns 
abhängt, als einem, der uns fremd ist, soweit wir sündig sind. Gott aber weiß, 
daß wir keine reinen Geister sind; daß unsere letzten Tiefen in das Dunkel 
des Unbewußten des Leibes hineinragen, daß wir uns darum so leicht selbst 
betrügen, besonders wenn die Wahrheit schmerzlich und beschämend für uns 
ist. Gibt es etwas Verdemütigenderes für den Menschen, als das Bekenntnis 
seiner Bosheit und Sündhaftigkeit? Wie leicht kann ein solches Bekenntnis, 
wenn es vor Gott allein geschieht, den ich nicht sehe, zum Selbstbetrug wer- 
den! Darum hat Gott das Bekenntnis vor einem Menschen zum Prüfstein 
gemacht, an dem der Wille zum Bekenntnis vor Gott sich als echt bewährt. 

Weiter ist zu bedenken, daß jede menschliche Offenbarung leiblich-geistig zu- 
gleich sein muß. Das bedeutet aber die Notwendigkeit der Kundgabe der Sün- 
den vor einem anderen Menschen. Nur am sichtbaren, vernehmbaren Du kommt 
das Ich ganz zu sich selber. Alles bloß innere Aussprechen und Bedenken zer- 
bricht die Gefängnismauer der Einsamkeit und des Bösen nicht und wirkt darum 
nicht befreiend. Das weiß selbst die ungläubige Psychologie. Alles, was in uns 
ist und wirkt, wird uns erst im Aussprechen klar. Erst in der Formung durch 
das Wort nimmt es greifbare Gestalt an und tritt vor uns ins helle Licht, so daß 
es uns handgreiflich als gut oder bös erscheint. Erst vor einem andern uns aus- 
sprechend beginnen wir die Bewegung der Liebe von uns weg zu Gott hin und 
lösen uns aus den Verstrickungen der Selbstsucht und dem Betrug verletzten 
Stolzes. 

Dazu kommt ein weiteres, das zwar für die Vergebung der Sünden nicht 
wesentlich ist, wohl aber für unsere künftige Lebensführung von großer Hilfe 
sein kann. Ein anderer sieht uns, wie wir selbst uns nie sehen können. Indem 
wir uns durch seine Mitteilung gleichsam von einem andern Standpunkt her 
anschauen •dafür müssen wir aber auf seine Rede eingehen und dürfen sie 
nicht von vornherein als ungerecht und falsch ablehnen •, stoßen wir zu einer 
vorurteilsfreieren und allseitigeren Wahrheit vor und werden instand gesetzt, 
unsere Voreingenommenheit für uns selbst, mag sie sich nun in Überschätzung 
oder in Minderwertigkeitsgefühlen äußern, etwas zu durchbrechen. Nur wenn 
wir uns dem Urteil eines andern Menschen aussetzen, zeigen wir, daß es 
uns mit dem Streben nach völliger Durchsichtigkeit und Klarheit, nach reiner 
Liebesfähigkeit ernst ist. 



92 August Brunner S. J. 

Hier müssen wir aber noch einmal innehalten. Kommen wir nicht mit der 
Forderung nach einem vernehmbaren Bekenntnis unserer Sünden vor einem 
Menschen in eine andere, dieses Mal unlösbare Schwierigkeit? In der Ver- 
gebung der Sünden handelt es sich doch um das Letzte und Tiefste, um jene 
Bereiche unseres persönlichen Lebens, die wir nur dann zu offenbaren berech- 
tigt sind, wenn wir annehmen dürfen, der reinen Selbstlosigkeit zu begegnen, 
von der wir keinen Mißbrauch zu befürchten haben. Unser innerstes Selbst 
dürfen wir nicht der Gefahr aussetzen, erniedrigt und in den Schmutz gezogen 
zu werden. Wir stehen ja nicht so fest in uns selbst, daß wir immer sicher sein 
könnten, über solche Gefahren Herr zu werden. Es ist darum ein natürliches 
Empfinden, wenn der Mensch sich scheut, sein Geheimnis dem ersten Besten 
preiszugeben. Wer diese Scheu nicht fühlt, ist schwerlich ein tiefer Mensch. Das 
Allerletzte aber, und darum geht es hier, dürfen wir nur Gott anvertrauen. 
Nur er ist die vollkommene Liebe ohne einen Schatten von Selbstsucht; darum 
sind wir nur bei ihm vor jeder Gefahr sicher. Und er allein reicht auch mit 
seiner heilenden Macht in diese Bereiche hinein, er allein ist imstande, selbst 
unseren Grund umgestaltend aus den Angeln zu heben, während alle mensch- 
liche Macht hier ohnmächtig versagt, weil sie selbst aus brüchigem Grund her- 
vorgeht. 

So scheinen wir uns also in einer ausweglosen Lage zu befinden. Auf der 
einen Seite gelangen wir nur vor einem Menschen mit Fleisch und Blut, einem 
Menschen, den wir sehen und hören können und der uns versteht, zu einem 
Bekenntnis, das nicht gar zu sehr von unserer Selbstsucht gefälscht ist. Auf der 
anderen Seite setzt das letzte Offenstehen ein Vertrauen voraus, wie wir es 
nur der treuen, nie versagenden Liebe Gottes entgegenbringen können und 
dürfen; nur eingehüllt in seine Liebe kann der sündige Mensch den eigenen 
Anblick ertragen, ohne daß die Scham ihn tötet1. Auch dem edelsten Menschen 
können wir solche Treue und Liebe nicht zumuten. 

Für den unerlösten, auf sich und seine natürlichen Mittel angewiesenen Men- 
schen besteht hier tatsächlich eine unlösbare Schwierigkeit. Der Christ aber 
weiß, daß Gottes Liebe einen Weg im Weglosen gebahnt hat, indem er seinen 
eingeborenen Sohn Mensch werden ließ. Christus kann unser Bekenntnis 
menschlich verstehend entgegennehmen, so daß es nicht ins Leere stößt. Seiner 
barmherzigen Liebe können wir uns aber auch vorbehaltlos erschließen, ohne 
einen entehrenden Mißbrauch unseres Vertrauens fürchten zu müssen. Er, •der 
in allem ebenso versucht worden ist wie wir • die Sünde ausgenommen" 
(Hebr 4.15) •, der •mit uns Unwissenden und Irrenden Mitleid hat, weil er 
selbst mit Schwächen behaftet war" (Hebr 5.2), tritt in seinem Leiden am Kreuz 
zwischen uns und Gottes richtendes Wort, •das durchdringender ist als jedes 
zweischneidige Schwert und hineinreicht bis an die Grenzscheide zwischen 
Seele und Geist, der Gelenke und des innersten Marks, und die Erwägungen 
und Gedanken des Herzens unterscheidet" (Hebr 4.12). Er, der menschgewordene 
Gottessohn, der leidende Gottesknecht, nimmt unserem Bekenntnis die mensch- 

1 Vgl. Theresia von Jesus, Leben, 40. Hauptstück; Seelenburg, erste Wohnung, 
2. Hauptstück. 



Aus der Finsternis zum Licht 93 

liehe Härte und schließt jede verletzende Verachtung davor aus. Seine Mensch- 
heit mildert das für unsere schwachen und kranken Augen allzu grelle Licht 
des göttlichen Urteils über uns und läßt es befreiend und heilend in unsere 
Seele fallen. 

Dem lebendigen Christus muß darum unser Bekenntnis gelten; er antwortet, 
unserer Reue durch Vergebung der Sünde, wie wir allein durch Eingehen in 
seine menschliche Liebe zum Vater Gott wirklich lieben können. Wo ist aber 
der lebendige Christus? Wäre er tot und von der Erde verschwunden wie sonst 
ein großer edler Mensch der Vergangenheit, den wir nie persönlich gekannt 
haben, so löste er uns nicht aus uns selber. Aber Christus lebt heute und alle 
Zeiten unter uns durch die Kirche. In der Kirche tritt er vor einen jeden von 
uns wie einst vor die Sünderin und spricht zum Bekennenden und Bereuenden: 
•Deine Sünden sind dir vergeben" (Lk 7,48). Er tut dies durch den Mund eines 
Menschen, den das Sakrament der Weihe zu seinem Vertreter gemacht hat. Nicht 
dem Priester als diesem Menschen, schwach und sündig wie alle, gilt unser 
Bekenntnis, sondern durch ihn hindurch Christus selbst. Als dieser Mensch 
weiß er darum nichts von dem, was wir ihm bekannt haben. Er darf außer der 
Vertretung in der Beicht keinen Gebrauch davon machen; hieße das doch, ein 
persönliches Geheimnis Christi mißbrauchen. Diese Vertretung erhebt an ihn 
daher die Forderung, nicht aus dem eigenen engen und hilflosen Herzen heraus 
zu antworten und zu richten, sondern aus dem Herzen Christi. Der Bekennende 
aber muß im Glauben an Christi Wort den Priester gleichsam durchsichtig 
machen, so daß die Gestalt Christi an ihm aufscheint, um mit der ganzen Liebe 
und Offenheit, die Christus gebühren, sein Innerstes zu erschließen. Indem er 
sich dem Urteil Christi aussetzt, öffnet er sich dem heilenden Licht Gottes. 
Indem er bekennt, erkennt und verwirft er das Böse. Und dann geschieht das 
Wunder • durch die ewige, zeitüberlegene Macht und Liebe Gottes •, daß die 
Sünden vergeben sind, das heißt, daß das Vergangene ungeschehen wird. Un- 
geschehen nicht in der äußeren Tat, die vorbei ist, sondern insofern die Sünde 
als Tat einer Person in deren unsterbliches Sein eingegangen war und nun 
dauernd den Grund vergiftete, aus dem heraus diese nunmehr dachte, wollte 
und handelte. Durch die Beicht bereiten wir uns für die freie und volle 
Durchsichtigkeit der allesergreifenden göttlichen Liebe, wird uns das unzugäng- 
liche Licht Gottes (1 Tim 6,16) durch Gnade zugänglich. Immer unverhüllteren 
Angesichtes können wir dann, die Herrlichkeit des Herrn widerspiegelnd, durch 
den Geist des Herrn in sein Bild verwandelt werden von Klarheit zu Klarheit 
(2 Kor 4,18), bis im ewigen Jerusalem Gottes strahlende Helle alles durch- 
leuchtet und alle Finsternis und Nacht für immer vorbei sind (Geh Offb 21,23 ff). 

Nur das Bekenntnis, dem diese Vergebung durch Christus folgt, kann im 
eigentlichen Sinn erlösen, kann uns im Wesentlichen und Unsterblichen heil 
machen. Alle psychologischen Heilmethoden, die ja auch auf Bekenntnis und 
Offenbarung beruhen, vermögen bis in diese Tiefen nicht mehr vorzustoßen. 
Ihre Aufgabe besteht darin, Hemmungen, die aus dem Unterbewußtsein stam- 
men und als solche sich dem Zugriff der freien Persönlichkeit entzogen haben 
und darum rein psychisch, also naturhaft wirken, bloßzulegen und zu besei- 



94 August Brunner S. J. 

tagen. Zunächst machen sich diese Hemmungen im Benehmen, in der Arbeit, im 
Umgang mit den andern und mit sich selbst geltend. Gewiß kann die Klärung 
und Behebung solcher Störungen auch für die Persönlichkeit günstig wirken, in- 
dem der Raum möglicher Freiheit erweitert und der verkehrte Verbrauch psy- 
chischer Kraft unterbunden wird. Aber es kommt dann darauf an, daß auch eine 
Persönlichkeit da sei, die diesen neu gewonnenen Raum zu besetzen und sinnvoll 
zu gestalten fähig sei. Hier stößt jede psychologische Heilmethode an ihre Gren- 
zen. Ihre Aufgabe liegt im Bereich des Zeitlichen und Irdischen. Wo sie über 
die ihr gezogene Grenzlinie doch hinausgehen will, und sich als die letzte 
Befreiung ausgibt, da kann sie das nur tun, indem sie das, was sich ihr entzieht, 
einfach leugnet und selbstherrlich von den Sittengesetzen entbindet, da sie ja 
doch keine Kraft zu ihrer Beobachtung zu verleihen imstande ist. Sie wird 
dann zu einer Art Religionsersatz, der zu der sentimentalen Religionslosigkeit 
des heutigen Menschen paßt. Die zeitliche Heilung wird erkauft durch eine Ver- 
minderung und Verflachung der eigentlichen Persönlichkeit, die in den aller- 
letzten Tiefen, wo sie Gott zugewandt sein sollte, verkümmert. Die Durch- 
sichtigkeit wird gewonnen durch Verlust der Tiefe, nicht durch eine Durch- 
strahlung von ihrem Grunde und Ursprung her durch das göttliche licht. Und 
während das Bekenntnis vor Gott und die Reue dem Menschen eine neue Würde 
verleihen, läuft er bei Mißbrauch der rein psychologischen Heilmethoden Ge- 
fahr, sich nur mehr als das Ergebnis psychologischer und physiologischer 
Kräfte und Instinkte zu betrachten und in sich selber praktisch nur ein höheres 
Tier zu sehen. Die Folge davon ist eine bodenlose Selbstverachtung und Halt- 
losigkeit im Tiefsten, die man durch Anmaßung und selbstsicheres Auftreten an 
der Oberfläche sich und anderen zu verbergen sucht. 

Der Blick Gottes, mit dem der Bekennende in Liebe eins werden will, durch- 
schaut den Menschen von der Tiefe her. Er sieht nicht nur die äußeren Taten, 
sondern das Innere, aus dem sie frei entspringen, nicht nur den Wellenschlag 
an der Oberfläche, sondern den Quellgrund. Er sieht, wie gewisse Einstellungen 
und Haltungen notwendig immer wieder zu Verfehlungen führen müssen, so- 
lange der Wille zur Umkehr nicht bei ihnen einsetzt. Der Fortschritt im Guten 
muß darum immer wirksamer die Tiefen erfassen, aus denen unsere Taten 
entspringen. Diese sind aber dem unmittelbaren Zugriff unseres zielhaften 
Wollens entzogen. Die Gnade aber hat zu ihnen freien Zutritt und gestaltet sie 
beim guten Willen fortschreitend um, so daß das Böse schon im Keim zerstört 
wird, und unsere Neigungen und unwillkürlichen Strebungen, die durch die 
Erbsünde dem Bösen zugewandt sind, geheilt und geheiligt werden. Hier ist 
auch der Sinn der öfteren Beicht und der wiederholten Anklage zu suchen. 
Nicht Tadellosigkeit des Äußeren, noch ungehemmten Ablauf des Psychischen 
will das Bekenntnis der Sünden und die Lossprechung davon bewirken, sondern 
Klarheit und Heilsein im Letzten vor dem Angesicht Gottes. 




