
Strasstoterpzy • Die Dulder 
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition Rußlands II. 

Von Iwan von Kologriwof S. J., Rom 

Die ersten kanonisierten Heiligen der russischen Erde, die ersten wunder- 
wirkenden Fürbitter bei Gott, die dem zum Christentum bekehrten russischen 
Volk geschenkt wurden, sind die Heiligen Boris und G1 e b, die jüngsten 
Söhne des Großfürsten Wladimir. Ihre Verehrung setzte gleich nach ihrem 
Tode ein und war schon vor ihrer offiziellen Heiligsprechung im ganzen Volke 
verbreitet. Ohne die spontane und anhaltende Verehrung des Volkes wäre es 
wahrscheinlich überhaupt nicht zu einer Heiligsprechung gekommen. Denn 
die kirchliche Hierarchie, d. h. also die griechischen Metropoliten hegten an der 
Heiligkeit der neuen Wundertäter nicht geringen Zweifel. Starben doch Boris 
und Gleb nicht den Martyrertod für Christus, sondern waren das Opfer eines 
politischen Verbrechens, das der eigene Bruder an ihnen verüben ließ. Für 
einen dritten der Brüder, Swiatoslaw, der das gleiche Schicksal erlitt, wurde 
darum auch nie die Erhebung auf die Altäre angestrebt. Außerdem kennt die 
griechische Kirche nur sehr wenige Heilige aus dem Laienstand. Ihre Heiligen, 
soweit sie nicht das Martyrium für Christus erlitten, waren durchweg Mönche 
und Bischöfe. 

Wenn sich trotz dieser Schwierigkeiten und Widerstände vonseiten der Hier- 
archie die Verehrung des Volkes durchsetzte und fast rätselhafter Weise die 
Heiligsprechung der beiden jungen Männer, die in einem Familienstreit ge- 
tötet wurden, zustande kam, so wirft das ein helles Licht auf die Besonderheit 
der russischen Denk- und Empfindungsweise. Man steht zunächst geradezu 
vor einem Problem, wenn man nach den Gründen sucht, die diese Kanonisation 
in der soeben erst dem Heidentum abgerungenen Kirche veranlaßt haben könn- 
ten. Wunder waren es nicht. Denn so viel man weiß, gingen nur zwei der Hei- 
ligsprechung voraus. Auch in den Viten der beiden jungen Prinzen, die übri- 
gens zu den ältesten russischen Literaturdenkmälern zählen, treten die Wun- 
derberichte ganz zurück. Was löste denn eigentlich die Volksbewegung aus, 
was bewog das ganze christliche Rußland, von Kiew und von Nowgorod, an das 
Grab der als Helden Verehrten zu eilen und ihre Fürbitte anzurufen? Worin 
erblickte die alte russische Kirche und damit das gesamte russische Volk das 
Heiligkeitstreben von Boris und Gleb, mit anderen Worten, welches war in der 
Auffassung von Kirche und Volk die eigentliche Sinnerfüllung eines außer- 
gewöhnlich christlichen Strebens? 

Um diese Frage wirklich beantworten zu können, muß man schon auf die 
ersten schriftlichen Quellen zurückgreifen, die uns von den beiden Heiligen 
berichten. Wir besitzen deren vor allem drei: 1. •Die Chronik des Nestor" 
unter der Rubrik des Jahres 1015. 2. •Leben, Leiden und Verherrlichung der 
heiligen Märtyrer Boris und Gleb"; dem gegen Ende des 11. Jahrhunderts 
lebenden Mönch Jakob zugeschrieben. 3. •Bericht über das Leben und die Er- 



96 Iwan v. Kologriwof S. J. 

mordung der seligen Dulder Boris und Gleb" von Nestor, den man wohl fälsch- 
lich mit dem Verfasser der oben genannten Chronik identifiziert1. 

Wenn man diese Quellen zur Hand nimmt, ist man zunächst ein wenig ent- 
täuscht. Denn über das Leben der heiligen Fürstensöhne erfahren wir eigent- 
lich dort recht wenig. Um so mehr verbreiten sie sich über deren gewaltsamen 
Tod, durch den ihr älterer Bruder Swiatopolk seine künftigen Rivalen be- 
seitigen wollte. Aber gerade diese Tatsache gibt uns den Schlüssel zur Lösung 
unserer Fragen. Hören wir zuerst die Berichte selbst. 

Der junge Boris war soeben von einem Kriegszug gegen die heidnischen 
Petschenegen zurückgekehrt, als er die Mordabsicht seines Bruders vernahm. 
Statt zu einem bewaffneten Widerstand sich zu rüsten, entließ er seine Drus- 
hina, sein Kampfgefolge, bis auf seinen persönlichen Diener und erwartete in 
der Nähe des Flusses Alta die Ankunft der Mörder. Dort übermannte ihn die 
Todesangst und er verbrachte die letzte Nacht in Gebet und Tränen. Trost und 
Kraft schöpfte er aus den Worten der Psalmen und des Evangeliums. Zur Stär- 
kung seines Todesmutes gedachte er auch der letzten Stunden der Märtyrer 
Niketas, Wenzeslaus und Barbas, die gleichfalls das Opfer eines Verwandten- 
mordes waren, und er flehte zu Gott, auch ihm die Kraft zum heldenhaften 
Dulden, zum Erleiden der •Passion" zu geben. In den frühen Morgenstunden 
des 24. Juli drangen der Mörder Putscha und seine Komplizen in das Zelt des 
Boris ein und stürzten sich wilden Tieren gleich auf ihn. Sein getreuer Die- 
ner, der Ungar Georg, versuchte die Rettung seines Herrn und bedeckte ihn mit 
seinem eigenen Leib, um sogleich den Hieben der Schergen zu erliegen. Als 
Boris von den ersten Streichen verwundet war, flehte er seinen Bruder und 
die Mordgesellen an, ihn noch einige Augenblicke leben zu lassen: •Liebe 
Brüder, gebt mir noch ein wenig Zeit zum beten." Dann bot er sich wie ein 
Lamm den Henkern dar und sagte unter Tränen: •Brüder, vollendet schnell 
euer Werk und der Friede sei mit meinem Bruder und mit euch". 

Gleb, um einige Jahre jünger als Boris wurde etwas später auf dem Dnjepr 
getötet. In verräterischer Absicht hatte ihn Swiatopolk nach Kiew gebeten. 
Nahe bei Smolensk begegnete das Schiff, auf dem Gleb flußabwärts fuhr, der 
Barke, in der sich die von seinem Bruder gedungenen Mörder befanden. Nach 
der Legende wurde Gleb von seinem eigenen Koch verraten, der ihm die Kehle 
durchschnitt, •wie ein Schlächter ein Schaf tötet". 

Fünf Jahre später rächte ein weiterer Bruder der beiden Opfer, Jaroslaw, 
mit dem Beinamen der Weise, den Tod seiner jüngeren Geschwister und setzte 
ihre Gebeine in der Basiliuskirche von Wyschgorod bei. Sogleich wurde ihr 
Grab eine Stätte der Wallfahrt und noch im gleichen Jahr 1020 fand ihre Hei- 
ligsprechung statt. Die beiden Fürstensöhne erhielten ein eignes Fest und 
ein eigenes kirchliches Offizium; auch die römische Kirche anerkannte ihre 
offizielle Verehrung. Sie wurden nicht als Märtyrer kanonisiert, sondern als 
Strasstoterpzy, d.h. als •Dulder", als solche, die ein außergewöhnliches Leiden 

1 Lebensbeschreibungen der Heiligen Boris und Gleb. Herausgegeben durch D. 
Abramowitsch in •Pämjatniki drevnej russk. literatury", Bd., 2, St. Petersburger 
Akademie 1916. 



Strasstoterpzy • Die Dulder 97 

mit außergewöhnlicher Geduld ertrugen. So bezeichnet sie die Chronik des 
Nestor. 

Damit begegnen wir einer neuen Form der Heiligkeit und zwar einem spe- 
zifisch russischen Heiligkeitsideal. Dieses Ideal erschließt sich uns aus den 
Motiven • so wie ihre Hagiographen sie uns darstellen •, die die beiden Brü- 
der zur demütigen Annahme des Todes, zu ihrer •Nonresistance" veranlaß- 
ten. Man muß zunächst bedenken, daß beide den Tod nicht suchten, wie es 
die Märtyrer der Urkirche vielfach taten. Sie forderten ihn nicht heraus. Sie 
begnügten sich damit, ihn hinzunehmen, als er ihnen begegnete, und zwar als 
eine ihnen von Gott geschenkte Gabe. 

Wenn man unter Heroismus eine gewisse Unempfindlichkeit gegenüber dem 
Leiden versteht, eine kühle und unbewegte Haltung angesichts des Todes, dann 
hat das Verhalten der beiden Brüder nichts Heldenhaftes aufzuweisen. Wir 
hörten bereits, daß Boris Tränen dabei vergoß und in Flehrufen zu Gott aus- 
brach. Noch realistischer schildern die Quellen die menschlichen Schwächen 
Glebs: •Sein ganzes Gesicht war von Tränen bedeckt. Er bemitleidete sich 
selbst. Er erbat sich auch keinen Augenblick Aufschub zur seelischen Vorbe- 
reitung auf das Sterben. Er flehte seinen Mörder nur immer wieder an, ihn zu 
schonen: •Töte mich nicht, lieber Bruder, töte mich nicht!... Hab Erbarmen 
mit meiner Jugend! Gewähre Schonung, Herr! Du sollst mein Herr und ich 
will dein Sklave sein!" Aber trotz dieser Furcht, trotz dieser physischen To- 
desangst, nahmen die beiden Brüder schließlich den Tod doch mit Ergebung 
an. Ist das Mangel an Energie, ist das Feigheit? Bei Boris, dem jungen und 
tapferen Krieger, der freiwillig sein Streitgefolge entließ, ist eine solche 
Haltung ganz ausgeschlossen. Die Gründe, die in den Augen des gläubigen 
Volkes und in denen des Hagiographen, dem Sinndeuter der Volksauffassung, 
die Ergebung der heiligen Brüder erklären, sind nach den klaren Zeugnissen 
der Quellen wesentlich religiöse. 

Gewiß spielt die Gehorsamspflicht gegenüber dem älteren Bruder in 
dem Bericht Nestors eine gewisse Rolle. Dieser läßt Boris sagen: •Es 
kommt mir nicht zu, die Hand gegen meinen älteren Bruder zu erheben. 
Da mein Vater tot ist, vertritt er Vaterstelle an mir". Indessen konnte 
selbst die Vollmacht des Vaters im Empfinden des alten Rußland die 
Grenzen des moralisch Erlaubten nicht überschreiten. Ein verbrecherischer 
Bruder konnte keinen Gehorsam verlangen. Ein Widerstand gegen seine 
Forderungen war auf jeden Fall erlaubt, wie darum auch die Hagiographen 
die spätere Jlache des Fürsten Jaroslaw als durchaus zu Recht empfanden. 
Überdies stammten im alten Rußland die populär gewordenen Dyaastien, 
die die Einheit von Macht und Staat verwirklichten, immer von jüngeren 
Sprossen ab. Der Altersvorrang war also für die damalige Auffassung im 
Familien- und Staatsrecht nicht entscheidend. So kann auch der Mord an den 
Söhnen Wladimirs keineswegs als politische Notwendigkeit empfunden wer- 
den, wenigstens können solche Begründungen der Mordtat und ihres geduldigen 
Hinnehmens durch die beiden heiligen Brüder nur zweitrangig gewesen sein. 

Entscheidend waren allein die religiösen Motive, zunächst das der Christ- 



98 Iwan v. Kologriwof S. J. 

lichen Weltverachtung. In der einsamen Nacht vor seinem Tod sinnt Boris 
über die Vergänglichkeit der Macht, des Reichtums und alles Irdischen nach; 
nur die guten Werke und die wahre Liebe scheinen ihm davon ausgenommen. 
Selbst das Reich seines Vaters mit all seinem Besitz bedeutet in seiner religi- 
ösen Sicht gar wenig; wiederholt spricht er die Worte aus dem Buch der Weis- 
heit •Alles ist eitel..." •Es bleibt nur eines: die guten Werke, der wahre Glaube 
und die sich selbst verleugnende Liebe. Aber auch der aszetische Be- 
weggrund ist nicht der letzte. Er genügt nicht, um die Haltung der 
Dulder zu erklären. Weder Boris noch Gleb waren Mönche. Wenn auch Reich- 
tum und Macht wenig für sie bedeuteten, wenn sie sich auch danach sehnten, 
Demut und Nächstenliebe zu üben, so beweinten sie doch das •wunderbare 
Licht" • des irdischen Tages •, das sie verlassen sollten. Boris beklagt seine 
Jugend, seine Gattin, seinen gesunden und schönen Körper und seinen klugen 
und lichten Geist. Glebs Tränen berühren uns noch mehr. Er beweint den Tod 
seines Vaters, seines in der Fremde hingemordeten Bruders. Diese Liebe zum 
eigenen Blut nimmt der aszetischen Weltverachtung der beiden Brüder ihre 
scheinbare Strenge. Von der in keiner Weise mönchischen Weltverachtung ist 
die Welt des Nächsten ausgenommen, besonders die der so sehr geliebten 
Blutsverwandten. 

Was die beiden heiligen Brüder zu ihrem christlichen Heldentum im letzten 
bestimmt, ist das Beispiel der Märtyrer, und noch mehr Wort und Beispiel 
Christi, die sie innerlich aufrufen, die Not des Todes iii demütiger Hingabe, 
ja in Dankbarkeit auf sich zu nehmen. In der Nacht seiner Todesangst stam- 
meln Boris' Lippen Worte des Evangeliums. Er erinnert sich, daß der, welcher 
sagt, er liebe Gott, in Wirklichkeit aber seinen Bruder haßt, ein Lügner ist. 
Am Morgen der Mordtat wendet er sich dem Bild des Gekreuzigten zu und 
spricht das innige Gebet: •Herr Jesus Christus, der Du Dich herabgelassen 
hast, auf Erden in menschlicher Gestalt zu erscheinen, und Dich freiwillig an 
das Kreuz heften ließest, •der Du das Leiden um unserer Sünden willen auf 
Dich genommen hast, gib mir die Gnade, auch das meine anzunehmen. Ich 
empfange es nicht aus der Hand meiner Feinde, sondern aus der meines Bru- 
ders. Herr, rechne es ihm nicht zur Sünde an". Und als die Mörder sich be- 
reits in seinem Zelt befanden, waren seine letzten Worte: •Würdige mich, o 
Herr, der Nachahmung der heiligen Märtyrer. Du weißt, daß ich keinen Wi- 
derstand leiste, daß ich mich nicht auflehne". Darauf wendet er sich unter 
Tränen den Mordbuben zu: •Kommt, Brüder, vollendet euer Werk und Friede 
sei mit meinem Bruder und mit euch". Auch Gleb wandte sich mit seinem 
Gebet an Christus, nachdem er von seinem bereits verstorbenen Vater und 
dem ermordeten Bruder im Geiste Abschied genommen hatte. Es begann mit 
der Klage über seine •grundlose Ermordung" und endete mit der Versicherung 
•überzeugt zu sein, daß er für den Herrn sterben werde". Nach der Aussage 
des Hagiographen war Glebs letzter Gedanke, der Sinn des Lebens für jeden 
Jünger Christi sei das Leiden, und jedes freiwillige oder einem Unschuldigen 
auferlegte Leiden sei ein Leiden im Namen Christi. So triumphiert in ihm die 



Strasstoterpzy • Die Dulder - 99 

Auffassung vom freiwilligen, widerstandslos hingenommenen  Leiden  über 
seine menschliche Schwäche. 

Solcher Art ist das religiöse Ideal, das Boris und Gleb nach dem Zeugnis 
ihrer Biographen bestimmte, den Tod freiwillig anzunehmen. Stärker noch 
als die Idee beeindruckte sie das Bild des demütigen und sanftmütigen Herrn, 
der sich wie ein unschuldiges Opferlamm für das Heil der Menschen dahingibt. 
Sie begriffen, daß ihre •Passion" der Jesu Christi ähnlich war; darum nahmen 
sie sie mit Ergebung an. Das Verlangen, sich seinem Vorbild anzugleichen, 
ihm geistig zu entsprechen, bestimmte ihre Worte und ihre Handlungen. Gleich 
ihm hielten sie sich für •Schafe, die man zur Schlachtbank führte", für flek- 
kenlos unschuldige Opfer, die ihren Mördern nicht widerstanden und denen 
vergaben, die sie verfolgten und mißhandelten. Es war ein in die Tat-um- 
setzen der Mahnung Petri: •Christus hat für uns gelitten und uns ein Beispiel 
gegeben, damit wir ihm nachfolgen". 

Von den drei hagiographischen Quellen, die wir über das Leben und Sterben 
der beiden Fürstensöhne besitzen, betont vor allem der Bericht des Mönches 
Jakob diese Idee des Opfers, das aber verschieden ist von demjenigen des 
eigentlichen Martyriums. Es ist interessant festzustellen, daß gerade dieser Be- 
richt unter dem russischen Volk am meisten verbreitet war. Unter den ins- 
gesamt 150 Handschriften, die auf uns gekommen sind, fallen nur 30 auf die 
dem Nestor zugeschriebenen Berichte. Das russische Volk wurde von den An- 
fängen seiner Bekehrung an von dieser besonderen Form der Zeugenschaft 
für Christus angezogen. Das •podvig"* ist ein ••Nationalheldentum" des rus- 
sischen Volkes, eine wahrhaft segenbringende Entdeckung der soeben getauf- 
ten Nation, die in der Geschichte der Hagiographie einzig dasteht3. Nestor 
vergleicht das russische Volk mit den Arbeitern der elften Stunde. Mit einer 
genialen Einfachheit, mit der Einfachheit des Kindes verstehen diese Ar- 
beiter der letzten Stunde sich vom Bilde des leidenden Herrn und der Schön- 
heit der evangelischen Vollkommenheit berauschen zu lassen. Boris und Gleb 
taten mehr als die Kirche von ihnen normalerweise forderte, aber sie erfüllten, 
was der Herr des Weinbergs von ihnen erwartet hatte. 

Sie sind übrigens nicht die einzigen ihrer Art. Ganz im Gegenteil: sie sind 
nur die Erstlinge, der Anfang einer langen Reihe, einer •turba magna" von 
Menschen aller Stände und Berufe, die von der russischen Kirche als •Strassto- 
terpzy", als •Dulder", heiliggesprochen oder wenigstens vom Volk unter die- 
sem Titel verehrt wurden. Um nur einige Namen zu nennen: Der Fürst An- 
dreas Bogolubskij, d.h. der abgefundene Fürst von Bogolub bei Wladimir 
(1110•1174) und Basilius von Mangaseja (in Sibirien), ein junger Kaufmanns- 

* •podvig" ist ein unübersetzbares Wort der russischen Sprache. Das englische •per- 
formance", das französische •haut fait", das deutsche •Großtat" kommen ihm in 
ihrer Bedeutung nahe. 

8 Die Berichte über das Leben des heiligen Wenzeslaus können nicht mit dem Fall 
der russischen Dulder verglichen werden; geben sie doch nicht nur eine Beschreibung 
des Todes, sondern eine vollständige Darstellung des Lebens des Heiligen. Sodann ist 
der Tod von Wenzeslaus ein keineswegs freiwillig angenommener. Der Heilige ver- 
teidigt sich wie ein Ritter, entwaffnet seinen Bruder und wird schließlich von den 
Häschern niedergeschlagen und auf der Schwelle der Kirche ermordet. 

7*    • ' 



100 , Iwan v. Kologriwof S. J. 

gehilfe. Letzterer wurde von seinem Brotgeber zur Päderastie aufgefordert, 
widerstand aber unerschütterlich, obwohl dieser ihn mit Schlägen überhäufte, 
ihn bis zum Martyrium quälte und schließlich tötete, nachdem er ihn fälsch- 
lich des Diebstahls bezichtigt hatte. Ein ähnlicher Fall übrigens wie der der 
seligen Maria Goretti, die das russische Martyriologium nicht in die Reihe der 
Märtyrer, sondern der •Dulder" einfügen würde. Unter anderen wäre hier 
noch besonders Zar Paul I. (1754•1801) zu nennen. Viele von ihnen wurden 
niemals heilig gesprochen. Das gilt z. B. für Basilius wie für Paul I. Trotzdem 
ist die Verehrung, der sie sich beim russischen Volk erfreuen, der Erweis da- 
für, daß die widerstandslose gläubige Hinnahme eines gewaltsamen Todes in 
den Augen dieses Volkes den Charakter des Sich-freiwillig-Gott-Hinopferns 
trägt, daß sie darum den sich Opfernden heiligt und gegebenenfalls die Kin- 
desunschuld in ihm wieder herstellt. 

Das erweist sich besonders in dem Fall des Fürsten Andreas und des Zaren 
Paul. Beide wurden feige und verräterisch von Personen ihrer nächsten Um- 
gebung, die von ihnen überdies mit Wohltaten überhäuft worden waren, er- 
mordet. Die russische Volksfrömmigkeit (im Fall des Zaren Paul) und die 
russische Kirche (im Fall des Fürsten Andreas von Bogolub, der kanonisiert 
wurde), haben gleicherweise das verräterisch vergossene Blut gleich einem 
Bad der Reinigung von allen Sünden und allen Makeln betrachtet. Weder Paul 
noch Andreas • trotz seiner Tapferkeit, seiner staatsmännischen Fähigkeiten, 
seinen kulturellen Leistungen (er ist der Begründer des uralten Rußland und 
verlegte den Mittelpunkt des kulturellen russischen Lebens von Kiew nach 
dem Norden) •, sind das gewesen, was man im allgemeinen als •Heilige" be- 
zeichnet4. Trotzdem gehören ihnen vor vielen anderen die Liebe und Vereh- 
rung des Volkes, das in ihnen alle jene Eigenschaften entdeckte, die es an sei- 
nem •Urtyp" der Heiligkeit zu sehen wünschte. 

Vor allem aber wendet sich die russische Heiligenverehrung den gewaltsam 
hingemordeten Kindern zu, denn in ihnen eint sich offensichtlich die wehrlose 
Hingabe mit der Unschuld des Herzens. So ist z. B. die Heiligsprechung des 
Prinzen Dimitroff d'Uglitsch (1581•1591), eines Sohnes Iwans des Schreck- 
lichen, zu verstehen, oder, wenn man diese Version vorzieht, des unbekann- 
ten Kindes, das an seiner Stelle ermordet wurde, • die allgemeine Verehrung 
von Gabriel von Slutzk (t 1690), der das den Juden zugeschriebene Opfer eines 
rituellen Verbrechens war, des kleinen Iwan d'Uglitsch, der aus einem unbe- 
kannten Grund von einem Arbeiter seines Vaters getötet wurde. 

Die Lebensbeschreibungen der •Dulderheiligen" haben, im Verein mit den 
Evangelienberichten, das Bild des sanftmütigen und geduldigen Heilandes der 
russischen Volksseele als kostbaren Besitz tief eingeprägt. 

Fassen wir zusammen: Die alten hagiographischen Quellen bezeugen, daß im 
Bewußtsein des russischen Volkes ein neues Martyrerideal entstand.  Nicht 

4 Andreas Bogolubskij hatte sein Gewissen mit dem Bruderkrieg, mit der gewalt- 
samen Einnahme von Kiew, mit der Grausamkeit gegenüber seinen Feinden belastet. 
Zar Paul war, trotz seiner sittlichen Qualitäten, seiner Aufrichtigkeit, seiner Gut- 
mütigkeit, seines im Grunde guten Naturells, heftig, unnachgiebig und deshalb un- 
ausgeglichen. 



Selbst-Gerechtigkeit 101 

nur der Christ, der vor dem heidnischen oder häretischen Tribunal seinen 
Glauben bekennend, stirbt, ist ein •Märtyrer", ein Heiliger, nein auch der, 
welcher sich dem Vorbild Christi angleichend, unschuldig leidet und ohne Wi- 
derstand den Tod aus den Händen der Übeltäter annimmt. Strasstoterpzy, 
•Dulder", ist, wer einen außergewöhnlichen Leidensweg gleich Christus hin- 
nimmt, in geistiger Angleichung an Christi Sanftmut, an seine Unterwürfig- 
keit, an seinen Sieg über die Anhänglichkeit an das irdische Leben, an die sicht- 
bare Welt aus Liebe zu Gott und den Brüdern. In seinem schweigenden Dul- 
den, gleich den bethlehemitischen Kindern, bekennt er das fleischgewordene 
Wort •non loquendo sed moriendo". 

Selbst-Gerechtigkeit 
Von Hubert T h u r n, S. J., München 

Das Wort hat einen üblen Klang. Erinnert es doch allzusehr an den Pharisäer 
des Evangeliums, von dem uns Lukas berichtet (Lk 18,9•14). Er ging in den 
Tempel, um Gott von seinen guten Taten in Kenntnis zu setzen: von seinem 
Fasten, Almosengeben, von seiner Gerechtigkeit. Die gleiche Stelle des Evan- 
geliums berichtet auch von einem Zöllner, einem Sünder, der nichts anderes 
von sich bekannte, als daß er ein Sünder sei: Herr, sei mir armen Sünder 
gnädig! Der Herr sagt von dem Sünder, der seine Schuld demütig bekannte: 
dieser ging gerechtfertigt nach Hause, von dem anderen, dem Tugendstolzen, 
heißt es: jener aber nicht. 

So ist der Selbstgerechte von Gott gerichtet. Er findet kein Wohlgefallen vor 
ihm. Wer sich selbst erhöht, wird erniedrigt werden... 

Aber kann man das Wort Selbstgerechtigkeit nicht auch anders verstehen? 
Im ersten und größten Gebot heißt es: Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben 
von ganzem Herzen, aus ganzer Seele und mit allen deinen Kräften. Dieses 
ist das erste und größte Gebot. Das andere aber ist diesem gleich: du sollst 
deinen Nächsten lieben wie dich selbst. 

Also der Mensch darf und soll sich lieben. Nun, sollte es da nicht auch erlaubt 
sein, sich selbst Gerechtigkeit widerfahren zu lassen? Liegt nicht vor der Liebe 
die Gerechtigkeit und geht die Liebe nicht über die Gerechtigkeit hinaus? 
Daran kann wohl kein Zweifel sein. Deshalb ist es auch Gottes Gebot, sich 
selbst gegenüber gerecht zu sein • wie es Gebot ist, dem Nächsten Gerechtig- 
keit angedeihen zu lassen. 

So sei das Wort Selbstgerechtigkeit hier verstanden. Selbstgerechtigkeit be- 
deutet also Gerechtigkeit gegen sich selbst. 

Diese Gerechtigkeit gilt es hier ein wenig zu erforschen, ob sie leicht oder 
schwierig zu verwirklichen ist, von welchen seelischen Voraussetzungen sie 
abhängt oder verhindert wird, wie sie ausschauen muß, welche Bedeutung ihr 
im geistlichen Leben zukommt. 




