Strasstoterpzy — Die Dulder

Studien zur aszetisch-mystischen Traditlon RuSlands 11,

Von Iwan von Kologriwof S.J., Rom

Die ersten kanonisierten Heiligen der russischen Erde, die ersten wunder-
wirkenden Fiirbitter bei Gott, die dem zum Christentum bekehrten russischen
Volk geschenkt wurden, sind die Heiligen Boris und Gleb, die jiingsten
Sohne des Grofifiirsten Wladimir. Ihre Verehrung setzte gleich nach ihrem
Tode ein und war schon vor ihrer offiziellen Heiligsprechung im ganzen Volke
verbreitet. Ohne die spontane und anhaltende Verehrung des Volkes wére es
wahrscheinlich iiberhaupt nicht zu einer Heiligsprechung gekommen. Denn
die kirchliche Hierarchie, d. h. also die griechischen Metropoliten hegten an der
Heiligkeit der neuen Wundertiter nicht geringen Zweifel. Starben doch Boris
und Gleb nicht den Martyrertod fiir Christus, sondern waren das Opfer eines
politischen Verbrechens, das der eigene Bruder an ihnen veriiben lief. Fiir
einen dritten der Briider, Swiatoslaw, der das gleiche Schicksal erlitt, wurde
darum auch nie die Erhebung auf die Altire angestrebt. AuBerdem kennt die
griechische Kirche nur sehr wenige Heilige aus dem Laienstand. Ihre Heiligen,
soweit sie nicht das Martyrium fiir Christus erlitten, waren durchweg Monche
und Bischofe. ‘

Wenn sich trotz dieser Schwierigkeiten und Widerstinde vonseiten der Hier-
archie die Verehrung des Volkes durchsetzte und fast riatselhafter Weise die
Heiligsprechung der beiden jungen Minner, die in einem Familienstreit ge-
totet wurden, zustande kam, so wirft das ein helles Licht auf die Besonderheit
der russischen Denk- und Empfindungsweise. Man steht zunichst geradezu
vor einem Problem, wenn man nach den Griinden sucht, die diese Kanonisation
in der soeben erst dem Heidentum abgerungenen Kirche veranlaf3t haben kénn-
ten. Wunder waren es nicht. Denn so viel man weiB, gingen nur zwei der Hei-
ligsprechung voraus. Auch in den Viten der beiden jungen Prinzen, die iibri-
gens zu den &dltesten russischen Literaturdenkmaélern zdhlen, treten die Wun-
derberichte ganz zuriick. Was loste denn eigentlich die Volksbewegung aus,
was bewog das ganze christliche RuBland, von Kiew und von Nowgorod, an das
Grab der als Helden Verehrten zu eilen und ihre Fiirbitte anzurufen? Worin |
erblickte die alte russische Kirche und damit das gesamte russische Volk das
Heiligkeitstreben von Boris und Gleb, mit anderen Worten, welches war in der
Auffassung von Kirche und Volk die eigentliche Sinnerfiillung eines auBer-
gewdhnlich christlichen Strebens?

Um diese Frage wirklich beantworten zu kénnen, mufl man schon auf die
ersten schriftlichen Quellen zuriickgreifen, die uns von den beiden Heiligen
berichten. Wir besitzen deren vor allem drei: 1. ,Die Chronik des Nestor*
unter der Rubrik des Jahres 1015. 2. ,Leben, Leiden und Verherrlichung der
heiligen Martyrer Boris und Gleb“; dem gegen Ende des 11. Jahrhunderts
lebenden Ménch Jakob zugeschrieben. 3. ,,Bericht iiber das Leben und die Er-



96 ‘ Iwan v. Kologriwof S. J.

mordung der seligen Dulder Boris und Gleb“ von Nestor, den man wohl filsch-
lich mit dem Verfasser der oben genannten Chronik identifiziert!.

Wenn man diese Quellen zur Hand nimmt, ist man zunichst ein wenig ent-
tduscht. Denn iiber das Leben der heiligen Fiirstenséhne erfahren wir eigent-
lich dort recht wenig. Um so mehr verbreiten sie sich iiber deren gewaltsamen
Tod, durch den ihr #lterer Bruder Swiatopolk seine kiinftigen Rivalen be-
seitigen wollte. Aber gerade diese Tatsache gibt uns den Schliissel zur Losung
unserer Fragen. Horen wir zuerst die Berichte selbst.

Der junge Boris war soeben von einem Kriegszug gegen die heidnischen
Petschenegen zuriickgekehrt, als er die Mordabsicht seines Bruders vernahm.
Statt zu einem bewaffneten Widerstand sich zu riisten, entlieB er seine Drus-
hina, sein Kampfgefolge, bis auf seinen persénlichen Diener und erwartete in
der Néhe des Flusses Alta die Ankunft der Morder. Dort ijbermannte ihn die
Todesangst und er verbrachte die letzte Nacht in Gebet und Trénen. Trost und
Kraft schépfte er aus den Worten der Psalmen und des Evangeliums. Zur Stér-
kung seines Todesmutes gedachte er auch der letzten Stunden der Maértyrer
Niketas, Wenzeslaus und Barbas, die gleichfalls das Opfer eines Verwandten-
mordes waren, und er flehte zu Gott, auch ihm die Kraft zum heldenhaften
Dulden, zum Erleiden der ,Passion® zu geben. In den frithen Morgenstunden
des 24. Juli drangen der Mérder Putscha und seine Komplizen in das Zelt des
Boris ein und stiirzten sich wilden Tieren gleich auf ihn. Sein getreuer Die-
ner, der Ungar Georg, versuchte die Rettung seines Herrn und bedeckte ihn mit
seinem eigenen Leib, um sogleich den Hieben der Schergen zu erliegen. Als
Boris von den ersten Streichen verwundet war, flehte er seinen Bruder und
die Mordgesellen an, ihn noch einige Augenblicke leben zu lassen: ,Liebe
Briider, gebt mir noch ein wenig Zeit zum beten. Dann bot er sich wie ein
Lamm den Henkern dar und sagte unter Trinen: ,,Briider, vollendet schnell
euer Werk und der Friede sei mit meinem Bruder und mit euch®.

Gleb, um einige Jahre jiinger als Boris wurde etwas spéter auf dem Dnjepr
getdtet. In verrdterischer Absicht hatte ihn Swiatopolk nach Kiew gebeten.
Nahe bei Smolensk begegnete das Schiff, auf dem Gleb fluBabwirts fuhr, der
Barke, in der sich die von seinem Bruder gedungenen Mérder befanden. Nach
der Legende wurde Gleb von seinem eigenen Koch verraten, der ihm die Kehle v'
durchschnitt, ,wie ein Schlichter ein Schaf tétet®.

Fiinf Jahre spiter richte ein weiterer Bruder der beiden Opfer, Jaroslaw,
mit dem Beinamen der Weise, den Tod seiner jlingeren Geschwister und setzte
ihre Gebeine in der Basiliuskirche von Wyschgorod bei. Sogleich wurde ihr

. Grab eine Stétte der Wallfahrt und noch im gleichen Jahr 1020 fand ihre Hei-
ligsprechung statt. Die beiden Fiirstensthne erhielten ein eignes Fest und
ein eigenes kirchliches Offizium; auch die rémische Kirche anerkannte ihre
offizielle Verehrung. Sie wurden nicht als Martyrer kanonisiert, sondern als
Strasstoterpzy, d.h. als ,Dulder”, als solche, die ein auBlergewéhnliches Leiden

1 Lebensbeschreibungen der Heiligen Boris und Gleb. Herausgegeben durch D.
Abramowitsch in ,Pamjainiki drevnej russk. literatury“, Bd., 2, St. Petersburger
Akademie 1916.



Strasstoterpzy — Die Dulder . 97

mit auBergewihnlicher Geduld ertrugen. So bezeichnet sie die Chronik des
Nestor. '

Damit begegnen wir einer neuen Form der Heiligkeit und zwar einem spe-
zifisch russischen Heiligkeitsideal. Dieses Ideal erschlieft sich uns aus den
Motiven — so wie ihre Hagiographen sie uns darstellen —, die die beiden Brii-
"der zur demiitigen Annahme des Todes, zu ihrer ,Nonresistance* veranlaB-
ten. Man muB zunéchst bedenken, daB beide den Tod nicht suchten, wie es
die Martyrer der Urkirche vielfach taten. Sie forderten ihn nicht heraus. Sie
begniigten sich damit, ihn hinzunehmen, als er ihnen begegnete, und zwar als
eine ihnen von Gott geschenkte Gabe.

Wenn man unter Heroismus eine gewisse Unempfindlichkeit gegeniiber dem
Leiden versteht, eine kiihle und unbewegte Haltung angesichts des Todes, dann
hat das Verhalten der beiden Briider nichts Heldenhaftes aufzuweisen. 'Wir
horten bereits, da8 Boris Trinen dabei vergoB und in Flehrufen zu Gott aus-
brach. Noch realistischer schildern die Quellen die menschlichen Schwichen
Glebs: ,Sein ganzes Gesicht war von Trénen bedeckt. Er bemitleidete sich
selbst. Er erbat sich auch keinen Augenblick Aufschub zur seelischen Vorbe-
reitung auf das Sterben. Er flehte seinen Mérder nur immer wieder an, ihn zu
schonen: , Téte mich nicht, lieber Bruder, téte mich nicht!... Hab Erbarmen
mit meiner Jugend! Gewihire Schonung, Herr! Du sollst mein Herr und ich
will dein Sklave sein!“ Aber trotz dieser Furcht, trotz dieser physischen To-
desangst, nahmen die beiden Briider schliefilich den Tod doch mit Ergebung
an. Ist das Mangel an Energie, ist das Feigheit? Bei Boris, dem jungen und
tapferen Krieger, der freiwillig sein Streitgefolge entlieB, ist eine solche
Haltung ganz ausgeschlossen. Die Griinde, die in den Augen des glidubigen
Volkes und in denen des Hagiographen, dem Sinndeuter der Volksauffassung,
die Ergebung der heiligen Briider erkliren, sind nach den klaren Zeugnissen
der Quellen wesentlich religisse.

Gewifl spielt die Gehorsamspflicht gegeniiber dem #lteren Bruder in
dem - Bericht Nestors eine gewisse Rolle. Dieser 148t Boris sagen: ,Es
kommt mir nicht zu, die Hand gegen meinen &lteren Bruder zu erheben.
Da mein Vater tot ist, vertritt er Vaterstelle an mir“. Indessen konnte
selbst die Vollmacht des Vaters im Empfinden des alten RufSland die
Grenzen des moralisch Erlaubten nicht iiberschreiten. Ein verbrecherischer
Bruder konnte keinen Gehorsam verlangen. Ein Widerstand gegen seine
Forderungen war auf jeden Fall erlaubt, wie darum auch die Hagiographén
die spitere JRache des Fiirsten Jaroslaw als durchaus zu Recht empfanden.
Uberdies stammten im alten RuBland die populir gewordenen Dymastien,
die die Einheit von Macht und Staat verwirklichten, immer von jiingeren
Sprossen ab. Der Altersvorrang war also fiir die damalige Auffassung im
Familien- und Staatsrecht nicht entscheidend. So kann auch der Mord an den
Sohnen Wladimirs keineswegs als politische Notwendigkeit empfunden wer-
den, wenigstens konnen solche Begriindungen der Mordtat und ihres geduldigen
Hinnehmens durch die beiden heiligén Briider nur zweitrangig gewesen sein.

Entscheidend waren allein die religitsen Motive, zunidchst das der christ-



98 . Iwan v. Kologriwof S. J.

lichen Weltverachtung. In der einsamen Nacht vor seinem Tod sinnt Boris
liber die Vergiéinglichkeit der Macht, des Reichtums und alles Irdischen nach;
nur die guten Werke und die wahre Liebe scheinen ihm davon ausgenommen.
Selbst das Reich seines Vaters mit all seinem Besitz bedeutet in seiner religi-
Osen Sicht gar wenig; wiederholt spricht er die Worte aus dem Buch der Weis-
heit ,,Alles ist eitel ... , Es bleibt nur eines: die guten Werke, der wahre Glaube
und die sich selbst verleugnende Liebe. Aber auch der aszetische Be-
weggrund ist nicht der letzte. Er geniigt nicht, um die Haltung der
Dulder zu erkliren. Weder Boris noch Gleb waren Moénche., Wenn auch Reich-
turm und Macht wenig fiir sie bedeuteten, wenn sie sich auch danach sehnten,
Demut und Nichstenliebe zu iiben, so beweinten sie doch das ,, wunderbare
Licht“ — des irdischen Tages —, das sie verlassen sollten. Boris beklagt seine
Jugend, seine Gattin, seinen gesunden und schénen Kérper und seinen klugen
und lichten Geist. Glebs Trinen beriihren uns noch mehr. Er beweint den Tod
seines Vaters, seines in der Fremde hingemordeten Bruders. Diese Liebe zum
eigenen Blut nimmt der aszetischen Weltverachtung der beiden Briider ihre
scheinbare Strenge. Von der in keiner Weise monchischen Weltverachtung ist
die Welt des Nichsten ausgenommen, besonders die der so sehr geliebten
Blutsverwandten.

Was die beiden heiligen Briider zu ihrem christlichen Heldentum im letzten
bestimmt, ist.das Beispiel der Martyrer, und noch mehr Wort und Beispiel
Christi, die sie innerlich aufrufen, die Not des Todes in demiitiger Hingabe,
ja in Dankbarkeit auf sich zu nehmen. In der Nacht seiner 'Todeéangst stam-
meln Boris’ Lippen Worte des Evangeliums. Er erinnert sich, daB der, welcher
sagt, er licbe Gott, in Wirklichkeit aber seinen Bruder ha8t, ein Liigner ist.
Am Morgen der Mordtat wendet er sich dem Bild des Gekreuzigten zu und
spricht das innige Gebet: ,Herr Jesus Christus, der Du Dich herabgelassen
hast, auf Erden in menschlicher Gestalt zu erscheinen, und Dich freiwillig an
das Kreuz heften lieBest, — der Du das Leiden um unserer Siinden willen auf
Dich genommen hast, gib mir die Gnade, auch das meine anzunehmen. Ich
empfange es nicht aus der Hand meiner Feinde, sondern aus der meines Bru-
ders. Herr, rechne es ihm nicht zur Siinde an“. Und als die Morder sich be-
reits in seinem Zelt befanden, waren seine letzten Worte: , Wiirdige mich, o
Herr, der Nachahmung der heiligen Martyrer. Du weifit, dafl ich keinen Wi-
derstand leiste, daf8 ich mich nicht auflehne“. Darauf wendet er sich unter
Trénen den Mordbuben zu: ,Kommt, Briider, vollendet euer Werk und Friede
sei mib meinem Bruder und mit euch“. Auch Gleb wandte sich?mit seinem
Gebet an Christus, nachdem er von seinem bereits verstorbenen Vater und
dem ermordeten Bruder im Geiste Abschied genommen hatte. Es begann mit
der Klage iiber seine ,,grundlose Ermordung und endete mit der Versicherung
Jiberzeugt zu sein, daB er fiir den Herrn sterben werde“. Nach der Aussage
des Hagiographen war Glebs letzter Gedanke, der Sinn des Lebens fiir jeden
Jiinger Christi sei das Leiden, und jedes Yreiwillige oder einem Unschuldigen
auferlegte Leiden sei ein Leiden im Namen Christi. So triumphiert in ihm die



Strasstoterpzy — Die Dulder . 99

Auffassung vom freiwilligen, widerstandslos hingenommenen Leiden iiber
seine menschliche Schwiiche. ' ;

Solcher Art ist das religiése Ideal, das Boris und Gleb nach dem Zeugnis
ihrer Biographen bestimmte, den Tod freiwillig anzunehmen. Stirker noch
als die Idee beeindruckte sie das Bild des demiitigen und sanftmiitigen Herrn,
der sich wie ein unschuldiges Opferlamm fiir das Heil der Menschen dahingibt.
Sie begriffen, dal ihre ,Passion“ der Jesu Christi &hnlich war; darum nahmen
sie sie mit Ergebung an. Das Verlangen, sich seinem Vorbild anzugleichen,
ihm geistig zu entsprechen, bestimmte ihre Worte und ihre Handlungen. Gleich
ihm hielten sie sich fiir ,Schafe, die man zur Schlachtbank fiihrte“, fiir flek-
kenlos unschuldige Opfer, die ihren Moérdern nicht widerstanden und denen
vergaben, die sie verfolgten und miBShandelten. Es war ein in die Tat-um-
setzen der Mahnung Petri: ,,Christus hat fiir uns gelitten und uns ein Beispiel
gegeben, damit wir ihm nachfolgen*. '

Von den drei hagiographischen Quellen, die wir {iber das Leben und Sterben
der beiden Fiirstensohne besitzen, betont vor allem der Bericht des Monches
Jakob diese Idee des Opfers, das aber verschieden ist von demjenigen des
eigentlichen Martyriums. Es ist intéressarit festzustellen, daB gerade dieser Be-
richt unter dem russischen Volk am meisten verbreitet war. Unter den ins-
gesamt 150 Handschriften, die auf uns gekommen sind, fallen nur 30 auf die
dem Nestor zugeschriebenen Berichte. Das russische Volk wurde von den An-
fingen seiner Bekehrung an von dieser besonderen Form der Zeugenschaft
fiir Christus angezogen. Das ,,podvig® ist ein ,,Nationalheldentum* des rus-
_sischen Volkes, eine wahrhaft segenbringende Entdeckung der soeben getauf-
ten Nation, die in der Geschichte der Hagiographie einzig dastehi®. Nestor
vergleicht das russische Volk mit den Arbeitern der elften Stunde. Mit einer
genialen Einfachheit, mit der Einfachheit des Kindes verstehen diese Ar-
beiter der letzten Stunde sich vom Bilde des leidenden Herrn und der Schon-
heit der evangelischen Vollkommenheit berauschen zu lassen. Boris und Gleb
taten mehr als die Kirche von ihnen normalerweise forderte, aber sie erfiillten,
was der Herr des Weinbergs von ihnen erwartet hatte.

Sie sind iibrigens nicht die einzigen ihrer Art. Ganz im Gegenteil: sie sind
nur die Erstlinge, der Anfang einer langen Reihe, einer ,turba magna“ von
Menschen aller Stinde und Berufe, die von der russischen Kirche als ,,Strassto-
terpzy*, als ,Dulder*, heiliggesprochen oder wenigstens vom Volk unter die-
sem Titel verehrt wurden. Um nur einige Namen zu nennen: Der Fiirst An-
dreas Bogolubskij, d.h. der abgefundene Fiirst von Bogolub bei Wladimir
(1110—1174) und Basilius von Mangaseja (in Sibirien), ein junger Kaufmanns-

2 podvig® ist ein uniibersetzbares Wort der russischen Sprache. Das englische ,,per--
formance¥, das franzosische ,haut fait“, das deutsche ,Groftat* kommen ihm in
ihrer Bedeutung nahe.

3 Die Berichte iiber das Leben des heiligen Wenzeslaus konnen nicht mit dem Fall
der russischen Dulder verglichen werden; geben sie doch nicht nur eine Beschreibung
des Todes, sondern eine vollstindige Darstellung des Lebens des Heiligen. Sodann ist
der Tod von Wenzeslaus ein keineswegs freiwillig angenommener. Der Heilige ver-

teidigt sich wie ein Ritter, entwaffnet seinen Bruder und wird schlieBlich von den
Hischern niedergeschlagen und auf der Schwelle der Kirche ermordet.

b A4



100 , Iwan v. Kologriwof S. J.

gehilfe. Letzterer wurde von seinem Brotgeber zur Piderastie aufgefordert,
widerstand aber unerschiitterlich, obwohl dieser ihn mit Schlégen iiberhiufte,
ihn bis zum Martyrium quélte und schlieBlich t6tete, nachdem er ihn f&lsch-
lich des Diebstahls bezichtigt hatte. Ein #hnlicher Fall iibrigens wie der der -
seligen Maria Goretti, die das russische Martyriologium nicht in die Reihe der
Martyrer, sondern der ,Dulder® einfiigen wiirde. Unter anderen wire hier
noch besonders Zar Paul 1. (1754—1801) zu nennen. Viele von ihnen wurden
niemals heilig gesprochen. Das gilt z. B. fiir Basilius wie fiir Paul I. Trotzdem
ist die Verehrung, der sie sich beim russischen Volk erfreuen, der Erweis da-
fiir, daB die widerstandslose glidubige Hinnahme eines gewaltsamen Todes in
den Augen dieses Volkes den Charakter des Sich-freiwillig-Gott-Hinopferns
tragt, daB sie darum den sich Opfernden heiligt und gegebenenfalls die Kin-
desunschuld in ihm wieder herstellt.

Das erweist sich besonders in dem Fall des Fiirsten Andreas und -des Zaren
Paul. Beide wurden feige und verriterisch von Personen ihrer nichsten Um-
gebung, die von ihnen iiberdies mit Wohltaten iiberhduft worden waren, er-
mordet. Die russische Volksfrémmigkeit (im Fall des Zaren Paul) und die
russische Kirche (im Fall des Fiirstén Andreas von Bogolub, der kanonisiert
wurde), haben gleicherweise das verriterisch vergossene Blut gleich einem
Bad der Reinigung von allen Siinden und allen Makeln betrachtet. Weder Paul
noch Andreas — trotz seiner Tapferkeit, seiner staatsminnischen Fahigkeiten,
seinen kulturellen Leistungen {er ist der Begriinder des uralten Ruflland und
verlegte den Mittelpunkt des kulturellen russischen Lebens von Kiew nach
dem Norden) —, sind das gewesen, was man im allgemeinen als , Heilige“ be-
zeichnets. Trotzdem gehéren ihnen vor vielen anderen die Liebe und Vereh-
rung des Volkes, das in ihnen alle jene Eigenschaften entdeckte, die es an sei-
nem , Urtyp* der Heiligkeit zu sehen wiinschte.

Vor allem aber wendet sich die russische Heiligenverehrung den gewaltsam
hingemordeten Kindern zu, denn in ihnen eint sich offensichtlich die wehrlose
Hingabe mit der Unschuld des Herzens. So ist z.B. die Heiligsprechung des
Prinzen Dimitroff d’Uglitsch (1581—1591), eines Sohnes Iwans des Schreck-
lichen, zu verstehen, oder, wenn man diese Version vorzieht, des unbekann-
ten Kindes, das an seiner Stelle ermordet wurde, — die allgemeine Verehrung
von Gabriel von Slutzk (t 1690), der das den Juden zugeschriebene Opfer eines
rituellen Verbrechens war, des kleinen Iwan d'Uglitsch, der aus einem unbe-
kannten Grund von einem Arbeiter seines Vaters getstet wurde. '

Die Lebensbeschreibungen der ,Dulderheiligen® haben, im Verein mit den
Evangelienberichten, das Bild des sanftmiitigen und geduldigen Heilandes der
russischen Volksseele als kostbaren Besitz tief eingeprigt.

Fassen wir zusammen: Die alten hagiographischen Quellen bezeugen, daB im
BewuBtsein des russischen Volkes ein neues Martyrerideal entstand. Nicht

4 Andreas Bogolubskij hatte sein Gewissen mit dem Bruderkrieg, mit der gewalt-
samen Einnahme von Kiew, mit der Grausamkeit gegeniiber seinen Feinden belastet.
Zar Paul war, trotz seiner sittlichen Qualitiiten, seiner Aufrichtigkeit, seiner Gut-
miitigkeit, seines im Grunde guten Naturells, heftig, unnachgiebig und deshalb un-
ausgeglichen. .



Selbst-Gerechtigkeit 101

nur der Christ, der vor dem heidnischen oder hiretischen Tribunal seinen
Glauben bekennend, stirbt, ist ein ,Martyrer“, ein Heiliger, nein auch der,
welcher sich dem Vorbild Christi angleichend, unschuldig leidet und ohne Wi-
derstand den Tod aus den Hinden der Ubeltdter annimmt. Strasstoterpzy,
»,Dulder®, ist, wer einen auBlergewoéhnlichen Leidensweg gleich Christus hin-
nimmt, in geistiger Angleichung an Christi Sanftmut, an seine Unterwiirfig-
keit, an seinen Sieg iiber die Anhénglichkeit an das irdische Leben, an die sicht-
bare Welt aus Liebe zu Gott und den Briidern. In seinem schweigenden Dul-
den, gleich den bethlehemitischen Kindern, bekennt er das fleischgewordene
Wort ,,non loquendo sed moriendo®.

‘g;

Selbst-Gerechtigkeit

Von Hubert Thurn, S.J., Miinchen

Das Wort hat einen iiblén Klang. Erinnert es doch allzusehr an den Pharisder
des Evangeliums, von dem uns Lukas berichtet (Lk 18,9—14). Er ging in den
Tempel, um Gott von seinen guten Taten in Kenntnis zu setzen: von seinem
Fasten, Almosengeben, von seiner Gerechtigkeit. Die gleiche Stelle des Evan-
geliums berichtet auch von einem Zéllner, einem Siinder, der nichts anderes
von sich bekannte, als daB er ein Siinder sei: Herr, sei mir armen Siinder
gnidig! Der Herr sagt von dem Siinder, der seine Schuld demiitig bekannte:
digser ging gerechtfertigt nach Hause, von dem anderen, dem Tugendstolzen,
heiBt es: jener aber nicht.

So ist der Selbstgerechte von Gott gerichtet. Er findet kein Wohlgefallen vor
ihm. Wer sich selbst erhoht, wird erniedrigt werden...

Aber kann man das Wort Selbstgerechtigkeit nicht auch anders verstehen?
Im ersten und gréBten Gebot heifit es: Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben
von ganzem Herzen, aus ganzer Seele und mit allen deinen Kriften. Dieses
ist das erste und gréBte Gebot. Das andere aber ist diesem gleich: du sollst
deinen Néchsten lieben wie dich selbst.

Also der Mensch darf und soll sich lieben. Nun, sollte es da nicht auch erlaubt
sein, sich selbst Gerechtigkeit widerfahren zu lassen? Liegt nicht vor der Liebe
die Gerechtigkeit und geht die Liebe nicht iiber die Gerechtigkeit hinaus?
Daran kann wohl kein Zweifel sein. Deshalb ist es auch Gottes Gebot, sich
selbst gegeniiber gerecht zu sein — wie es Gebot ist, dem Nachsten Gerechtig-
keit angedeihen zu lassen.

So sei das Wort Selbstgerechtigkeit hier verstanden. Selbstgerechtigkeit be-
deutet also Gerechtigkeit gegen sich selbst.

Diese Gerechtigkeit gilt es hier ein wenig zu erforschen, ob sie leicht oder
schwierig zu verwirklichen ist, von welchen seelischen Voraussetzungen sie
abhingt oder verhindert wird, wie sie ausschauen muf}, welche Bedeutung ihr
im geistlichen Leben zukommt.





