Selbst-Gerechtigkeit 101

nur der Christ, der vor dem heidnischen oder hiretischen Tribunal seinen
Glauben bekennend, stirbt, ist ein ,Martyrer“, ein Heiliger, nein auch der,
welcher sich dem Vorbild Christi angleichend, unschuldig leidet und ohne Wi-
derstand den Tod aus den Hinden der Ubeltdter annimmt. Strasstoterpzy,
»,Dulder®, ist, wer einen auBlergewoéhnlichen Leidensweg gleich Christus hin-
nimmt, in geistiger Angleichung an Christi Sanftmut, an seine Unterwiirfig-
keit, an seinen Sieg iiber die Anhénglichkeit an das irdische Leben, an die sicht-
bare Welt aus Liebe zu Gott und den Briidern. In seinem schweigenden Dul-
den, gleich den bethlehemitischen Kindern, bekennt er das fleischgewordene
Wort ,,non loquendo sed moriendo®.

‘g;

Selbst-Gerechtigkeit

Von Hubert Thurn, S.J., Miinchen

Das Wort hat einen iiblén Klang. Erinnert es doch allzusehr an den Pharisder
des Evangeliums, von dem uns Lukas berichtet (Lk 18,9—14). Er ging in den
Tempel, um Gott von seinen guten Taten in Kenntnis zu setzen: von seinem
Fasten, Almosengeben, von seiner Gerechtigkeit. Die gleiche Stelle des Evan-
geliums berichtet auch von einem Zéllner, einem Siinder, der nichts anderes
von sich bekannte, als daB er ein Siinder sei: Herr, sei mir armen Siinder
gnidig! Der Herr sagt von dem Siinder, der seine Schuld demiitig bekannte:
digser ging gerechtfertigt nach Hause, von dem anderen, dem Tugendstolzen,
heiBt es: jener aber nicht.

So ist der Selbstgerechte von Gott gerichtet. Er findet kein Wohlgefallen vor
ihm. Wer sich selbst erhoht, wird erniedrigt werden...

Aber kann man das Wort Selbstgerechtigkeit nicht auch anders verstehen?
Im ersten und gréBten Gebot heifit es: Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben
von ganzem Herzen, aus ganzer Seele und mit allen deinen Kriften. Dieses
ist das erste und gréBte Gebot. Das andere aber ist diesem gleich: du sollst
deinen Néchsten lieben wie dich selbst.

Also der Mensch darf und soll sich lieben. Nun, sollte es da nicht auch erlaubt
sein, sich selbst Gerechtigkeit widerfahren zu lassen? Liegt nicht vor der Liebe
die Gerechtigkeit und geht die Liebe nicht iiber die Gerechtigkeit hinaus?
Daran kann wohl kein Zweifel sein. Deshalb ist es auch Gottes Gebot, sich
selbst gegeniiber gerecht zu sein — wie es Gebot ist, dem Nachsten Gerechtig-
keit angedeihen zu lassen.

So sei das Wort Selbstgerechtigkeit hier verstanden. Selbstgerechtigkeit be-
deutet also Gerechtigkeit gegen sich selbst.

Diese Gerechtigkeit gilt es hier ein wenig zu erforschen, ob sie leicht oder
schwierig zu verwirklichen ist, von welchen seelischen Voraussetzungen sie
abhingt oder verhindert wird, wie sie ausschauen muf}, welche Bedeutung ihr
im geistlichen Leben zukommt.



102 Hubert Thurn S. J.

Man wird uns einwenden, die Selbstgerechtigkeit sei etwas so Natiirliches, -
daB sie nicht Gegenstand ernstlichen Nachdenkens zu werden brauche. Gemach!
Wir mochten behaupten, dafl es sehr schwierig ist — trotz der natiirlichen
Selbstliebe — sich selbst gegeniiber wahrhaft gerecht zu sein, ja, daB es
schwieriger ist, selbst-gerecht zu sein als gerecht gegen andere.

Das scheint zunéchst nicht so. Eigennutz und Eigenwillen bestimmen be-
kanntlich unsere Einsicht. Daher so viele Mehschen — eigentlich tun wir
alle so — sich selbst gegeniiber grofles Verstdndnis, fiir das eigene Versagen
Beschénigung und Entschuldigung bereit halten, wihrend der andere Mensch
oft nicht einmal in den fundamentalsten Rechten, im Recht auf Hoflichkeit,
auf Anerkennung, aufs nackte Leben usf. bejaht wird:

Das ist leider so. Aber daraus folgt keineswegs, daB die Selbstgerechtigkeit
leicht, die Gerechtigkeit gegen andere allein schwierig sei. Die Ungerechtigkeit
gegen andere ist vielmehr in der mangelnden Gerechtigkeit gegen sich selbst
begriindet. Der wahrhaft Selbstgerechte ist auch gerecht gegen andere.

Worin liegt nun der Mangel an wahrer Selbstgerechtigkeit begriindet? Wir
méchten meinen im Mangel an Selbsterkenntnis, an Selbstverstehen, an
Selbstliebe.

1. Die mangelhafte Selbsterkenntnis macht dem Menschen im all-
gemeinen recht viel zu schaffen. Jeder Mensch steht unter dem Einflufl von -
Selbsttduschungen. Diese verhindern die Selbsterkenntnis. Selbsttduschungen
gehen auf fehlende Selbstbeobachtung, auf wuchernde Selbstliebe, auf Unsach-
lichkeit zuriick. Diese sind wieder in Schwiche und Bosheit begriindet. Es ist
ungeheuer schwierig, liber die Berge von Selbsttduschungen hinwegzukommén,
die mangelnde Einsicht, Schwiche und Bosheit in jedem Menschen aufgehéuft
haben. '

Wir haben an anderer Stelle zu zeigen versucht!, dafl Selbsttiuschungen von
der Seele sinnvoll gemeint sind. Sie sollen den Menschen davor bewahren, zu
Zeiten, in denen er einer Gegeniiberstellung seiner Schwiche noch nicht ge-
wachsen ist, Ausweglosigkeiten oder verdemiitigende, sein Selbstgefiihl in
gefihrlicher Weise stérende Niederlagen zu erfahren. Aber es gibt fiir alle
Selbsttauschungen eine Grenze der Sinnhaftigkeit. Sie liegt dort, wo Schwéche
und Bosheit der Wahrheit den Zutritt verwehren.

Selbsttduschung geht, wie wir oben sagten, oft auf fehlende oder mangelnde
Selbstbeobachturig zuriick. Den meisten Menschen stehen keine Methoden der
Selbsterkenntnis zur Verfiigung. Menschen — meist psychologisch hoch-
gebildete — die in Experimenten als Versuchspersonen auftraten, haben sich
mehrere Wochen hindurch in der Selbstbeobachtung iiben miissen, ehe sie fihig
waren, mit Sicherheit {iber Abléufe seelischer Art im eigenen Innern berichten
zu konnen. Es hat eine formliche Entwicklung von Versuchsmethoden bei psy-
chologischen Experimenten gegeben. Diese Entwicklung war begriindet in dem
Schritt fiir Schritt erfolgenden Aufspiiren der rechten Versuchsbedingungen.
Man hat beispielsweise die Willensvorginge Jahre hindurch in ihrer Eigent-

1 Stimmen der Zeit, Dezember 1949, Seelische Konflikte.



Selbst-Gerechtigkeit 103

lichkeit nicht erkannt, weil trotz aller Vorsicht wesentliche Einstellungen
methodisch vernachlissigt wurden.

‘Welche Methoden verlaBlicher Art gibt es, die zur rechien Selbst-
erkenntnis behilflich sein kénnen? Wir unterscheiden zwei Gruppen: eine
subjektive und eine objektive. Zur subjek tiven rechnen wir das besinn-
liche Nachdenken, das die ,psychische Prisenszeit“ ausniitzt, also jene kurzen
Augenblicke, in denen ein seelischer Vorgang noch mit aller Deutlichkeit im
BewuBtsein steht. Einem Menschen, der zur rechten Selbsterkenntnis kommen
will, wire anzuraten, bei Vorgingen, die ihm besondere Schwierigkeiten ver-
ursachen, eine Reflexion anzuschlieBen. Dabei sollte er 1. Einzelheiten her-
auszuschilen, 2. Zusammenhiinge zu beachten, 3. zu klaren Formulierungen zu
gelangen suchen. Er wird auf diese Weise vor unstatthaften Verallgemeinerun-
gen bewahrt. Er wird bemerken, daB Vorginge, die nach aufien hin als vollig
gleich erscheinen, in ihren seelischen Griinden sehr verschieden sind. Er wird
auf eine groBe Mannigfaltigkeit von Motiven und auf vielfdltige Urspriinge
von Entschliissen stofen. Er wird im Lauf einer gewissen Zeit allerdings auch -
Gleichheiten auffinden, die dann zu charakterologisch bedeutsamen Riick-
schliissen berechtigen.

Werden solche Uberlegungen im ,HalbbewuBtsein“ vollzogen, z. B. inmitten
" einer Arbeit, auf einem Spaziergang, wihrend eines Vortrags usf. — wir
nennen solche Vorgénge ,iiberbewuBte* —, so lassen sie sich schwer in Worte
fassen. Es sind meist Gedankenblitze, Einfille, also assoziative Kurzschliisse,
die — diffus wie Gefithle anmutend — sich begrifflichem Ausdruck sperren.
Solche Einfille sind fiir die Selbsterkenntnis oft #uBerst wichtig. Man sollte
sich daran gewdhnen, iiber sie Buch zu fiihren, damit sie nicht verloren gehen,
spiteren Uberlegungen dienlich sein kénnen. Bemiiht man sich, die der Begriff-
lichkeit abholden Erkenntnisblitze in Worte zu fassen, so verfeinert sich das
Ausdrucksvermégen. Man wird allméhlich fihig, solche Einfille besser, klarer,
befriedigender zu formulieren und damit fiir Verstand und Willen nutzbar
zu machen.

HalbbewuBlte Vorginge der Selbsterkenntnis schlagen sich auch gerne in
Traumen nieder. Triume dieser Art muten wegen ihrer Treffsicherheit in
Bezug auf Motive, Gefiihle, Interessen verbliiffend an. Sie haben deshalb ver-
standlicherweise eine gewisse Richtung innerhalb der praktisch orientierten
Psychologie dazu verleitet, von Geheimnissen eines ,Unbewuften“ zu sprechen.
Geheimnisvoll sind solche Vorginge nur dem, der in der Selbstbeobachtung
nicht hinreichend geschult ist und nie an einem Experiment teilgenommen hat, "
also die systematische Selbstbeobachtung nicht kennt.

Man kann also auch Triume fiir die Selbsterkenntnis auswerten. Dabei sollte
man sich allerdings vor jeder symbolischen Ausdeutung nach Moglichkeit
hiiten, was nicht ausschlieBen soll, daf} es echte Symbolik im Traume gibt. Sym-
bolische Ausdeutungen 6ffnen im allgemeinen der Willkiir Tiir und Tor und ver-
sperren den Zutritt zum Schlicht-Gegebenen. Man bemiihe sich vielmehr, wenn
der Traum unklar erscheint, durch freies ,Assoziieren®, also durch Wecken von
Erinnerungen, den einzelnen Traumelementen Leben zu verleihen. Man wird



104 . Hubert Thurn S. J.

dabei u. U. auf Zusammenhinge stoBen, die fiir die personlichen Richtungen des
Strebens oder charakteristische ,,Anmutungen®, fiir charakterologisch wichtige
Haltungen oder Einstellungen, von Bedeutung sein kénnen. Hinzuzufiigen wire
noch, dafl man seine Triaume nie Fremden zur Deutung vorlegen sollte, vor allem
nicht Psychologen, die auf ein bestimmtes analytisches System festgelegt sind,
also die Sachlichkeit eingebiiit haben. Solche Traumdeuter konnen unabseh-
baren Schaden anrichten. Psychologen, die den psychoanalytischen Methoden
kritisch gegeniiberstehen, werden die Deutung eines einzelnen Traumes zudem
ablehnen, weil sie eine Traumdeutung nur bei intimster Kenntnis des Trdumers
vornehmen. '

Als objektive Methoden der -Selbsterkenntnis nennen wir
alle Arten von Testverfahren, wie z. B. den Warteggtest, die graphologische
Methode, Aussagen der Umwelt, Zeugnisse usf. Dabei werden wir den Test-
verfahren, sofern sie verniinftig, also ganzheitlich angewandt werden, wie auch
der graphologischen Methode vor Umweltaussagen den Vorztig geben. Um-
weltbeurteilungen sind meist wenig brauchbar, weil auBer-psychologische Ge-
sichtspunkte, wie z. B. Sympathie und Antipathie, Nutzen oder Schaden, schlie3-
lich subjektive Wertorientierungen den Zutritt zum Wesen des anderen Men-
schen verstellen. Wer Testverfahren oder die graphologische Methode zu hand- *
haben versteht, wird oft festgestellt haben, dal sie Eigenschaften erkennen
lassen, die man in der Selbstbeobachtung nicht greifen konnte.

Neben der Schwierigkeit der rechten Selbstbeobachtung nannten wir als
Griinde der Selbsttduschungen, also auch als weitere Hemmungen der Selbst-
erkenntnis Schwiche und Bosheit. Bei der Schwiiche denken wir zunichst an
psychophysische Widerstandslosigkeit, aber auch an die Schwiche als Mangel
an sittlicher Kraft. Unter psychophysischer Widerstandslosigkeit wollen wir
Zustinde herabgesetzter oder eingebiiiter Selbstsicherheit verstehen. Solche
Zustande konnen umwelt- und anlagebedingt sein. Meist findet sich eine
Mischung beider Voraussetzungen. Diese Zustinde verfirben durch ihre Un-
lustbetontheit den Erlebnisstoff und lassen das eigene Wesen gern unansehnlich
erscheinen. Gute Eigenschaften werden infolgedessen gar nicht oder verzerrt
gesehen. Schwiche als Mangel an sittlicher Kraft erwichst leicht aus Gewohn-
heiten schlechter Art. Diese engen das Blickfeld ein, verleiten zu Ressentiment
und Verbohrtheit. Die Gefiihle, die mit den Gewohnheiten heranwuchsen,
fiihren ein despotisches Regiment. Der Vorstellungsablauf, sowie die Konzen-
tration werden von diesen Gefiihlen auch ohne willentliches Zutun beeinflufit
‘bzw. gerichtet. Und diese Ausrichtung kommt einer Ablenkung gleich; damit
wird der Zutritt zum eigenen Wesen erschwert oder unmoglich gemacht.

Mangel an Selbsterkenntnis hindert die rechte Selbstgerechtigkeit. Denn
man kann sich selbst nur dann gerecht werden, wenn man vorurteilslos und
klar erkennt, was und wer man ist. Wenn die Lehrer des geistlichen Lebens
eine hiufige Kontrolle der Seelenvorginge, und zwar eine mitvollziehende und
nachfolgende empfehlen, so beabsichtigen sie keinen Egozentrismus — zweifel-
los eine stete Gefahr solcher BewuBtheit. Sie erwarten von der Selbstkontrolle



Selbst-Gerechtigkeit 105

eine klare Erkenntnis des eigenen Wesens: der Begabungen und Triebfedern,
des Tethperaments, und zwar in ihren positiven und negativen Auswirkungen,
aber auch der Schwichen, Einseitigkeiten und Taduschungen usf., damit auch
die Voraussetzung, sich selbst gerecht zu beurteilen und in rechter Weise zu
beeinflussen.

2. Den Mangel an wahrer Selbstgerechtigkeit erklirten wir weiterhin in
fehlendem Selbstverstehen begriindet. Verstehen ist mehr als Erken-
nen. Verstehen setzt Einfiihlung voraus und geschieht mit Wirme. Durch den
Vorgang der Einsfiihlung wird der andere zum Ich und nimmt damit an der
Wairme und dem Interesse teil, das wir fiir uns selber hegen. Aber wie kénnen
wir uns selbst verstehen, wenn man einen andern versteht, indem man sich
in ihn einfiihlt und so zum Ich werden 148t? Es will uns scheinen, dafl zum
rechten Selbstverstdndnis tatsichlich mehr erforderlich ist als Selbstbeobach-
tung und sachliche Selbsterkenntnis. Um uns selbst zu verstehen, brauchen wir
jemanden, in den wir hineingehen, der uns aufnimmt, mit dessen Augen wir
uns selber schauen, so wie der andere, den wir verstehen, in uns hineinschliipft,
und wir ihn aufnehmen. Wir verstehen uns, wenn wir uns von einem andern
mit Warme und Interesse betrachtet fiihlen und diesen Blick zu dem unsrigen
machen. Dieser andere kann ein liebender Mensch sein. Sehen wir uns mit
seinen Augen, so verstehen wir uns. Dieser andere ist im eigentlichen Sinne
Gott. Sehen wir uns mit seinen Augen an, so verstehen wir uns.

Schilen wir den einen oder anderen Punkt heraus, der fir das Selbstver-
stehen, das in Gott griindet, Bedeutung besitzt. Da ist zunéchst der Sinn des
Lebens, dieses einmaligen Lebens, der im religiosen Selbstverstédndnis auf-
leuchtet. Wir verstehen uns als sinnvoll, so wie wir sind, wenn wir uns mit
Gottes Augen betrachten. Denn er hat uns erschaffen, ja er erschafft das Leben
mit allen seinen Besonderheiten und Umstinden immer neu. Im Blick gott-
lichen Verstehens ist alles sinnvoll, selbst das, was sinnlos erscheint: der Gegen-
satz widerstreitender Erlebnisse, storender und zerstérender Einfliisse, sich be-
fehdender Anlagen. Wir diirfen weiterhin von einer Identifikation sprechen
zwischen Thm und uns. Da wir Erléste sind, d. h. Kinder Gottes, sieht er in
uns die Briider und Schwestern seines Sohnes. So wie er Thn liebt, so liebt
er uns. Darin griindet das Verstehen Gottes, darin darf und soll auch unser
Selbstverstehen griinden. In diesem Selbstverstindnis nehmen wir uns an mit
Wohlwollen und Wirme, dulden uns, wie er uns duldet mit unsern Schwichen
und Gebrechen. Von daher haben wir auch einen EinfluB auf uns, wie ihn der
verstehende Mensch auf den hat, den er versteht. Denn der Verstandene 148t
sich gerne beraten, will sich gerne bessern. So auch der Mensch, der sich selbst
versteht. Ein Selbstverstéindnis, das in Gott griindet, verharmlost das Bose
nicht und duldet keine Lissigkeit und Bequemlichkeit auf Dauer. Es verpflich-
tet. Diese gefiihlte Verpflichtung ist keine harte, briiske, eben verstindnislose.
Sie ist von Wohlwollen getragen, von Wirme, echtem Interesse, wahrer Be-
sorgtheit erfiillt. Wie viele Menschen hassen sich im Grunde, (man sagt, sie
michten sich selbst nicht leiden). Sie sind zerrissen, an sich selbst verzweifelt,
fiir die Umwelt eine wahre Last. Wiirden sie sich verstehen, d. h. in Gottes



106 Hubeft Thurn S.J..

Verstehen geborgen fiihlen, sich mit seinen Augen sehen, so wiirden sie neuen
Mut fassen: nichts ist und war vergeblich, aus Bosem kann Gutes v?achsen,
auch das Kleinste und Unscheinbarste an Anstrengung und Uberwindung wird -
aufgehoben und geborgen, das GroBle und Schwere, auch das Versagen vom
Herzen begriffen. Selbstverstehen ist etwas Versthnliches und Verséhnendes.
Bs fithrt zu Gerechtigkeit gegen sich selbst, zu der das verbissene, harte, ab-
urteilende Verweigern des Verstehens keinen Zugang hat. Verstehen bereitet
zum Einsehen der Schuld. Dieses Einsehen duldet kein Beschdnigen und Ver-
harmlosen. Es ist klar und echt, weil es nicht aus dem Selbsthafl und der Selbst-
zerstorung wichst. Es ist gerecht.

Das Selbstverstehen aus dem Blick eines Liebenden hat fiir die Heilung des
an neurotischen Hemmungen leidenden Menschen grofe Bedeutung. Praktisch
sucht der Lebensgestérte, der Angstliche und der Zerrissene neben dem
»,Heiler* in einem naiven Sinn einen Menschen, der ihn anhért und Gutes an
ihm entdeckt. Er sucht ihn unausgesprochen in der Absicht, sich selber mit
seinen Augen sehen zu konnen, um sich besser und richtiger verstehen, tragen
und ertragen zu lernen. Wie enttduschend muB deshalb eine Behandlung sein,
die nicht religios fundiert ist, in der der ,,Psychopompos" wenig oder gar nichts
erkennen 146t von jener Giite, dem Allverstehen, dem Bejahen und Glauben,
das Gott eigentiimlich ist. Wie mufl den Leidenden die Unzulanglichkeit — nur
menschlichen — eng beschrinkten Interesses, sei dies wirtschaftlicher, fach-
licher oder sozialer Art, erschrecken und verstéren. Denn solche Haltungen
kénnen im Patienten keine Beruhigung, kein Selbstverstehen bewirken; im Ge-
genteil: sie enttiuschen ihn, im MaB seine SelbstentiuBlerung in eine Leere
stoBt — die das ,géttliche® Verstehen ausfiillen sollte.

Das eigentlich Priesterliche — wenn wir hier vom Sakramentalen im enge-
ren Sinne absehen — ist das Verstehen aus Gottes Perspektive, aus seinem
Blick, aus seinem Herzen — ohne Ansehen der Person, des Geldbeutels, der
Physiognomie, der Begabung, der Stellung auf der sozialen Stufenleiter. Es
kann kein schéneres Ziel fiir den Priester innerhalb der Seelsorge geben als
dies: aus Gott, aus seinem Blick den Menschen zu sehen, an ihn zu glauben und
ibn zu lieben. Gliicklich der Mensch, der einen Verstehenden fand, der ihn
,an Gottes Statt* anhorte und ihn so verstand, ihm durch Vermittlung gott-
lichen Denkens iiber ihn zum rechten Selbstverstehen verhalf. Er wird gerecht
sein kénnen gegen sich selbst.

3. Als dritte Hemmung der Selbstgerechtigkeit sprachen wir den Mangel
an Selbstliebe an. Wir fiigen hinzu den Mangel an rechter Selbstliebe.
Bei der Selbstliebe gibt es ein Zuwenig und ein Zuviel. Menschen, die sich
hingeben an andere, aber so, daB sie sich verbrauchen und miflbrauchen lassen,
haben zu wenig Selbstliebe. Anstatt ihre unverduBerlichen Rechte zu fordern
— Rechte, auf die die geordnete Selbstliebe nicht verzichten kann, ohne die
Achtung, die Selbstachtung und den Respekt einzubiiBen —, geben sie unab-
lassig nach, weich und ohne eigenen Willen, immer geschoben, gedriickt und
vernachlissigt. Handelt es sich bei solchen Menschen um lebensschwache
Naturen, so mag eine Anderung der Lage — in robuster Umgebung — unmdog-



Selbst-Gerechtigkeit 107

lich sein. Aber dann miifite das Leiden klar erkannt und bejaht werden, diirfte
nicht — verdréngt — zum t6tenden, lihmenden, quidlenden Aschenbradeldasein
flihren, Die Selbstgerechtigkeit fordert auch hier eine klare Einsicht in das
Gute, Sozial-Bindende, in die Opferfahigkeit, in den Wert der Anpassung und
des bescheidenen Dienstes. Ein Zuwenig an Selbstliebe 148t die guten Eigen-
schaften, die freilich auch einer Schwiche entspringen, nur als Schwiche
erscheinen, was sie ja keineswegs sind. Was ware eine Gemeinschaft ohne die
Stillen, die Sanftmiitigen? Ware sie nicht einer Mauer gleich, deren Steine kein
Mortel bindet?

Ein Zuviel an Selbstliebe kommt einer blinden Liebe gleich. Man spricht
von ,Affenliebe“. Im Verhiltnis von Mensch zu Mensch versteht man sie als
unverniinftige, also tierische Liebe. Sie niitzt dem Geliebten nicht, sie schadet
ihm. Sie ist selbstsiichtig, liebt nur, weil es Freude macht zu lieben,
nicht um zu helfen, den geliebten Menschen wachsen und reifen zu lassen.
Blinde Liebe ist maB1los, sie stromt aus der unerlosten Tiefe des Triebes.
Der Trieb kennt aus sich weder Ma8 noch Gesetz. Beides mufl ihm von oben
her, von der Seele, vom Geist gegeben werden. Gesclueht das nicht, ufert er
aus und zerstort. SchlieBlich ist blinde Liebe wechselnd wie der Mond.
Man spricht von triebhaften Miittern, Frauen, die Liebe und Ha8, Zuneigung
und Ablehnung, Zirtlichkeit und Hérte in unberechenbarer Folge iiberkommt:
fiir die Erziehung denkbar ungeeignete Wesen. Die Geborgenheit, die wich-
tigste Folge echter Liebe, bleibt aus. Unsicherheit infolge der Unberechenbar-
keit des Wechsels ist die Folge der blinden Liebe.

Bei der blinden Selbstliebe kénnen wir die gleichen Eigenarten unter-
scheiden. Blinde Selbstliebe ist selbstsiichtig und maglos. ,,Sucht* sagt unbe-
herrschten Drang. Unbeherrscht ist der Drang der blinden Selbstliebe, insofern
sie einseitig auf die Freuden des Selbstbesitzes, der Harmonie mit sich selbst,
des Erfolges, der Geltung ausgeht — und wegschauen 1i8t von allem, was
dunkel, bose, ungeordnet im, eigenen Innern ist, was Leid, Anstrengung und
Selbstiiberwindung bedeuten wiirde, was Respekt, Ehrfurcht und Rechts-
anspriiche der Umwelt mit sich brachte. Die Selbstsucht der blinden Selbst-
liebe besitzt als Haupttriebfeder die Eitelkeit, als reaktive Form der Selbst-
behauptung den Neid und den Widerspruchsgeist. Die Eitelkeit kommt in allen
Formen des In-der<Welt-seins zum Ausdruck: von der Kleidung bis hin zur
selbstgeniigsamen Esoterik eines Fachjargons. Die ,,splendid isolation* ist hier
ebenso aufschluBreich wie der Schlips oder der Kragen.

Diese selbstsiichtige Liebe verstellt den Zugang zum eigenen Ich und
erschwert. die Selbstgerechtigkeit, weil sie eine Welt des Scheins errichtet.
Suchen wir nach Griinden fiir diese Formen der Selbstliebe, so stoBen wir
neben anderem auf Zusammenhinge folgender Art. Der heutige Mensch muf3
auf allzuvieles verzichten, das lebensnotwendig wire. Er hat oft keine Freiheit
mebhr, oder sie ist ihm infolge der Vermassung und rigoroser Forderung des Kol-
lektivs, das immer terroristischere Formen annimmt, ungeheuer erschwert.
Was bleibt ihm anderes iibrig, als sich auf sich selbst zurlickzuziehen und
wenigstens mit sich selbst im Frieden zu leben, die Harmonie und den Aus-



108 ) Hubert Thurn S. J.

gleich zu suchen. Der Mensch soll s ei n en Weg gehen, und er wird ein anderer
sein als der des Nebenmenschen. Aber wir sollten dennoch an Stelle einer
blinden, siichtigen Selbstliebe, an Stelle der Eitelkeit, der. groBen Worte uns
schlicht zur Wahrheit bekennen, zur Wahrheit einer Selbstliebe, die grund-
sétzlich Gottes Gebot anerkennt. Der Schwiiche bleibt ohnehin geniigend Raum
und der Barmherzigkeit Gottes, die eine ,superabundans® ist, iiberreiche Ge-
legenheit, zu verzeihen, mit dem Mantel der Liebe zuzudecken, was die
Schwiche gefehlt hat.

Die iiberzogene Selbstliebe kennt auch den launischen Wechsel, von dem
bereits bei der triebhaften Liebe zum anderen Menschen die Rede war. Der
Mensch, der die Augen vor der Ganzheit seines Seins schliefit, von den Ab-
griinden, Schwichen, Versagern nichts wissen will, wiegt sich in falsche
Sicherheit. Das Ende sind Uberwertigkeitsideen, die der harten Wirklichkeit
nicht standhalten, in Minderwertigkeitsgefiihle umschlagen. Der iibersteiger-
ten — und zugleich verkrampften Selbstsetzung folgt das #rgerliche oder
miide Resignieren. D1e Folge einer falschen Selbstliebe ist deshalb die Unaus-
geglichenheit des Selbstgefuhls mit allen seinen Folgen auch fiir das religiGse
Leben. Denn auch hier wirkt sich der groBe Wechsel des Sich-Fiihlens stérend
aus. Begeisterung oder Sicheinsfiihlen mit dem Herrgott wechseln mit Apathie,
Langeweile und UberdruS.

Ein Riickblick auf die aufgewiesenen Zusammenhiinge tut leicht dar, daBl
Selbstgerechtigkeit ein schwieriges, aber notwendiges Anliegen des geistlichen
Lebens ist. Selbsterkenntnis, Selbstverstehen und rechte Selbstliebe werden
immer ein schweres Stiick Arbeit bleiben. Aber sie sind ein notwendiges Sich-
miihen, weil sie allein die Voraussetzung bieten zur rechten Beurteilung und
Einordnung seiner selbst, zu Vertrauen, Ausdauer und Mut. Damit aber auch
zum Frieden und zum Gliick, die nur aus der Wahrheit wachsen kénnen: die
Wahrheit wird euch frei machen. -





