
Selbst-Gerechtigkeit 101 

nur der Christ, der vor dem heidnischen oder häretischen Tribunal seinen 
Glauben bekennend, stirbt, ist ein •Märtyrer", ein Heiliger, nein auch der, 
welcher sich dem Vorbild Christi angleichend, unschuldig leidet und ohne Wi- 
derstand den Tod aus den Händen der Übeltäter annimmt. Strasstoterpzy, 
•Dulder", ist, wer einen außergewöhnlichen Leidensweg gleich Christus hin- 
nimmt, in geistiger Angleichung an Christi Sanftmut, an seine Unterwürfig- 
keit, an seinen Sieg über die Anhänglichkeit an das irdische Leben, an die sicht- 
bare Welt aus Liebe zu Gott und den Brüdern. In seinem schweigenden Dul- 
den, gleich den bethlehemitischen Kindern, bekennt er das fleischgewordene 
Wort •non loquendo sed moriendo". 

Selbst-Gerechtigkeit 
Von Hubert T h u r n, S. J., München 

Das Wort hat einen üblen Klang. Erinnert es doch allzusehr an den Pharisäer 
des Evangeliums, von dem uns Lukas berichtet (Lk 18,9•14). Er ging in den 
Tempel, um Gott von seinen guten Taten in Kenntnis zu setzen: von seinem 
Fasten, Almosengeben, von seiner Gerechtigkeit. Die gleiche Stelle des Evan- 
geliums berichtet auch von einem Zöllner, einem Sünder, der nichts anderes 
von sich bekannte, als daß er ein Sünder sei: Herr, sei mir armen Sünder 
gnädig! Der Herr sagt von dem Sünder, der seine Schuld demütig bekannte: 
dieser ging gerechtfertigt nach Hause, von dem anderen, dem Tugendstolzen, 
heißt es: jener aber nicht. 

So ist der Selbstgerechte von Gott gerichtet. Er findet kein Wohlgefallen vor 
ihm. Wer sich selbst erhöht, wird erniedrigt werden... 

Aber kann man das Wort Selbstgerechtigkeit nicht auch anders verstehen? 
Im ersten und größten Gebot heißt es: Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben 
von ganzem Herzen, aus ganzer Seele und mit allen deinen Kräften. Dieses 
ist das erste und größte Gebot. Das andere aber ist diesem gleich: du sollst 
deinen Nächsten lieben wie dich selbst. 

Also der Mensch darf und soll sich lieben. Nun, sollte es da nicht auch erlaubt 
sein, sich selbst Gerechtigkeit widerfahren zu lassen? Liegt nicht vor der Liebe 
die Gerechtigkeit und geht die Liebe nicht über die Gerechtigkeit hinaus? 
Daran kann wohl kein Zweifel sein. Deshalb ist es auch Gottes Gebot, sich 
selbst gegenüber gerecht zu sein • wie es Gebot ist, dem Nächsten Gerechtig- 
keit angedeihen zu lassen. 

So sei das Wort Selbstgerechtigkeit hier verstanden. Selbstgerechtigkeit be- 
deutet also Gerechtigkeit gegen sich selbst. 

Diese Gerechtigkeit gilt es hier ein wenig zu erforschen, ob sie leicht oder 
schwierig zu verwirklichen ist, von welchen seelischen Voraussetzungen sie 
abhängt oder verhindert wird, wie sie ausschauen muß, welche Bedeutung ihr 
im geistlichen Leben zukommt. 



102 Hubert Thurn S. J. 

Man wird uns einwenden, die Selbstgerechtigkeit sei etwas so Natürliches, 
daß sie nicht Gegenstand ernstlichen Nachdenkens zu werden brauche. Gemach! 
Wir möchten behaupten, daß es sehr schwierig ist • trotz der natürlichen 
Selbstliebe • sich selbst gegenüber wahrhaft gerecht zu sein, ja, daß es 
schwieriger ist, selbst-gerecht zu sein als gerecht gegen andere. 

Das scheint zunächst nicht so. Eigennutz und Eigenwillen bestimmen be- 
kanntlich unsere Einsicht. Daher so viele Menschen • eigentlich tun wir 
alle so • sich selbst gegenüber großes Verständnis, für das eigene Versagen 
Beschönigung und Entschuldigung bereit halten, während der andere Mensch 
oft nicht einmal in den fundamentalsten Rechten, im Recht auf Höflichkeit, 
auf Anerkennung, aufs nackte Leben usf. bejaht wird. 

Das ist leider so. Aber daraus folgt keineswegs, daß die Selbstgerechtigkeit 
leicht, die Gerechtigkeit gegen andere allein schwierig sei. Die Ungerechtigkeit 
gegen andere ist vielmehr in der mangelnden Gerechtigkeit gegen sich selbst 
begründet. Der wahrhaft Selbstgerechte ist auch gerecht gegen andere. 

Worin liegt nun der Mangel an wahrer Selbstgerechtigkeit begründet? Wir 
möchten meinen im Mangel an Selbsterkenntnis, an Selbstverstehen, an 
Selbstliebe. 

1. Die mangelhafte Selbsterkenntnis macht dem Menschen im all- 
gemeinen recht viel zu schaffen. Jeder Mensch steht unter dem Einfluß von 
Selbsttäuschungen. Diese verhindern die Selbsterkenntnis. Selbsttäuschungen 
gehen auf fehlende Selbstbeobachtung, auf wuchernde Selbstliebe, auf Unsach- 
lichkeit zurück. Diese sind wieder in Schwäche und Bosheit begründet. Es ist 
ungeheuer schwierig, über die Berge von Selbsttäuschungen hinwegzukommAi, 
die mangelnde Einsicht, Schwäche und Bosheit in jedem Menschen aufgehäuft 
haben. 

Wir haben an anderer Stelle zu zeigen versucht1, daß Selbsttäuschungen von 
der Seele sinnvoll gemeint sind. Sie sollen den Menschen davor bewahren, zu 
Zeiten, in denen er einer Gegenüberstellung seiner Schwäche noch nicht ge- 
wachsen ist, Ausweglosigkeiten oder verdemütigende, sein Selbstgefühl in 
gefährlicher Weise störende Niederlagen zu erfahren. Aber es gibt für alle 
Selbsttäuschungen eine Grenze der Sinnhaftigkeit. Sie liegt dort, wo Schwäche 
und Bosheit der Wahrheit den Zutritt verwehren. 

Selbsttäuschung geht, wie wir oben sagten, oft auf fehlende oder mangelnde 
Selbstbeobachtung zurück. Den meisten Menschen stehen keine Methoden der 
Selbsterkenntnis zur Verfügung. Menschen • meist psychologisch hoch- 
gebildete • die in Experimenten als Versuchspersonen auftraten, haben sich 
mehrere Wochen hindurch in der Selbstbeobachtung üben müssen, ehe sie fähig 
waren, mit Sicherheit über Abläufe seelischer Art im eigenen Innern berichten 
zu können. Es hat eine förmliche Entwicklung von Versuchsmethoden bei psy- 
chologischen Experimenten gegeben. Diese Entwicklung war begründet in dem 
Schritt für Schritt erfolgenden Aufspüren der rechten Versuchsbedingungen. 
Man hat beispielsweise die Willensvorgänge Jahre hindurch in ihrer Eigent- 

Stimmen der Zeit, Dezember 1949, Seelische Konflikte. 



Selbst-Gerechtigkeit 103 

lichkeit nicht erkannt, weil trotz aller Vorsicht wesentliche Einstellungen 
methodisch vernachlässigt wurden. 

Welche Methoden verläßlicher Art gibt es, die zur rechten Selbst- 
erkenntnis behilflich sein können? Wir unterscheiden zwei Gruppen: eine 
subjektive und eine objektive. Zur subjektiven rechnen wir das besinn- 
liche Nachdenken, das die •psychische Präsenszeit" ausnützt, also jene kurzen 
Augenblicke, in denen ein seelischer Vorgang noch mit aller Deutlichkeit im 
Bewußtsein steht. Einem Menschen, der zur rechten Selbsterkenntnis kommen 
will, wäre anzuraten, bei Vorgängen, die ihm besondere Schwierigkeiten ver- 
ursachen, eine Reflexion anzuschließen. Dabei sollte er 1. Einzelheiten her- 
auszuschälen, 2. Zusammenhänge zu beachten, 3. zu klaren Formulierungen zu 
gelangen suchen. Er wird auf diese Weise vor unstatthaften Verallgemeinerun- 
gen bewahrt. Er wird bemerken, daß Vorgänge, die nach außen hin als völlig 
gleich erscheinen, in ihren seelischen Gründen sehr verschieden sind. Er wird 
auf eine große Mannigfaltigkeit von Motiven und auf vielfältige Ursprünge 
von Entschlüssen stoßen. Er wird im Lauf einer gewissen Zeit allerdings auch 
Gleichheiten auffinden, die dann zu charakterologisch bedeutsamen Rück- 
schlüssen berechtigen. 

Werden solche Überlegungen im •Halbbewußtsein" vollzogen, z. B. inmitten 
einer Arbeit, auf einem Spaziergang, während eines Vortrags usf. • wir 
nennen solche Vorgänge •überbewußte" •, so lassen sie sich schwer in Worte 
fassen. Es sind meist Gedankenblitze, Einfälle, also assoziative Kurzschlüsse, 
die • diffus wie Gefühle anmutend • sich begrifflichem Ausdruck sperren. 
Solche Einfälle sind für die Selbsterkenntnis oft äußerst wichtig. Man sollte 
sich daran gewöhnen, über sie Buch zu führen, damit sie nicht verloren gehen, 
späteren Überlegungen dienlich sein können. Bemüht man sich, die der Begriff- 
lichkeit abholden Erkenntnisblitze in Worte zu fassen, so verfeinert sich das 
Ausdrucksvermögen. Man wird allmählich fähig, solche Einfälle besser, klarer, 
befriedigender zu formulieren und damit für Verstand und Willen nutzbar 
zu machen. 

Halbbewußte Vorgänge der Selbsterkenntnis schlagen sich auch gerne in 
Träumen nieder. Träume dieser Art muten wegen ihrer Treffsicherheit in 
Bezug auf Motive, Gefühle, Interessen verblüffend an. Sie haben deshalb ver- 
ständlicherweise eine gewisse Richtung innerhalb der praktisch orientierten 
Psychologie dazu verleitet, von Geheimnissen eines •Unbewußten" zu sprechen. 
Geheimnisvoll sind solche Vorgänge nur dem, der in der Selbstbeobachtung 
nicht hinreichend geschult ist und nie an einem Experiment teilgenommen hat, 
also die systematische Selbstbeobachtung nicht kennt. 

Man kann also auch Träume für die Selbsterkenntnis auswerten. Dabei sollte 
man sich allerdings vor jeder symbolischen Ausdeutung nach Möglichkeit 
hüten, was nicht ausschließen soll, daß es echte Symbolik im Traume gibt. Sym- 
bolische Ausdeutungen öffnen im allgemeinen der Willkür Tür und Tor und ver- 
sperren den Zutritt zum Schlicht-Gegebenen. Man bemühe sich vielmehr, wenn 
der Traum unklar erscheint, durch freies •Assozüeren", also durch Wecken von 
Erinnerungen, den einzelnen Traumelementen Leben zu verleihen. Man wird 



104 Hubert Thurn S. J. 

dabei u. U. auf Zusammenhänge stoßen, die für die persönlichen Richtungen des 
Strebens oder charakteristische •Anmutungen", für charakterologisch wichtige 
Haltungen oder Einstellungen, von Bedeutung sein können. Hinzuzufügen wäre 
noch, daß man seine Träume nie Fremden zur Deutung vorlegen sollte, vor allem 
nicht Psychologen, die auf ein bestimmtes analytisches System festgelegt sind, 
also die Sachlichkeit eingebüßt haben. Solche Traumdeuter können unabseh- 
baren Schaden anrichten. Psychologen, die den psychoanalytischen Methoden 
kritisch gegenüberstehen, werden die Deutung eines einzelnen Traumes zudem 
ablehnen, weil sie eine Traumdeutung nur bei intimster Kenntnis des Träumers 
vornehmen. 

Als objektive Methoden der-Selbsterkenntnis nennen wir 
alle Arten von Testverfahren, wie z. B. den Warteggtest, die graphologische 
Methode, Aussagen der Umwelt, Zeugnisse usf. Dabei werden wir den Test- 
verfahren, sofern sie vernünftig, also ganzheitlich angewandt werden, wie auch 
der graphologischen Methode vor Umweltaussagen den Vorzug geben. Um- 
weltbeurteilungen sind meist wenig brauchbar, weil außer-psychologische Ge- 
sichtspunkte, wie z.B. Sympathie und Antipathie, Nutzen oder Schaden, schließ- 
lich subjektive Wertorientierungen den Zutritt zum Wesen des anderen Men- 
schen verstellen. Wer Testverfahren oder die graphologische Methode zu hand- 
haben versteht, wird oft festgestellt haben, daß sie Eigenschaften erkennen 
lassen, die man in der Selbstbeobachtung nicht greifen konnte. 

Neben der Schwierigkeit der rechten Selbstbeobachtung nannten wir als 
Gründe der Selbsttäuschungen, also auch als weitere Hemmungen der Selbst- 
erkenntnis Schwäche und Bosheit. Bei der Schwäche denken wir zunächst an 
psychophysische Widerstandslosigkeit, aber auch an die Schwäche als Mangel 
an sittlicher Kraft. Unter psychophysischer Widerstandslosigkeit wollen wir 
Zustände herabgesetzter oder eingebüßter Selbstsicherheit verstehen. Solche 
Zustände können umweit- und anlagebedingt sein. Meist findet sich eine 
Mischung beider Voraussetzungen. Diese Zustände verfärben durch ihre Un- 
lustbetontheit den Erlebnisstoff und lassen das eigene Wesen gern unansehnlich 
erscheinen. Gute Eigenschaften werden infolgedessen gar nicht oder verzerrt 
gesehen. Schwäche als Mangel an sittlicher Kraft erwächst leicht aus Gewohn- 
heiten schlechter Art. Diese engen das Blickfeld ein, verleiten zu Ressentiment 
und Verbohrtheit. Die Gefühle, die mit den Gewohnheiten heranwuchsen, 
führen ein despotisches Regiment. Der Vorstellungsablauf, sowie die Konzen- 
tration werden von diesen Gefühlen auch ohne willentliches Zutun beeinflußt 
bzw. gerichtet. Und diese Ausrichtung kommt einer Ablenkung gleich; damit 
wird der Zutritt zum eigenen Wesen erschwert oder unmöglich gemacht. 

Mangel an Selbsterkenntnis hindert die rechte Selbstgerechtigkeit. Denn 
man kann sich selbst nur dann gerecht werden, wenn man vorurteilslos und 
klar erkennt, was und wer man ist. Wenn die Lehrer des geistlichen Lebens 
eine häufige Kontrolle der Seelenvorgänge, und zwar eine mitvollziehende und 
nachfolgende empfehlen, so beabsichtigen sie keinen Egozentrismus • zweifel- 
los eine stete Gefahr solcher Bewußtheit. Sie erwarten von der Selbstkontrolle 



Selbst-Gerechtigkeit 105 

eine klare Erkenntnis des eigenen Wesens: der Begabungen und Triebfedern, 
des Temperaments, und zwar in ihren positiven und negativen Auswirkungen, 
aber auch der Schwächen, Einseitigkeiten und Täuschungen usf., damit auch 
die Voraussetzung, sich selbst gerecht zu beurteilen und in rechter Weise zu 
beeinflussen. 

2. Den Mangel an wahrer Selbstgerechtigkeit erklärten wir weiterhin in 
fehlendem Selbstverstehen begründet. Verstehen ist mehr als Erken- 
nen. Verstehen setzt Einfühlung voraus und geschieht mit Wärme. Durch den 
Vorgang der Einsfühlung wird der andere zum Ich und nimmt damit an der 
Wärme und dem Interesse teil, das wir für" uns selber hegen. Aber wie können 
wir uns selbst verstehen, wenn man einen andern versteht, indem man sich 
in ihn einfühlt und so zum Ich werden läßt? Es will uns scheinen, daß zum 
rechten Selbstverständnis tatsächlich mehr erforderlich ist als Selbstbeobach- 
tung und sachliche Selbsterkenntnis. Um uns selbst zu verstehen, brauchen wir 
jemanden, in den wir hineingehen, der uns aufnimmt, mit dessen Augen wir 
uns selber schauen, so wie der andere, den wir verstehen, in uns hineinschlüpft, 
und wir ihn aufnehmen. Wir verstehen uns, wenn wir uns von einem andern 
mit Wärme und Interesse betrachtet fühlen und diesen Blick zu dem unsrigen 
machen. Dieser andere kann ein liebender Mensch sein. Sehen wir uns mit 
seinen Augen, so verstehen wir uns. Dieser andere ist im eigentlichen Sinne 
Gott. Sehen wir uns mit seinen Augen an, so verstehen wir uns. 

Schälen wir den einen oder anderen Punkt heraus, der für das Selbstver- 
stehen, das in Gott gründet, Bedeutung besitzt. Da ist zunächst der Sinn des 
Lebens, dieses einmaligen Lebens, der im religiösen Selbstverständnis auf- 
leuchtet. Wir verstehen uns als sinnvoll, so wie wir sind, wenn wir uns mit 
Gottes Augen betrachten. Denn er hat uns erschaffen, ja er erschafft das Leben 
mit allen seinen Besonderheiten und Umständen immer neu. Im Blick gött- 
lichen Verstehens ist alles sinnvoll, selbst das, was sinnlos erscheint: der Gegen- 
satz widerstreitender Erlebnisse, störender und zerstörender Einflüsse, sich be- 
fehdender Anlagen. Wir dürfen weiterhin von einer Identifikation sprechen 
zwischen Ihm und uns. Da wir Erlöste sind, d. h. Kinder Gottes, sieht er in 
uns die Brüder und Schwestern seines Sohnes. So wie er Ihn liebt, so liebt 
er uns. Darin gründet das Verstehen Gottes, darin darf und soll auch unser 
Selbstverstehen gründen. In diesem Selbstverständnis nehmen wir uns an mit 
Wohlwollen und Wärme, dulden uns, wie er uns duldet mit unsern Schwächen 
und Gebrechen. Von daher haben wir auch einen Einfluß auf uns, wie ihn der 
verstehende Mensch auf den hat, den er versteht. Denn der Verstandene läßt 
sich gerne beraten, will sich gerne bessern. So auch der Mensch, der sich selbst 
versteht. Ein Selbstverständnis, das in Gott gründet, verharmlost das Böse 
nicht und duldet keine Lässigkeit und Bequemlichkeit auf Dauer. Es verpflich- 
tet. Diese gefühlte Verpflichtung ist keine harte, brüske, eben verständnislose. 
Sie ist von Wohlwollen getragen, von Wärme, echtem Interesse, wahrer Be- 
sorgtheit erfüllt. Wie viele Menschen hassen sich im Grunde, (man sagt, sie 
möchten sich selbst nicht leiden). Sie sind zerrissen, an sich selbst verzweifelt, 
für die Umwelt eine wahre Last. Würden sie sich verstehen, d. h. in Gottes 



106 Hubert Thurn S. J. 
• 

Verstehen geborgen fühlen, sich mit seinen Augen sehen, so würden sie neuen 
Mut fassen: nichts ist und war vergeblich, aus Bösem kann Gutes wachsen, 
auch das Kleinste und Unscheinbarste an Anstrengung und Überwindung wird 
aufgehoben und geborgen, das Große und Schwere, auch das Versagen vom 
Herzen begriffen. Selbstverstehen ist etwas Versöhnliches und Versöhnendes. 
Es führt zu Gerechtigkeit gegen sich selbst, zu der das verbissene, harte, ab- 
urteilende Verweigern des Verstehens keinen Zugang hat. Verstehen bereitet 
zum Einsehen der Schuld. Dieses Einsehen duldet kein Beschönigen und Ver- 
harmlosen. Es ist klar und echt, weil es nicht aus dem Selbsthaß und der Selbst- 
zerstörung wächst. Es ist gerecht. 

Das Selbstverstehen aus dem Blick eines Liebenden hat für die Heilung des 
an neurotischen Hemmungen leidenden Menschen große Bedeutung. Praktisch 
sucht der Lebensgestörte, der Ängstliche und der Zerrissene neben dem 
•Heiler" in einem naiven Sinn einen Menschen, der ihn anhört und Gutes an 
ihm entdeckt. Er sucht ihn unausgesprochen in der Absicht, sich selber mit 
seinen Augen sehen zu können, um sich besser und richtiger verstehen, tragen 
und ertragen zu lernen. Wie enttäuschend muß deshalb eine Behandlung sein, 
die nicht religiös fundiert ist, in der der •Psychopompos" wenig oder gar nichts 
erkennen läßt von jener Güte, dem Allverstehen, dem Bejahen und Glauben, 
das Gott eigentümlich ist. Wie muß den Leidenden die Unzulänglichkeit • nur 
menschlichen • eng beschränkten Interesses, sei dies wirtschaftlicher, fach- 
licher oder sozialer Art, erschrecken und verstören. Denn solche Haltungen 
können im Patienten keine Beruhigung, kein Selbstverstehen bewirken; im Ge- 
genteil: sie enttäuschen ihn, im Maß seine Selbstentäußerung in eine Leere 
stößt • die das •göttliche" Verstehen ausfüllen sollte. 

Das eigentlich Priesterliche • wenn wir hier vom Sakramentalen im enge- 
ren Sinne absehen • ist das Verstehen aus Gottes Perspektive, aus seinem 
Blick, aus seinem Herzen • ohne Ansehen der Person, des Geldbeutels, der 
Physiognomie, der Begabung, der Stellung auf der sozialen Stufenleiter. Es 
kann kein schöneres Ziel für den Priester innerhalb der Seelsorge geben als 
dies: aus Gott, aus seinem Blick den Menschen zu sehen, an ihn zu glauben und 
ihn zu lieben. Glücklich der Mensch, der einen Verstehenden fand, der ihn 
•an Gottes Statt" anhörte und ihn s o verstand, ihm durch Vermittlung gött- 
lichen Denkens über ihn zum rechten Selbstverstehen verhalf. Er wird gerecht 
sein können gegen sich selbst. 

3. Als dritte Hemmung der Selbstgereehtigkeit sprachen wir den Mangel 
an Selbstliebe an. Wir fügen hinzu den Mangel anrechter Selbstliebe. 
Bei der Selbstliebe gibt es ein Zuwenig und ein Zuviel. Menschen, die sich 
hingeben an andere, aber so, daß sie sich verbrauchen und mißbrauchen lassen, 
haben zu wenig Selbstliebe. Anstatt ihre unveräußerlichen Rechte zu fordern 
• Rechte, auf die die geordnete Selbstliebe nicht verzichten kann, ohne die 
Achtung, die Selbstachtung und den Respekt einzubüßen •", geben sie unab- 
lässig nach, weich und ohne eigenen Willen, immer geschoben, gedrückt und 
vernachlässigt. Handelt es sich bei solchen Menschen um lebensschwache 
Naturen, so mag eine Änderung der Lage • in robuster Umgebung • unmög- 



Selbst-Gerechtigkeit 107 

lieh sein. Aber dann müßte das Leiden klar erkannt und bejaht werden, dürfte 
nicht • verdrängt • zum tötenden, lähmenden, quälenden Aschenbrödeldasein 
führen. Die Selbstgerechtigkeit fordert auch hier eine klare Einsicht in das 
Gute, Sozial-Bindende, in die Opferfähigkeit, in den Wert der Anpassung und 
des bescheidenen Dienstes. Ein Zuwenig an Selbstliebe läßt die guten Eigen- 
schaften, die freilich auch einer Schwäche entspringen, nur als Schwäche 
erscheinen, was sie ja keineswegs sind. Was wäre eine Gemeinschaft ohne die 
Stillen, die Sanftmütigen? Wäre sie nicht einer Mauer gleich, deren Steine kein 
Mörtel bindet? 

Ein Zuviel aii Selbstliebe kommt einer blinden Liebe gleich. Man spricht 
von •Affenliebe". Im Verhältnis von Mensch zu Mensch versteht man sie als 
unvernünftige, also tierische Liebe. Sie nützt dem Geliebten nicht, sie schadet 
ihm. Sie ist selbstsüchtig, hebt nur, weil es Freude macht zu lieben, 
nicht um zu helfen, den geliebten Menschen wachsen und reifen zu lassen. 
Blinde Liebe ist maßlos, sie strömt aus der unerlösten Tiefe des Triebes. 
Der Trieb kennt aus sich weder Maß noch Gesetz. Beides muß ihm von oben 
her, von der Seele, vom Geist gegeben werden. Geschieht das nicht, ufert er 
aus und zerstört. Schließlich ist blinde Liebe wechselnd wie der Mond. 
Man spricht von triebhaften Müttern, Frauen, die Liebe und Haß, Zuneigung 
und Ablehnung, Zärtlichkeit und Härte in unberechenbarer Folge überkommt: 
für die Erziehung denkbar ungeeignete Wesen. Die Geborgenheit, die wich- 
tigste Folge echter Liebe, bleibt aus. Unsicherheit infolge der Unberechenbar- 
keit des Wechsels ist die Folge der blinden Liebe. 

Bei der blinden Selbstliebe können wir die gleichen Eigenarten unter- 
scheiden. Blinde Selbstliebe ist selbstsüchtig und maßlos. •Sucht" sagt unbe- 
herrschten Drang. Unbeherrscht ist der Drang der blinden Selbstliebe, insofern 
sie einseitig auf die Freuden des Selbstbesitzes, der Harmonie mit sich selbst, 
des Erfolges, der Geltung ausgeht • und wegschauen läßt von allem, was 
dunkel, böse, ungeordnet im, eigenen Innern ist, was Leid, Anstrengung und 
Selbstüberwindung bedeuten würde, was Respekt, Ehrfurcht und Rechts- 
ansprüche der Umwelt mit sich brächte. Die Selbstsucht der blinden Selbst- 
liebe besitzt als Haupttriebfeder die Eitelkeit, als reaktive Form der Selbst- 
behauptung den Neid und den Widerspruchsgeist. Die Eitelkeit kommt in allen 
Formen des In-der-Welt-seins zum Ausdruck: von der Kleidung bis hin zur 
selbstgenügsamen Esoterik eines Fachjargons. Die •splendid isolation" ist hier 
ebenso aufschlußreich wie der Schlips oder der Kragen. 

Diese selbstsüchtige Liebe verstellt den Zugang zum eigenen Ich und 
erschwert, die Selbstgerechtigkeit, weil sie eine Welt des Scheins errichtet. 
Suchen wir nach Gründen für diese Formen der Selbstliebe, so stoßen wir 
neben anderem auf Zusammenhänge folgender Art. Der heutige Mensch muß 
auf allzuvieles verzichten, das lebensnotwendig wäre. Er hat oft keine Freiheit 
mehr, oder sie ist ihm infolge der Vermassung und rigoroser Forderung des Kol- 
lektivs, das immer terroristischere Formen annimmt, ungeheuer erschwert. 
Was bleibt ihm anderes übrig, als sich auf sich selbst zurückzuziehen und 
wenigstens mit sich selbst im Frieden zu leben, die Harmonie und den Aus- 



108 Hubert Thurn S. J. 

gleich zu suchen. Der Mensch soll seinen Weg gehen, und er wird ein anderer 
sein als der des Nebenmenschen. Aber wir sollten dennoch an Stelle einer 
blinden, süchtigen Selbstliebe, an Stelle der Eitelkeit, der großen Worte uns 
schlicht zur Wahrheit bekennen, zur Wahrheit einer Selbstliebe, die grund- 
sätzlich Gottes Gebot anerkennt. Der Schwäche bleibt ohnehin genügend Raum 
und der Barmherzigkeit Gottes, die eine •superabundans" ist, überreiche Ge- 
legenheit, zu verzeihen, mit dem Mantel der Liebe zuzudecken, was die 
Schwäche gefehlt hat. 

Die überzogene Selbstliebe kennt auch den launischen Wechsel, von dem 
bereits bei der triebhaften Liebe zum anderen Menschen die Rede war. Der 
Mensch, der die Augen vor der Ganzheit seines Seins schließt, von den Ab- 
gründen, Schwächen, Versagern nichts wissen will, wiegt sich in falsche 
Sicherheit. Das Ende sind Überwertigkeitsideen, die der harten Wirklichkeit 
nicht standhalten, in Minderwertigkeitsgefühle umschlagen. Der übersteiger- 
ten • und zugleich verkrampften Selbstsetzung folgt das ärgerliche oder 
müde Resignieren. Die Folge einer falschen Selbstliebe ist deshalb die Unaus- 
geglichenheit des Selbstgefühls, mit allen seinen Folgen auch für das religiöse 
Leben. Denn auch hier wirkt sich der große Wechsel des Sich-Fühlens störend 
aus. Begeisterung oder Sicheinsfühlen mit dem Herrgott wechseln mit Apathie, 
Langeweile und Überdruß. 

Ein Rückblick auf die aufgewiesenen Zusammenhänge tut leicht dar, daß 
Selbstgerechtigkeit ein schwieriges, aber notwendiges Anliegen des geistlichen 
Lebens ist. Selbsterkenntnis, Selbstverstehen und rechte Selbstliebe werden 
immer ein schweres Stück Arbeit bleiben. Aber sie sind ein notwendiges Sich- 
mühen, weil sie allein die Voraussetzung bieten zur rechten Beurteilung und 
Einordnung seiner selbst, zu Vertrauen, Ausdauer und Mut. Damit aber auch 
zum Frieden und zum Glück, die nur aus der Wahrheit wachsen können: die 
Wahrheit wird euch frei machen. 




