
109 

Heilsgeschichtliche Sinndeutung des Mariengeheimnisses 
und der Marienverehrung 

Von Otto Semmelroth, S. J., Frankfurt am Main 

Soll die marianische Bewegung, die in unseren Tagen durch die Kirche geht, 
zu einer wirklichen Erneuerung und Vertiefung des christlichen Lebens bei- 
tragen, dann muß sie ihre eigentlichen Antriebe immer mehr aus den zentralen 
Wahrheiten der Offenbarung erhalten und darf nicht den Charakter einer peri- 
pheren und isolierten Frömmigkeitsform annehmen. Das wird um so eher der 
Fall sein, je intensiver die Theologie, als Wissenschaft von der Offenbarung, 
sich bemüht, das Mariengeheimnis in die Mitte der Heilsplanung Gottes zu 
stellen und in eine innere Einheit mit dem gesamten Erlösungsgeheimnis zu 
bringen. Sie darf sich heute nicht mehr damit begnügen, den einzelnen 
Mariengeheimnissen gesondert nachzugehen, sondern muß grundlegend nach 
dem heilsgeschichtlichen Sinn der Mariengestalt im ganzen fragen, nach •jener 
Idee, die dem göttlichen Geist vorschwebt und daher die Wurzel aller Einzel- 
vorzüge darstellt1". Beides soll hier versucht werden: Aus dem heilsgeschicht- 
lichen Grundgedanken oder, in der Fachsprache ausgedrückt, dem Fundamen- 
talprinzip der Mariologie (1) soll die innere Begründung und organische Einheit 
der anderen marianischen Geheimnisse und der in der Kirche immerfort leben- 
digen Marienverehrung dargetan werden (2). 

Der heilsgeschichtliche Sinn der Mariengestalt 

1. In der Ausdrücklichkeit, wie es heute geschieht, ist die Frage nach dem 
Ansatzpunkt und Grundprinzip der marianischen Theologie noch nicht sehr alt. 
Die Art, wie man früher einzelne Geheimnisse Mariens begründet hat, zeigt 
allerdings, daß man schon immer der Auffassung war, ein zentrales Geheimnis 
müsse den übrigen zugrunde liegen. Darüber aber, welches Geheimnis das die 
anderen begründende sei, äußert sich die Theologie der Kirchenväter oder der 
Scholastik nicht direkt. Tatsächlich wird immer wieder die Gottesmutter- 
schaf t als das grundlegende Mariengeheimnis hingestellt. Das geschieht auch 
von der Mehrzahl der heutigen Theologen. Feckes glaubt sogar, •es würde der 
von der ganzen Tradition gewiesenen Richtung widersprechen, eine Mariologie 
aufzubauen, deren Fundament und Prinzip nicht die göttliche Mutterschaft 
wäre"2. Wir möchten das bestreiten. Einer genaueren Untersuchung des dog- 
mengeschichtlichen Befundes hält diese Ansicht nicht stand.Schon die Tatsache, 
daß bei den früheren Kirchenvätern, etwa bei Justin oder Irenäus, die Gottes- 
mutterschaft theologisch von einem ganz anderen Gesichtspunkt aus gesehen 
wurde als z. B. in der Scholastik oder in der Theologie des letzten Jahrhunderts, 
müßte zu denken geben. Jene preisen die Jungfrau, weil sie bei der Verkün- 

1 K. Feckes, Das Fundamentalprinzip der Mariologie, in: Scientia sacra, Festschrift 
für Kardinal Schulte. Düsseldorf 1935, 258 2 ebd. 266 



110 Otto Semmelroth S. J. 

digung des Engels durch ihr gläubiges Jawort auf die Pläne Gottes einging. 
Das Gottesmutterwerden ist ihnen zwar der erste Schritt in der Ordnung der 
Verwirklichung des göttlichen Heilsratschlusses, dieser Schritt selbst steht für 
sie aber unter einer umfassenderen Idee, nämlich unter dem Gedanken der 
zweiten Eva. Um der damit bezeichneten Stellung im Heilsgeschehen willen 
wurde Maria die Mutter des Herrn. 

Da Nestorius seine christologische Irrlehre in eine mariologische Formel ge- 
faßt hatte, war es natürlich, daß die Wahrheit von der Gottesmutterschaft 
Mariens • 431 in Ephesus gegen Nestorius als Dogma erklärt • nun wie ein 
Fundamentalprinzip ins Glaubensbewußtsein trat. Schien doch Maria nur 
dadurch die •Überwinderin aller Häresien auf dem ganzen Erdenrund" zu sein, 
daß sie als Gottesmutter in die engste Nähe Christi gestellt war, so daß alle 
Angriffe auf den Erlöser zugleich sie trafen und alle Klarstellung ihres Geheim- 
nisses dem Geheimnis Christi diente. Was Wunder, wenn Maria jahrhunderte- 
lang einseitig von ihrer Bedeutung für das Geheimnis des Gottmenschentums 
her gesehen wurde, und die Gottesmutterwürde so sehr im Mittelpunkt des 
theologischen Denkens über Maria stand, daß man aus diesem Geheimnis alle 
anderen Vorzüge ihrer Person ableitete. Erst seitdem man in der Theologie 
wieder nach größeren heilsgeschichtlichen Zusammenhängen fragt und die Ein- 
zelgeheixiinisse des Glaubens, auf Grund einer tieferen theologischen Schrift- 
erhellung, wieder auf die ihnen vorausliegende Heilsplanung Gottes zurück- 
führt, beginnt man auch das Geheimnis der Gottesmutterschaft aus seiner Iso- 
lierung herauszuholen. Das zeigt sich in den ergänzenden Bestimmungen, die 
man diesem Geheimnis in der neueren Theologie beigelegt hat. So spricht man 
z. B. von einer •adäquaten Gottesmutterschaft" als dem Fundamentalprinzip 
der Mariologie; Scheeben und nach ihm Feckes reden im gleichen Sinne von 
einer •bräutlichen Gottesmutterschaft". Damit hat man aber schon zugegeben, 
daß die Gottesmutterschaft in sich als mariologisches Grundprinzip nicht 
ausreiche. Das wird besonders in der Auffassung Scheebens deutlich. Denn der 
Doppelbegriff der •bräutlichen Gottesmutterschaft" stellt sofort die Frage 
nach der •inneren Verbindung beider Aspekte", die doch nur in einem über- 
geordneten Prinzip gesucht werden kann. Feckes scheint das im Grunde auch 
zuzugeben, wenn er schreibt: •Die marianischen Einzellehren lassen sich teils 
nur aus dem Muttergedanken, teils nur aus dem Evagedanken stringent und 
naturgemäß beweisen"3. 

2. Uns scheint das marianische Grundprinzip, die, Sinndeutung des Marien- 
geheimnisses im Zusammenhang der Heilsgeschichte, in einem Begriff der früh- 
christlichen Überlieferung gegeben zu sein. Die Kirche der frühen Jahrhun- 
derte, die sich ja viel mehr als wir heute als quasipersonale Einheit erlebte, 
sah in Maria ihren Typus, ihr Urbild. Dieser Gedanke wird so häufig aus- 
gesprochen, daß man sich verwundert fragt, warum er in der Theologie der 
Neuzeit so wenig Beachtung gefunden hat. Vielleicht liegt es daran, daß der 
Begriff des Urbildes in der geschichtlichen Entwicklung des abendländischen 
Denkens immer mehr von jener Fülle verlor, die er im philosophisch-theolo- 

s a.a.O. 272 



Heilsgeschichtliche Sinndeutung des Mariengeheimnisses 111 

gischen Denken der Väter besaß. Überschauen wir kurz sein Vorkommen und 
seine Anwendung auf das Verhältnis Mariens zur Kirche in der Schrift und in 
der frühchristlichen Tradition. 

Für die Heilige Schrift sei nur an jene Stelle aus dem zwölften Kapitel 
der Geheimen Offenbarung erinnert, wo die Ineinsschau von Maria und Kirche 
geradezu als Thema erscheint: Das Weib als das große Zeichen am Himmel. 
Sickenberger hat in einem sorgfältig gearbeiteten Überblick* gezeigt, daß das 
Weib der prophetischen Schau in der Exegese der Väter zwar zunächst als 
Kirche gedeutet wird, daß daneben aber auch sehr bald die marianische Deu- 
tung auftritt, und sich dann beide Auslegungen ungefähr die Waage halten. Er 
selbst will weder die ekklesiologische noch die marianische Deutung anerken- 
nen, sondern sieht in dem Weib die alttestamentliche Gemeinde versinnbild- 
licht. Die Ablehnung der marianfschen Deutung wird damit begründet, daß 
keine vollständige Analogie im Geschick Mariens und der Kirche vorliege. Er 
vergißt dabei aber, daß in der prophetischen Sprechweise sehr leicht die Züge 
des Prototyps und des Antityps ineinander übergehen. Es sei nur an die Pro- 
phezeiung des Herrn vom Weltende und vom Untergang Jerusalems erinnert, 
wo eines schwer vom anderen zu unterscheiden ist. Uns scheint darum jene 
Deutung richtiger zu sein, die um die Mitte des .vorigen Jahrhunderts der Pro- 
testant Hengstenberg in seinem Kommentar zu unserer Stelle gab: •Die Frau 
ist die eine und zentrale Gemeinde des Alten und Neuen Bundes, in dem Typus 
der Jungfrau geschaut". 

Von den Vätern haben schon die großen Apologeten des zweiten Jahrhun- 
derts, vor allem Justin, Irenäus und Tertullian auf die innerlich verwandten 
Züge im Bilde Mariens und der Kirche hingewiesen. Die bei ihnen häufig vor- 
kommende Gegenüberstellung von Eva und Maria erfolgt gerade unter den 
Gesichtspunkten, die Maria zum Urbild der Kirche machen. Nach Justin •hat 
Eva, da sie Jungfrau und unverletzt war, durch die Empfängnis des Schlangen- 
wortes Ungehorsam und Tod geboren. Maria aber, die Jungfrau, hat Glaube 
und Freude empfangen und dem Engel Gabriel, der die freudige Botschaft 
brachte, ... geantwortet1 •Mir geschehe nach deinem Wort"5. Gerade durch 
dieses Eingehen in den Heilsbund Gottes mit der Menschheit ward Maria das 
Gegenbild Evas und Urbild der Kirche, deren wesentliche Aufgabe es ist, als 
Braut Christi mit ihm die Erlösung • empfangend • zu wirken. 

Denselben Gedanken hat Irenäus noch schärfer ausgedrückt. Im engen 
Zusammenhang mit der Tatsache, daß •das, was die Jungfrau Eva durch den 
Unglauben gebunden hatte, die Jungfrau durch den Glauben löste'", betont er, 
daß die Kirche, indem sie den Glauben empfängt, das Heil vermittelt. Hier wird 
Maria deutlich als Typus der heilsvermittelnden Kirche hingestellt. Die Kirche 
gebiert in ihrem Schoß die Kinder des Heils, wie es Maria vorgebildet hat. 
Es ist, wie Hugo Koch sagt, •die vulva allerdings der Mutterschoß Mariens, 

4 Die Messiasmutter im 12. Kapitel der Apokalypse, in: Theologische Quartalschrift 
126 (1946). 357•427 

5 Dial, cum Tryphone Jud. • MG 6, 712A 
• Advers. haer. Ill, 22,4. • MG 7, 959B 



112 Otto Semmelroth S. J. 

aber als Bild des Mutterschoßes der Kirche"7. Deshalb kann •Maria aufjubelnd 
für die Kirche prophetisch singen: •Hochpreist meine Seele den Herrn"8. 

In prägnanter Art hat T e r t u 11 i a n die Perspektive Eva-Maria-Kirche auf- 
leuchten lassen, und zwar so, daß Eva geradezu übersehen wird. Der Blick geht 
über sie hinweg zu jenen anderen beiden Heilsgestalten, in denen die eigent- 
liche Sendung der Eva erfüllt ward, da sie wirklich die Gehilfin wurden, die Eva 
dem Manne eigentlich sein sollte, aber nicht war. •Die gleiche Güte Gottes 
sorgte auch für eine Gehilfin, damit es an nichts Gutem fehle. Er sagt nämlich, 
es ist nicht gut, daß der Mann allein sei. Er war sich dabei bewußt, daß jenem 
das Geschlecht der Maria und dann der Kirche von Nutzen sein werde"9. •Wie 
Christus aus einer Jungfrau geboren wurde, so geschieht auch unsere geistige 
Wiedergeburt aus einer durch Christus von allen Flecken gereinigten Jungfrau, 
das heißt der Kirche"10. 

Was das zweite Jahrhundert so einmütig, weil offenbar aus apostolischer 
Tradition überkommen, gelehrt hat, ging in den folgenden Jahrhunderten in 
die Auffassung der verschiedenen Kirchen des Morgen- und Abendlandes ein. 
DiekleinasiatischeÜberlieferung findet ihren sichtbaren Nieder- 
schlag in jener Inschrift, die dem Aberkios in Hierapolis in Phrygien zwischen 
180 und 200 aufs Grab gesetzt wird: •Überall erwarb ich mir Freunde", läßt 
sie den Toten von seiner Reise durch die Kirchen seiner Zeit berichten, •weil 
ich Paulus zum Vorbild hatte. Die Pistis holte überall hervor und tischte auf 
als Nahrung den Fisch von der Quelle, überaus groß und rein, den gefangen 
eine reine Jungfrau". Dölger hätte wohl, statt im ersten Bande seines •Ichthys" 
die Jungfrau auf die Kirche und im zweiten Bande auf Maria zu beziehen, 
besser beide Deutungen miteinander verbunden. Die Jungfrau ist die Kirche, 
in der Jungfrau Maria vorgebildet. Auch Hugo Koch ist der Meinung, daß 
•an beides gedacht ist"11. Methodius von Olymp, ein anderer Zeuge 
der kleinasiatischen Tradition, bestätigt diese Auffassung, wenn er sagt, •daß 
es nicht vollkommen ist, die Fleischwerdung des Sohnes Gottes von der heiligen 
Jungfrau zu verkündigen und nicht ebenso zu bekennen, daß er auch in die 
Kirche als in sein Fleisch kam; denn ein jeder von uns muß nicht nur die Parusie 
des Logos in jenes heilige Fleisch bekennen, welches von der reinen Jungfrau 
kam, sondern auch eine gleiche in den Geist eines jeden von uns"12. 

Auch die alexandrinische Überlieferung macht sich die typo- 
logische Stellung Mariens zu eigen, da Clemens Maria und die Kirche geradezu 
gleichsetzt. Er zeichnet die Kirche mit Zügen, die von Maria genommen sind, 
und zwar nicht zufällig, denn im Zusammenhang zeigt er selbst die jung- 
fräuliche Mutterschaft Mariens in ihrer urbildlichen Bedeutung: •Christus, 
der Herr, die Frucht der Jungfrau, hielt die Frauenbrust nicht für selig (im 
Gegensatz zu der lobpreisenden Frau aus dem Volke), und er hat sie nicht zur 
Nahrung erwählt, sondern weil der lebendige und gütige Vater sie mit dem 

' Virgo Eva • Virgo Maria. Berlin-Leipzig 1937. 38 
8 Adv. haer. III, 10,2. • MG 7, 873B 8 Adv. Marcion. II, 4. • ML 2, 315A. 
10 H. Koch, a.a.O. 42       " a.a.O. 92 
12 Siehe bei J. Nießen, Die Mariologie des hl. Hieronymus. Münster 1913. 32 



Heilsgeschichtliche Sinndeutung des Mariengeheimnisses 113 

Wort betaut hat, ist er selbst die geistige Nahrung für die guten Menschen 
geworden. O wunderbares Geheimnis! Einer ist der Vater aller. Einer ist auch 
das Wort aller und einer ist der Heilige Geist, und er ist überall. Eine einzige 
aber auch ist die Jungfrau-Mutter; mir aber gefällt es, sie Kirche zu nennen. 
Diese einzige Mutter hatte keine Milch, weil sie allein nicht Frau war. Jung- 
frau aber ist sie zugleich und Mutter; unversehrt und unverletzt als Jungfrau; 
liebend als Mutter"13. Später wird der Alexandriner C y r i 11, der Verfechter 
der Gottesmutterschaft, am Schluß seiner Rede gegen Nestorius auf dem Kon- 
zil von Ephesus in genau der gleichen Weise Maria und die Kirche identifizieren, 
wenn er •die stets jungfräuliche Maria, das heißt die heilige Kirche, und ihren 
Sohn und unbefleckten Bräutigam preist"14. 

Für die syrische Tradition spricht sehr beredt die Streitschrift gegen 
die Manichäer, die Hegemonius um 350 in Form eines fingierten Zwie- 
gespräches zwischen Archelaus, einem katholischen Bischof, und Manes verfaßt. 
Es wird da in einer ironisch gemeinten Wiedergabe einer katholischen Auf- 
fassung Maria •die keuscheste Jungfrau und unbefleckte Kirche"15 genannt. 
Diese Meinung muß recht geläufig gewesen sein, wenn sie hier so exponiert als 
Angriffspunkt hingestellt wird. Von besonderer Bedeutung ist das Zeugnis des 
Epiphanius von Salamis, dessen Schriften nach Rauschen-Altaner 
•lauter Schatzkammern literarischer Überlieferungen sind"1'. In ihnen spricht 
die palästinensisch-syrische Tradition. •Von Maria ist jene 
Schriftstelle genommen, und von der Kirche kann ich es sagen: Deshalb verläßt 
der Mann Vater und Mutter und hängt dem Weibe an. Und es werden beide 
zu einem Fleisch. Und der Apostel sagt: Dieses Geheimnis ist groß, und zwar 
im Hinblick auf Christus und die Kirche"17. 

In der römischen Tradition zeugen für den Gedanken der heils- 
geschichtlichen Stellung Mariens als Urbild der Kirche nicht nur Justin und 
Irenäus. Auch den großen Vätern des vierten Jahrhunderts ist diese Idee ver- 
traut. Was die Gestalt der •Orante" auf den Wänden der Katakomben und auf 
den Goldgläsern bildhaft werden läßt, jene Gestalt, die in perspektivischer 
Schau die Seele des hier bestatteten Gläubigen als Glied der in Maria vor- 
gebildeten Kirche darstellt, das haben die großen lateinischen Kirchenväter 
ausdrücklich gelehrt. Ambrosius weiß, daß die Prophezeiungen über Maria 
auch für die Kirche gelten. Er ist es, der Maria ausdrücklich •Typus eccle- 
s i a e "18 nennt. Und •bei Hieronymus fließen in der Schrift gegen Jovinian 
die Stellen des Hohenliedes, die sich auf Maria beziehen, mit denjenigen auf die 
Kirche in eins zusammen"19. Bei Augustinus finden wir die afrikanische 
Tradition von der Kirchenvorbildlichkeit Mariens auf ihrem Höhepunkt. •Man 
darf ruhig von der Parallele Maria-Ekklesia als einer Lieblingsvorstellung des 
Bischofs von Hippo reden", sagt Friedrich20. Schließlich faßt Isidor von Se- 
villa in seinen •Analogiae" zusammen, was die gesamte Überlieferung lehrt: 

lä Paedagogus I, 6. • MG 8, 300B      u MG 77, 996C 
15 Acta disputationis Archelai. • MG 10,1508C      16 Eatrologie, Freiburg 1931. 242 
17 Haeres. 78. • MG 42, 729CD        18 Expos, in evgl. Luc. II, 7. • ML 15,1555B 
" J. Nießen, a.a.O. 159       20 Die Mariologie des hl. Augustinus. Köln 1907. 255 



114 Otto Semmelroth S. J. 

•Maria bedeutet die Kirche, die, obwohl*sie mit Christus vermählt ist, uns als 
Jungfrau vom Heiligen Geiste empfing und auch als Jungfrau gebiert"21. 

Von der Väterzeit geht die Typologie Maria-Kirche auch in die Theologie 
der Scholastik über. Es möge hier das zusammenfassende Urteil Martin 
Grabmanns sprechen: •Die Stellung Mariens zur Idee der Kirche wird von den 
mittelalterlichen Theologen zunächst dadurch hervorgehoben, daß Maria in 
den Ideenkreis des Hohenliedes, dieses Hochgesanges der Unio Christi cum 
Ecclesia, eingefügt wird, so daß die drei Begriffe: Christus, Maria, Kirche in 
inniger Wechselbeziehung erscheinen. Diese Interpretation des Hohenliedes, 
an welche schon bei Hieronymus und Ambrosius sich Anklänge finden, wurde 
vom zwölften Jahrhundert an mit Vorliebe in Anwendung gebracht und geist- 
reich durchgeführt... In seiner Erklärung des Psalmes vierundvierzig zeichnet 
der Aquinate in klarer und sinnvoller Weise die innigen Beziehungen zwischen 
Christus, Maria und Kirche. Es faßt sich nach der tiefsinnigen Auffassung 
der mittelalterlichen Mystik die ganze Kirche zusammen in der Idee ,Maria', 
insofern die Gegenliebe der Glieder der Kirche zu Christus, dem Haupt und 
Bräutigam der Kirche, in der Liebe Marias zu Christus die innigste Form, das 
höchste Maß erreicht"22. Auch in der Tatsache, daß seit früher Zeit so viele 
Kirchen Maria geweiht wurden, sieht man die Überzeugung von der Kirchen- 
typik Mariens ausgedrückt. •Im Gesamtrahmen der sichtbaren Kirche stehen 
die Maria geweihten • und zwar sehr früh geweihten • Kirchen als die monu- 
mentalsten Verkörperungen der Marienverehrung vor aller Augen. Zwar bleibt 
fast durchweg bei allen Liturgikern das Gotteshaus ein körperliches Bild der 
Kirche Gottes und ein Symbol des Leibes des Herrn; aber die Gleichsetzung 
von Maria und Ecclesia hat die zahllosen Weihungen zweifellos mit veranlaßt 
und vor allem auch Gelegenheit gegeben, im körperlichen Rahmen der Ar- 
chitektur ihr eine besondere Rolle zuzuweisen"23. 

Die Tatsache, daß Maria in der einmütigen Überlieferung als Typus und Ur- 
bild der Kirche gesehen wird, kann also nicht bezweifelt werden. Darüber hin- 
aus scheinen uns die angeführten Textzeugen diesem Geheimnis Mariens eine 
zentrale Bedeutung im Heilsratschluß Gottes zuzuweisen. Wir möchten darum 
meinen, daß die Idee der Kirchenurbildlichkeit die eigentliche heilsgeschicht- 
liche Sinndeutung der Mariengestalt zum Ausdruck bringt. Wie nämlich Gottes 
Ratschluß dahin ging, in der Fülle der Zeiten •alles im Himmel und auf Erden 
in Christus als dem Haupte zusammenzufassen" (Eph 1.10) und darum alle 
Geheimnisse Christi: seine Menschwerdung, sein Tod, seine Auferstehung und 
Himmelfahrt, erst von der Idee des ganzen Christus, des mystischen Christus, 
der das Haupt seiner Kirche ist, ihren letzten Heilssinn erhalten, so erhalten 
auch alle Geheimnisse Mariens, vorab das ihrer göttlichen Mutterschaft, erst 
von der Idee der Kirchenurbildlichkeit ihren letzten, von Gott intendierten 
Sinn. Im Geheimnis der Gottesmutterschaft ist Maria mit dem historischen 
Christus verbunden, als Typus und Urbild der Kirche aber mit dem mystischen 

21 ML 83, 117C 22 Die Lehre des hl. Thomas von Aquin von der Kirche als Gotteswerk, Regensburg 
1903. 296 f        23 V. C. Habricht, Maria. Oldenburg 1926. 35 



Heilsgeschichtliche Sinndeutung des Mariengeheimnisses 115 

Christus, dem der Vater •alles zu Füßen gelegt und den er zum alles über- 
ragenden Haupte der Kirche gemacht hat, die sein Leib ist, erfüllt von ihm, 
der alles mit allem erfüllt" (Eph 1.23). 

3. Um unsere Behauptung zu verdeutlichen und noch mehr zu unterbauen, 
muß der Urbildbegriff genauer abgegrenzt und geklärt werden. Wir fragen 
darum zunächst nach der Heilsfunktion der Kirche, um daraus abzuleiten, in 
welchem Sinne Maria die Kirche personifiziert und typisiert. 

Es ist heute kein Geheimnis mehr, daß die marianische Theologie in wesent- 
lichen Fragen aus einer gewissen Unklarheit nicht herauskommt. Die Kontro- 
verse über die miterlösende und gnadenvermittelnde Tätigkeit Mariens hat 
sich geradezu versteift. Die Ursache dafür sehen wir darin, daß man das 
Wesen der Erlösung in zwei Momenten erschöpft sieht: dem erlösenden Werk 
Christi, insofern es von ihm geleistet ist, und in der Zuwendung der Früchte 
dieses Werkes an die einzelnen Menschen. Dementsprechend teilt sich die 
marianische Theologie in zwei Lager: Die einen behaupten eine Mitwirkung 
Mariens beim Werk Christi selbst (an der objektiven Erlösung), während die 
anderen wegen der offenkundigen Schwierigkeiten jener Ansicht höchstens 
eine Mitwirkung Mariens bei der Zuwendung der Erlösungsfrüchte an die ein- 
zelnen Menschen (an der subjektiven Erlösung) zugeben möchten. Beide An- 
sichten haben ihre Schwächen; sie leiden entweder an einem Zuviel oder an 
einem Zuwenig. Eine Lösung dieses Entweder-Oder wird es nur geben, wenn 
ein zwischen beiden liegendes Drittes gefunden wird. Dieses Dritte scheint nun 
mit der Stellung und Funktion der Kirche gegeben zu sein. Denn die Kirche 
steht zwischen dem Werk Christi • das dieser allein, auch ohne Mitwirkung 
Mariens vollbracht haben muß • und der Zuwendung der Früchte dieses Wer- 
kes an die Einzelnen. Sie steht als Braut Christus gegenüber und empfängt, 
indem sie sich das von ihm vollzogene Werk zueigen macht, die Früchte dieses 
Werkes. Der einzelne Mensch aber nimmt an diesen Früchten nur teil, wenn 
und in dem Maße er ein Glied der Kirche ist. 

Hier ist nun die Stelle, Maria als Urbild und Typus dieser Kirche einzu- 
führen. Wenn der Mensch Ideen, die sein Leben bestimmen sollen, Mächte, 
die für ihn von Bedeutung, aber ihm irgendwie fern und ungreifbar sind, per- 
sonifiziert, so hat das oftmals seinen guten Sinn, in Wirklichkeit bleiben solche 
Personifikationen immer Fiktionen, mögen sie noch so sehr im Herzen des Men- 
schen lebendig sein. Ganz anders ist es, wenn wir Maria die Personifikation 
der Kirche nennen. Nicht nur, weil sie eine wirkliche Person ist, sondern weil 
Gott selbst sie zum Urbild der Kirche gemacht hat. Sie ist darum nicht nur 
Erinnerungsbild für die Kirche, versinnbildet nicht nur diese dadurch, daß sie 
gewisse Züge mit ihr gemeinsam hat, sondern ist die Kirche in Person, d. h. in 
ihr erfüllt die Kirche Christus gegenüber ihre Aufgabe personal. In jenem ent- 
scheidungsvollen Augenblick, wo es galt und immer noch gilt, das erlösende 
Werk Christi der Menschheit zu eigen zu machen, repräsentiert sie, Ja sagend 
und empfangend, die Kirche. Wir werden uns in der ursächlichen Ordnung 
Gottes das Werk Christi zunächst als vollständig abgeschlossen vorstellen müs- 
sen, ehe wir Maria als Repräsentantin der Kirche einführen. (Es geht hier ja 

8» 



116 Otto Semmelroth S. J. 

nicht um die zeitliche Abfolge, sondern um die Ordnung der ursächlichen Ab- 
hängigkeit.) Erst zu dem von Christus allein geleisteten Erlösungswerk tritt 
die Kirche in Maria hinzu, und zwar in den beiden entscheidenden Momenten: 
der Menschwerdung und dem Opfertod am Kreuz. Sie sagt ihr Jawort • schon 
unter dem Einfluß der Gnade, wie jeder Mensch seine •Disposition" zum Emp- 
fang der Gnade schon unter dem Einfluß der Gnade erwirbt •, sie sagt es nach 
Thomas von Aquin24 •anstelle des gesamten Menschengeschlechtes", das eben 
durch dieses Jawort Kirche wird. Maria empfängt als Repräsentantin der 
Kirche die Fülle der Erlösungsgnaden Christi für die in ihr vorenthaltene 
Kirche. •Sie empfing die Gnade, um sie den Jahrhunderten weiterzugeben'1, 
sagt Petrus Chrysologus25, und die Theologen der Scholastik sehen Maria voll 
der Gnade •mit Bezug auf das Überfließen der Gnade auf alle Menschen. Denn 
es ist etwas Großes an jedem Heiligen, wenn er so viel Gnade hat, daß es zum 
Heil vieler genügt; wenn er aber so viel hätte, daß es genügend wäre zum Heil 
aller Menschen der Welt, das wäre das Größte; das aber ist in Christus und in 
der seligsten Jungfrau"28. Von hier aus gewinnen die umstrittenen Begriffe 
•Miterlöserin" und •Mittlerin aller Gnaden" neues Licht, aber auch ihre Ein- 
schränkung. In dem Sinn, in dem man den einzelnen Menschen •Miterlöser" 
bei seiner eigenen Erlösung und Begnadung nennen kann, insofern er keinen 
Teil an der Erlösung Christi bekommt, wenn er nicht selbst sein empfangendes 
Ja dazu sagt, ist Marja Miterlöserin: Weil sie als Repräsentantin der Kirche das 
Ja der Kirche zu dem von Christus geleisteten Werk sagt, empfängt sie für die 
Kirche die Gnaden der Erlösung. Es ist also nur in einem sehr analogen Sinn 
ein •Miterlösertum", so analog, daß man den Ausdruck vielleicht besser ver- 
miede. Mittlerin aller Gnaden aber ist Maria eben dadurch, daß auf den Titel 
ihres Ja-Wortes die Kirche aller Zeiten und die Menschen in ihr die Gnaden der 
Erlösung empfangen. Von einer allgemeinen für bittenden Mittlerschaft 
spricht die Tradition vor Alfons von Liguori nicht. Da aber das kirchentypische 
Jawort Mariens der wirkliche Grund für die Begnadung der Kirche und ihrer 
Glieder ist, ist Maria auch wirklich Mittlerin aller Gnaden. 

Bei einer solchen Auffassung gilt nun nicht mehr der Einwand, daß Maria 
an eine Stelle gestellt sei, die in Wirklichkeit Christus als Repräsentant der 
Menschheit schon ausfüllt. Denn wenn wir das Werk Christi, des Gottmen- 
schen, als vollzogen betrachten, bleibt immer noch die Aufgabe der in der 
Kirche vereinten Menschheit, im personalen Ja sich dieses Werk Christi zu 
eigen zu machen, das Opfer des Herrn ins eigene Herz zu pflanzen. In dieser 
der Kirche und ihren Gläubigen wesentlichen Aufgabe ist Maria personales 
Urbild, Repräsentantin der Kirche. Die richtig verstandene Miterlösung und 
die allgemeine Gnadenmittlerschaft im dargelegten Sinn zeigen sich also nicht 
als irgendein Anhang des Mariengeheimnisses, sondern geradezu als sein Kern. 

24 Summa theol. III, q. 30, a. 1.        25 Sermo 143. • ML 52, 583C 
26 Thomas v. Aquin, In salutationem angelicam 



Heilsgeschichtliche Sinndeutung des Mariengeheimnisses 117 

II. 

Der organische Aufbau des Mariengeheimnisses 

Es bleibt nun noch zu zeigen, wie aus dem Geheimnis Mariens als Urbild der 
Kirche die übrigen offenbarten Mariengeheimnisse ihre Begründung erfahren 
und so zu e i n e m Geheimnis zusammenwachsen. Daraus wird sich die Bedeu- 
tung der Kirchenurbildlichkeit als marianisches Grundprinzip bestätigen. Es 
soll hier natürlich nicht behauptet werden, die verschiedenen Mariengeheim- 
nisse könnten aus diesem einen mit jener logischen Notwendigkeit erschlossen 
werden, die die marianische Theologie zu einem reinen Schlußverfahren ma- 
chen würde. Die einzelnen Geheimnisse haben wir vielmehr als Gegebenheiten 
der Offenbarung hinzunehmen. Nachdem sie uns aber offenbart sind, können 
und sollen wir ihre innere Einheit, die sie ja nach Gottes Heilsratschluß be- 
sitzen, aufzuspüren suchen. Den unermeßlichen Wert der Offenbarung erahnt 
ja doch nur, wer die geschlossene Harmonie ihres Aufbaues einigermaßen er- 
kennt. 

1. Wir untersuchen zunächst die Kir chenuribildlichkeit Mariens 
als Grundprinzip der einzelnen Mariengeheimnisse. Diese 
gruppieren sich in solche, die Maria vor allem als Urbild der miterlösen- 
den Kirche, und solche, die sie mehr als Urbild der erlö sten Kirche zei- 
gen. In die erste Gruppe fällt das Doppelgeheimnis der jungfräulichen Gottes- 
mutterschaft. Hierin hat die Überlieferung der Väter seit frühester Zeit Maria 
so sehr als Urbild der Kirche gesehen, daß neuerdings Delahaye die Kirchen- 
typik Mariens nach der Tradition nur unter diesem Gesichtspunkt zu unter- 
suchen für lohnend hielt27. Seitdem im Märtyrerbericht von Lyon gegen Ende 
des 2. Jahrhunderts zum ersten Mal ausdrücklich die Jungfrau-Mutterschaft 
von der Kirche ausgesagt wird*78, weicht dieser Gedanke nicht mehr aus der 
Tradition. 

Um ihrer Aufgabe willen, Urbild der Kirche zu sein, ist Maria als Jungfrau- 
Mutter in die Heilsgeschichte gestellt. Dafür mußte ein Doppeltes in ihr ver- 
wirklicht sein: einerseits mußte sie sich in bräutlichem Jawort das Werk Christi 
zu eigen machen. Die Kirche ist ja nur dann der mystische Herrenleib, wenn 
sie zugleich Christus personal gegenübersteht. Erst als sich hingebende Braut 
empfängt sie das Gut ihres Bräutigams und das heißt zutiefst ihn selbst. Ander- 
seits aber darf diese Bräutlichkeit nicht den Eindruck erwecken, als ob Maria 
mit Christus oder neben ihm ein ursächliches Mitprinzip der Erlösung wäre. 
Sie kann nicht im Sinne einer natürlichen Braut neben Christus stehen, so 
bräutlich auch die Funktion ihres Jawortes ist. Beide Forderungen erscheinen 
darin erfüllt, daß sie Mutter Christi wurde, aber zugleich immerwährende 
Jungfrau blieb: Jungfrau, weil sie als Braut Christi im eigentlichen Sinne kei- 
nem Manne verbunden sein kann; Mutter aber, weil ihr Jawort ein empfangen- 
des Sich-zu-eigen-machen des Werkes Christi sein muß. Als Mutter kann sie 

27 Maria, Typus der Kirche, in: Wissenschaft und Weisheit 1949. 79•92 
278 Eusebius, Hist. eccl. V, 1. • MG 20, 426B 



118 Otto Semmelroth S. J. 

in einer Tiefe und mit einer Kraft ohnegleichen das Werk des Herrn miter- 
leben. Sie kann ihrem empfangenden Jawort geradezu sichtbaren Ausdruck 
verleihen, indem sie dem menschwerdenden Logos einen Leib zur Verfügung 
stellt. So wird trotz ihrer Christusbrautschaft die Einzigartigkeit der Stellung 
Christi nicht angetastet. 

Die anderen Geheimnisse zeigen Maria vor allem als Urbild der Kirche in 
ihrem Erlöstsein, im Erlöstsein des Geistes und dem des Leibes. Es mag wenige 
Menschen geben, die im Geheimnis der Unbefleckten Empfängnis, 
so gern sie es bejahen, mehr sehen als ein Privileg, das Maria wegen ihrer ein- 
zigartigen Erwählung zur Mutter des Herrn gewährt wurde. Wo man versucht 
hat, dieses Geheimnis aus seinem heilsgeschichtlichen Zusammenhang zu be- 
gründen, geschah es daher einzig von der Gottesmutterschaft her. Daß diese 
Begründung unzulänglich und wenig zwingend ist, erhellt schon daraus, daß es 
vor der Dogmatisierung dieses Geheimnisses immer wieder Theologen gab, die 
es anzweifelten. Im Zusammenhang mit der Kirchenurbildlichkeit Mariens 
können wir aber vielleicht doch erfreut erkennen, daß die Unbefleckte Emp- 
fängnis nicht nur Gegenstand einer göttlichen Freigebigkeit ist. Wo nämlich 
Kirche als mystischer Herrenleib existent wird, kann keine Erbsünde sein. 
Erlöstsein schließt Freisein von der Erbsünde ein. Die Kirche aber ist die 
Gemeinschaft der erlösten Menschen. Die Aufnahme in die Kirche durch die 
Taufe fällt mit der Befreiung von der Erbsünde zusammen, nicht nur 
rein tatsächlich, sondern aus dem Wesen der Sache heraus. Maria aber ist 
Urbild dieser Kirche. Was die Kirche ist und hat, ist und hat Maria in voll- 
kommener Weise, weil sie es ist, in der die Kirche die Fülle ihrer Gnaden 
empfing. So ist es aus dem heilsgeschichtlichen Zusammenhang dieser Urbild- 
lichkeit verständlich, wenn nicht gefordert, daß Maria wie die Kirche selbst 
vom ersten Augenblick ihres Daseins an frei von Schuld war. 

Schwieriger als das Geheimnis der Unbefleckten Empfängnis scheint das 
Geheimnis der persönlichen Unsündlichkeit Mariens aus 
ihrer kirchenurbildlichen Stellung begründet werden zu können. In der Kirche 
gibt es doch Sünde und Sünder. Pius XII. betont in der Enzyklika •Mystici 
Corporis" ausdrücklich, daß auch die schwere Sünde den Menschen nicht auf- 
hören läßt, Glied der Kirche zu sein. Nun bedeutet aber die Tatsache, daß es 
in der Kirche Sünder gibt, nicht, daß diese Sünder das Wesen der Kirche im 
Vollsinn verwirklichen. Vielmehr ist ein Mensch um so mehr von Sünde frei, 
je tiefer und reiner er Kirche ist. Je mehr Sünde im Menschen ist, desto 
weniger verwirklicht er das Wesen der Kirche in sich. •Wenn es Heiligkeit 
und Sünde im Erscheinungsbild der Kirche gibt, dann ist damit natürlich nicht 
gesagt, daß Sünde und Heiligkeit in der Kirche das gleiche Verhältnis zum 
verborgenen Wesensgrund der Kirche haben und so in gleicher Weise zur 
Kirche gehören... Die Sünde bleibt Wirklichkeit in ihr, die ihrem Wesen 
widerspricht; ihre Heiligkeit aber ist Offenbarung ihres Wesensgrundes"28 

Diesen verborgenen Wesensgrund der Kirche aber verwirklicht und verdeutlicht 
Maria, weil sie das von Gott berufene und geschaffene Urbild dieser Kirche 

28 K. Rahner S.J., Die Kirche der Sünder, in: Stimmen der Zeit 140 (1947) 172 f 



Heilsgeschichtliche Sinndeutung des Mariengeheimnisses 119 

ist. Jene Kirche, die Christus sich nach Pauli Wort bereitet hat ohne Makel 
und Runzel oder dergleichen (Eph5,27), hat in Maria ihre reale Erfüllung 
gefunden. Deshalb mußte Maria ohne persönliche Sünde sein. Es widerspricht 
ihrem Wesen als Urbild der Kirche, daß sie sich in einer persönlichen Sünde 
vom bräutlichen Ja zum Werk Christi entfernt hätte, wo doch dieses Jawort 
der Christusbraut-Kirche gerade aus ihrem Mund erklingt. Jener •Wesens- 
grund", der in der auf Erden existierenden Kirche unter vielem Sündhaften 
•verborgen" ist, muß in Maria als ihrem Urbild aufleuchten. Wo eine Wirklich- 
keit lebendig ist und durch Entwicklung erst ganz und in Fülle das werden 
soll, was sie ihrem Wesen nach schon ist, • und mehr noch; wo diese Ent- 
wicklung durch den Einsatz freier Willensentscheidungen geschehen soll, an 
die durch die repräsentative Gestalt appelliert wird, da muß diese Gestalt 
das Wesen zu vollkommenem Ausdruck bringen. Das Urbild muß zugleich Vor- 
bild, die Personifikation zugleich Beispiel sein. Hier ist die Auffassung des 
hl. Thomas von Aquin begründet, daß die übrigen Heiligen von Gott nur für 
bestimmte Tugenden zum "Vorbild erwählt und hingestellt würden, während 
Maria alle umfasse und darum allen Zeiten und allen Menschen zum Vorbild 
diene. •Sie hat die Werke aller Tugenden geübt, die übrigen Heiligen dagegen 
bestimmte; der eine war demütig, der andere keusch, wieder ein anderer barm- 
herzig. So sind sie uns zum Vorbild bestimmter Tugenden gegeben, die seligste 
Jungfrau dagegen zum Vorbild aller"*". 

Nicht zuletzt ergibt sich auch das Geheimnis der leiblichen 
Himmelfahrt Mariens aus ihrer Kirchenurbildlichkeit mit innerer 
Folgerichtigkeit. Die Kirche ist aus ihrem Wesen heraus sichtbar und leiblich, 
weil alles, was erlöst werden soll, in die Kirche einbezogen sein muß. Es ist 
eine einseitig personalistisch-spiritualistische Auffassung, die Erlösung zu 
einem ausschließlichen Vorrecht des Geistes zu machen. Eine falsche Deutung 
des Pauluswortes •Wer wird mich befreien vom Leibe dieses Todes?" (Rom 
7,24) glaubt die Aufgabe der Aszese und das Wesen der christlichen Voll- 
kommenheit in der Überwindung der leiblichen Welt sehen zu sollen. Paulus 
aber • und mit ihm andere Worte der Schrift • meint gar nicht den Leib, die 
stoffliche Welt als solche, von der doch Johannes gesagt hat, daß sie erstehen 
soll •zu einem neuen Himmel und einer neuen Erde" (Offb 21,1). Gemeint ist 
vielmehr der Leib dieses Todes, der Leib also, insofern er noch nicht durchlebt 
und umgewandelt ist von der begnadeten Seele. Auch der unterseelische Kos- 
mos bis hinein in die stoffliche Welt soll Anteil bekommen an der Erlösung, 
wie er Anteil hat am Fluch der Ursünde. Im Ungehorsam Adams wurde der 
ganze Kosmos der Sünde unterworfen • nicht aus sich selbst, denn er selbst 
konnte nicht sündigen, weil er der Freiheit entbehrt •, aber •um dessent- 
willen, der ihn unterworfen hat" (Rom 8,19•22), um des Menschen willen. 
Der zog seine Leiblichkeit und den ganzen Kosmos mit in seine Auflehnung 
und damit in den Fluch hinein. Nun harrt die Kreatur, auch die leibliche Welt, 
•der Offenbarung der Kinder Gottes". 

29 In salutationem angelicam 



120 Otto Semmelroth S. J. 

Alle Erlösung aber geschieht in der Kirche, dem geheimnisvollen Leib des 
Erlösers. Darum muß die Kirche eine leibliche Seite haben, sie muß sichtbar, 
greifbar, sinnenhaft, stofflich sein und nicht nur geistig. Dadurch, daß das 
Leibliche in die Kirche einbezogen ist, hört es auf, der Leib dieses Todes zu 
sein. Der somatische Leib wird der pneumatische, der vom Geist Christi durch- 
lebte Leib. Die Leiblichkeit der Welt wird das Sacramentum, die Hülle des 
göttlichen Lebens der Gnade. Und je mehr die Gnade in der Kirche und ihren 
einzelnen Gliedern herrschend wird, desto mehr wird auch der Leib Anteil 
bekommen an der Erlösung. Deshalb wird die Kirche, wenn sie mit ihren 
Gliedern in die Vollendung eingegangen sein wird, nicht ohne ihre Leiblich- 
keit sein, so wenig wie Christus ohne Leib in seiner Herrlichkeit ist. Erst dann 
kann die Erlösung ihre Vollendung erreicht haben, wenn die stoffliche Welt 
an der Glorie der Vollendung teil hat, wenn •ein neuer Himmel und eine neue 
Erde" geworden sein wird. Wenn nun Maria Urbild der Kirche ist, muß in 
ihr auch dieses Erlöstsein der stofflichen Welt vollendet erscheinen. Maria ist 
es, in der die Kirche als in ihrer Repräsentantin ihr Ja zum erlösenden Werk 
Christi ausgesprochen hat; sie ist es auch, in der die Kirche das Erlöstsein voll 
empfangen hat. Es muß also bei Maria auch der Leib in vollendeter Erlöstheit 
erscheinen. Maria muß mit Leib und Seele in der Herrlichkeit des Himmels sein. 

2. Von der Stellung Mariens als Urbild der Kirche empfängt auch die 
Marienverehrung ihre lebendigste Erklärung und damit neue Antriebe. 
Wenn in Maria die Kirche Person wird, gerade in ihren lebendigsten Funktio- 
nen im Heilswerk der Erlösung, dann muß lebendige Marienverehrung zum 
Kennzeichen des katholischen Menschen werden. Marienverehrung ist geradezu 
Bekenntnis der Kirche zu sich selbst. Der Gläubige, der Maria verehrt, bezeugt 
damit eine Kirche, die sich wesentlich vom protestantischen, spiritualistisch- 
individualistischen Kirchenbegriff unterscheidet. In Maria sieht und verehrt 
der Katholik seine Kirche, die als Braut Christi die Früchte seines Erlösungs- 
wefkes empfängt. Wenn er Maria verehrt und, ihre Haltung nachvollziehend, 
sich innerlich öffnet, dann weiß er, daß aufgrund ihres Jawortes Christi Heils- 
gnaden auch ihm zufließen. 

So erklärt sich im tiefsten die Lebendigkeit der Marienverehrung aller Jahr- 
hunderte. Marienverehrung trägt ihrem Wesen nach eine polare Spannung in 
sich: Einerseits wächst sie als Ja zur Kirche aus dem innersten Wesensgrund 
der Kirche hervor, ist also notwendige Lebensäußerung der Kirche, anderseits 
gehört es zum Wesen der Marienverehrung, über sich selbst hinauszuweisen, 
als Ja zu Christus und seinem Werk. Auch die Nachahmung Mariens empfängt 
von hier ihren Sinn und ihre Begrenzung. Es kann sich nicht darum handeln, 
ein Marienleben, von dem wir doch objektiv kaum etwas wissen, im einzelnen 
in einem Menschenleben nachzuvollziehen. Und dennoch ist Nachahmung 
Mariens sinnvoll: Der Mensch hat die Haltung Mariens in sich auszuprägen, 
die Haltung des empfangenden Ja zu dem, was Gott ihm gibt in Christus Jesus80. 

80 Eine ausführliche Darstellung der hier wiedergegebenen Gedanken findet man 
in dem soeben erschienenen Buch des Verfassers: Urbild der Kirche. Organischer 
Aufbau des'Mariengeheimnisses (Echter-Verlag, Würzburg 1950). 




