121

Das ,Gedichtnis” oder der Seelengrund
in seiner Bedeutung fiir die Betrachtung

Von Joh. B. Lotz, S.J.,, Pullach bei Miinchen

. 1

Das Zeitalter der Technik hat vielfach nur noch das vom Menschen selbst
Hervorgebrachte oder Geschaffene gewertet und gesehen. Fiir das da-
hinter flutende, naturhaft wachsende Leben hat man weithin das Gespiir ver-
loren. Nun aber wird das vom Menschen Hervorgebrachte gerade durch die
spontan quellenden Krifte der Natur immer wieder inspiriert und befruchtet.
Aus seinem naturhaften Wurzelgrund geldst, wird es darum der Willkiir iiber-
liefert und seiner Tiefe beraubt. Wenn der Mensch glaubt, alles nach Belieben
und ohne Riicksicht auf tiefere Gesetzlichkeiten ,machen® zu kénnen, kommt
dabei auch nur etwas ,Gemachtes* und Unechtes heraus, das der Kraft und
Fiille entbehrt. Schon Kierkegaard klagt dariiber, daB seine Zeit ,armselig®
sei; die Menschen erschienen ihm als ,erbdrmliche Geschopfe* ohne Leiden-
schaft, deren Gedanken ,diinn und schwach® geworden sind. Deshalb wandere
er gerne zum Alten Testament und zu Shakespeare zuriick: ,,da fithlt man doch,
daB es Menschen sind, die da reden“l.

Diese geistige Entwicklung hat sich auch in der Lehre und Praxis von der
Betrachtung ausgewirkt. Wenn vielfach deren methodischer Vollzug iiber-
betont wurde, so lag darin ebenfalls eine Uberschitzung des vom Menschen
selbst Gemachten oder Geregelten. Die heimlichen Antriebe vom verborgenen
Kern des Lebens und der Gnade her wurden zu wenig in ihrer Bedeutung °
erfaBt und zur Geltung gebracht; ja, nicht selten war das Organ fiir diese
Quellgriinde des religiésen Lebens recht verkiimmert. Die Folge war, daB die
Betrachtung bei so manchen zu einem willkiirlichen, unfruchtbaren Herum-
hantieren mit Gedanken, Affekten und Willensentschliissen wurde. Man
empfand sie darum als etwas Unlebendiges und Kraftloses. Bei vielen drohte
die Methode das Leben aufzuzehren, statt die ganz mit ihm verschmolzene, aus
ihm emporsteigende Form zu sein.

Der eben geschilderten rationalistischen Verflachung erstand eine miichtige
Gegenbewegung. Je schmerzvoller man den Mangel an lebendiger Ganzheit
und Urspriinglichkeit erfuhr, um so entschiedener wandte man sich vom Or-
ganisierten zum Organischen, vom Erkliigelten zum Gelebien, vom Gemachten
zum Gewachsenen zuriick. Mehr als das, was der Mensch selbst erdenken
und planen kann, wurde nun das geschitzt, was er durch Intuition und Inspira-
tion oder Eingebung empfingt. Von dem aktiv Geschaffenen verlagerte sich
der Vorrang auf das passiv Erlittene. Fruchtbarer erschien es, sich nicht selbst
Ziele und Wege zu wihlen, sondern sich von dem bestimmen und mitnehmen
zu lassen, was von selbst aus der Tiefe aufsteigt, den Menschen in Anspruch

1 Entweder-Oder, Leip‘zig 1939, {2.



122 Joh. B. Lotz S. J.

nimmt, ja oft tiberwiltigt. Damit im Zusammenhang wurde das ,,Unbewuflte“,
das den Menschen beherrscht, entdeckt und diesem das Bewulfite, das der
Mensch beherrscht, untergeordnet. Wesentlichere Aufschliisse als von den Ge-
danken des Wach-BewufBiseins erwartete man daher von den Bildern des
Traum-BewuSBtseins, in dem sich das UnbewuBte duBert.

All das prigte sich oft recht {iberspitzt aus und fiihrte. auch zu einer ein-
seitigen Stellungnahme zur Betrachtung. Vorwiegend oder gar ausschlieBlich
in ihrer rationalistischen Entartung gesehen, wurde sie von nicht wenigen als
unfruchtbare Vergewaltigung der Seele giinzlich verworfen. Zum mindesten
lehnte man jedes methodische Verfahren als todlich fiir den wahrhaft leben-
digen Aufschwung ab. Besonders das Gedanklich-Begriffliche sollte ganz in
den Hintergrund freten, ja nach manchen als Fremdkérper ginzlich aus-
geschieden werden; nur so kénne die Betrachtung wirklich Gebet sein, das als
schépferisches, rational nicht faBbares Aufblithen des Geistes und des Herzens
genommen wurde, hierin der Kunst und in erster Linie der Poesie verwandt.
Dabei hob man das Wirken der Gnade so sehr hervor, daBl der Sinn fiir die
Bedeutung der eigenen Tétigkeit weithin verloren ging. Von hier aus wollte
man die Betrachtung, weil sie immer noch Aktivitit einschlieBe, hinter sich
lassen, um in die reine Passivitdt der Mystik als die jedem ernsten Christen
gemifle Gebetsweise einzugehen.

Auch diese zweite Phase der Entwicklung haben wir heute schon hinreichend
in ihrer Einseitigkeit durchschaut. Wenn die erste Auffassung vom Rationalis-
mus beeinfluBt, ja ihm oft schon verfallen war, so zahlt die zweite Tribut an
den Irrationalismus und geht nicht selten in ihm unter. Zu dieser philosophi-
schen Kennzeichnung kénnen wir noch eine theologische fiigen. Wenn die erste
Auffassung sich der pelagianischen Geisteshaltung, die das menschliche Tun
- auf Kosten der Gnade iiberbewertet, nidhert, so beriihrt sich die zweite mit der

quietistischen Einstellung, die auf Kosten des menschlichen Tuns alles der

Gnade allein zuschreibt. Schliefllich verurteilen beide Auffassungen das Beten

zur Unfruchtbarkeit; nach der einen erstickt das Leben in der vom Menschen

selbst gemachten Form, nach der andern ufert es aus und verstrémt, weil die
" gestaltende Form unterschitzt, ja aufgelést wird.

II

Nach den Erfahrungen, die man mit beiden einander befehdenden Anschau-
.ungen vom Wesen und der Praxis des betrachtenden Gebetes gemacht hat,
dringt gegenwirtig die Entwicklung einer Sy nth e s e zu. Das wird schon aus
den Beitrdgen erkennbar, die in den letzten Jahren in dieser Zeitschrift
dariiber erschienen sind?. Thre Ergebnisse lassen sich kurz folgendermafBen
zusammenfassen:

2 J. Lotz, Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wert-
lehre: 10 (1935), 1—16, 112—23;
Fr. Wulf, Vom Wesen und der Einiibung des Gebetes. Ein Beitrag zur Frommigkeit
unserer Zeit: 21 (1948), 231—36;
B. Martin, Vom Weg zum meditativen Leben: 21 (1948), 390—97, 22 (1949), 297—305;
A. Bolley, Versenkungsstufen in der Betrachtung: 22 (1949), 258—73;
]



Das ,,Gedéchtnis® oder der Seelengrund : 123

1. Es gilt, das bloff Gedachte zum blutvoll Erlebten, zu dem den ganzen
Menschen Ergreifenden und Umwandelnden zu vollenden; dabei wird aber
gegen allen Irrationalismus eine letzte geistige oder intelligible Grundstruktur
als Wesenserfordernis bejaht.” 2. Hiermit im Zusammenhang 6ffnet man sich
dem, was der Mensch passiv erleidet, was ihn von selbst iiberfillt; doch weiB
man sehr wohl, da man sich diesem Geschehen nur dann iiberlassen darf,
wenn man zugleich durch seinen aktiven Vollzug die Einfllisse priift und die
Geister unterscheidet. 3. Ebenso wagt man sich in das verborgene und meist
weglose Land der Untergriinde der Seele hinein, um durch dessen unermeB-
liche Reichtiimer das Beten zu befruchten; indem man zugleich durch das Beten
formend auf jene Tiefen zuriickwirken will, sicht man schon, daff dort unten
auch das Chaos wohnt, das der Bindigung von der sogenannten Oberflache der
Seele her bedarf. 4*Ferner 148t man wieder die Bilder und Symbole sprechen,
da gerade in ihnen die Untergriinde der Seele sich Ausdruck verschaffen, und
umgekehrt gerade durch sie jene Untergriinde am unmittelbarsten erreicht
und am wirksamsten beeinfluBt werden; indessen hat man genug erfahren,
daB das bloBe Spiel der Bilder zur Willkiir verleitet und zum Chaos verfiihrt,
weshalb man deren Deutung nicht aus ihnen allein, sondern im Lichte der Ver-
nunft und des Glaubens vornimmt. 5. Schliefilich iiberliefert man sich ganz
dem Wirken Gottes und seiner Gnade, das, hinter all dem bisher Aufgezeigten
stehend, uns letztlich trigt und umféngt, das uns {iber die es-haften Méchte
hinaushebt und unser Ich mit dem absoluten Du zusammenschliefit; doch ist
man sich ebenso der Notwendigkeit des eigenen Einsatzes, sogar des methodi-
schen Vorangehens bewuB8t.

Die hier in einigen Gegensatzpaaren umrissene Synthese hat zu einer auf-
schluBreichen terminologischen Doppelheit gefithrt. Man stell
némlich hiufig der Betrachtung die Meditation gegeniiber; man sagt wohl auch,
das, was in der Kirche heute fiir gewshnlich geiibt werde, sei nur Betrachtung,
nicht aber Meditation. Dabei ist die Betrachtung durch den Primat des
Aktiven und Gedanklichen gekennzeichnet, das sich in den oberen Zonen der
Seele entfaltet; die Meditation hingegen empfingt ihre entscheidende
Pragung von dem Passiven und Bildhaften her, das aus den Tiefenschichten
der Seele emporsteigt. Der Unterschied zwischen beiden scheint nicht grund-
satzlich, sondern flieend zu sein, wenigstens duf dem Hintergrund der ange-
deuteten Synthese. Die echte Betrachtung namlich hebt sich dadurch von ihrem
rationalistischen Zerrbild ab, daB sie wesenhaft das in der Meditation Hervor-
tretende umschlieBt; in gleicher Weise schreitet die echte Meditation insofern
iiber ihr irrationalistisches Zerrbild hinaus, als sie wesenhaft das bei der Be-
trachtung Fiihrende ebenfalls in sich begreift. Innerhalb des damit abgesteck-
ten Feldes sind verschiedene Typen méglich; zwischen der Betrachtung, die nur
ein Mindestma8 von Meditation, und der Meditation, die nur ein Mindestmaf
von Betrachtung erkennen 146t, kann eine Mitte zur Verwirklichung kommen,

ders.: Das Gotteserleben in der Betrachtung: 22 (1949), 3¢3—356;
Fr. Wulf, Die Bedeutung der schopferischen Phantasie fir die Betrachtung nach
Ignatius von Loyola: 22 (1949), 461—467.



124 Joh. B. Lotz S. J.

in der sich beide Seiten ausgewogen zusammenfinden. Diese Schwingungsbreite
ist mit dem synthetischen, zweipoligen Grundcharakter dessen, was sowohl
Betrachtung als auch Meditation heiBen kann, gegeben. — Ubrigens macht sich
bei dem Ausdruck Meditation auch der EinfluB der zeitgenossischen Seelen-
lehre, besonders der Seelenheilkunde bemerkbar, die, vielfach von der Weis-
heit des Ostens befruchtet, die Menschen wieder in die Kunst der Meditation
einfiihren und so heilen will.
111

Wir haben bisher auseinanderzusetzen versucht, welchen Gang das Gespréch
iiber das betrachtende Gebet in den letzten Jahrzehnten genomrien hat und
an welchem Punkt es heute steht. Schauen wir von daher auf die groSen
Lehrer des Gebetes, so stellen wir fest, daB sie die hier behandelten Fragen
in ihrer Ausdriicklichkeit noch gar nicht gekannt haben. Sie leben eben noch
aus der Ganzheit des Menschen, aus jenem Lebensgrund, in dem alle Krifte
der Seele ihre einige Wurzel haben. Das beweist keine Betrachtungs-
methode besser als jene, dieIgnatius von Loyola in seinem Exerzitien-
biichlein die ,meditacién con las tres potencias® die Anwen-
dung der Seelenkrifte, nimlich des Gedichtnisses, des Verstandes und des
Willens (memoria, entendimiento, voluntad) nennt. Mit dem Gedichtnis soll
man sich die heiligen Geheimnisse schlicht vergegenwirtigen, mit dem Ver-
stand in sie eindringen, mit dem Willen endlich affektiv zu ihnen Stellung
nehmen. Die gewdhnlichen Erléuterungen dieses Zusammenspiels befaGten sich
in zunehmendem MaBe fast nur mit dem Verstand und dem Willen, wihrend
man iliber das Gedéchtnis kaum ein Wort verlor. Das kommt wohl daher, da8
man dem Gedéchtnis im Laufe der Zeit eine immer geringere Bedeutung bei-
legte und im ‘Grunde nichts damit anzufangen wuBte. Man sah es eben nur in
dem heute gebriuchlichen Sinne, n&mlich als das Vermégen, frither einmal
Gewultes zu behalten und wieder zu erwecken. Mit dieser Auffassung blieb
.man aber bei der blofen Betrachtung und kam schwerlich an den ihr inne-
wohnenden Kern von Meditation heran.

Bei Ignatiushat dasGed d ch t nis aber viel mehr Gewicht. Das geht bereits
daraus hervor, daBl es von ihm ebenso ausfiihrlich wie die beiden andern
Seelenkrifte umschrieben wird, und daB es selbst noch auf dem Hohepunkt der
Exerzitien, in der letzten Betrachtung, die der Liebe und damit der Hingabe
des ganzen Menschen an Gott gewidmet ist, eine entscheidende Bedeutung
erhélt. Dort wird in dem unsterblichen Gebet des ,Suscipe“ das, was der
Mensch Gott darzubringen hat, zundchst zusammenfassend als ,meine ganze
Freiheit“ ausgesprochen, dann aber im einzelnen als ,mein Gedichtnis, mein
. Verstand und mein ganzer Wille“ auseinandergelegt. Offenbar wird dabei mit
»Freiheit“ der Mensch und besonders dessen geistiges Innen nach seiner Ganz-
heit umgriffen, wihrend Gedéchtnis, Verstand und Wille die Mpmente,- aus
denen sich diesFreiheit aufbaut oder in denen sie sich verwirklicht, darstellen.
Zu beachten ist, dal hier das Gedichtnis ebenso wesentlich wie die beiden
andern Grundkrifte zu der Ganzheit des Geistes gehért. Ja, da es stets dem
Verstand und dem Willen vorgeordnet auftritt, kommt ihm anscheinend der



Das ,,Gedichtnis* oder der Seelengrund . 125

Primat vor diesen zu, bildet es deren Wurzel. Freilich muB es dann anders und
tiefer gefaBt werden, als es eben geschah und meistens geschieht. Nur dann
wird der meditative Kern der Betrachtung zuginglich.

Das eigentliche Verstindnis der eben beriihrten Zusammenhinge ist nur
méglich, wenn man auf die groBe Uberlieferung zuriickgeht, deren Erbe von
Ignatius weitergetragen wird. Dabei werden wir schlieflich auf Augustinus
verwiesen, der die Dreiheit von Gedéchtnis, Verstand und Willen (memoria,
intellectus, voluntas) im menschlichen Seelenleben als die dem Geheimnis der
heiligsten Dreifaltigkeit am néchsten kommende Analogie eingehend unter-
sucht hat. Dieser Vergleich sieht eine Entsprechung zwischen dem Gedichtnis
im Menschen und dem Vater in der Gottheit. Wie deér Vater der Ursprung des
dreifaltigen Gotteslebens ist, so erscheint das Gedé#chinis als der Ur- und Quell-
grund des menschlichen Geisteslebens. Danach meint Augustinus mit dem Ge -
dichtnis den Seelengrund, aus dem und in dem das Erkennen und
das Wollen hervorgehen und leben, der ihre einige, sie umfangende und immer
schon iiberholende Wurzel ist. Aus diesem sie ndhrenden Boden herausgerissen,
miissen sie verkiimmern und absterben. — Uber den wunderbaren Reichtum
und die schier unabsehbare Vielrdumigkeit des Gedéchtnisses hat Augustinus
in seinen ,Bekenntnissen“ Unvergingliches gesagt.

Auch jetzt bleibt noch dunkel, wie und warum das Gedichtnis der Seelen-
grund ist und sein kann. Das wird sich erst kliren, wenn wir iiber Augustinus
hinaus- und auf die Uberlieferung zuriickgehen, von der er selbst wieder
zehrt. Was das Philosophische betrifft, ist er seiner geistigen Herkunft nach
Neuplatoniker und damit schlieBlich Platoniker. Fiir Plat on aber war lange
Zeit die Wurzel alles geistigen Lebens die Anamnesis oder die Wiedererinne-
rung, was folgendermafen zu verstehen ist. Die Urgriinde alles sichtbar Seien-
den und alles menschlichen Wissens sind die ewigen Ideen. Obwohl diese aus
den irdischen Dingen nicht erkannt werden konnen, hat der Mensch doch
Kenntnis von ihnen. Daher muB er sie in einem vorweltlichen Dasein geschaut
haben. Eindriicke davon behilt der Mensch unverlierbar in seinem Gedécht-
nis, in dem sie zunéchst wie betdubt ruhen; durch die Wiedererinnerung aber
wird jeweils die Idee zur vollen BewuBtheit erweckt, an der das uns gerade

“begegnende Sinnending teilnimmt. Den Gipfelpunkt und Ursprung aller iibri-
gen Ideen bildet die Idee des Urguten, worin Gott aufstrahlt, soweit Platon ihn
gesichtet hat; auch die ,Idee der Ideen“ hat ihre Spur im Gedéchtnis hinter~
lassen, und der Aufstieg zu Gott ist einzig auf dem Weg der Wiedererinnerung
an sie moglich.

v

Von Platons Standpunkt her begreift man ohne weiteres, daB das Gedicht-
nis der Seelengrund und der N&hrboden des gesamten geistigen Lebens ist.
Freilich hat sich zugleich eine in dem Wort ,Gedéchtnis‘ verborgene Doppel-
heit gezeigt; man konnte dem empirischen das metaphysische Gedichtnis
gegeniiberstellen. Beim empirischen Gedédchtnis geht es um das Be-



128 Joh. B. Lotz S. J.

halten und Erwecken des einzelnen Seienden, das wir im Laufe unseres Lebens
in uns aufnehmen; aus diesem immer zunehmenden, aber auch abnehmenden
Schatz schépft stindig unser geistiges Leben, das ohne ihn auf das im Augen-
blick gerade Wahrgenommene und damit auf ein MindestmaB beschrénkt wire.
BeimmetaphysischenGedidchtnishingegen geht es um das Behalten
und Erwecken dessen, was dem einzelnen Seienden zugrundeliegt und sein Auf-
nehmen in uns erst ermoglicht. Dieses Zugrundeliegende und Ermdéglichende,
diesen Urgrund alles Seienden und alles Wissens nannte Platon die Ideen
oder auch das ,ontos On“, das seiend Seiende. Wir wollen es das Sein nennen,
weil der Grund, durch den das Seiende ein Seiendes ist und als Seiendes geistig
ergriffen werden kann, am besten als das Sein bezeichnet wird. ~

Wie das Seiende wesenhaft im Sein wurzelt, so offenbar auch das empirische
Gedichtnis im metaphysischen; ohne dieses konnte es jenes nicht geben. Erst
das metaphysische Gedéchtnis ist der Seelengrund und der Néhrboden des
gesamten geistigen Lebens. Weil es jedoch mit dem empirischen als seiner
Ausstrahlung auf das innigste verflochten ist, kann eine Beschreibung, die
zunichst nur das empirische Gedéchtnis zu treffen scheint, letztlich auf das
metaphysische abzielen; so verhalt es sich zum Teil auch bei Augustinus.

Fiir unsere Erdrterungen iiber Meditation und Betrachtung kommt natlirlich
in erster Linie das metaphysische Gedichtnis als der Seelengrund in Frage.
Hier aber erhebt sich ein wichtiger Einwand. DalB es ndmlich das empirische
Gedichtnis gibt, weiB jeder aus seiner téglichen Erfahrung. Das metaphysische
Gedichthis hingegen scheint mit den Grundauffassungen der platonischen
Philosophie zu stehen und zu fallen. Es sieht so aus, als ob von Wiedererinne-
rung im metaphysischen Sinne keine Rede mehr sein kénne, wenn man’ das
iiberweltliche Reich der Ideen und das vorweltliche Dasein der Seele verwirft.
Dieser Einwand zwingt uns, genau zu bestimmen, welchen Sinn das meta-
physische Gedidchtnis und die entsprechende Wiedererinnerung unab-
hidngig von den unhaltbaren Annahmen Platons haben, oder welches
der wahre Kern eben dieser Annahmen ist. Nur wenn die ,memoria“ auch
unter den verinderten Voraussetzungen einen echten Sinn bewahrt, kommt
ihr eine wesentliche Bedeutung fiir die Betrachtung zu, vermag sie die blofe
Betrachtung zur Meditation zu vollenden.

Kniipfen wir an das viel zitierte, aber meist nicht ausgeschépfte Wort von
Augustinus an: ,Fecisti nos ad te, et inquietum est cor nostrum, donec
requiescat in te“; Du hast uns zu Dir hin erschaffen; und unruhig ist unser
Herz, bis es ruht in Dir. Herz bezeichnet das Innerste des Menschen, die
einige Mitte, aus der all sein Denken, Wollen und Tun emporsteigt, und die
all dies als bloBe Teilentfaltungen eines einzigen Gesamtlebensvollzuges zu-
sammenhilt. Offenbar meint das Herz den Seelengrund; daher fillt es mit .
dem metaphysischen Kern der memoria zusammen. Vom Herzen wird gesagt,
es sei unruhig; Unruhe oder Ruhelosigkeit bildet geradezu sein Wesen.
Diese Unruhe wire das Chaos, die absolute Sinnlosigkeit und Verzweiflung,
wenn sie der endgiiltige Zustand des Herzens wire, wenn sie nirgends und



Das ,Gedéichtnis® oder der Seelengrund 127

nie zur Ruhe kommen kénnte, wenn sie keinerlei Gerichtetheit in sich triige.
Tatsichlich aber ist die Unruhe gerade Folge, Ausdruck und Offenbarwerden
der tiefen Gerichtetheit des Herzens, seiner Gerichtetheit auf Gott,
der uns und damit besonders unseren Seelengrund oder unser Herz zu sich
selbst hin erschaffen hat. Weil dieses so gebildet ist, daB es einzig in Gott seine
Ruhe finden kann, kommt es sonst nie und nirgends zur Ruhe, wird es ruhelos
tiber alles Nicht-Gottliche hinausgetrieben, bis es in Gott eingegangen ist,
der es mit der alles Sehnen stillenden Ruhe begliickt. In der Unruhe ist Gott
anwesend als der das Herz an sich ziehende, es zu sich hin bewegende, es ganz
fiir sich in Anspruch nehmende Partner des Menschen. Zugleich aber ist Gott
in der Unruhe abwesend als der sich dem Herzen noch entziehende, es noch
von sich fernhaltende, es noch der Priifung unterwerfende Richter des Men-
schen. Die Unruhe erschlieit Gott als den abwesend Anwesenden, dessen
Anwesenheit gerade im Zeichen seiner Abwesenheit steht. ‘

_ Von hier verstehen wir den auch ohne Platons Voraussetzungen unaufheb-
bar bleibenden Sinn des metaphysischen Gedéachtnisses. Wie die Unruhe zeigt,
ist Gott im Seelengrund des Menschen anwesend, hat er sich diesem ein-
geprigt. Da nun die Unruhe das Wesen des Herzens ausmacht, kann der
Gotteseindruck in ihm nicht getilgt werden; mit einer solchen Tilgung wiirde
der Mensch aufhéren, Mensch zu sein. Damit ist das Erste im Gedéchtnis,
niamlich das Behalten, gegeben; in einem letzten, radikalen Sinne vergifit das
Herz seinen Gott nie. — Wie aber die Unruhe ebenfalls gezeigt hat, ist Gott
im Seelengrunde als der Abwesende anwesend, weshalb ihn der Mensch
in einem vorletzten Sinne eben doch vergessen kann. An dieser Stelle setzt
das Zweite im Gedichtnis, namlich die Wiedererinnerung, ein. Sie ist méglich
auf Grund des Behaltens; sie ist nétig auf Grund von Gottes Abwesenheit,
wegen der sich das Herz immer erst wieder seines Gottes erinnern muf}, um
sich so meflr und mehr aus seiner Abwesenheit zu seiner Anwesenheit zu
erheben.

v

Das Vorstehende sollte im Anschluf an Augustinus nachweisen, dafl der
Seelengrund kraft seiner inneren Struktur den Charakter der memoria
hat, daBl es also auf jeden Fall so etwas wie ein metaphysisches Gedéchtnis
gibt. Zu seiner ndheren Bestimmung ist noch einiges zu sagen, wo-
durch auch der Unterschied vom empirischen Gedichtnis deutlicher wird.

Wihrend dieses ein fertiges Bild des Behaltenen in sich trégt, handelt es
sich beim metaphysischen Gedichtnis, wie wir es im Gegensatz zu Platon
verstehen, lediglich um die Unruhe als Tiefenstruktur des Seelengrundes, in
der Gott nur als ihr Ziel anwesend und deshalb zugleich abwesend ist.
Doch erweist sich diese abwesende Anwesenheit des Zieles als etwas das Herz
wirklich Formendes und Bestimmendes; denn sie ist wirksam, insofern gerade
sie die Unruhe immer wach hilt und allein in Gott heimfinden 148t.

Mit dem Gesagten hingt zusammen, dafl die Erinnerung im empirischen
Gedéchtnis mit einem Griff (wenn auch vielleicht nach einigem Suchen) das



128 Joh. B. Lotz S. J.

Behaltene fassen kann. Im metaphysischen Gedichtnis hingegen vollzieht sich
die Erinnerung als ein vielstufiges Geschehen des immer weiter Nach-
innen-gehens. Wenn die Unruhe sich zu erleben beginnt, bleibt ihr zunichst
ihr Ziel noch verborgen, obwohl sie schon ganz unter dessen EinfluB steht.
Erst indem sie vielfdltige Erfahrungen mit sich macht, enthiillt sich ihr all-
méhlich ihr Innerstes. Sie kann sich so miBverstehen, daB sie sich jedes Ziel
abspricht oder ihr Ziel in diesem und dann in jenem und dann wieder in einem
andern Endlichen sucht. Falls sich das Herz nicht irgendwo verkrampft, wer-
den all diese Versuche vom innersten Grund oder vom letzten und eigentlichen
Ziel der Unruhe her zum Scheitern gebracht. So wird sie immer mehr ent-
tduscht, von allen Tduschungen und damit zu sich selbst befreit. Von sich
selbst getrieben, wird sie Schritt fiir Schritt nach innen gefiihrt, gibt es fiir
sie in der immer tiefer dringenden Er-innerung oder Ver-innerlichung keinen
Stillstand, bis sie in Gott ruhelos zur Ruhe kommt; ruhelos, weil sie in immer -
neuen Anliufen der Er-innerung kraft einer ungeheuren, von ihrem Gott
ausgehenden Dynamik um diesen zu ringen hat.

Weiterhin ist das fertige, mit einem Griff zu fassende Bild des Behaltenen
im empirischen Gedichtnis vom Menschen erst durch ein mehr oder-minder
" bewuBtes Tun erworben; es gehort also zu dem Abgeleiteten, das immer schon
die Tatigkeit des Erkennens und Wollens voraussetzt. Im Gegensatz dazu fillt
die dem metaphysischen Gedichtnis eigene Tiefenstruktur des Seelengrundes
mit dem Herzen zusammen, weil sie dessen Wesen ausmacht. Sie erscheint als
das ihm urspriinglich Eingeborene oder Eingeschaffene, das allem Er-
werben vorausgeht und zugrunde liegt, das ein Erwerben als dessen Wurzel
allererst ermoglicht. Hier ist das Behaltene ein absolut und immer schon Vor-
gegebenes, eine an sich im UnbewuBten ruhende Grundstruktur, die den Aus-
gangspunkt und den N#hrboden, den umfassenden Raum und die unwider-
stehliche Triebkraft alles bewuliten Tuns bildet.

Wie das empirische Gedéchinis selbst den Erwerb des Behaltenen vollzieht,
so vollendet es sich auch durch seine eigene Titigkeit zur Wiedererinnerung.
Das metaphysische Gedéachtnis aber hat als der Seelengrund keine eigene
Tatigkeit, weshalb es sein Behaltenes weder selbst erwirbt (sondern emp-
fangt), noch selbst durch die Erinnerung erweckt. Letzteres geschieht durch
Hintellectus® und ,voluntas“, die der Seelengrund als das erkennende und
das affektiv-wollende Wirkvermogen aus sich entldBt, in denen er sich
so auseinanderlegt, dal er ihnen seine eigene Dynamik der Unruhe mitteilt.
Beide stehen daher ganz unter dem Zug der abwesenden Anwesenheit Gottes,
wobei das Erkennen dem absoluten Sein Gottes als der ewigen Wahrheit und
das Wollen demselben absoluten Sein als der unendlichen Gutheit zugewandt
ist. Als sich erginzende Teilentfaltungen des einen Seelengrundes gehoren
sie unter sich und mit diesem zusammen. Je tiefer diese Verbindung und Riick-
bindung von Erkennen und Wollen zur Verwirklichung kommt, desto kraft-
“voller erbliiht die wahre Erinnerung, nimlich das Nach-innen-gehen in das
immer schon Behaltene des metaphysischen Gedichtnisses, wodurch aus der
abwesenden Anwesenheit Gottes mehr und mehr seine anwesende Anwesen-



Das ,,Gedéchtnis® oder der Seelengrund 129

heit erwachst. Losen sich dagegen Erkennen und Wollen voneinander und vom
Seelengrunde, so wird die Kraft der Erinnerung je nach dem Grade dieser
Ablssung geschwicht, ja (nahezu) gebrochen, was das Auftreten von allerlei
Pseudogestalten der Erinnerung zur Folge hat.

GemiB einem letzten Gesichtspunkt kann das empirische Gedédchtnis des-
halb sein Behaltenes durch eigene Titigkeit erwerben und auch wieder er-
wecken, weil dieses schon als Gegenstand voll anwesend ist. Beim metaphysi-
schen Gedichtnis hingegen scheidet die eigene Titigkeit aus, weil hier Gott
als das Behaltene nicht voll anwesend ist, sondern dem Seelengrunde in der
Unruhe lediglich seine abwesende Anwesenheit gewihrt. Infolgedessen ist die
innere Gerichtetheit der memoria und dann auch von intellectus und voluntas
urspriinglich unerfiillt. So wohnt dem Erkennen nur das unerfiillte
oder unbestimmte Sein (Wahre) und dem Wollen nur das unerfiillte oder

‘unbestimmte Gute inne. Da jedoch die Unerfiilltheit unwiderstehlich zur Er-
fiilllung dringt, wird eine ungeheure Dynamik entfesselt. Zunichst auf das
endliche Seiende und Gute verwiesen, finden Erkennen und Wollen
darin zwar eine gewisse Erfiillung. Bald aber wird diese als blofie Teil-
Erfiillung erfahren; in dem iiber sie hinausstrebenden Fortril wird sie ebenso
zuriickgelassen wie mitgenommen, und diese Bewegung kommt nicht zur Ruhe,
bis die Ganz-Erfiillung in Gott erreicht ist. Das zu innerst Treibende in jeder
Begegnung mit dem Endlichen ist die unausléschliche Sehnsucht, das nie
stillstehende Wandern des in Erkennen und Wollen sich aussprechenden Her-
zens hin zu Gott. Im Hipausgehen in die Welt vollzieht sich letztlich das Hin-
eingehen des Herzens zu sich selbst und damit die Erinnerung an den, der
yinterior intimis meis“ (Augustinus), mir innerlicher als mein Innerstes oder
mein Herz ist. Von hier aus stellen sich die Stufen der Erinnerung, von denen
oben die Rede war, als Stufen der Aneignung und Uberwindung des End-
lichen dar.

VI

Umreifien wir nunmehr in einem zusammenfassenden Vorblick die Be-~
deutung der memoria, wie sie im Vorstehenden bestimmt wurde, fir
die Betrachtung und die Meditation. Hinter dem empirischen Gedéichtnis
5ffnete sich das metaphysische, das selbst nicht ein Seelenvermdgen, sondern
der Grund aller Seelenvermégen ist. Ignatius nennt das Gedéchtnis ein Seelen-
vermogen, weil er zunichst das empirische im Auge hat, worin jedoch fiir ihn
das metaphysische eingeschlossen ist. Hier sprechen wir vom metaphysischen
Gedichtnis; welche Rolle auch das empirische in der Betrachtung spielt, soll
spiter gesagt werden.

Nach unseren Darlegungen gehoren in Betrachtung und Meditation alle
drei Elemente: memoria, intellectus und voluntas wesenhait zusam-
men. Die memoria fiir sich allein bleibt stumm, wihrend intellectus und
voluntas fiir sich allein in der Gefahr schweben, sich in vielen Worten zu ver-
lieren und dariiber das eine notwendige Wort nicht zu finden. Sie haben die
Aufgabe, das aus der memoria aufsteigende Grund-Wort zu artikulieren und



130 Aus dem Leben der Kirche

dazu eigene Worte zu suchen; doch diirfen sie deshalb nicht eben dieses Grund-
Wort vergessen oder auch nur entmichtigen; ihr eigenes Wort darf nicht das
von Gott eingegebene Wort iiberténen. Die vielen Worte von Erkennen und
Wollen sollen dem einen Worte des Herzens dienen, ihm Raum schaffen und
es zur Entfaltung bringen; sonst stirbt dieses ab, und die vielen Worte werden
ohne ihre Wurzel kraftlos und diinn. Alles kommt darauf an, daB in dem Leib
der vielfdltigen Inhaltlichkeiten die eine Seele des ,fecisti nos ad te“, der
Tiefenruf des Herzens und damit der Urruf Gottes immer mehr erstarke und
uns iiberméchtige. Je tiefer so intellectus und voluntas in die memoria ein-
gehen, desto kraftvoller wird aus der mehr vom Menschen her geschehenden
Betrachtung die mehr von Gott her geschenkte Meditation erbliihen.

Die Durchﬁihrung dieser Sicht in ihren einzelnen Aspekten des Personalen,
des Gnadenhaften, des Gestalt- und Gegenstandslosen, des Bildhaften, des
Gefahrbringenden ist in einem weiteren Aufsatz geplant.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Von den laufenden Selig- und Heiligsprechungsverfahren
Von Ferdinand Baumann, S.J, Rom

Hohepunkte eines ,Anno Santo“ sind immer die verschiedenen Selig- und Heilig-
sprechungen in St. Peter in Rom. Darum wurden schon im Jahre 1949 und werden -
noch jetzt die Verhandlungen der Ritenkongregation mit einer ungewochnlichen Be-
schleunigung durchgefithrt. Wollten wir nun unseren Uberblick nur auf das Jahr 1949
beschrinken, so wire er bei seinem Erscheinen schon iitberholt. Darum berichfen wir
zunachst kurz iber die im vergangenen Jahr erfolgten , Einleitungen® und Erklirun-
gen des ,Heroischen Tugendgrades®, dann {iber die eigentlichen Selig- und Heilig-
sprechungen.

I. Beim Heiligen Stuhle ,,éingeleitet“ wurde das Verfahren iiber sechs
Diener und Dienerinnen Gottes, ndmlich finf aus Ifalien und eine aus der Schweiz.

Am 2. Januar 1949:

‘ 1. Kardinal Joseph Benedikt Dusmet O.S.B. — Geboren am 15. August 1818
in Palermo auf Sizilien, trat er friih in das dortige Benediktinerkloster S. Martino
ein, das zur Kongregation von Montecassino gehért. Infolge seiner strengeren Rich-
tung wurde er in das Kloster in Caltanisetta versetzt; dann wurde er, erst 32 Jahre
alt, Prior in einer Abtei in Neapel, um schon nach zwei Jahren die Leitung der Abtei
von Caltanisetta zu libernehmen. Mit 40 Jahren, 1858, wihlte ihn das Generalkapitel
'einmiitig zum Abt von S. Nikold in Catania, Wie unruhig die Zeiten in Italien
damals waren, zeigt schon die Tatsache, da der Abt im Jahre 1862 den General
Garibaldi (der 8 Jahre spiéter das pépstliche Rom einnahm) mitsamt seinem Gefolge
fiir einige Zeit beherbergen muBte. Dennoch konnte Abt Dusmet den etwas ver-
fallenen Ordensgeist der Abtei neu beleben. Im Jahre 1867 ernannte ihn Papst
Pius IX. zum Erzbischof von Catania; Leo XIII. verlieh ihm 1889 den Kardinals~
purpur, weil er ,hervorrage durch bischéfliche Tugenden und besonders durch Klug-
heit und Liebe zum Né#chsten“. Am 4. April 1889 verriet der Tod, daB der Kardinal
nicht bloS in &uBerster Armut gelebt, sondern auch unter dem Purpur — und wohl
sein ganzes Leben lang — ein rauhes Zilizium oder BuBhemd getragen hatte.





