
121 

Das •Gedächtnis" oder der Seelengrund 
in seiner Bedeutung für die Betrachtung 

Von Joh. B. L o t z, S.J., Pullach bei München 

Das Zeitalter der Technik hat vielfach nur noch das vom Menschen selbst 
Hervorgebrachte oder Geschaffene gewertet und gesehen. Für das da- 
hinter flutende, naturhaft wachsende Leben hat man weithin das Gespür ver- 
loren. Nun aber wird das vom Menschen Hervorgebrachte gerade durch die 
spontan quellenden Kräfte der Natur immer wieder inspiriert und befruchtet. 
Aus seinem naturhaften Wurzelgrund gelöst, wird es darum der Willkür über- 
liefert und seiner Tiefe beraubt. Wenn der Mensch glaubt, alles nach Belieben 
und ohne Rücksicht auf tiefere Gesetzlichkeiten •machen" zu können, kommt 
dabei auch nur etwas •Gemachtes" und Unechtes heraus, das der Kraft und 
Fülle entbehrt. Schon Kierkegaard klagt darüber, daß seine Zeit •armselig" 
sei; die Menschen erschienen ihm als •erbärmliche Geschöpfe" ohne Leiden- 
schaft, deren Gedanken •dünn und schwach" geworden sind. Deshalb wandere 
er gerne zum Alten Testament und zu Shakespeare zurück: •da fühlt man doch, 
daß es Menschen sind, die da reden"1. 

Diese geistige Entwicklung hat sich auch in der Lehre und Praxis von der 
Betrachtung ausgewirkt. Wenn vielfach deren methodischer Vollzug über- 
betont wurde, so lag darin ebenfalls eine Überschätzung des vom Menschen 
selbst Gemachten oder Geregelten. Die heimlichen Antriebe vom verborgenen 
Kern des Lebens und der Gnade her wurden zu wenig in ihrer Bedeutung 
erfaßt und zur Geltung gebracht; ja, nicht selten war das Organ für diese 
Quellgründe des religiösen Lebens recht verkümmert. Die Folge war, daß die 
Betrachtung bei so manchen zu einem willkürlichen, unfruchtbaren Herum- 
hantieren mit Gedanken, Affekten und Willensentschlüssen wurde. Man 
empfand sie darum als etwas Unlebendiges und Kraftloses. Bei vielen drohte 
die Methode das Leben aufzuzehren, statt die ganz mit ihm verschmolzene, aus 
ihm emporsteigende Form zu sein. 

Der eben geschilderten rationalistischen Verflachung erstand eine mächtige 
Gegenbewegung. Je schmerzvoller man den Mangel an lebendiger Ganzheit 
und Ursprünglichkeit erfuhr, um so entschiedener wandte man sich vom Or- 
ganisierten zum Organischen, vom Erklügelten zum Gelebten, vom Gemachten 
zum Gewachsenen zurück. Mehr als das, was der Mensch selbst erdenken 
und planen kann, wurde nun das gesehätzt, was er durch Intuition und Inspira- 
tion oder Eingebung empfängt. Von dem aktiv Geschaffenen verlagerte sich 
der Vorrang auf das passiv Erlittene. Fruchtbarer erschien es, sich nicht selbst 
Ziele und Wege zu wählen, sondern sich von dem bestimmen und mitnehmen 
zu lassen, was von selbst aus der Tiefe aufsteigt, den Menschen in Anspruch 

1 Entweder-Oder, Leipzig 1939, f 2. 



122 Joh. B. Lotz S. J. 

nimmt, ja oft überwältigt. Damit im Zusammenhang wurde das •Unbewußte", 
das den Menschen beherrscht, entdeckt und diesem das Bewußte, das der 
Mensch beherrscht, untergeordnet. Wesentlichere Aufschlüsse als von den Ge- 
danken des Wach-Bewußtseins erwartete man daher von den Bildern des 
Traum-Bewußtseins, in dem sich das Unbewußte äußert. 

All das prägte sich oft recht überspitzt aus und führte auch zu einer ein- 
seitigen Stellungnahme zur Betrachtung. Vorwiegend oder gar ausschließlich 
in ihrer rationalistischen Entartung gesehen, wurde sie von nicht wenigen als 
unfruchtbare Vergewaltigung der Seele gänzlich verworfen. Zum mindesten 
lehnte man jedes methodische Verfahren als tödlich für den wahrhaft leben- 
digen Aufschwung ab. Besonders das Gedanklich-Begriffliche sollte ganz in 
den Hintergrund treten, ja nach manchen als Fremdkörper gänzlich aus- 
geschieden werden; nur so könne die Betrachtung wirklich Gebet sein, das als 
schöpferisches, rational nicht faßbares Aufblühen des Geistes und des Herzens 
genommen wurde, hierin der Kunst und in erster Linie der Poesie verwandt. 
Dabei hob man das Wirken der Gnade so sehr hervor, daß der Sinn für die 
Bedeutung der eigenen Tätigkeit weithin verloren ging. Von hier aus wollte 
man die Betrachtung, weil sie immer noch Aktivität einschließe, hinter sich 
lassen, um in die reine Passivität der Mystik als die jedem ernsten Christen 
gemäße Gebetsweise einzugehen. 

Auch diese zweite Phase der Entwicklung haben wir heute schon hinreichend 
in ihrer Einseitigkeit durchschaut. Wenn die erste Auffassung vom Rationalis- 
mus beeinflußt, ja ihm oft schon verfallen war, so zahlt die zweite Tribut an 
den Irrationalismus und geht nicht selten in ihm unter. Zu dieser philosophi- 
schen Kennzeichnung können wir noch eine theologische fügen. Wenn die erste 
Auffassung sich der pelagianischen Geisteshaltung, die das menschliche Tun 
auf Kosten der Gnade überbewertet, nähert, so berührt sich die zweite mit der 
quietistischen Einstellung, die auf Kosten des menschlichen Tuns alles der 
Gnade allein zuschreibt. Schließlich verurteilen beide Auffassungen das Beten 
zur Unfruchtbarkeit; nach der einen erstickt das Leben in der vom Menschen 
selbst gemachten Form, nach der andern ufert es aus und verströmt, weil die 
gestaltende Form unterschätzt, ja aufgelöst wird. 

II 

Nach den Erfahrungen, die man mit beiden einander befehdenden Anschau- 
ungen vom Wesen und der Praxis des betrachtenden Gebetes gemacht hat, 
drängt gegenwärtig die Entwicklung einer Synthese zu. Das wird schon aus 
den Beiträgen erkennbar, die in den letzten Jahren in dieser Zeitschrift 
darüber erschienen sind2. Ihre Ergebnisse lassen sich kurz folgendermaßen 
zusammenfassen: 

2 J. Lotz, Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wert- 
lehre: 10 (1935), 1•16, 112•23; 

Fr. Wulf, Vom Wesen und der Einübung des Gebetes. Ein Beitrag zur Frömmigkeit 
unserer Zeit: 21 (1948), 231•36; 

B. Martin, Vom Weg zum meditativen Leben: 21 (1948), 390•97, 22 (1949), 297•305; 
A. Bolley, Versenkungsstufen in der Betrachtung: 22 (1949), 258•73; 



Das •Gedächtnis" oder der Seelengrund 123 

1. Es gilt, das bloß Gedachte zum blutvoll Erlebten, zu dem den ganzen 
Menschen Ergreifenden und Umwandelnden zu vollenden; dabei wird aber 
gegen allen Irrationalismus eine letzte geistige oder intelligible Grundstruktur 
als Wesenserfordernis bejaht. 2. Hiermit im Zusammenhang öffnet man sich 
dem, was der Mensch passiv erleidet, was ihn von selbst überfällt; doch weiß 
man sehr wohl, daß man sich diesem Geschehen nur dann überlassen darf, 
wenn man zugleich durch seinen aktiven Vollzug die Einflüsse prüft und die 
Geister unterscheidet. 3. Ebenso wagt man sich in das verborgene und meist 
weglose Land der Untergründe der Seele hinein, um durch dessen unermeß- 
liche Reichtümer das Beten zu befruchten; indem man zugleich durch das Beten 
formend auf jene Tiefen zurückwirken will, sieht man schon, daß dort unten 
auch das Chaos wohnt, das der Bändigung von der sogenannten Oberfläche der 
Seele her bedarf. 4*Ferner läßt man wieder die Bilder und Symbole sprechen, 
da gerade in ihnen die Untergründe der Seele sich Ausdruck verschaffen, und 
umgekehrt gerade durch sie jene Untergründe am unmittelbarsten erreicht 
und am wirksamsten beeinflußt werden; indessen hat man. genug erfahren, 
daß das bloße Spiel der Bilder zur Willkür verleitet und zum Chaos verführt, 
weshalb man deren Deutung nicht aus ihnen allein, sondern im Lichte der Ver- 
nunft und des Glaubens vornimmt. 5. Schließlich überliefert man sich ganz 
dem Wirken Gottes und seiner Gnade, das, hinter all dem bisher Aufgezeigten 
stehend, uns letztlich trägt und umfängt, das uns über die es-haften Mächte 
hinaushebt und unser Ich mit dem absoluten Du zusammenschließt; doch ist 
man sich ebenso der Notwendigkeit des eigenen Einsatzes, sogar des methodi- 
schen Vorangehens bewußt. 

Die hier in einigen Gegensatzpaaren umrissene Synthese hat zu einer auf- 
schlußreichen terminologischen Doppelheit geführt. Man stellt 
nämlich häufig der Betrachtung die Meditation gegenüber; man sagt wohl auch, 
das, was in der Kirche heute für gewöhnlich geübt werde, sei nur Betrachtung, 
nicht aber Meditation. Dabei ist die Betrachtung durch den Primat des 
Aktiven und Gedanklichen gekennzeichnet, das sich in den oberen Zonen der 
Seele entfaltet; die Meditation hingegen empfängt ihre entscheidende 
Prägung von dem Passiven und Bildhaften her, das aus den Tiefenschichten 
der Seele emporsteigt. Der Unterschied zwischen beiden scheint nicht grund- 
sätzlich, sondern fließend zu sein, wenigstens auf dem Hintergrund der ange- 
deuteten Synthese. Die echte Betrachtung nämlich hebt sich dadurch von ihrem 
rationalistischen Zerrbild ab, daß sie wesenhaft das in der Meditation Hervor- 
tretende umschließt; in gleicher Weise schreitet die echte Meditation insofern 
über ihr irrationalistisches Zerrbild hinaus, als sie wesenhaft das bei der Be- 
trachtung Führende ebenfalls in sich begreift. Innerhalb des damit abgesteck- 
ten Feldes sind verschiedene Typen möglich; zwischen der Betrachtung, die nur 
ein Mindestmaß von Meditation, und der Meditation, die nur ein Mindestmaß 
von Betrachtung erkennen läßt, kann eine Mitte zur Verwirklichung kommen, 

ders.: Das Gotteserleben in der Betrachtung: 22 (1949), 343•356; 
Fr. Wulf, Die Bedeutung der schöpferischen Phantasie für die Betrachtung nach 

Ignatius von Loyola: 22 (1949), 461•467. 



124 Joh. B. Lotz S. J. 

in der sich beide Seiten ausgewogen zusammenfinden. Diese Schwingungsbreite 
ist mit dem synthetischen, zweipoligen Grundcharakter dessen, was sowohl 
Betrachtung als auch Meditation heißen kann, gegeben. • Übrigens macht sich 
bei dem Ausdruck Meditation auch der Einfluß der zeitgenössischen Seelen- 
lehre, besonders der Seelenheilkunde bemerkbar, die, vielfach von der Weis- 
heit des Ostens befruchtet, die Menschen wieder in die Kunst der Meditation 
einführen und so heilen will. 

III 

Wir haben bisher auseinanderzusetzen versucht, welchen Gang das Gespräch 
über das betrachtende Gebet in den letzten Jahrzehnten genommen hat und 
an welchem Punkt es heute steht. Schauen wir von daher auf die großen 
Lehrer des Gebetes, so stellen wir fest, daß sie die hier behandelten Fragen 
in ihrer Ausdrücklichkeit noch gar nicht gekannt haben. Sie leben eben noch 
aus der Ganzheit des Menschen, aus jenem Lebensgrund, in dem alle Kräfte 
der Seele ihre einige Wurzel haben. Das beweist keine Betrachtungs- 
methode besser als jene, die Ignatius von Loyola in seinem Exerzitien- 
büchlein die •meditacion con las tres potencias", die Anwen- 
dung der Seelenkräfte, nämlich des Gedächtnisses, des Verstandes und des 
Willens (memoria, entendimiento, voluntad) nennt. Mit dem Gedächtnis soll 
man sich die heiligen Geheimnisse schlicht vergegenwärtigen, mit dem Ver- 
stand in sie eindringen, mit dem Willen endlich affektiv zu ihnen Stellung 
nehmen. Die gewöhnlichen Erläuterungen dieses Zusammenspiels befaßten sich 
in zunehmendem Maße fast nur mit dem Verstand und dem Willen, während 
man über das Gedächtnis kaum ein Wort verlor. Das kommt wohl daher, daß 
man dem Gedächtnis im Laufe der Zeit eine immer geringere Bedeutung bei- 
legte und im Grunde nichts damit anzufangen wußte. Man sah es eben nur in 
dem heute gebräuchlichen Sinne, nämlich als das Vermögen, früher einmal 
Gewußtes zu behalten und wieder zu erwecken. Mit dieser Auffassung blieb 
man aber bei der bloßen Betrachtung und kam schwerlich an den ihr inne- 
wohnenden Kern von Meditation heran. 

Bei Ignatius hat das Gedächtnis aber viel mehr Gewicht. Das geht bereits 
daraus hervor, daß es von ihm ebenso ausführlich wie die beiden andern 
Seelenkräfte umschrieben wird, und daß es selbst noch auf dem Höhepunkt der 
Exerzitien, in der letzten Betrachtung, die der Liebe und damit der Hingabe 
des ganzen Menschen an Gott gewidmet ist, eine entscheidende Bedeutung 
erhält. Dort wird in dem unsterblichen Gebet des •Suscipe" das, was der 
Mensch Gott darzubringen hat, zunächst zusammenfassend als •meine ganze 
Freiheit" ausgesprochen, dann aber im einzelnen als •mein Gedächtnis, mein 
Verstand und mein ganzer Wille" auseinandergelegt. Offenbar wird dabei mit 
•Freiheit" der Mensch und besonders dessen geistiges Innen nach seiner Ganz- 
heit umgriffen, während Gedächtnis, Verstand und Wille die Momente, aus 
denen sich die*Freiheit aufbaut oder in denen sie sich verwirklicht, darstellen. 
Zu beachten ist, daß hier das Gedächtnis ebenso wesentlich wie die beiden 
andern Grundkräfte zu der Ganzheit des Geistes gehört. Ja, da es stets dem 
Verstand und dem Willen vorgeordnet auftritt, kommt ihm anscheinend der 



Das •Gedächtnis" oder der Seelengrund 125 

Primat vor diesen zu, bildet es deren Wurzel. Freilich muß es dann anders und 
tiefer gefaßt werden, als es eben geschah und meistens geschieht. Nur dann 
wird der meditative Kern der Betrachtung zugänglich. 

Das eigentliche Verständnis der eben berührten Zusammenhänge ist nur 
möglich, wenn man auf die große Überlieferung zurückgeht, deren Erbe von 
Ignatius weitergetragen wird. Dabei werden wir schließlich auf Augustinus 
verwiesen, der die Dreiheit von Gedächtnis, Verstand und Willen (memoria, 
intellectus, voluntas) im menschlichen Seelenleben als die dem Geheimnis der 
heiligsten Dreifaltigkeit am nächsten kommende Analogie eingehend unter- 
sucht hat. Dieser Vergleich sieht eine Entsprechung zwischen dem Gedächtnis 
im Menschen und dem Vater in der Gottheit. Wie der Vater der Ursprung des 
dreifaltigen Gotteslebens ist, so erscheint das Gedächtnis als der Ur- und Quell- 
grund des menschlichen Geisteslebens. Danach meint Augustinus mit dem Ge- 
dächtnis den Seelengrund, aus dem und in dem das Erkennen und 
das Wollen hervorgehen und leben, der ihre einige, sie umf angende und immer 
schon überholende Wurzel ist. Aus diesem sie nährenden Boden herausgerissen, 
müssen sie verkümmern und absterben. • Über den wunderbaren Reichtum 
und die schier unabsehbare Vielräumigkeit des Gedächtnisses hat Augustinus 
in seinen •Bekenntnissen" Unvergängliches gesagt. 

Auch jetzt bleibt noch dunkel, wie und warum das Gedächtnis der Seelen- 
grund ist und sein kann. Das wird sich erst klären, wenn wir über Augustinus 
hinaus- und auf die Überlieferung zurückgehen, von der er selbst wieder 
zehrt. Was das Philosophische betrifft, ist er seiner geistigen Herkunft nach 
Neuplatoniker und damit schließlich Platoniker. Für P1 a t o n aber war lange 
Zeit die Wurzel ailes geistigen Lebens die Anamnesis oder die Wiedererinne- 
rung, was folgendermaßen zu verstehen ist. Die Urgründe alles sichtbar Seien- 
den und alles menschlichen Wissens sind die ewigen Ideen. Obwohl diese aus 
den irdischen Dingen nicht erkannt werden können, hat der Mensch doch 
Kenntnis von ihnen. Daher muß er sie in einem vorweltlichen Dasein geschaut 
haben. Eindrücke davon behält der Mensch unverlierbar in seinem Gedächt- 
nis, in dem sie zunächst wie betäubt ruhen; durch die Wiedererinnerung aber 
wird jeweils die Idee zur vollen Bewußtheit erweckt, an der das uns gerade 

' begegnende Sinnending teilnimmt. Den Gipfelpunkt und Ursprung aller übri- 
gen Ideen bildet die Idee des Urguten, worin Gott aufstrahlt, soweit Piaton ihn 
gesichtet hat; auch die •Idee der Ideen" hat ihre Spur im Gedächtnis hinter- 
lassen, und der Aufstieg zu Gott ist einzig auf dem Weg der Wiedererinnerung 
an sie möglich. 

IV 

Von Piatons Standpunkt her begreift man ohne weiteres, daß das Gedächt- 
nis der Seelengrund und der Nährboden des gesamten geistigen Lebens ist. 
Freilich hat sich zugleich eine in dem Wort .Gedächtnis' verborgene Doppel- 
h e i t gezeigt; man könnte dem empirischen das metaphysische Gedächtnis 
gegenüberstellen. Beim empirischen Gedächtnis geht es um das Be- 



126 Joh. B. Lotz S. J. 

halten und Erwecken des einzelnen Seienden, das wir im Laufe unseres Lebens 
in uns aufnehmen; aus diesem immer zunehmenden, aber auch abnehmenden 
Schatz schöpft ständig unser geistiges Leben, das ohne ihn auf das im Augen- 
blick gerade Wahrgenommene und damit auf ein Mindestmaß beschränkt wäre. 
Beim metaphysischenGedächtnis hingegen geht es um das Behalten 
und Erwecken dessen, was dem einzelnen Seienden zugrundeliegt und sein Auf- 
nehmen in uns erst ermöglicht. Dieses Zugrundeliegende und Ermöglichende, 
diesen Urgrund alles Seienden und alles Wissens nannte Piaton die Ideen 
oder auch das •ontos On", das seiend Seiende. Wir wollen es das Sein nennen, 
weil der Grund, durch den das Seiende ein Seiendes ist und als Seiendes geistig 
ergriffen werden kann, am besten als das Sein bezeichnet wird. 

Wie das Seiende wesenhaft im Sein wurzelt, so offenbar auch das empirische 
Gedächtnis im metaphysischen; ohne dieses könnte es jenes nicht geben. Erst 
das metaphysische Gedächtnis ist der Seelengrund und der Nährboden des 
gesamten geistigen Lebens. Weil es jedoch mit dem empirischen als seiner 
Ausstrahlung auf das innigste verflochten ist, kann eine Beschreibung, die 
zunächst nur das empirische Gedächtnis zu treffen scheint, letztlich auf das 
metaphysische abzielen; so verhält es sich zum Teil auch bei Augustinus. 

Für unsere Erörterungen über Meditation und Betrachtung kommt natürlich 
in erster Linie das metaphysische Gedächtnis als der Seelengrund in Frage. 
Hier aber erhebt sich ein wichtiger Einwand. Daß es nämlich das empirische 
Gedächtnis gibt, weiß jeder aus seiner täglichen Erfahrung. Das metaphysische 
Gedächtnis hingegen scheint mit den Grundauffassungen der platonischen 
Philosophie zu stehen und zu fallen. Es sieht so aus, als ob von Wiedererinne- 
rung im metaphysischen Sinne keine Rede mehr sein könne, wenn man das 
überweltliche Reich der Ideen und das vorweltliche Dasein der Seele verwirft. 
Dieser Einwand zwingt uns, genau zu bestimmen, welchen Sinn das meta- 
physische Gedächtnis und die entsprechende Wiedererinnerung unab- 
hängig von den unhaltbaren Annahmen P1 atons haben, oder welches 
der wahre Kern eben dieser Annahmen ist. Nur wenn die •memoria" auch 
unter den veränderten Voraussetzungen einen echten Sinn bewahrt, kommt 
ihr eine wesentliche Bedeutung für die Betrachtung zu, vermag sie die bloße 
Betrachtung zur Meditation zu vollenden. 

Knüpfen wir an das viel zitierte, aber meist nicht ausgeschöpfte Wort von 
Augustinus an: •Fecisti nos ad te, et inquietum est cor nostrum, donee 
requiescat in te"; Du hast uns zu Dir hin erschaffen; und unruhig ist unser 
Herz, bis es ruht in Dir. Herz bezeichnet das Innerste des Menschen, die 
einige Mitte, aus der all sein Denken, Wollen und Tun emporsteigt, und die 
all dies als bloße Teilentfaltungen eines einzigen Gesamtlebensvollzuges zu- 
sammenhält. Offenbar meint das Herz den Seelengrund; daher fällt es mit 
dem metaphysischen Kern der memoria zusammen. Vom Herzen wird gesagt, 
es sei unruhig; Unruhe oder Ruhelosigkeit bildet geradezu sein Wesen. 
Diese Unruhe wäre das Chaos, die absolute Sinnlosigkeit und Verzweiflung, 
wenn sie der endgültige Zustand des Herzens wäre, wenn sie nirgends und 



Das •Gedächtnis" oder der Seelengrund 127 

nie zur Ruhe kommen könnte, wenn sie keinerlei Gerichtetheit in sich trüge. 
Tatsächlich aber ist die Unruhe gerade Folge, Ausdruck und Offenbarwerden 
der tiefen Gerichtetheit des Herzens, seiner Gerichtetheit auf Gott, 
der uns und damit besonders unseren Seelengrund oder unser' Herz zu sich 
selbst hin erschaffen hat. Weil dieses so gebildet ist, daß es einzig in Gott seine 
Ruhe finden kann, kommt es sonst nie und nirgends zur Ruhe, wird es ruhelos 
über alles Nicht-Göttliche hinausgetrieben, bis es in Gott eingegangen ist, 
der es mit der alles Sehnen stillenden Ruhe beglückt. In der Unruhe ist Gott 
anwesend als der das Herz an sich ziehende, es zu sich hin bewegende, es ganz 
für sich in Anspruch nehmende Partner des Menschen. Zugleich aber ist Gott 
in der Unruhe abwesend als der sich dem Herzen noch entziehende, es noch 
von sich fernhaltende, es noch der Prüfung unterwerfende Richter des Men- 
schen. Die Unruhe erschließt Gott als den abwesend Anwesenden, dessen 
Anwesenheit gerade im Zeichen seiner Abwesenheit steht. 

Von hier verstehen wir den auch ohne Piatons Voraussetzungen unaufheb- 
bar bleibenden Sinn des metaphysischen Gedächtnisses. Wie die Unruhe zeigt, 
ist Go11 im Seelengrund des Menschen anwesend, hat er sich diesem ein- 
geprägt. Da nun die Unruhe das Wesen des Herzens ausmacht, kann der 
Gotteseindruck in ihm nicht getilgt werden; mit einer solchen Tilgung würde 
der Mensch aufhören, Mensch zu sein. Damit ist das Erste im Gedächtnis, 
nämlich das Behalten, gegeben; in einem letzten, radikalen Sinne vergißt das 
Herz seinen Gott nie. • Wie aber die Unruhe ebenfalls gezeigt hat, ist Gott 
im Seelengrunde als der Abwesende anwesend, weshalb ihn der Mensch 
in einem vorletzten Sinne eben doch vergessen kann. An dieser Stelle setzt 
das Zweite im Gedächtnis, nämlich die Wiedererinnerung, ein. Sie ist möglich 
auf Grund des Behaltens; sie ist nötig auf Grund von Gottes Abwesenheit, 
wegen der sich das Herz immer erst wieder seines Gottes erinnern muß, um 
sich so mehr und mehr aus seiner Abwesenheit zu seiner Anwesenheit zu 
erheben. 

Das Vorstehende sollte im Anschluß an Augustinus nachweisen, daß der 
Seelengrund kraft seiner inneren Struktur den Charakter der memoria 
hat, daß es also auf jeden Fall so etwas wie ein metaphysisches Gedächtnis 
gibt. Zu seiner näheren Bestimmung ist noch einiges zu sagen, wo- 
durch auch der Unterschied vom empirischen Gedächtnis deutlicher wird. 

Während dieses ein fertiges Bild des Behaltenen in sich trägt, handelt es 
sich beim metaphysischen Gedächtnis, wie wir es im Gegensatz zu Piaton 
verstehen, lediglich um die Unruhe als Tiefenstruktur des Seelengrundes, in 
der Gott nur als ihr Ziel anwesend und deshalb zugleich abwesend ist. 
Doch erweist sich diese abwesende Anwesenheit des Zieles als etwas das Herz 
wirklich Formendes und Bestimmendes; denn sie ist wirksam, insofern gerade 
sie die Unruhe immer wach hält und allein in Gott heimfinden läßt. 

Mit dem Gesagten hängt zusammen, daß die Erinnerung im empirischen 
Gedächtnis mit einem Griff (wenn auch vielleicht nach einigem Suchen) das 



128 Joh. B. Lotz S. J. 

Behaltene fassen kann. Im metaphysischen Gedächtnis hingegen vollzieht sich 
die Erinnerung als ein vielstufig es Geschehen des immer weiter Nach- 
innen-gehens. Wenn die Unruhe sich zu erleben beginnt, bleibt ihr zunächst 
ihr Ziel noch verborgen, obwohl sie schon ganz unter dessen Einfluß steht. 
Erst indem sie vielfältige Erfahrungen mit sich macht, enthüllt sich ihr all- 
mählich ihr Innerstes. Sie kann sich so mißverstehen, daß sie sich jedes Ziel 
abspricht oder ihr Ziel in diesem und dann in jenem und dann wieder in einem 
andern Endlichen sucht. Falls sich das Herz nicht irgendwo verkrampft, wer- 
den all diese Versuche vom innersten Grund oder vom letzten und eigentlichen 
Ziel der Unruhe her zum Scheitern gebracht. So wird sie immer mehr ent- 
täuscht, von allen Täuschungen und damit zu sich selbst befreit. Von sich 
selbst getrieben, wird sie Schritt für Schritt nach innen geführt, gibt es für 
sie in der immer tiefer dringenden Er-innerung oder Ver-innerlichung keinen 
Stillstand, bis sie in Gott ruhelos zur Ruhe kommt; ruhelos, weil sie in immer 
neuen Anläufen der Er-innerung kraft einer ungeheuren, von ihrem Gott 
ausgehenden Dynamik um diesen zu ringen hat. 

Weiterhin ist das fertige, mit einem Griff zu fassende Bild des Behaltenen 
im empirischen Gedächtnis vom Menschen erst durch ein mehr odes-minder 
bewußtes Tun erworben; es gehört also zu dem Abgeleiteten, das immer schon 
die Tätigkeit des Erkennens und Wollens voraussetzt. Im Gegensatz dazu fällt 
die dem metaphysischen Gedächtnis eigene Tiefenstruktur des Seelengrundes 
mit dem Herzen zusammen, weil sie dessen Wesen ausmacht. Sie erscheint als 
das ihm ursprünglich Eingeborene oder Eingeschaffene, das allem Er- 
werben vorausgeht und zugrunde liegt, das ein Erwerben als dessen Wurzel 
allererst ermöglicht. Hier ist das Behaltene ein absolut und immer schon Vor- 
gegebenes, eine an sich im Unbewußten ruhende Grundstruktur, die den Aus- 
gangspunkt und den Nährboden, den umfassenden Raum und die unwider- 
stehliche Triebkraft alles bewußten Tuns bildet. 

Wie das empirische Gedächtnis selbst den Erwerb des Behaltenen vollzieht, 
so vollendet es sich auch durch seine eigene Tätigkeit zur Wiedererinnerung. 
Das metaphysische Gedächtnis aber hat als der Seelengrund keine eigene 
Tätigkeit, weshalb es sein Behaltenes weder selbst erwirbt (sondern emp- 
fängt), noch selbst durch die Erinnerung erweckt. Letzteres geschieht durch 
•intellectus" und •voluntas", die der Seelengrund als das erkennende und 
das affektiv-wollende Wirkvermögen aus sich entläßt, in denen er sich 
so auseinanderlegt, daß er ihnen seine eigene Dynamik der Unruhe mitteilt. 
Beide stehen daher ganz unter dem Zug der abwesenden Anwesenheit Gottes, 
wobei das Erkennen dem absoluten Sein Gottes als der ewigen Wahrheit und 
das Wollen demselben absoluten Sein als der unendlichen Gutheit zugewandt 
ist. Als sich ergänzende Teilentfaltungen des einen Seelengrundes gehören 
sie unter sich und mit diesem zusammen. Je tiefer diese Verbindung und Rück- 
bindung von Erkennen und Wollen zur Verwirklichung kommt, desto kraft- 
voller erblüht die wahre Erinnerung, nämlich das Nach-innen-gehen in das 
immer schon Behaltene des metaphysischen Gedächtnisses, wodurch aus der 
abwesenden Anwesenheit Gottes mehr und mehr seine anwesende Anwesen- 



Das •Gedächtnis" oder der Seelengrund 129 

heit erwächst. Lösen sich dagegen Erkennen und Wollen voneinander und vom 
Seelengrunde, so wird die Kraft der Erinnerung je nach dem Grade dieser 
Ablösung geschwächt, ja (nahezu) gebrochen, was das Auftreten von allerlei 
Pseudogestalten der Erinnerung zur Folge hat. 

Gemäß einem letzten Gesichtspunkt kann das empirische Gedächtnis des- 
halb sein Behaltenes durch eigene Tätigkeit erwerben und auch wieder er- 
wecken, weil dieses schon als Gegenstand voll anwesend ist. Beim metaphysi- 
schen Gedächtnis hingegen scheidet die eigene Tätigkeit aus, weil hier Gott 
als das Behaltene nicht voll anwesend ist, sondern dem Seelengrunde in der 
Unruhe lediglich seine abwesende Anwesenheit gewährt. Infolgedessen ist die 
innere Gerichtetheit der memoria und dann auch von intellectus und voluntas 
ursprünglich unerfüllt. So wohnt dem Erkennen nur das unerfüllte 
oder unbestimmte Sein (Wahre) und dem Wollen nur das unerfüllte oder 
unbestimmte Gute inne. Da jedoch die Unerfülltheit unwiderstehlich zur Er- 
füllung drängt, wird eine ungeheure Dynamik entfesselt. Zunächst auf das 
endliche Seiende und Gute verwiesen, finden Erkennen und Wollen 
darin zwar eine gewisse Erfüllung. Bald aber wird diese als bloße Teil- 
Erfüllung erfahren; in dem über sie hinausstrebenden Fortriß wird sie ebenso 
zurückgelassen wie mitgenommen, und diese Bewegung kommt nicht zur Ruhe, 
bis die Ganz-Erfüllung in Gott erreicht ist. Das zu innerst Treibende in jeder 
Begegnung mit dem Endlichen ist die unauslöschliche Sehnsucht, das nie 
stillstehende Wandern des in Erkennen und Wollen sich aussprechenden Her- 
zens hin zu Gott. Im Hinausgehen in die Welt vollzieht sich letztlich das Hin- 
eingehen des Herzens zu sich selbst und damit die Erinnerung an den, der 
•interior intimis meis" (Augustinus), mir innerlicher als mein Innerstes oder 
mein Herz ist. Von hier aus stellen sich die Stufen der Erinnerung, von denen 
oben die Rede war, als Stufen der Aneignung und Überwindung des End- 
lichen dar. 

VI 

Umreißen wir nunmehr in einem zusammenfassenden Vorblick die Be- 
deutung der memoria, wie sie im Vorstehenden bestimmt wurde, für 
die Betrachtung und die Meditation. Hinter dem empirischen Gedächtnis 
öffnete sich das metaphysische, das selbst nicht ein Seelenvermögen, sondern 
der Grund aller Seelenvermögen ist. Ignatius nennt das Gedächtnis ein Seelen- 
vermögen, weil er zunächst das empirische im Auge hat, worin jedoch für ihn 
das metaphysische eingeschlossen ist. Hier sprechen wir vom metaphysischen 
Gedächtnis; welche Rolle auch das empirische in der Betrachtung spielt, soll 
später gesagt werden. 

Nach unseren Darlegungen gehören in Betrachtung und Meditation alle 
drei Elemente: memoria, intellectus und voluntas wesenhaft zusam- 
men. Die memoria für sich allein bleibt stumm, während intellectus und 
voluntas für sich allein in der Gefahr schweben, sich in vielen Worten zu ver- 
lieren und darüber das eine notwendige Wort nicht zu finden. Sie haben die 
Aufgabe, das aus der memoria aufsteigende Grund-Wort zu artikulieren und 



180 Aus dem Leben der Kirche 

dazu eigene Worte zu suchen; doch dürfen sie deshalb nicht eben dieses Grund- 
Wort vergessen oder auch nur entmächtigen; ihr eigenes Wort darf nicht das 
von Gott eingegebene Wort übertönen. Die vielen Worte von Erkennen und 
Wollen sollen dem einen Worte des Herzens dienen, ihm Raum schaffen und 
es zur Entfaltung bringen; sonst stirbt dieses ab, und die vielen Worte werden 
ohne ihre Wurzel kraftlos und dünn. Alles kommt darauf an, daß in dem Leib 
der vielfältigen Inhaltlichkeiten die eine Seele des •fecisti nos ad te", der 
Tiefenruf des Herzens und damit der Urruf Gottes immer mehr erstarke und 
uns übermächtige. Je tiefer so intellectus und voluntas in die memoria ein- 
gehen, desto kraftvoller wird aus der mehr vom Menschen her geschehenden 
Betrachtung die mehr von Gott her geschenkte Meditation erblühen. 

Die Durchführung dieser Sicht in ihren einzelnen Aspekten des Personalen, 
des Gnadenhaften, des Gestalt- und Gegenstandslosen, des Bildhaften, des 
Gefahrbringenden ist in einem weiteren Aufsatz geplant. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Von den laufenden Selig- und Heiligsprechungsverfahren 

Von Ferdinand Baumann, S.J., Rom 

Höhepunkte eines •Anno Santo" sind immer die verschiedenen Selig- und Heilig- 
sprechungen in St. Peter in Rom. Darum wurden schon im Jahre 1949 und werden 
noch jetzt die Verhandlungen der Ritenkongregation mit einer ungewöhnlichen Be- 
schleunigung durchgeführt. Wollten wir nun unseren Überblick nur auf das Jahr 1949 
beschränken, so wäre er bei seinem Erscheinen schon überholt. Darum berichten wir 
zunächst kurz über die im vergangenen Jahr erfolgten •Einleitungen" und Erklärun- 
gen des •Heroischen Tugendgrades", dann über die eigentlichen Selig- und Heilig- 
sprechungen. 

I. Beim Heiligen Stuhle •eingeleitet" wurde das Verfahren über sechs 
Diener und Dienerinnen Gottes, nämlich fünf aus Italien und eine aus der Schweiz. 
Am 2. Januar 1949: 

1. Kardinal Joseph Benedikt D u s m e t O.S.B. • Geboren am 15. August 1818 
in Palermo auf Sizilien, trat er früh in das dortige Benediktinerkloster S. Martino 
ein, das zur Kongregation von Montecassino gehört. Infolge seiner strengeren Rich- 
tung wurde er in das Kloster in Caltanisetta versetzt; dann wurde er, erst 32 Jahre 
alt, Prior in einer Abtei in Neapel, um schon nach zwei Jahren die Leitung der Abtei 
von Caltanisetta zu übernehmen. Mit 40 Jahren, 1858, wählte ihn das Generalkapitel 
einmütig zum Abt von S. Nikolö in Catania. Wie unruhig die Zeiten in Italien 
damals waren, zeigt schon die Tatsache, daß der Abt im Jahre 1862 den General 
Garibaldi (der 8 Jahre später das päpstliche Rom einnahm) mitsamt seinem Gefolge 
für einige Zeit beherbergen mußte. Dennoch konnte Abt Dusmet den etwas ver- 
fallenen Ordensgeist der Abtei neu beleben. Im Jahre 1867 ernannte ihn Papst 
Pius IX. zum Erzbischof von Catania; Leo XIII. verlieh ihm 1889 den Kardinals- 
purpur, weil er •hervorrage durch bischöfliche Tugenden und besonders durch Klug- 
heit und Liebe zum Nächsten". Am 4. April 1889 verriet der Tod, daß der Kardinal 
nicht bloß in äußerster Armut gelebt, sondern auch unter dem Purpur • und wohl 
sein ganzes Leben lang • ein rauhes Zilizium oder Bußhemd getragen hatte. 




