140

IM SPIEGEL DER ZEIT

Der Subjektivismus des heutigen Menschen
und der Durchbruch zur objektiven Welt .

Von Friedrich Wulf, S.J., Miinchen

,Sie hiitte einen weit gréBeren Schrecken vor der Eigenliebe als vor dem Teufel
gehabt“, bekennt Anna Katharina Emmerick von sich. Ahnlich haben auch andere
Menschen gesprochen. Sie wuBten auf Grund gnadenhafter Erleuchtung und eines
lauteren Eifers fiir die Sache Gottes von den tausendfachen Tduschungsmoglichkei-
ten durch das selbstsiichtige Ich und waren darum voller MiBtrauen gegeniiber seinen
vorgegebenen Motiven. Der Mensch von heute hitte allen Grund, noch viel miG3-
trauischer zu sein. Denn die Tarnungen und Maskierungen seines eigentlichen Ich sind
ins Unz#hlbare gestiegen, je mehr er die feste Mitte verloren hat und innerlich aus-
einanderzufallen droht. Aber wihrend die Heiligen durch die schmerzlichen Er-
fahrungen ihres Lebens, durch die Erfahrung von Anfechtung und Schuld, zu einer
immer objektiveren Beurteilung ihrer selbst gefithrt wurden, ihre Gesinnungen und
Absichten immer mehr reinigten, sucht der moderne Mensch seine Seele dauernd
zuzuschiitten, einmal, um sie dem priifenden Blick anderer zu entziehen, dann aber
auch, weil er das Labyrinth seiner inwendigen Welt selbst nicht mehr vertragt oder
sogar fiirchtet. Indem er nun iiberall in seiner Seele Vorwerke errichtet, die ihn
gegen Angriff und Bedrohung und Selbstvorwiirfe schiitzen sollen, wird ihm der
ruhige und vorurteilsfreie Blick auf die tieferen Schichten seiner Seele genommen.
So verfillt er allmihlich einer Tauschung iiber sich und {iber die Motive seines Han-
delns und damit einem unheilvollen Subjektivismus.

Oft ist der Mensch von heute auch seelisch zu schwach fiir eine echte Begegnung
mit der objektiven Welt. Instinktiv iibertritt er darum nicht mehr die Schwelle sei-
nes eigenen Herzens. Aus der geheimen und uneingestandenen Furcht, er konne sich
verlieren, oder die Welt der Dinge und Menschen kénne ihm gefidhrlich werden,
schirmt er sein Inneres sorgfiiltig nach allen Seiten hin ab. Er fiirchtet die Anders-
artigkeit, die Hirte, das Zerkliiftete, die Weite und den Anspruch der ich-fremden
Wirklichkeit. Dafiir projiziert er eine Welt aus sich heraus, seine eigene Welt, die ihm
immer schon bekannt ist, in der ihm keine Uberraschungen begegnen kénnen, in der
es keine Auseinandersetzungen gibt, die einen letzten Einsatz und eine duBerste Ent-
scheidung fordern. Die Welt dieser Menschen ist klein und eng, mag sie nach auBen
noch so vielfiltig erscheinen, mag noch so viel Wissensstoff in ihr angeh#uft sein.
Und alles wird immer nur von dieser Welt des eigenen Ich aus betrachtet oder besser
noch, in sie hineingenommen und ihr assimiliert. Menschen dieser Art lernen nichts
eigentlich Neues, machen keine Erfahrungen, die sie {iber sich selbst hinausfiihren,
und sowohl ihre innere Aufnahmebereitschaft wie auch ihr schipferischer Grund
versiegen mehr und mehr. Sie drehen sich im Kreise und haben wenig Einfithlungs-
vermdgen, begegnen allem Fremden mit vorgefaGten Meinungen und sind schlechte
Menschenkenner, treten immer nur mit Forderungen auf und miissen darum not-
wendig so und so oft mit der wirklichen Welt zusammenstoBen oder an ihr enttiuscht
werden. Am schmerzlichsten und verhidngnisvollsten mufl sich ein solcher Subjek-
tivismus in der Begegnung von Mensch zu Mensch auswirken.

Die hier beschriebene Haltung zeigt sich auch im Religiésen. Der Mensch kreist um
sich selbst und kommt von sich nicht mehr los. Religion bedeutet ihm im Grunde
nichts anderes als Sicherung, Bereicherung und Entfaltung des eigenen Ich, der eige-
nen Personlichkeit. Sie ruft ihn nicht mehr aus sich heraus, so wie Gott den Abraham
aus seiner Heimat heraus rief und ihm den eigenen Sohn zu opfern befahl. Die Seele
ist gar nicht mehr in innerer Bereitschaft fiir diesen Ruf. Sie hort nur noch, was sie
héren will, und selbst ihr Beten bleibt ein einziger Monolog. Was sie als Stimme



Im Spiegel der Zeit 141

Gottes erklirt, ist nichts als das Echo der Stimme des eigenen Herzens. Gottist darum
dem Menschen auch nicht mehr so sehr der Herr, sondern der Schiitzer und Helfer.
Und wo er als Herr erscheint, ist er in Wirklichkeit der Diener des Menschen. Unter
tausend guten und schén klingenden Namen macht man seinen eigenen Willen zum
Willen Gottes und tduscht sich so in heilloser Weise iiber den Zustand seiner Seele.
Man hiillt sich in eine Wolke von frommen Gewohnheiten und Lebensmaximen, ohne
auch nur das Geringste vom Eigenen aufgeben zu miissen. Solange an einer solchen
Welt von auBlen nicht geriittelt wird, kann man sehr erbaulich und abgetotet darin
leben. Man teilt eifrig Almosen aus und iibt sich in Werken der Néchstenliebe, ohne
im tiefsten um Not und Anliegen des anderen zu wissen, ohne sein Herz einzusetzen
und zum Pfand zu geben. Man bringt Opfer, aber man sucht sich selbst sein Kreuz
aus. Man liebt die Menschen, aber im Grunde liebt man in den anderen die eigene
Person. -

Diese Scheinwelt ist heute vielen zusammengebrochen, sei es durch die grofien Er-
eignisse der Weltgeschichte: durch Krieg, Hunger, Armut und Heimatlosigkeit, oder
durch sonstige Erfahrungen des persénlichen Lebens. Man will sich darum nichts
mehr vormachen, sondern die Wirklichkeit sehen, wie sie ist. Auch wenn das Ergebnis
einer. solchen Desillusionierung die Feststellung wiire: alles ist Schein, die Wirklich-
keit ist das Nichts. Dann weif man auf jeden Fall, daB man sich nicht tduscht; man
weifl, womit man zu rechnen, was man zu erwarten hat. Es ist eine sehr niichterne,
ja kalte und trostlose Welt, wie sie beispielsweise im modernen amerikanischen
Roman, bei Hemingway oder Wolfe geschildert wird. Sie kann sogar zur Verzweif-
lung treiben, wenn sich der Mensch, wie im atheistischen Existentialismus, notwendig
zum Scheitern verurteilt glaubt. Einen Vorteil hat allerdings diese Welt der sach-
lichen, niichternen und illusionslosen Beobachtung: sie ist wirklicher als die
Scheinwelt, in die sich der moderne Mensch eines fortschrittlichen und biirgerlichen
Lebensgefiihls immer mehr eingehiillt hatte und die heute nur mehr wie eine grofie
Verkrampfung wirkt oder auch wie die Zufluchtsstiitte aller I'eigen und Schwachen.
Das Leben ist nun einmal zerkliifteter, hiirter, bodenloser und unheimlicher, als es
die lieblichen Bilder der Romantik wahrhaben wollten. Und der Mensch. ob er will
oder nicht, ist diesem Leben ausgesetzt. Er muf darum frither oder spéter die Welt
seiner Triume und privaten Gefiihle verlassen, andernfalls wird er dem Leben nicht
standhalten. Hat er sich aber einmal hinausgewagt, dann kann er zu der tiberraschen-
den Erkenntnis kommen, daB die unerbittliche und aufgewtiihlite Welt von heute nicht
nur zerbrechen, sondern auch mitreifien kann, herausreifien aus aller Ichbefangenheit
und Enge, aus aller Selbstgeniigsamkeit und Sentimentalitit, aus allem Krimergeist
und allem Schein. Den Unterschied des Lebensgefiihls einer rein vom Subjekt her
gestalteten Welt und des Lebensgefiihls einer objektiven, iiber den Menschen herein-
brechenden, dem Menschen aufgegebenen Welt vermittelt sehr gut ein Vergleich aus
der neuzeitlichen Musikgeschichte. Wie anders erlebt man Wagnersche Musik im
Vergleich etwa zu Strawinsky oder Bartok. Wihrend dort die Welt bei aller Differen-
zierung und Auflésung noch harmonisch ist und immer wieder zur Abrundung
gebracht wird, wirkt hier die Welt unsentimental, sachlich, voller Uberraschungen
und Zufilligkeiten und darum unberechenbar, oft wie hartes, kantiges Gestein, oft
auch wie giinzlich aufgelést, ins Unendliche weisend, nach allen Seiten hin aufgerissen.
Und wiihrend sich dort der Mensch seinen persénlichen Gefiihlen iiberldt und sich
selbst zur Entfaltung bringt, steht er hier dauernd vor Fremdem, vor immer wieder
Neuem, das ihn in eine groBe Einsamkeit und Weite hineinstellt. Wer den Atem dazu
hat, in diese Welt einzugehen und ihr doch auch wieder standzuhalten, wird einen
nicht geringen Gewinn sowohl fiir die eigene Personlichkeitsgestaltung wie auch fiir
die Meisterung des Lebens und seiner Aufgaben davontragen.

Die Welt des Christen ist nun im Grunde noch um ein Vielfaches dridngender und
gewaltiger. Sie steht da wie eine groBe Forderung, wie eine VerheiBung, wie ein
Anruf Gottes selbst, und es liBt sich an ihr nicht herumdeuteln und -riitteln. Thre
Hohen sind unermeBlicher, ihre Abgriinde bedrohlicher, ihre Klippen gefidhrlicher.



, 142 Im Spiegel der Zeit

Sie birgt den Keim des géttlichen Lebens in sich, aber auch das Feuer der Siinde und
der ewigen Verderbnis schwelt noch in ihren Griinden. Alles in ihr kann zum Aus-
druck der Herrlichkeit Gottes werden, alles kann aber auch ebenso stinkende Fiulnis
in sich bergen und Werkzeug satanischer Auflehnung sein. Sie klafft in gewaltigen
Rissen auseinander, um einmal génzlich zusammenzusinken, aber in eben diesem
Auseinanderklaffen weist sie auch wieder iiber sich hinaus in die Unendlichkeit des
dreifaltigen Gottes. Nichts wire verhiingnisvoller, als hier in Illusionen zu leben und
alles dem subjektiven Wiinschen und Begehren anpassen zu wollen. Der Mensch mu8
sich darum selbst und die Welt seines kleinen, eigensiichtigen Ich immer wieder ver-
lassen, um bereit und hellhérig zu sein fiir die Welt Gottes und ihre Forderungen.
Er darf sich nicht in sich selbst verkapseln und seine eigene religiose Welt bauen
wollen. Sonst wird er eines Tages, und sei es auch erst im Tode, den Zusammenbruch
dieser Welt erleben miissen, und dieser Zusammenbruch wire schmerzlicher als alle
irdischen Enttiuschungen und Katastrophen. Es fehlt nunimkirchlichen Leben unserer
Tage nicht an dem Bemiihen, dem Subjektivismus unserer Zeit in ganz betonter
Weise die objektive Welt des Glaubens gegeniiberzustellen. Wir brauchen nur an die
dogmatische Vertiefyng der Glaubensverkiindigung oder an die intensivere Pflege
der Liturgie zu denken. Aber damit allein ist es noch nicht getan. Der Christ miilite
viel starker, als es vielfach geschieht, dazu angeleitet werden, sich ganz personlich
durch ein stindiges Aus-sich-Herausgehen die objektive Welt des Glaubens anzu-
eigenen. Es miifite ihm immer wieder klar gemacht werden, das es z. B. auf seine innere
Anteilnahme, duf die Tiefe und Gléubigkeit seiner personalen Akbe ankommt, wie
welt die Gnade der Sakramente in ihm wirksam wird und Frucht trigt. Dazu ist
zu allererst erfordert, da es dem Menschen einmal aufgeht, was es heifit, dem per-
sonalen Gott und seinem Anruf gegeniiberzustehen, nicht nur in den Ubungen der
Frommigkeit, sondern ebenso in den Ereignissen des téiglichen Lebens. DaB3 es darum
fiir ihn darauf ankommt, dieses Anrufes immer gewirtig, ihm gegeniiber hellhorig
und aufnahmebereit zu sein. Und dieses Von-sich-Weghoren kann und mufl eingeiibt
werden, damit der Mensch fiir den Ernstfall nicht versage und taub bleibe. Man kann
sich z. B. ganz bewufit fragen: was will mir Gott mit diesem oder jenem Vorkommnis
meines Lebens bedeuten, was hat fiir mich diese oder jene Glaubenswahrheit zu
sagen: der Text der heutigen Liturgie, ein Wort der Predigt, der Zuspruch meines
Beichtvaters, die zufillige Bemerkung eines Freundes? Oder man kann das Evan-
gelium zur Hand nehmen und irgendeine Stelle aufschlagen, nur um sich an das Hin-
horen auf dle Stimme dessen, der nicht aus mir spricht, sondern auf mich zukommt
und mich anspricht, zu gewohnen. So lernt der Mensch allméhlich, aufmerksam zu
werden auf die grofle Welt Gottes, die in allem so ganz anders ist, als es sich der
Mensch vorstellt und wiinscht, — aufmerksam zu werden auf Gottes Walten in dieser
Welt, das allen Gesetzen menschlicher Wieisheit immer wieder Hohn spricht. — Es
wird an der Zeit, daB wir wieder lernen, fiir Gott und um seinetwillen zu leben und
ihn nicht zum Diener unserer Note und Eigenwiinsche zu machen. Je mehr wir das
lernen — unter Verzicht und Schmerzen —, um so eher und gnadiger wird sich Gott
unser erbarmen und uns Uber alle Leiden dieser Zeit hinausheben in sein Reich.





