
140 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Der Subjektivismus des heutigen Menschen 
und der Durchbruch zur objektiven Welt 

Von Friedrich W u 1 f, S. J., München 

•Sie hätte einen weit größeren Schrecken vor der Eigenliebe als vor dem Teufel 
gehabt", bekennt Anna Katharina Emmerick von sich. Ähnlich haben auch andere 
Menschen gesprochen. Sie wußten auf Grund gnadenhafter Erleuchtung und eines 
lauteren Eifers für die Sache Gottes von den tausendfachen Täuschungsmöglichkei- 
ten durch das selbstsüchtige Ich und waren darum voller Mißtrauen gegenüber seinen 
vorgegebenen Motiven. Der Mensch von heute hätte allen Grund, noch viel miß- 
trauischer zu sein. Denn die Tarnungen und Maskierungen seines eigentlichen Ich sind 
ins Unzählbare gestiegen, je mehr er die feste Mitte verloren hat und innerlich aus- 
einanderzufallen droht. Aber während die Heiligen durch die schmerzlichen Er- 
fahrungen ihres Lebens, durch die Erfahrung von Anfechtung und Schuld, zu einer 
immer objektiveren Beurteilung ihrer selbst geführt wurden, ihre Gesinnungen und 
Absichten immer mehr reinigten, sucht der moderne Mensch seine Seele dauernd 
zuzuschütten, einmal, um sie dem prüfenden Blick anderer zu entziehen, dann aber 
auch, weil er das Labyrinth seiner inwendigen Welt selbst nicht mehr verträgt oder 
sogar fürchtet. Indem er nun überall in seiner Seele Vorwerke errichtet, die ihn 
gegen Angriff und Bedrohung und Selbstvorwürfe schützen sollen, wird ihm der 
ruhige und vorurteilsfreie Blick auf die tieferen Schichten seiner Seele genommen. 
So verfällt er allmählich einer Täuschung über sich und über die Motive seines Han- 
delns und damit einem unheilvollen Subjektivismus. 

Oft ist der Mensch von heute auch seelisch zu schwach für eine echte Begegnung 
mit der objektiven Welt. Instinktiv übertritt er darum nicht mehr die Schwelle sei- 
nes eigenen Herzens. Aus der geheimen und uneingestandenen Furcht, er könne sich 
verlieren, oder die Welt der Dinge und Menschen könne ihm gefährlich werden, 
schirmt er sein Inneres sorgfältig nach allen Seiten hin ab. Er fürchtet die Anders- 
artigkeit, die Härte, das Zerklüftete, die Weite und den Anspruch der ich-fremden 
Wirklichkeit. Dafür projiziert er eine Welt aus sich heraus, seine eigene Welt, die ihm 
immer schon bekannt ist, in der ihm keine Überraschungen begegnen können, in der 
es keine Auseinandersetzungen gibt, die einen letzten Einsatz und eine äußerste Ent- 
scheidung fordern. Die Welt dieser Menschen ist klein und eng, mag sie nach außen 
noch so vielfältig erscheinen, mag noch so viel Wissensstoff in ihr angehäuft sein. 
Und alles wird immer nur von dieser Welt des eigenen Ich aus betrachtet oder besser 
noch, in sie hineingenommen und ihr assimiliert. Menschen dieser Art lernen nichts 
eigentlich Neues, machen keine Erfahrungen, die sie über sich selbst hinausführen, 
und sowohl ihre innere Aufnahmebereitschaft wie auch ihr schöpferischer Grund 
versiegen mehr und mehr. Sie drehen sich im Kreise und haben wenig Einfühlungs- 
vermögen, begegnen allem Fremden mit vorgefaßten Meinungen und sind schlechte 
Menschenkenner, treten immer nur mit Forderungen auf und müssen darum not- 
wendig so und so oft mit der wirklichen Welt zusammenstoßen oder an ihr enttäuscht 
werden. Am schmerzlichsten und verhängnisvollsten muß sich ein solcher Subjek- 
tivismus in der Begegnung von Mensch zu Mensch auswirken. 

Die hier beschriebene Haltung zeigt sich auch im Religiösen. Der Mensch kreist um 
sich selbst und kommt von sich nicht mehr los. Religion bedeutet ihm im Grunde 
nichts anderes als Sicherung, Bereicherung und Entfaltung des eigenen Ich, der eige- 
nen Persönlichkeit. Sie ruft ihn nicht mehr aus sich heraus, so wie Gott den Abraham 
aus seiner Heimat heraus rief und ihm den eigenen Sohn zu opfern befahl. Die Seele 
ist gar nicht mehr in innerer Bereitschaft für diesen Ruf. Sie hört nur noch, was sie 
hören will, und selbst ihr Beten bleibt ein einziger Monolog.  Was sie als Stimme 



Im Spiegel der Zeit 141, 

Gottes erklärt, ist nichts als das Echo der Stimme des eigenen Herzens. Gott ist darum 
dem Menschen auch nicht mehr so sehr der Herr, sondern der Schützer und Helfer. 
Und wo er als Herr erscheint, ist er in Wirklichkeit der Diener des Menschen. Unter 
tausend guten und schön klingenden Namen macht man seinen eigenen Willen zum 
Willen Gottes und täuscht sich so in heilloser Weise über den Zustand seiner Seele. 
Man hüllt sich in eine Wolke von frommen Gewohnheiten und Lebensmaximen, ohne 
auch nur das Geringste vom Eigenen aufgeben zu müssen. Solange an einer solchen 
Welt von außen nicht gerüttelt wird, kann man sehr erbaulich und abgetötet darin 
leben. Man teilt eifrig Almosen aus und übt sich in Werken der Nächstenliebe, ohne 
im tiefsten um Not und Anliegen des anderen zu wissen, ohne sein Herz einzusetzen 
und zum Pfand zu geben. Man bringt Opfer, aber man sucht sich selbst sein Kreuz 
aus. Man liebt die Menschen, aber im Grunde liebt man in den anderen die eigene 
Person. 

Diese Scheinwelt ist heute vielen zusammengebrochen, sei es durch die großen Er- 
eignisse der Weltgeschichte: durch Krieg, Hunger, Armut und Heimatlosigkeit, oder 
durch sonstige Erfahrungen des persönlichen Lebens. Man will sich darum nichts 
mehr vormachen, sondern die Wirklichkeit sehen, wie sie ist. Auch wenn das Ergebnis 
einer solchen Desillusionierung die Feststellung wäre: alles ist Schein, die Wirklich- 
keit ist das Nichts. Dann weiß man auf jeden Fall, daß man sich nicht täuscht; man 
weiß, womit man zu rechnen, was man zu erwarten hat. Es ist eine sehr nüchterne, 
ja kalte und trostlose Welt, wie sie beispielsweise im modernen amerikanischen 
Roman, bei Hemingway oder Wolfe geschildert wird. Sie kann sogar zur Verzweifr 
lung treiben, wenn sich der Mensch, wie im atheistischen Existentialismus, notwendig 
zum Scheitern verurteilt glaubt. Einen Vorteil hat allerdings diese Welt der sach- 
lichen, nüchternen und illusionslosen Beobachtung: sie ist wirklicher als die 
Scheinwelt, in die sich der moderne Mensch eines fortschrittlichen und bürgerlichen 
Lebensgefühls immer mehr eingehüllt hatte und die heute nur mehr wie eine große 
Verkrampfung wirkt oder auch wie die Zufluchtsstätte aller Feigen und Schwachen. 
Das Leben ist nun einmal zerklüfteter, härter, bodenloser und unheimlicher, als es 
die lieblichen Bilder der Romantik wahrhaben wollten. Und der Mensch, ob er will 
oder nicht, ist diesem Leben ausgesetzt. Er muß darum früher oder später die Welt 
seiner Träume und privaten Gefühle verlassen, andernfalls wird er dem Leben nicht 
standhalten. Hat er sich aber einmal hinausgewagt, dann kann er zu der überraschen- 
den Erkenntnis kommen, daß die unerbittliche und aufgewühlte Welt von^ieute nicht 
nur zerbrechen, sondern auch mitreißen kann, herausreißen aus aller Ichbefangenheit 
und Enge, aus aller Selbstgenügsamkeit und Sentimentalität, aus allem Krämergeist 
und allem Schein. Den Unterschied des Lebensgefühls einer rein vom Subjekt her 
gestalteten Welt und des Lebensgefühls einer objektiven, über den Menschen herein- 
brechenden, dem Menschen aufgegebenen Welt vermittelt sehr gut ein Vergleich aus 
der neuzeitlichen Musikgeschichte. Wie anders erlebt man Wagnersche Musik im 
Vergleich etwa zu Strawinsky oder Bartök. Während dort die Welt bei aller Differen- 
zierung und Auflösung noch harmonisch ist und immer wieder zur Abrundung 
gebracht wird, wirkt hier die Welt unsentimental, sachlich, voller Überraschungen 
und Zufälligkeiten und darum unberechenbar, oft wie hartes, kantiges Gestein, oft 
auch wie gänzlich aufgelöst, ins Unendliche weisend, nach allen Seiten hin aufgerissen. 
Und während sich dort der Mensch seinen persönlichen Gefühlen überläßt und sich 
selbst zur Entfaltung bringt, steht er hier dauernd vor Fremdem, vor immer wieder 
Neuem, das ihn in eine große Einsamkeit und Weite hineinstellt. Wer den Atem dazu 
hat, in diese Welt einzugehen und ihr doch auch wieder standzuhalten, wird einen 
nicht geringen Gewinn sowohl für die eigene Persönlichkeitsgestaltung wie auch für 
die Meisterung des Lebens und seiner Aufgaben davontragen. 

Die Welt des Christen ist nun im Grunde noch um ein Vielfaches drängender und 
gewaltiger. Sie steht da wie eine große Forderung, wie eine Verheißung, wie ein 
Anruf Gottes selbst, und es läßt sich an ihr nicht herumdeuteln und -rütteln. Ihre 
Höhen sind unermeßlicher, ihre Abgründe bedrohlicher, ihre Klippen gefährlicher. 



. 142 Im Spiegel der Zeit 

Sie birgt den Keim des göttlichen Lebens in sich, aber auch das Feuer der Sünde und 
der ewigen Verderbnis schwelt noch in ihren Gründen. Alles in ihr kann zum Aus- 
druck der Herrlichkeit Gottes werden, alles kann aber auch ebenso stinkende Fäulnis 
in sich bergen und Werkzeug satanischer Auflehnung sein. Sie klafft in gewaltigen 
Rissen auseinander, um einmal gänzlich zusammenzusinken, aber in eben diesem 
Auseinanderklaffen weist sie auch wieder über sich hinaus in die Unendlichkeit des 
dreifaltigen Gottes. Nichts wäre verhängnisvoller, als hier in Illusionen zu leben und 
alles dem subjektiven Wünschen und Begehren anpassen zu wollen. Der Mensch muß 
sich darum selbst und die Welt seines kleinen, eigensüchtigen Ich immer wieder ver- 
lassen, um bereit und hellhörig zu sein für die Welt Gottes und ihre Forderungen. 
Er darf sich nicht in sich selbst verkapseln und seine eigene religiöse Welt bauen 
wollen. Sonst wird er eines Tages, und sei es auch erst im Tode, den Zusammenbruch 
dieser Welt erleben müssen, und dieser Zusammenbruch wäre schmerzlicher als alle 
irdischen Enttäuschungen und Katastrophen. Es fehlt nunimkirchlichenLeben unserer 
Tage nicht an dem Bemühen, dem Subjektivismus unserer Zeit in ganz betonter 
Weise die objektive Welt des Glaubens gegenüberzustellen. Wir brauchen nur an die 
dogmatische Vertiefung der Glaubensverkündigung oder an die intensivere Pflege 
dej- Liturgie zu denken. Aber damit allein ist es noch nicht getan. Der Christ müßte 
viel stärker, als es vielfach geschieht, dazu angeleitet werden, sich ganz persönlich 
durch ein ständiges Aus-sich-Herausgehen die objektive Welt des Glaubens anzu- 
eigenen. Es müßte ihm immer wieder klar gemacht werden, das es z. B. auf seine innere 
Anteilnahme, auf die Tiefe und Gläubigkeit seiner personalen Akte ankommt, wie 
weit die Gnade der Sakramente in ihm wirksam wird und Frucht trägt. Dazu ist 
zu allererst erfordert, daß es dem Menschen einmal aufgeht, was es heißt, dem per- 
sonalen Gott und seinem Anruf gegenüberzustehen, nicht nur in den Übungen der 
Frömmigkeit, sondern ebenso in den Ereignissen des täglichen Lebens. Daß es darum 
für ihn darauf ankommt, dieses Anrufes immer gewärtig, ihm gegenüber hellhörig 
und aufnahmebereit zu sein. Und dieses Von-sich-Weghören kann und muß eingeübt 
werden, damit der Mensch für den Ernstfall nicht versage und taub bleibe. Man kann 
sich z. B. ganz bewußt fragen: was will mir Gott mit diesem oder jenem Vorkommnis 
meines Lebens bedeuten, was hat für mich diese oder jene Glaubenswahrheit zu 
sagen: der Text der heutigen Liturgie, ein Wort der Predigt, der Zuspruch meines 
Beichtvaters, die zufällige Bemerkung eines Freundes? Oder man kann das Evan- 
gelium zur Hand nehmen und irgendeine Stelle aufschlagen, nur um sich an das Hin- 
hören auf die Stimme dessen, der nicht aus mir spricht, sondern auf mich zukommt 
und mich anspricht, zu gewöhnen. So lernt der Mensch allmählich, aufmerksam zu 
werden auf die große Welt Gottes, die in allem so ganz anders ist, als es sich der 
Mensch vorstellt und wünscht, • aufmerksam zu werden auf Gottes Walten in dieser 
Welt, das allen Gesetzen menschlicher Weisheit immer wieder Hohn spricht. • Es 
wird an der Zeit, daß wir wieder lernen, für Gott und um seinetwillen zu leben und 
ihn nicht zum Diener unserer Nöte und Eigenwünsche zu machen. Je mehr wir das 
lernen • unter Verzicht und Schmerzen •, um so eher und gnädiger wird sich Gott 
unser erbarmen und uns über alle Leiden dieser Zeit hinausheben in sein Reich. 




