
146 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Trinitarische Formeln im hl. Meßopfer 
Eine Meditation 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Die Liturgie des heiligen Meßopfers 
enthält eine Reihe von Gebetstexten, in 
denen sich der Priester und mit ihm das 
Volk unmittelbar und ausdrücklich dem 
Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltig- 
keit zuwendet. Man denke etwa an das Glo- 
ria oder die regelmäßig wiederkehrenden 
Gebetsschlüsse. Aus dieser Reihe heben 
sich drei Formeln heraus, die zu den klas- 
sischen Gebetstexten trinitarischer Fröm- 
migkeit gehören, nämlich: •In nomine 
Patris et Filii et Spiritus Sancti", •Gloria 
Patri et Filio et Spiritui Sancto, sicut erat 
in principio et nunc et semper et in sae- 
cula saeculorum" und •Benedicat vos 
omnipotens Deus, Pater et Filius et Spiri- 
tus Sanctus". In diesen drei Formeln ist 
in ganz verschiedener Weise von der Be- 
ziehung des gläubigen Mensehen zum 
dreifaltigen Gott die Rede und nicht nur 
in ganz verschiedener Weise, sondern in 
den drei Grundarten, die es überhaupt 
nur geben kann, die nicht zu ergänzen 
sind und die eben also einen Organismus 
darstellen. Über sie nachzusinnen, in sie 
hineinzusinnen und, wenn es möglich ist, 
durch sie hindurchzusinnen, kann über- 
aus fruchtbar sein. Daher mag im Folgen- 
den einiges dazu gesagt werden, womit 
man den Anfang machen kann. Wenn die- 
sem oder jenem sich alsbald anderes dazu 
oder stattdessen einstellt, umso besser! 
Offenbar handelt es sich um ein ins Un- 
endliche weisendes Thema, und es ist bei 
allem, was Gott betrifft, gut, der Legende 
zu gedenken, die vom hl. Augustinus be- 
richtet, ein Kind oder ein Engel habe ihm 
gesagt: •Leichter kann ich mit einer Mu- 
schel das Meer ausschöpfen, als du mit 
deinem Geist die göttliche Dreifaltigkeit 
ergründen". 

Um Ergründen, um ein Nachsinnen 
über die Geheimnisse der drei göttlichen 
Personen, um dogmatische Wahrheiten 
oder Erkenntnisse soll es sich hier nicht 
handeln. Wir gehen aus von der Tatsache, 

daß Gott der Schöpfer, der Mensch hinge- 
gen Geschöpf ist, daß Gott den Menschen 
als Person geschaffen hat, daß infolgedes- 
sen zwischen Mensch und Gott ein Ich- 
Du-Verhältnis bestehen kann und auf 
Grund unserer Gotteskindschaft wirklich 
besteht, daß sowohl der Mensch Gott an- 
sprechen kann wie auch und erst recht 
Gott den Menschen. Da über das Innere 
der Allerheiligsten Dreifaltigkeit durch 
den Menschen originaliter nichts 
auszusagen ist (Niemand hat •Gott je ge- 
sehen"; wir wissen von Gott nur durch 
seine Offenbarung, durch seine freie 
Selbsterschließung), kommt hier nur in 
Betracht: 1. das menschliche Innere, 2. die 
Hinwendung des Menschen zu Gott und 
3. die Hinwendung Gottes zum Menschen. 
Und von dieser Dreiheit handeln die an- 
geführten Formeln. Niemand wird eine 
vierte nennen oder erfinden können, die 
nicht wesentlich in eine der genannten 
aufginge. Betrachten wir sie zunächst je- 
weils für sich! 

1. •In nomine Patris et Filii 
etSpiritusSancti": Diese Formel 
kann man zwar einen Segensspruch nen- 
nen, weshalb sie ja auch von dem Zeichen 
des Kreuzes begleitet ist • wir beginnen 
die hl. Handlung in der Kraft, die uns 
durch das Kreuz des Herrn vom dreieini- 
gen Gott zukommt •; im ganzen und ver- 
glichen mit anderen Gebeten der hl. Messe, 
erscheint sie jedoch nicht so sehr als Ge- 
bet, sondern als Gelöbnis, nicht so sehr 
als Anrede, sondern als Besinnung, nicht 
so sehr als Bitte, sondern.als Entschluß. 
Wer diese Formel mit Bewußtsein spricht, 
will idealiter und der Intention nach sei- 
nes eigenen Wesensgrundes inne werden, 
seines göttlichen Ursprunges und seines 
göttlichen Zieles. Der Mensch ist nach 
Gottes Bild erschaffen; sein Wesen ist, 
trotz Sündenfall und Erbsünde, der un- 
mittelbaren Gottesbeziehung fähig; er 
trägt etwas in sich, was die Sündigkeit, das 



Einübung und Weisung 147 

Gesondert- oder Getrenntsein, zu durch- 
schauen und zu verabscheuen vermag. 
Das ist der Wesensteil in ihm, der allein 
sagen kann: •In nomine Patris et Filii et 
Spiritus Sancti". Dieser Wesensteil oder 
dieser Wesensgrund wird in der Formel 
aufgerufen; zu ihm wollen wir uns be- 
kennen, aus ihm heraus am hl. Meßopfer 
teilnehmen. 

Der Mensch spricht sich hier, gewiß 
auch, aber nicht nur bittend, unfaßlicher- 
weise, gnadenhafterweise rechtmäßige 
Teilhaberschaft am Leben der heiligsten 
Dreifaltigkeit zu, wahrlich ein kühnes 
Beginnen und erst möglich geworden 
durch das Geheimnis der Menschwerdung 
und des Kreuzes. Und was ist das Wesen 
dieses Lebens? Hierüber kann auf Grund 
der göttlichen Offenbarung vieles ausge- 
sagt werden, und jedem wird alsbald der 
Satz aus dem 1. Johannesbrief einfallen 
•Gott ist Liebe". Da aber die zur Rede 
stehende Formel genau genommen vom 
•Namen" des Vaters und des Sohnes 
und des Heiligen Geistes spricht, liegt es 
hier näher, an die Nennung des göttlichen 
Namens zu denken, den Gott sich in einer 
Alttestamentlichen Offenbarung selbst 
gegeben hat mit den Worten •Ich bin der 
Ich bin". Das ICH, das schlechthin 
seiende Ich, ist der göttliche Urname, und 
wer sich in sein Geheimnis versenkt, wird 
gewahr, daß er als Bezeichnung des We- 
sens Gottes noch grundlegender ist als 
das Wort Liebe, obwohl ganz gewiß das 
dreifache göttliche Ich des Vaters, des 
Sohnes und des Heiligen Geistes, Liebe 
ist. 

Diesen Namen Gottes (nicht im nomi- 
nalistischen, sondern im realistischen 
Sinn), also das ewige Ich, ruft der Mensch 
in sich selber auf, wenn er spricht: •In 
nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti". 

Er weiß, daß der dreifaltige Gott auf 
dem Grund seiner Seele wohnt und sich 
ihm liebend mitteilt. Durch diese Ver- 
bundenheit, dieses Einssein mit Gott in 
der Liebe ist der personale Grund seiner 
Seele vergöttlicht worden: •Wir heißen 
Kinder Gottes und sind es auch" (1 Joh 3. 
1). Sein eigentlicher und vor Gott allein 
gültiger Name ist fortan •Sohn Gottes". 
In diesem Namen und nur in ihm will er 
nun, zu Beginn des hl. Opfers, vor Gott 
hintreten. Nicht ohne Grund tut er das 

ganz ausdrücklich und betont. Wir tragen 
ja nicht nur den Namen G o 11 e s in uns; 
es gibt nicht nur das von Gottes Liebe 
durchwaltete Ich, sondern, meist sogar 
vorherrschend, ein ganz anderes, irdisches, 
im Schatten der Erbsünde stehendes, nie- 
deres, selbstisches, das zwar und gerade 
immerfort •Ich" sagt, aber ohne ewiges 
Recht und sogar zum ewigen Verderben. 
Von ihm wollen wir uns gleich zu Anfang 
des hl. Meßopfers distanzieren, und ohne 
diese Distanzierung können wir das hl. 
Opfer niemals recht begehen. • Aber es 
liegt in dem Wesen der ersten Formel 
noch etwas anderes Wichtiges: 

Die Formel handelt nämlich vom Ich 
auch im Gegensatz zu jeden unberechtig- 
ten und undurchschauten •Wir". Wohl 
können •wir" Gott loben, Ihm danken, Ihn 
bitten, Ihm dienen, aber nicht als natur- 
haft- und blutgebundene •Wir", sondern 
nur als Gemeinschaft von solchen, die 
das Gebot bef qlgen (oder wenigstens aner- 
kennen) : •Wer nicht verläßt Vater, Mut- 
ter usw., der kann nicht mein Jünger 
sein". Anders gesagt: nur als Einzel- 
ner kann man im strengen Sinn des 
Wortes vor Gott treten, nur • •in nomine 
Patris et Filii et Spiritus Sancti". 

Dies und anderes liegt in der zur Rede 
stehenden Formel als Mahnung, Verhei- 
ßung und Kraft. Die Formel ist von ab- 
gründiger Herrlichkeit und Wirkkraft, 
aber sie steht nur zur Verfügung, und je- 
der Einzelne kann sie nur selbst handha- 
ben. Das aber bedeutet: er muß sie er- 
schließen und mit ihr umgehen lernen. 
Dazu ist die Stunde des hl. Meßopfers 
selbst kaum geeignet; denn-in ihr kommt 
es, wenn man so sagen darf: auf den Fluß 
oder den Gang oder die Wirksamkeit des 
Ganzen an. Mit der Formel (mit dieser 
und mit anderen) muß man in Ruhe 
und im besonderen umgehen; man 
kann in ihr, mit ihr, durch sie beten, 
und in dem gleichen Maße, in dem das ge- 
lingt oder gegeben wird, wird auch die 
sozusagen subjektiv-aktuelle Kraft wach- 
sen, die man ihr jeweils im Gang des 
Ganzen des hl. Meßopfers zu geben ver- 
mag. Ein Keim wird zum Wachsen ge- 
bracht, ein Schlummerndes zum Erwa- 
chen, ein Potentielles zur Aktualität. Es 
ist ähnlich wie bei einem Künstler, der 
die •Brillanz", also das Gelingen eines 

10* 



148 Einübung und Weisung 

Konzertes der Tatsache verdankt, daß er 
die Einzelstellen genügend vorgeübt hat, 
direkt oder indirekt an die hundert- oder 
tausendmal. Auch wer den Wortinhalt 
kennt und bejaht, kann sich stets tiefere 
Schichten der Wirksamkeit erschließen, 
durch Übung, durch Konzentration, durch 
meditativen Umgang. Das gilt für An- 
fänger, Fortgeschrittene und Gereifte. 
Die menschliche Seele ist unauslotbar. 
und erst recht kennt die göttliche Gnade 
keine Schranken. 

2. Wer aber seines göttlichen Grundes 
inne geworden ist, wer sich von allem 
Widergöttlichen in sich gelöst hat, wer 
also in nomine Patris et Filii et Spiritus 
Sancti und aus diesem Namen heraus, so 
gut er es vermag, lebt, der ist eines per- 
sönlichen Austausches mit Gott fähig ge- 
worden, der vermag mit Gott zu sprechen, 
ihn anzurufen, so daß sein Ruf das Ohr 
und das Herz Gottes auch wirklich er- 
reicht. So folgt im Verlaufe des hl. Meß- 
opfers der ersten Formel sehr bald die 
zweite: •GloriaPatriet Filioet 
Spiritui Sancto, sicut erat in 
principio et nunc et semper et 
in saecula saeculorum". Bin ich 
meiner wahren, durch die Gnade wieder- 
hergestellten und vollendeten Mensch- 
lichkeit inne geworden, so bin ich auch 
erstlich in keiner Grundtäuschung mehr 
über meine falsche, weil sündige (•Con- 
fiteor" ...), außerdem aber habe ich ver- 
standen, daß ich sie (soweit überhaupt 
vorhanden) nicht mir selber verdanke 
und auch nicht meiner selbst wegen be- 
sitze, daß ich sie vielmehr Gott zu danken 
habe und im »Grunde um Seinetwillen in 
mir trage: •Gloria Patri et Filio et Spiri- 
tui Sancto!" • •Gloria" nun ist ein sehr 
allgemeiner Ausdruck, er enthält den 
Tenor alles dessen, was der Mensch Gott 
entgegenzubringen hat, er kann alles be- 
zeichnen, was hier in Betracht kommt. 
Ohne •Gloria" kein echtes Loben, kein 
echtes Bitten, kein echtes Danken, kein 
echtes Opfern, nichts. •Gloria in excel- 
sis Deo!": in allgemeinster Form die vor- 
behaltlose Rühmung, Unterordnung und 
Bereitschaft! 

Diese aufzubringen, dazu ist nun weni- 
ger Besinnung als vielmehr Tun vonnö- 
ten. Die Besinnung liegt wesentlich bei 
dem •in nomine". Darum bereitet auch 

die erste Formel auf die zweite lebendig 
vor, und je besser man die erste ergrün- 
den oder, noch besser: durchbluten kann, 
desto selbstverständlicher und kräftiger 
stellt sich das •Gloria Patri..." ein. Denn 
was will der Mensch, der den göttlichen 
Namen in sich gewahr ward, Besseres 
oder auch nur anderes tun als sich an der 
•Gloria Dei" beteiligen? 

•In nomine Patris..." nun ist gewisser- 
maßen zeitlos oder überzeitlich. •Ich bin 
der Ich bin", lautet das göttliche Wort, 
•wie Du warst vor aller Zeit, so bleibst Du 
in Ewigkeit" singen wir, und Menschen 
aller Zeiten, wofern sie überhaupt darin 
eintauchen, tauchen in das Gleiche ein. 
Der Fortgang der zweiten Formel (im 
Gegensatz übrigens nicht nur zu der er- 
sten, sondern auch zu der dritten) weckt 
nicht nur ein •ewiges", nicht nur ein 
übergeschichtliches, sondern ein ge- 
schichtliches Bewußtsein: sicut erat in 
principio et nunc et semper et in saecula 
saeculorum. Der also Betende (die zweite 
Formel ist offenbar Gebetsformel, und 
zwar in ganz strengem Sinn a u c h im 
Gegensatz zu I u n d III, denn der Priester 
bittet nur menschlich als Diener der Kir- 
che um den Segen, erteilt ihn aber an 
Christi Statt), stellt sich sowohl in die 
größten übergeschichtlichen Zusammen- 
hänge (vom •principium" bis in die ,,sae- 
cula saeculorum"), wie auch in die ge- 
schichtliche Reihe derer, die seit ehedem, 
heute (nunc) und in alle Zukunft Gott lo- 
ben und preisen. Diese bewußte und voll- 
zogene Gemeinschaft mit allen, die in das 
•Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancto!" 
einstimmen, ist einerseits Folge der vor- 
angegangenen Einzelbesinnung, anderer- 
seits und wiederum der Besinnung zu- 
gänglich und durch Besinnung zu vertie- 
fen. W i e verschieden tief begreifen wir, 
was die communio Sanctorum in Wirk- 
lichkeit ist, und wie verschieden leben- 
dig stehen wir in ihr! Nun, die Einübung 
des Gloria Patri... ist einer der Wege, die 
hier zu stärkerem, begnadeterem Leben 
führen können. 

3. Sind wir zunächst unserer wahren 
Gottesbeziehung inne geworden und ha- 
ben wir uns dann Gott zugewendet, so 
dürfen wir auch die Zuwendung Gottes 
an uns erwarten, erbitten und erfahren. 
Von dieser ist in der dritten Formel die 



Einübung und Weisung 149 

Bede: •Benedicat vos omnipo- 
tens Deus, Pater et Filius et 
Spiritus Sanctus!" Diese Worte 
werden nur durch den Priester, nicht von 
Laien gesprochen und sind insofern, wie 
auch der göttliche Segen selbst, nur ent- 
gegenzunehmen. Dennoch ist der ihn Ent- 
gegennehmende nicht sein passives Ob- 
jekt, sondern sein aktiver Empfänger, und 
wie wir bei dem Betreten des Kultrau- 
mes sagen dürfen, ja sagen sollen: •Es 
segne mich der allmächtige Gott!", so nun 
auch hier. Die Empfänglichkeit für den 
göttlichen Segen ist dem Menschen zwar 
von vornherein gegeben, aber, wie alles 
im menschlichen Bereich, zunächst nur 
als Anlage; sie bedarf somit wiederum 
der Übung, und diese liegt wesentlich auf 
dem Felde der Besinnung. •Mache ein 
Organ aus dirl", so hat Goethe einmal ge- 
raten, und kann man eines Höheren Or- 
gan werden als des Deus omnipotens? 
Gesegnet-Werden aber bedeutet im 
Grunde nichts anderes als ein Organ Got- 
tes werden. Soweit wir solche Organe 
werden, sind wir der Macht der Sünde 
entrissen und haben teil an dem Reich, 
um dessen Kommen wir immer wieder 
bitten. Ein solches Organ muß aber doch 
jeder selbst aus sich zu machen suchen. 
Von dem durch den Priester erteilten Se- 
gen geht gewissermaßen nur ein allge- 
meiner Strom aus und wie viel oder .was 
davon den Einzelnen erreicht, hängt von 
diesem ab. Es ist ähnlich wie bei den Sa- 
kramenten. Obwohl diese ex opere ope- 
rato wirken, wirken sie für den Einzelnen 
und in ihm doch entsprechend seiner Dis- 
position. Darum müssen wir an unserer 
Empfänglichkeit arbeiten. 

Dieses geschieht, von anderem abge- 
sehen, wesentlich dadurch, daß wir das 
mit der zweiten Formel Aufgerufene lei- 
sten. Gott ist im Gang des hl. Meßopfers 
der Antwortende, mit der Tat Antwor- 
tende, und der göttliche Segen ist die Ant- 
wort auf das Gott entgegengebrachte 
•Gloria Patri...!" Gesegnet ist nicht der, 
dem es nach irdischem Anblick oder Er- 
messen •gut geht", sondern der, der aktiv 
and passiv in dem •Dein Wille geschehe!" 
lebt, also der, der das •Gloria Patri" 
•semper et ubique" in sich trägt. Des 
göttlichen Segens werden wir in dem 
Maße teilhaftig, als wir in Opfergesin- 

nung tätig leben, als wir gesinnt sind, 
•wie Jesus Christus es war". Es ist klar 
und kann jederzeit erfahren werden, daß 
persönliche Gesinnung und Kraft durch 
priesterlichen Segen nicht gebildet, son- 
dern bestätigt, belohnt oder gestärkt 
wird. Die menschliche Selbstverantwor- 
tung kann im christlichen Gottesdienst 
niemals ausgeschaltet werden. 

In der Empfänglichkeit für den gött- 
lichen Segen aber, in der Bereitschaft, 
•Organ" Gottes zu werden, und in deren 
Steigerung liegt zugleich eine Kräftigung 
dazu, den göttlichen Namen in uns zu ge- 
wahren und uns zu ihm zu bekennen. Was 
in der dritten Formel aufgerufen wird, ist 
nicht nur Frucht dessen, was die zweite 
aufruft und vermitteln kann, sondern 
wiederum Vorbereitung für den Umgang 
mit der ersten. Die drei Dreifaltigkeits- 
formeln des hl. Meßopfers stehen somit, 
geistig in sich und zunächst ohne Bezug 
auf das hl. Meßopfer gesehen, nicht in 
einer geraden Linie, die von einem gege- 
benen Punkte aus ins Unendliche führte, 
sondern in einer Kreislinie, die auch eine 
unendliche, aber gewissermaßen eine or- 
ganischere ist. Das hl. Meßopfer birgt 
viele, sicherlich auch viele noch nie be- 
merkte Geheimnisse; eines von diesen 
Geheimnissen dürfte das hier bespro- 
chene sein. Denn kein einzelner Mensch 
hat absichtlich diese, wenn es so genannt 
werden darf: trinitarische Kreisfigur in 
den Wortmantel des hl. Meßopfers hin- 
eingelegt, sie ist aber darinnen. Was In- 
spiration eigentlich oder wesentlich ist, 
das kann man an Tatsachen wie der zur 
Rede stehenden bis zu einem gewissen 
Grade erkennen. Doch mag in diesem Zu- 
sammenhang nicht einerlei sein, wie sich 
die besprochenen Formeln in den Gang 
des hl. Meßopfers selbst hineinstellen. 

Die zweite Formel setzt (alles immer 
nur bis zu einem gewissen Grade!) die 
erste, die dritte die zweite, die erste 
aber die dritte voraus; das Bild des 
Kreises ist für ihre Dreiheit exakt. Das 
einzelne heilige Meßopfer aber hat ei- 
nen Beginn, also einen Fortgang, ist 
also linear im Sinne der Geraden, nicht der 
Kurve. Und doch fällt auf das ganze hl. 
Meßopfer von hier aus ein hochbedeut- 
sames Licht. In Wirklichkeit nämUch be- 
ginnt auch das hl. Meßopfer nicht im 



150 Buchbesprechungen 

Nichts, sondern steht im Fortgang der 
früher vollzogenen anderen. Nur in der 
endlichen Welt erscheinen Kreis und Ge- 
rade unvereinbar, in der unendlichen sind 
sie identisch: die Mathematiker definieren 
die unendliche Kreislinie als unendliche 
Gerade und die unendliche Gerade als 
unendlichen Kreis. Das einzelne Meß- 
opfer ist Element eines unendlichen 
Geschehens, unendlich freilich nicht von 
Anbeginn der Welt, sondern seit dem 
Kreuzestod Christi, seitdem überhaupt 
das Unendliche flder der Unendliche in 
die endliche Welt einbrach. Wir dürfen 
uns somit am Anfang des einzelnen hl. 
Meßopfers im Fortgang eines oder des 
unendlichen Heilsgeschehens fühlen und 
wissen, und es macht ja auch jeder Ein- 
zelne  die  Erfahrung,   daß  er  das  •In 

nomine Patris..." um so wirksamer 
spricht, je wirksamer ihn die •Benedic- 
tio" Gottes zuvor erreicht hat. Das~Rad 
des Heils ist nicht von Menschen in Be- 
wegung gesetzt worden, sondern von 
Gott. Wir aber müssen und können es 
immer besser handhaben lernen, und es 
folgt der Besinnung der Dienst, dem 
Dienst die Begnadung und der Begna- 
dung die Besinnung •in saeculorum sae^ 
cula". Wie sich aber die besprochenen 
trinitarischen Formeln zu dem übrigen, 
wenn man so sagen darf: Inhalt des hl. 
Meßopfers verhalten und welche seiner 
Wort- und Gebetsgruppen jeweils in 
einer der drei Formeln ihren Tenor ha- 
ben, das sei der Erkenntnis des Einzel- 
nen überlassen. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Die Heilige Schrift in deutscher Über- 
setzung, Echter-Bibel. Das Alte Testa- 
ment, herausgegeben von F. Nöt- 
s c h e r. 1. Lieferung: Die Psalmen von 
F. Nötscher, 292 S., 1947, DM 7.80. 
2. Lieferung: Jeremias, Klagelieder 
von F. Nötscher, 176 und 24 S., 1947, 
DM 6.20. 3. Lieferung: Das erste und 
zweite Buch der Makkabäer von D. 
Schötz^ll2 S., 1948, DM 4.60. 4. Liefe- 
rufigT Zwölfprophetenbuch, Kohelet 
von F. Nötscher, 188 und 34 S., 1948, 
DM 6.60. 5. Lieferung: Isaias von 
J. Ziegler, 192 S., 1948, DM 6.•. 6. Lie- 
ferung: Ezechiel von J. Ziegler und 
Daniel von F. Nötscher, 148 und 72 S., 
1948, DM 6.60. 7. Lieferung: Samuel 
und Königsbücher von M. Rehm, 124 
und 136 S., DM 7.20. 8. Lieferung: 
Chronik von M. Rehm und Sprüche 
von V. Hamp, 142 und 88 S., 1949, DM 
6.90. 9. Lieferung: Genesis von H. Jun- 
ker, 148 S., 1949, DM 4.80. Würzburg, 
Echter-Verlag. 

Die bisher erschienenen Bände der 
neuen Echter-Bibel in der alttestament- 
lichen Reihe stellen eine beachtliche Lei- 
stung dar und bieten vor allem dem viel- 
beschäftigten Seelsorger ein vorzügliches 
Mittel, den Zugang zu der sonst so leicht 

verschlossenen Quelle der vorchristlichen 
Offenbarung zu finden. Obgleich jeder 
Mitarbeiter dieses Werkes die Verant- 
wortung für seinen Beitrag ausschließ- 
lich selber trägt, ist doch, soweit man 
jetzt sehen kann, eine einheitliche Lei- 
stung zustande gekommen. Die Über- 
tragung hält eine ausgewogene Mitte 
zwischen sklavischem Festhalten am 
Text und einer allzu freien Wiedergabe, 
die allein das deutsche Sprachgefühl be- 
rücksichtigen wollte. Eine kurze Einlei- 
tung führt meistens gut in das betref- 
fende Buch, seine geschichtliche und lite- 
rarische Problematik ein. Die Anmerkun- 
gen geben eine im allgemeinen gelungene 
Auswahl aus dem, was zum Verständnis 
der einzelnen Stelle unter den verschie- 
densten Rücksichten gesagt werden kann. 
Auch gebildete Laien werden mit Nutzen 
zur Echter-Bibel greifen, und es wäre zu 
wünschen, daß eine Ausgabe in zwei Bän- 
den die Verwendung in weiteren Kreisen 
noch fördern würde. Das Buch der Bü- 
cher ist ja auch für uns Katholiken das 
Kernstück der Offenbarung und die 
Grundlage eines vertieften inneren Le- 
bens. Wir müßten es als eine Verirrung 
der modernen Zeit bedauern, wenn mit 
der zunehmenden Verbreitung des reli- 
giösen Schrifttums die Kenntnis und 
Hochschätzung der Bibel nicht gleichen 
Schritt hielte. 




