146

EINUBUNG UND WEISUNG

Trinitarische Formeln im hl. Mefiopfer
Fine Meditation

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshshe

Die Liturgie des heillgen MeBopfers
enthilt eine Reihe von Gebetstexten, in
denen sich der Priester und mit ihm das
Volk unmittelbar und ausdriicklich dem
Geheimnis der allerheiligsten Dreifaltig-
keit zuwendet. Mandenke etwaandas Glo-
ria oder die regelmiBig wiederkehrenden
Gebetsschliisse. Aus dieser Reihe heben
sich drei Formeln heraus, die zu den klas-
sischen Gebetstexten trinitarischer Frém-
migkeit gehéren, nédmlich: ,In nomine
Patris et Filii et Spiritus Sancti“, ,,Gloria
Patri et Filio et Spiritui Sancto, sicut erat
in principio et nunc et semper et in sae-
cula saeculorum® und ,Benedicat vos
omnipotens Deus, Pater et Filius et Spiri-
tus Sanctus“. In diesen drei Formeln ist
in ganz verschiedener Weise von der Be-
ziehung des gldubigen Menschen zum
dreifaltigen Gott die Rede und nicht nur
in ganz verschiedener Weise, sondern in
den drei Grundarten, die es tiberhaupt
nur geben kann, die nicht zu erginzen
sind und die eben also einen Organismus
darstellen. Uber sie nachzusinnen, in sie
hineinzusinnen und, wenn es méglich ist,
durch sie hindurchzusinnen, kann iiber-
aus fruchtbar sein. Daher mag im Folgen-
den einiges dazu gesagt werden, womit
man den Anfang machen kann. Wenn die-
sem oder jenem sich alsbald anderes dazu
oder stattdessen einstellf, umso besser!
Offenbar handelt es sich um ein ins Un-~
endliche weisendes Thema, und es ist bej
allem, was Gott betrifft, gut, der Legende
zu gedenken, die vom hl. Augustinus be-
richtet, ein Kind oder ein Engel habe ihm
gesagt: ,Leichter kann ich mit einer Mu-
schel das Meer ausschépfen, als du mit
deinem Geist die gbétiliche Dreifaltigkeit
ergriinden®, '

Um Ergriinden, um ein Nachsinnen
Uber die Geheimnisse der drei géttlichen
Personen, um dogmatische Wahrheiten
oder Erkenntnisse soll es sich hier nicht
handeiln. W.ir gehen aus von der Tatsache,

daB Gott der Schopfer, der Mensch hinge-
gen Geschopf ist, daB Goit den Menschen
als Person geschaffen hat, daB infolgedes-
sen zwischen Mensch und Gott ein Ich-
Du-Verhiltnis bestehen kann und auf
Grund unserer Gotteskindschaft wirklich
besteht, daB sowohl der Mensch Gott an-
sprechen kann wie auch und erst recht
Gott den Menschen. Da iiber das Innere
der Allerheiligsten Dreifaltigkeit durch
den Menschen originaliter nichts
auszusagen ist (Niemand hat ,,Gott je ge-
sehen®; wir wissen von Gott nur durch
seine Offenbarung, durch seine freie
SelbsterschlieBung), kommt hier nur in
Betracht: 1. das menschliche Innere, 2. die
Hinwendung des Menschen zu Gott und
3. die Hinwendung Gottes zum Menschen.
Und von dieser Dreiheit handeln die an-
gefiihrten Formeln. Niemand wird eine
vierte nennen oder erfinden kénnen, die
nicht wesentlich in eine der genannten
aufginge. Betrachten wir sie zunichst je-
weils fiir sich!

1. ,In nomihe Patris et Filii
et Spiritus Sanctii“: Diese Formel
kann man zwar einen Segensspruch nen-
nen, weshalb sie ja auch von dem Zeichen
des Kreuzes begleitet ist — wir beginnen
die hl. Handlung in der Kraft, die uns
durch das Kreuz des Herrn vom dreieini-
gen Gott zukommt —; im ganzen und ver-
glichen mit anderen Gebeten der hl. Messe,
erscheint sie jedoch nicht so sehr als Ge-
bet, sondern als Gel6hnis, nicht so sehr
als Anrede, sondern als Besinnung, nicht
so sehr als Bitte, sondern.als EntschluB.
Werdiese Formel mit BewuBtsein spricht,
will idealiter und der Intention nach sei-
nes eigenen Wesensgrundes inne werden,
seines gottlichen Ursprunges und seines
gottlichen Zijeles. Der Mensch ist nach
Gottes Bild erschaifen; sein Wesen ist,
trotz Siindenfall und Erbsiinde, der un-
mittelbaren Gottesbeziehung fihig; er
irégt etwas in sich, was die Siindigkeit, das



Gesondert- oder Getrenntsein, zu durch-
schauen und zu verabscheuen vermag.
Das ist der Wesensteil in ihm, der allein
sagen kann: ,,In nomine Patris et Filii et
Spiritus Sancti“. Dieser Wesensteil oder
dieser Wesensgrund wird in der Formel
aufgerufen; zu ihm wollen wir uns be-
kennen, aus ihm heraus am hl. MeBopfer
teilnehmen.

Der Mensch spricht sich hier, gewi3
auch, aber nicht nur bittend, unfaBlicher-
weise, gnadenhafterweise rechtmigige
Teilhaberschaft am Leben der heiligsten
Dreifaltigkeit zu, wahrlich ein kiihnes
Beginnen und erst mdglich geworden
durch das Geheimnis der Menschwerdung
und des Kreuzes. Und was ist das Wesen
dieses Lebens? Hieriiber kann auf Grund
der gottlichen Offenbarung vieles ausge-
sagt werden, und jedem wird alsbald der
Satz aus dem 1. Johannesbrief einfallen
»Gott ist Liebe“. Da aber die zur Rede
stehende Formel genau genommen vom

sNamen“ des Vaters und des Sohnes «

und des Heiligen Geistes spricht, liegt es
hier n#éher, an die Nennung des géttlichen
Namens zn denken, den Gott sich in einer
Alttestamentlichen Offenbarung selbst
gegeben hat mit den Worten ,,Ich bin der
Ich bin“. Das ICH, das schlechthin
seiende Ich, ist der gottliche Urname, und
wer sich in sein Geheimnis versenkt, wird
gewahr, dafi er als Bezeichnung des We-
sens Gottes noch grundlegender ist als
das Wort Liebe, cbwohl ganz gewif} das
dreifache gottliche Ich des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes, Liebe
ist.

Diesen Namen Gottes (nicht im nomi-
nalistischen, sondern im realistischen
Sinn), also das ewige Ich, ruft der Mensch
in sich selber auf, wenn er spricht: ,In
nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti“.

Er weiB}, daB der dreifaltige Gott auf
dem Grund seiner Seele wohnt und sich
ihm liebend mitteilt. Durch diese Ver-
bundenheit, dieses Einssein mit Gott in
der Liebe ist der personale Grund seiner
Seele vergottlicht worden: ,,Wir heifien
Kinder Gottes und sind es auch® (1 Joh 3.
). Sein eigentlicher und vor Gott allein
glltiger Name ist fortan ,Sohn Gottes“.
In diesem Namen und nur in ihm will er
nun, zu Beginn des hl. Opfers, vor Gott
hintreten. Nicht ohne Grund tut er das

10*

Einﬁbung und Weisung

147

ganz ausdriicklich und betont. Wir tragen
ja nicht nur den Namen Got tes in uns;
es gibt nicht nur das von Gottes Liebe
durchwaltete Ich, sondern, meist sogar
vorherrschend, ein ganz anderes, irdisches,
im Schatten der Erbsiinde stehendes, nie-
deres, selbstisches, das zwar und gerade
immerfort ,Ich“ sagt, aber ohne ewiges
Recht und sogar zum ewigen Verderben.
Von ihm wollen wir uns gleith zu Anfang
des hl. MeBopfers distanzieren, und ohne
diese Distanzierung kénnen wir das hl.
Opfer niemals recht begehen. — Aber es
liegt in dem Wesen der ersten Formel
noch etwas anderes Wichtiges:

Die Formel handelt nimlich vom Ich
auch im Gegensatz zu jeden unberechtig-
ten und undurchschauten ,Wir“. Wohl
kénnen ,,wir“ Gott loben, Ihm danken,Ihn
bitten, Ihm dienen, aber nicht als natur-
haft- und blutgebundene , Wir“, sondern
nur als Gemeinschaft von solchen, die
das Gebot befolgen (oder wenigstens aner-
kennen): ,Wer nicht verliBt Vater, Mut-
ter usw., der kann nicht mein Jiinger
sein“. Anders gesagt: nur als Einzel-
ner kann man im strengen Sinn des
Wortes vor Gott treten, nur — ,,in nomine
Patris et Filii et Spiritus Sancti®.

Dies und anderes liegt in der zur Rede
stehenden Formel als Mahnung, Verhei-
Bung und Kraft. Die Formel ist von ab-
griindiger Herrlichkeit und Wirkkraft,
aber sie steht nur zur Verfiigung, und je-
der Einzelne kann sie nur selbst handha-
ben. Das aber bedeutet: er muf§ sie er-
schliefen und mit ihr umgehen lernen.
Dazu ist die Stunde des hl. MeBopfers
selbst kaum geeignet; dennn ihr kommt
es, wenn man so sagen darf: auf den Flufi
oder den Gang oder die Wirksamkeit des
Ganzen an. Mit der Formel (mit dieser
und mit anderen) muB man in Ruhe
und im besonderen umgehen; man
kann in ihr, mit ihr, durch sie beten,
und in dem gleichen Mafle, in dem das ge-
lingt oder gegeben wird, wird auch die
sozusagen subjektiv-aktuelle Kraft wach-
sen, die man ihr jeweils im Gang des
Ganzen des hl. MeBopfers zu geben ver-
mag. Ein Keim wird zum Wachsen ge-
bracht, ein Schlummerndes zum Erwa-
chen, ein Potentielles zur Aktualitidt. Es
ist #hnlich wie bei einem Kiinstler, der
die ,,Brillanz“, also das Gelingen eines



148

Konzertes der Tatsache verdankt, daf3 er
. die Einzelstellen geniigend vorgelibt hat,
direkt oder indirekt an die hundert- oder
tausendmal. Auch wer den Wortinhalt
kennt und bejaht, kann sich stets tiefere
Schichten der Wirksamkeit erschlieSen,
durch Ubung, durch Konzentration, durch
meditativen Unmgang. Das gilt fiir An-
fanger, Fortgeschrittene und Gereifte.
Die menschliche Seele ist unauslotbar.
und erst recht kennt die gottliche Gnade
keine Schranken.

2. Wer aber seines gottlichen Grundes
inne geworden ist, wer sich von allem
Widergbittlichen in sich geldst hat, wer
also in nomine Patris et Filii et Spiritus
Sancti und aus diesem Namen heraus, so
gut er es vermag, lebt, der ist eines per-
sonlichen Austausches mit Gott fihig ge-
worden, der vermag mit Gott zu sprechen,
ihn anzurufen, so daB sein Ruf das Ohr
und das Herz Gottes auch wirklich er-
reicht. So folgt im Verlaufe des hi. Mef3-
opfers der ersten Formel sehr bald die
zweite: ,,Gloria Patriet Filioet
Spiritui Sancto, sicuteratin
principio etnuncetsemperet
insaeculasaeculorum® Bin ich
meiner wahren, durch die Gnade wieder-
hergestellten und vollendeten Mensch-
lichkeit inne geworden, so bin ich auch
erstlich in keiner Grundtiuschung mehr
iiber meine falsche, weil siindige (,Con-
fiteor*...), auBerdem aber habe ich ver-
standen, daf3 ich sie (soweit iiberhaupt
vorhanden) nicht mir selber verdanke
und auch nicht meiner selbst wegen be-
sitze, daB ich sie vielmehr Gott zu danken
habe und im+Grunde um Seinetwillen in
mir trage: ,,Gloria Patri et Filio et Spiri-
tui Sanctol* -— ,,Gloria® nun ist ein sehr
allgemeiner Ausdruck, er enthidlt den
‘Tenor alles dessen, was der Mensch Gott
entgegenzubringen hat, er kann alles be-
zeichnen, - was hier in Betracht kommt.
Ohne ,,Gloria“ kein echtes Loben, kein
echtes Bitten, kein echtes Danken, kein
echtes Opfern, nichts. ,Gloria in excel-
sis Deo!“: in allgemeinster Form die vor-
behaltlose Rithmung, Unterordnung und
Bereitschaft? o

Diese aufzubringen, dazu ist nun weni-
ger Besinnung als vielmehr Tun vonndé-
ten. Die Besinnung liegt wesentlich bei
dem ,in nomine“. Darum bereitet auch

Einiibung und Weisung

die erste Formel auf die zweite lebendig
vor, und je besser man die erste ergriin-
den oder, noch besser: durchbluten kann,
desto selbstverstiindlicher und kriftiger
stellt sich das ,,Gloria Patri.. .“ ein. Denn
was will der Mensch, der den gittlichen
Namen in sich gewahr ward, Besseres
oder auch nur anderes tun als sich an der
»Gloria Dei“ beteiligen?

»In nomine Patris . ..“ nun ist gewisser-
mafen zeitlos oder liberzeitlich. ,Ich bin
der Ich bin“ lautet das gbdttliche Wort,
»wie Du warst vor aller Zeit, so bleibst Du
in Ewigkeit* singen wir, und Menschen
aller Zeiten, wofern sie iiberhaupt darin
eintauchen, tau(ci}:en in das Gleiche ein.
Der Fortgang der zweiten Formel (im
Gegensatz tibrigens nicht nur zu der er-
sten, sondern auch zu der dritten) weckt
nicht nur ein ,ewiges®, nicht nur ein
libergeschichtliches, sondern ein ge-
schichtliches Bewufitsein: sicut erat in
principio et nunc et semper et in saecula
saeculorum. Der also Betende (die zweite
Formel ist offenbar Gebetsformel, und
zwar in ganz strengem Sinn auch im
Gegensatz zu I und I11, denn der Priester
bittet nur menschlich als Diener der Kir-
che um den Segen, erteilt ihn aber an
Christi Statt), stellt sich sowohl in die
groften iibergeschichtlichen Zusammen-
hinge (vom ,principium* bis in die ,sae-~
cula saeculorum®), wie auch in die ge-
schichtliche Reihe derer, die seit ehedem,
heute (nunc) und-in alle Zukunft Gott lo-
ben und preisen. Diese bewuf3te und voll-
zogene Gemeinschaft mit allen, die in das
»Gloria Patri et Filio et Spiritul Sancto!“
einstimmen, ist einerseits Folge der vor-
angegangenen Einzelbesinnung, anderer-
seits und wiederum der Besinnung zu-
génglich und durch Besinnung zu vertie-
fen. Wie verschieden tief begreifen wir,
was die communio Sanctorum in Wirk-
lichkeit ist, und wie verschieden leben-
dig stehen wir in ihr! Nun, die Einiibung
des Gloria Patri .. . ist einer der Wege, die
hier zu stirkerem, begnadeterem Leben
fiihren konnen.

3. Sind wir zundchst unserer wahren
Gottesbeziehung inne geworden und ha-
ben wir uns dann Gott zugewendet, so
diirfen wir auch die Zuwendung Gottes
an uns erwarten, erbitten und erfahren.
Von dieser ist in der dritten Formel die



Eintibung und Weisung

Rede: ,Benedicat vos omnipo-
tens Deus, Pater et Filius et
Spiritus Sanctus!“ Diese Worte
werden nur durch den Priester, nicht von
Laien gesprochen und sind insofern, wie
auch der gittliche Segen selbst, nur ent-
gegenzunehmen. Dennoch ist der ihn Ent-
gegennehmende nicht sein passives Ob-~
jekt, sondern sein aktiver Empfinger, und
wie wir bei dem Betreten des Kultrau-
mes sagen diirfen, ja sagen sollen: ,Es
segne mich der allm#chtige Gott!“, so nun
auch hier. Die Empfinglichkeit fiir den
gottlichen Segen ist dem Menschen zwar
von vornherein gegeben, aber, wie alles
im menschlichen Bereich, zunichst nur
als Anlage; sle bedarf somit wiederum
"der Ubung, und diese liegt wesentlich auf
dem Felde der Besinnung. ,Mache eln
Organ aus dir!“, so hat Goethe einmal ge-
raten, und kann man eines Héheren Or-
gan werden als des Deus omnipotens?
Gesegnet-Werden aber bedeutet im
Grunde nichts anderes als ein Organ Got-
tes werden. Soweit wir solche Organe
werden, sind wir der Macht der Siinde
entrissen und haben teil an dem Reich,
um dessen Kommen wir immer wieder
bitten. Ein solches Organ mufl aber doch
jeder selbst aus sich zu machen suchen.
Von dem durch den Priester erteilten Se-
gen geht gewissermafBien nur ein allge-
meiner Strom aus und wie viel oder was
davon den Einzelnen erreicht, hingt von
diesem ab. Es ist &hnlich wie bei den Sa-
kramenten. Obwohl diese ex opere ope-
rato wirken, wirken sie fiir den Einzelnen
und in 1hm doch entsprechend seiner Dis-
position. Darum miissen wir an unserer
Empfinglichkelt arbeiten.

Dieses geschieht, von anderem abge-
sehen, wesentlich dadurch, da8 wir das
mit der zweiten Formel Aufgerufene lei-
sten. Gott ist im Gang des hl. MeBopfers
der Antwortende, mit der Tat Antwor-
tende, und der gottliche Segen ist die Ant-
wort auf das Gott entgegengebrachte

»Gloria Patri ... 1“ Gesegnet ist nicht der, -

dem es nach irdischem Anblick oder Er-
messen ,,gut geht“, sondern der, der aktiv
und passiv in dem ,,Dein Wille geschehe!“
lebt, also der, der das ,,Gloria Patri®
»Semper et ubique“ in sich trédgt. Des
gottlichen Segens werden wir in dem
MaBe tellhaftig, als wir in Opfergesin-

149

nung tétlg leben, als wir gesinnt sind,
»wie Jesus Christus es war“. Es ist klar
und kann jederzeit erfahren werden, daB
personliche Gesinnung und Kraft durch
priesterlichen Segen nicht gebildet, son-
dern bestatigt, belohnt oder gestirkt
wird. Die menschliche Selbstverantwor-
tung kann.im christlichen Gottesdienst
niemals ausgeschaltet werden.

In der Empféanglichkeit fiir den gétt-
lichen Segen aber, in der Bereltschaft,
»Organ* Gottes zu werden, und in deren
Steigerung liegt zugleich eine Kriftigung
dazu, den géttlichen Namen in uns zu ge-
wahren und uns zu ihm zu bekennen. Was
in der dritten Formel aufgerufen wird, ist
nicht nur Frucht dessen, was die zweite
aufruft und vermitteln kann, sondern
wiederum Vorbereitung fiir den Umgang
mit der ersten. Die drei Dreifaltigkeits-
formeln des hl. MeBopfers stehen somit,
geistig in sich und zunéchst ohne Bezug
auf das hl. MeBopfer gesehen, nicht in
einer geraden Linie, die von einem gege-
benen Punkte aus ins Unendliche fithrte,
sondern in einer Kreislinie, die auch eine
unendliche, aber gewissermafien eine or-
ganischere ist. Das hl. MeBopfer birgt
viele, sicherlich auch viele noch nie be-
merkte Geheimnisse; eines von diesen
Geheimnissen diirfte das hier bespro-
chene sein. Denn kein einzelner Mensch
hat absichtlich diese, wenn es so genannt
werden darf: trinitarische Kreisfigur in
den Wortmantel des hl. MeBopfers hin-
ejngelegt, sie ist abér darinnen. Was In-
spiration eigentlich oder wesentlich ist,
das kann man an Tatsachen wie der zur
Rede stehenden bis zu einem gewissen
Grade erkennen. Doch mag in diesem Zu-
sammenhang nicht einerlei sein, wie sich
die besprochenen Formeln in den Gang
des hl. MeBopfers selbst hineinstellen.

Die zweite Formel setzt (alles immer
nur bis zu einem gewissen Grade!) die
erste, die dritte die zweite, die erste
aber die dritte voraus; das Bild des
Kreises ist fiir ihre Dreiheit exakt. Das

- einzelne heilige MeBopfer aber hat ei-

nen Beginn, also einen Fortgang, ist
alsolinear im Sinne der Geraden, nicht der
Kurve, Und doch fillt auf das ganze hl.
MefBopfer von hier aus ein hochbedeut-
sames Licht. In Wirklichkeit nimlich be-
ginnt auch das hl. MeBopfer nicht im



- 150

Nichts, sondern steht im Fortgang der
frither vollzogenen anderen. Nur in der
endlichen Welt erscheinen Kreis und Ge-
rade unvereinbar, in der unendlichen sind
sie identisch: die Mathematiker definieren
die unendliche Kreislinie als unendliche
Gerade und die unendliche Gerade als
unendlichen Kreis. Das einz.elne MeB-
opfer ist Element einesunendlichen
Geschehens, unendlich freilich nicht von
Anbeginn der Welt, sondern seit dem
Kreuzestod Christi, seitdem iiberhaupt
das Unendliche 8der der Unendliche in
die endliche Welt einbrach. Wir diirfen
uns somit am Anfang des einzelnen hl.
MeBopfers im Fortgang eines oder des
unendlichen Heilsgeschehens fiihlen und
wissen, und es macht ja auch jeder Ein-
zelne die Erfahrung, da8 er das ,In

Buchbesprechungen

nomine Patris...“ um so wirksamer
spricht, je wirksamer ihn die ,Benedic-
tio“ Gottes zuvor erreicht hat. Das Rad
des Heils ist nicht von Menschen in Be~
wegung gesetzt worden, sondern von
Gott. Wir aber miissen und kdnnen es
immer besser handhaben lernen, und es
folgt der Besinnung der Dienst, dem
Dienst die Begnadung und der Begna-
dung die Besinnung ,in saeculorum sae<
cula“. Wie sich aber die besprochenen
trinitarischen Formeln zu dem iibrigen,
wenn man so sagen darf: Inhalt des hl.
MefBopfers verhalten und welche seiner
Wort- und Gebetsgruppen jeweils in
einer der drei Formeln ihren Tenor ha-
ben, das sei der Erkenntnis des Einzel-
nen iiberlassen.

BUCHBESPRECHUNGEN

Die Heilige Schrift in deutscher Uber-
setzung, Echter-Bibel. Das Alte Testa-
ment, herausgegeben von F. N&t-
scher.1. Lieferung: Die Psalmen von
F. Noétscher, 292 S., 1947, DM 7.80.
2. Lieferung: Jeremias, Klagelieder
von F. Nétscher, 176 und 24 S., 1947,
DM 6.20. 3. Lieferung: Das erste und
zweite Buch der Makkabder von D.
Schétz, 112 S., 1948, DM 4.60. 4. Liefe-
g Zwolfprophetenbuch, Kohelet
von F. Noétscher, 188 und 34 S., 1948,
DM 6.60. 5. Lieferung: Isaias von
J. Ziegler, 192 S., 1948, DM 6.—. 6. Lie-
ferung: Ezechiel von J. Ziegler und
Daniel von F. Nétscher, 148 und 72 S.,
1948, DM 6.60. 7. Lieferung: Samuel
und Konigsbiicher von M. Rehm, 124
und 136 S., DM 7.20. 8. Lieferung:
Chronik von M. Rehm und Spriiche
von V. Hamp, 142 und 88 S., 1949, DM
6.90. 9. Lieferung: Genesis von H. Jun-
ker, 148 S., 1949, DM 4.80. Wiirzburg,
Echter-Verlag.

Die bisher erschienenen Binde der
neuen Echter-Bibel in der alttestament-
lichen Reihe stellen eine beachtliche Lei-
stung dar und bieten vor allem dem viel-
beschiftigten Seelsorger ein vorziigliches
Mittel, den Zugang zu der sonst so leicht

verschlossenen Quelle der vorchristlichen
Offenbarung zu finden. Obgleich jeder
Mitarbeiter dieses Werkes die Verant-
wortung fiir seinen Beitrag ausschliefl-
lich selber trigt, ist doch, soweit man
jetzt sehen kann, eine einheitliche Lei-
stung zustande gekommen. Die Uber-
tragung hilt eine ausgewogene Mitte
zwischen sklavischem Festhalten am
Text und einer allzu freien Wiedergabe,
die allein das deutsche Sprachgefiihl be-
riicksichtigen wollte. Eine kurze Einlei-
tung fithrt meistens gut in das betref-
fende Buch, seine geschichtliche und lite-
rarische Problematik ein. Die Anmerkun-
gen geben eine im allgemeinen gelungene .
Auswahl aus dem, was zum Verstindnis
der einzelnen Stelle unter den verschie-
densten Riicksichten gesagt werden kann.
Auch gebildete Laien werden mit Nutzen
zur Echter-Bibel greifen, und es wiire zu
wiinschen, daB3 eine Ausgabe in zwei Bin-
den die Verwendung in weiteren Kreisen
noch fdrdern wiirde. Das Buch der Bii-
cher ist ja auch fiir uns Katholiken das
Kernstiick der Offenbarung und die
Grundlage eines vertieften inneren Le-
bens. Wir miiten es als eine Verirrung
der modernen Zeit bedauern, wenn mit
der zunehmenden Verbreitung des reli-
giosen Schrifttums die Kenntnis und
Hochschiitzung der Bibel nicht gleichen
Schritt hielte.





