
161 

Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 
Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

•Ich erfahre immer wieder, wie sehr das heutige Leben mit seinem Arbeits- 
tempo, seiner Hetze, seiner vielfältigen Beanspruchung, seinen zahlreichen 
Eindrücken, geradezu eine Sog-Wirkung auf den Menschen ausübt und ihn 
mit all seinen Kräften festhält und verschlingt. Auch ein echtes Streben und 
ein wirklicher Idealismus scheinen ihm zu erliegen, wenn nicht besonders gute 
Voraussetzungen gegeben sind. Man stellt immer wieder fest, daß Menschen 
zu einem ernsten Streben nach religiöser Vervollkommnung ansetzen, aber 
nicht durchhalten. Die Gegeneinflüsse, gleichsam die Atmosphäre, der Bazillus 
der reinen Diesseitigkeit ..., all dies ist so stark, daß die meisten Menschen 
dagegen anscheinend nicht aufkommen". 

So schrieb mir vor kurzem ein Freund, und er hat damit sowahl die äußere 
wie auch die innere Lage des Menschen von heute treffend gekennzeichnet. 
Wie sollen wir dieser Lage aber Herr werden? Können wir uns überhaupt noch 
der immer bedrohlicheren Mächte der Zerstreuung und Zersetzung erwehren 
und die allgemein beobachtete Verflachung, Veräußerlichung und Vermassung 
der Menschen, auch der Christen, aufhalten? Diese und ähnliche Fragen mögen 
oftmals in uns aufsteigen, nicht nur im Hinblick auf die Erfahrung, die wir 
mit anderen machen, sondern noch vielmehr auf unser eigenes Versagen, auf 
unser immer wieder vergebliches Bemühen hin. Aber mit diesem Gedanken 
tritt die gefährlichste und eigentlichste Versuchung unserer Tage an uns 
heran, die Versuchung zur Mutlosigkeit und zur Resignation: Es hat ja 
doch keinen Zweck, alles Beimühen ist vergeblich, solange die äußeren Ver- 
hältnisse sich nicht ändern. Dagegen gilt es anzugehen wie gegen einen Feind, 
der uns nach dem Leben trachtet, der die Grundlagen dieses Lebens unter- 
höhlen und seine Quellen zum Versiegen bringen will. Nicht als gäben wir uns 
der falschen Hoffnung hin. es käme einzig auf unseren guten Willen, auf unsere 
Energie an, um uns gegen die Vergiftung und Lähmung durch die Atmosphäre 
des heutigen Lebens immun zu machen. Aber schon dadurch, daß wir die 
Schwierigkeiten, die unser häufiges Versagen bedingen, zu verstehen suchen 
und sie als eine konkrete Aufgabe erkennen, sind wir ihnen gegenüber viel 
gelöster und finden den Ansatz zu ihrer Überwindung. 

I- Die gefährdenden und schwächenden Einflüsse der heutigen Zeit 

In einem Raum mit überhitzter, schlechter Luft lebt man anders als in einem 
Zimmer, das nicht übermäßig geheizt ist und genügend Sauerstoff enthält. 
So lebt man auch in einer Welt voll gefährdender und zerstörender Kräfte 
anders als in einer, in der'es einigermaßen recht zugeht. In unserer Welt sind, 
von dem •Fürsten dieser Welt" und seinen Heerscharen abgesehen, zweierlei 
Einflüsse wirksam, die den Menschen ankränkeln: einmal die Gedanken, die 
gedacht werden, die in dem, was wir die öffentliche Meinung nennen, auf uns 
einstürmen, und dann die Wirkungen der Maschinenkultur, die "uns allseits 
umbranden und durchsetzen. Man denke doch nicht, es sei für den religiös und 

u    ' 



162 Dr. Bernhard Martin 

sittlich strebenden Menschen gleichgültig, welche Flut von unchristlichen und 
gegenchristlichen Gedanken ihn umgibt, und er könne in der Welt einer 
•solchen" Presse, eines •solchen" Radios, einer •solchen" Politik, •solcher" 
Weltanschauungen ebenso leicht das Ihm Vorschwebende oder Aufgetragene 
leisten wie in einer Welt, die vom christlichen Glauben getragen und erfüllt 
ist. Wie die Luft uns alle nicht nur umgibt, sondern durchzieht, so auch die 
angedeuteten Gedanken. • Durch die neuere Maschinenkultur sind aber auch 
im unsichtbar-physikalischen Raum Kräfte entfesselt und zur Dauerwirksam- 
keit gebracht worden, von denen ständig Einflüsse auf jeden ausgehen, auch 
auf den, der daran gar nicht denkt. Daß z. B. Röntgenstrahlen zerstörend wir- 
ken, haben manche Röntgenologen an ihrem Leibe erfahren. Ganze Land- 
schaften sind, namentlich in Amerika, verödet, weil ein mechanisierender Geist 
und seine Taten die Lebensbedingungen zerstört haben. Entsprechendes wirkt 
sich auch am und im Menschen aus, der sich nie ohne Folgen zu weit von der 
göttlichen Naturgrundlage des Lebens entfernt. Es ist nicht Irrtum, sondern 
Tatsache, daß die objektive Welt, in der wir leben, sowohl durch ihre Gedan- 
keninhalte wie durch ihre unsichtbaren Kräfte das religiös-sittliche Leben 
direkt und indirekt mehr als je zuvor angreift und auslaugt. 

Hierzu kommt ein Zweites, das wiederum zunächst in einem Bilde gesagt 
sei. Wer eine Lungenentzündung oder eine andere schwere Krankheit durch- 
gemacht hat, der steht gesundheitlich anders da als einer, der von Haus aus 
gesund veranlagt war und durch keine schwere Krankheit geschädigt worden 
ist. Was wir • insgesamt• vom ersten Weltkrieg an über die politischen 
Wirren der folgenden Jahrzehnte und sonderlich im zweiten Weltkrieg er- 
fahren haben, kann man durchaus mit einer schweren Krankheit vergleichen. 
Nach ihr steht man schwächer da als1 zuvor. Nicht nur die Soldaten im Feld, 
nicht nur die Gefangenen in den Lagern, alle Menschen, mindestens in den 
Städten, haben Schicksale durchgemacht, die mit einer Krankheit gleichgesetzt 
werden müssen, und zwar mit einer sehr schweren, nachwirkenden. Unsere 
heutige Kindergeneration ist anders als die Kindergeneration vor 30,40 Jahren. 
Niemand hat das Sirenengeheul gehört, im Luftschutzrauim den möglicher-' 
weise nahen Tod erwartet oder Leichen aus Kellern gegraben, ohne dadurch 
im leib-seelischen Organismus geschädigt worden zu sein. Und wem ein Kon- 
kretes, Sagbares an solchen Erfahrungen abgeht, auf den haben dennoch die 
mächtigen, widergöttlichen Ereignisse Einfluß gehabt, gewiß gradweise ver- 
schieden, aber grundsätzlich. • Und wie vieles geht und wirkt in gleicher 
Richtung, die Natur des Menschen schwächend und unterhöhlend: elektrisches 
Licht statt einer lebendig brennenden Lampe, Zentralheizung statt eines leben- 
dig wärmenden Feuers, toter Beton statt des •organischen" Steins oder des sozu- 
sagen noch organischeren Holzes, chemisch erzeugte Nahrungsmittel statt der 
gesunden naturgegebenen usw.! Dies sollte nüchtern und konkret bedacht 
werden. Ich kann einen Garten nur bebauen, wenn ich mich auf Erde, Unkraut, 
Samen und Pflege der Pflanzen verstehe, und ich kann mit der Zeitnot, soweit 
sie mich angeht, nur fertig werden, wenn ich sie sehe und nehme, wie sie ist, 
sowohl im Außenraum wie auch in meinem eigenen persönlichen Dasein. 



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 163 

Das könnte nun klingen, als meine der Verfasser, das eingangs beschriebene 
Zeitunglück sei nicht so schwer zu nehmen, denn es erkläre sich ja aus dem 
und dem, was nun einimal Tatsache sei. Aber so sind die Ausführungen nicht 
gemeint. Wir selbst sollen uns um keiner einzigen Versäumnis willen selbst 
entschuldigen. Aber wir sollen uns auch nicht um solcher Dinge willen an- 
klagen, die im tieferen Sinn nicht Schuld, sondern Ertragen der Zeitnot dar- 
stellen. Man muß also selber den Spürsinn dafür entwickeln, wo sich ein. •Ver- 
sagen" als zunächst unvermeidbare Folge der Zeitlage im Außenraum und im 
eigenen Wesen erweist und wo es trotzdem und unbedingt Versagen ist. Nur 
ein Beichtvater, der sein Beichtkind sehr genau kennt, kann hier sofort und 
sicher das Rechte sagen, und manches ist hier in die Achtsamkeit des Einzelnen 
gestellt. 

II. Die Zeitnot als gottgewollte Aufgabe 
Hans Eduard Hengstenberg hat in seinem Buch •Die Marienverehrung im 

Geisteskampf unserer Tage" u. a. den Gedanken entwickelt, es gehöre zum 
Schicksal des Christen, sonderlich in unserer Zeit, das •Ferse-Sein" auszu- 
halten. •Er wird dich in die Ferse stechen", sprach Gott am Beginn der Ge- 
schichte zu Eva, und Hengstenbeng sagt dazu: an der Zeitnot, an der Zeit- 
gefahr, an der Zeitverderbnis haben wir unaufhaltbar teil. Es kommt nur 
alles darauf an, ob wir uns als solche nehmen, die daran mit Bewußtsein leiden, 
oder ob wir uns von der Zeitnot usw. verschlucken lassen. Solange einer an 
dem Auflösend-Gefährdenden der Umwelt leidet, gehört er in das •Lager" 
Christi; aber es gibt Lagen • der Verfasser (Hengstenberg) weist besonders 
auf das Kriegssoldatenleben hin •, in denen ist Widerstand gegen die Umwelt 
unmöglich; der Mensch ist nahezu ganz •Ferse" geworden, aber er kann es 
noch wissen, er kann noch eben hieran leiden, und solange das der Fall ist, 
sagt Hengstenberg, ist er der Feindmacht nicht verfallen. Im bloßen Aushalten 
der Lage kann eine christliche •Leistung" liegen. Vielleicht ist es für viele die 
Leistung, die heute Gott von ihnen verlangt. 

Zunächst und verständlicherweise sieht man sein Ideal darin, möglichst un- 
angefochten und kräftig in der Welt zu stehen: Je gesünder und stärker, um so 
besser! Hier kann man sich aber sehr irren. Aus anderen Zusammenhängen 
kennen wir die Bedeutung der Schwäche, des Leidens, des Verzichtens, des 
Opfers sehr gut, und wir wissen, daß vielfach auf Krankenlagern und in der 
Unscheinbarkeit die entscheidenden Taten geschehen, nicht im öffenthchen 
Raum, in dem nur die Gesunden und Starken handeln können. Es ist darum 
nicht ausgemacht, daß diejenigen das im Sinne der Überwindung der Zeitnot 
Wichtigste leisten, die von ihr nahezu unangefochten sind. Eine kräftige Ver- 
anlagung ist gewiß ein Wert •der einzige, den die jüngst vergangene Zeit 
anerkennen wollte; sie birgt aber die Gefahr der Verhärtung, des Sich-Ver- 
schließens, des Stumpfwerdens in sich. Dagegen schafft eine sehr differenzierte, 
empfindsame Natur ein Offensein, eine Aufgeschlossenheit, nicht nur für das 
Auflösend-Zerstörende, sondern ebenso für das Helfend-Göttliche, und darauf 
beruht ihr Wert. Jesus Christus ist gewiß der Gesündeste der Gesunden ge- 
wesen, aber ebenso gewiß war er am weitesten von jeder Verhärtung entfernt 

11« 



164 Dr. Bernhard Martin 

und nicht nur leidenswillig, sondern auch leidensfähig, also auch verwundbar 
über alles Begreifen. Aufs Ganze hin dürfte gelten: die Auflockerung der 
menschlichen Persönlichkeit, ihrer Geschlossenheit und Härte, Unanfechtbar- 
keit und •Kraft" kann verschieden gesehen werden. Auch die Katastrophen, 
die über die jüngste Menschheit gekommen sind, haben ein Doppelgesicht: 
einerseits sind sie Zeichen menschlicher Verderbnis, andererseits aber zeigt 
sich in ihnen eine heilsame, göttliche Erziehung. Der Mensch ist eben aus sich 
allein nichts, und die menschliche Herrlichkeit ist zerschlagen oder als nichtig 
aufgewiesen worden. Das ist in einer bitteren Schule geschehen, aber wer will 
sagen: es sei zu bedauern, daß wir heute so ungemein quälend an die eigene 
Schwäche und Nichtigkeit gemahnt worden sind und gemahnt werden? Ger- 
trud von Le Fort hat in der Novelle •Die Letzte am Schafott", und G. Greene 
hat in seinem Roman •Die Kraft und die Herrlichkeit" (doch wohl der Christen- 
heit zum Trost) gezeigt, daß wahre Tugend in einer Schwäche und Verderbnis 
gedeihen kann, die man vordem wohl etwas verfrüht als unchristlich und wert- 
los ansehen mochte. 

Darum sollte der Mensch nicht an den Ketten seiner Verderbnis reißen. 
Ketten lassen sich nur durchfeilen, Verderbnis läßt sich nur läutern und ver- 
wandeln, nicht abtun. Es ist also Geduld nötig, Geduld, die man mit sich selber 
haben muß. Ungeduld nützt nicht, sondern schadet. Der Ungeduldige läuft vor 
einer Aufgabe fort. Hier aber kommt es darauf an, daß man auf eine Aufgabe 
zugeht, nach dem obersten der hier möglichen Vorbilder: so wie Jesus auf 
die Schwere des Kreuzesleidens zugegangen ist, aber nicht •stark" bleiben oder 
seine Stärke erweisen wollte. Dies alles erfordert Diskretion, Unterscheidung 
im Heiligen Geist, denn keiner dieser Gedanken wird als Freibrief für Ent- 
schuldigungen unberechtigter Art gesagt. 

III. Die •unterbewußten" Schichten der Seele als Kampffeld 

Der Mensch besteht, nach kirchlicher Lehre, aus Leib und Seele, und jeder- 
mann erlebt, daß er mit seinem Körper einer Außenwelt, mit seiner Seele aber 
einer Innenwelt angehört. Diese Tatsache bedarf aber der genaueren Be- 
trachtung. Seele und Leib stehen sich nicht als zwei Teile gegenüber, die nur • 
irgendwie! • miteinander verbunden sind, sondern stellen im Erdenleben ein 
organisches, geschlossenes Ganzes dar. Das Ineinander und Zusammenspiel 
ihrer Kräfte ist so innig wie möglich zu denken. In dem •Geistlichen Abend- 
gespräch über den Schlaf" von Karl Rahner (Geist und Leben 1950, Heft 1) 
kommen die erleuchtenden Ausdrücke vor: der •unterpersonale Bereich", das 
,.im Leiblichen wurzelnde unterbewußte Leben", die •in den Tiefen des Unter- 
bewußtseins wirkenden dämonischen Mächte", und es ist von der •untergeistig- 
seelischen Schicht des Menschen" die Rede- Diese Worte weisen darauf hin, 
daß •Seele" und •Leib" in verschiedenen Schichten miteinander verbunden 
sind oder verschiedene Schichten darstellen. Noch deutlicher spricht August 
Brunner in seinem Aufsatz über Tiefenpsychologie (Stimmen der Zeit, Mai 1949) 
von den •Schichten" des seelischen Lebens und nennt sie •geistig-personhaft", 
•vital", •pflanzlich" und •stofflich". 



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 16!> 

Die (wenn man so sagen darf) eigentliche Seele lebt wesentlich in dem, was 
bewußt ist; hier wenigstens speisen sich alle guten Antriebe; hier lebt der 
Glaube, die Hoffnung, die Liebe; hier setzt jeglicher Wille an, das Rechte zu 
tun und dem Leibe möglichst keine Eigenmächtigkeiten zuzugestehen. Doch von 
dieser •Schicht" geht es hinunter über das •Vitale" und über das •Pflanzliche" 
zum rein •Stofflichen". (In der vitalen Schicht sind z. B. die Träume, alle nicht 
voll bewußten Regungen und Strebungen der Seele daheim, in der •pflanz- 
lichen" z. B. Essen und Atmen, Fieber oder Ausschlag, in der •stofflichen" 
Schädelbildung oder ein Knochenbruch). Die Ereignisse in den einzelnen 
•Schichten" aber hängen stets miteinander zusammen; die in der einen beein- 
flussen die in den andern; der Geist (das •Geistig-Personhafte") kann das 
•Vitale" und das •Pflanzliche" zunehmend durchdringen und gestalten und 
das ist, insofern das Menschliche in Betracht kommt, der ethische Sinn der 
Aszese; aber auch Tatsachen in der •stofflichen" Sphäre wie ein Beinbruch 
wirken hinauf in die oberste •Schicht" und stellen sie vor bestimmte Aufgaben. 

Diese Tatsachen sind für die Meisterung der schädigenden und schwächenden 
Umwelteinflüsse von großer Bedeutung. Diese dringen nämlich an den eigent- 
lichen, den sichtbaren Leib nur soweit heran, als er selbst unmittelbar mit 
ihnen in Beziehung tritt. Wer sich von Maschinen, von übermäßigem Radio- 
Hören usw. fernhält, dem können sie • auf dieser Ebene • nicht schaden- 
Wer keine Bombenschrecken u. ä. •am eigenen Leibe" durchgemacht hat, 
dessen Leib hat auch keine Behinderung durch sie erfahren. Entsprechendes 
gilt für die Seele, insofern ihr bewußtes Leben in Betracht kommt: wenn ich 
keine schädlichen, auflösenden Gedanken und Antriebe in das •Gedstig-Person- 
hafte" hereinlasse, dann können sie diesem unmittelbar auch nichts anhaben. 
Bestünde der Mensch also nur aus Leib und Seele in dem Sinne, daß außer dem 
sichtbaren Leibsein und dem bewußten Seelenleben nichts weiter in Betracht 
käme, dann wäre die Aufgabe relativ einfach: man brauchte nur, soweit mög- 
lich, den Leib vor zerstörenden Einflüssen zu bewahren und die Seele des- 
gleichen. Die Klage, die in dem eingangs angeführten Brief ausgesprochen 
worden ist, ist aber gerade im Sinne von Menschen vorgebracht, die sich auf 
diese zwei Dinge (Schutz des Leibes und Schutz, bzw. rechte Nährung des be- 
wußten Seelenlebens), im allgemeinen gut verstehen, und doch bleibt der 
Grund der Klage gültig. Er bleibt deswegen gültig, weil eben außer •Leib" 
und •Seele" im Sinne eines, man müßte sagen: zu einfachen Dualismus hier 
noch mehr von Bedeutung ist, nämlich die •Schichten" des •Vitalen" und des 
•Pflanzlichen", die Sphären, in denen der Traum spielt, in denen der Atem 
geht, in denen die Radio-Wellen wirken, in denen wir von solchen Gedanken 
beeinflußt werden, die uns nicht ins Bewußtsein dringen, die aber die •see- 
lische" Atmosphäre" (wie der Briefschreiber es nannte) durchwehen, und an 
dieser •Atmosphäre" hat jeder Zeitgenosse teil, auch wer auf dem Dorf oder 
im Kloster lebt, auch wer sich bewußtseinsmäßig ganz dem Guten weiht. Aus- 
gezeichnet sind in dem angeführten Brief die Worte •Sog-Wirkung" und •Ba- 
zillus der Diesseitigkeit"; aber man sollte sich nun fragen, von wem und auf 
was diese •Sog-Wirkung" ausgeübt wird, wer oder was der •Bazillus der Dies- 
seitigkeit" wesentlich ist, wen oder wie er denn schädigen kann. In den •stoff- 



166 Dr. Bernhard Martin 

lichen" Leib dringt er nicht und in das •Geistig-Personhafte" (soweit es sich zu 
schützen weiß) auch nicht. Wohin also? 

Hier kommen, meist unbemerkt, aber sehr wirklich, die •Schichten" des 
•Vitalen" und des •Pflanzlichen" in Betracht, und man braucht nur den Aus- 
druck •Atmosphäre" aus einer Analogie zu einem Wahrbild zu machen, um 
jener Sphären gewahr zu werden, in denen sich die Verderbnisse ereignen, von 
denen hier zu reden ist. Das •Geistig-Personhafte" hat sich nicht nur um das 
zu kümmern, was Glaube und Kirche von ihm erfordern, oder, besser gesagt: 
es erfüllt diese Anforderungen zunehmend in dem Maße, als es das •Vitale" 
und das •Pflanzliche" lebendig zu durchdringen vermag. Was in diesen •Schich- 
ten" störend und gefährdend wirkt, ist erstens durchaus objektiv vorhanden, 
also nicht nur im einzelnen Menschen, sondern in der Welt, und zweitens kann 
man es auf den allgemeinen Nenner •dämonische Wirksamkeiten" bringen 
(siehe das erwähnte •Geistliche Abendgespräch"). Pflege des religiös-sittlichen 
Lebens besteht zwar wesentlich und nährt sich wesentlich in religiös-sittlichen 
Gedanken und in der Wirklichkeit, denen diese Gedanken gelten. Wenn ich 
aber auf einen Berggipfel gelangen will, darf ich nicht nur einfach denken und 
sagen: •Ich will auf den Gipfel gelangen! Ich will auf den Gipfel gelangen!", 
sondern ich muß mir überlegen, ob ich die Kraft zum Aufstieg besitze, über 
genügend Nahrung und Ausrüstung verfüge und wohin ich die nächsten 
Schritte zu lenken habe, um weiter zu kommen. Wenden wir das auf die Er- 
reichung und Verwirklichung unserer religiösen Ideale, auf unser Vollkom- 
menheitsstreben an. 

Wenn wir z. B. kommunizieren, so nehmen wir Leib und Seele des Herrn 
in uns auf. Das verwandelte Brot ist unter allen Umständen (•ex opere 
operato") göttliche Nahrung; insofern wird allen Kommunizierenden unver- 
kürzt das gleiche Höchste zuteil. Nehmen wir es aber auch alle in gleicher Weise 
auf, und wird es auch auf gleiche Weise in uns allen wirksam? Offenbar nicht. 
Die Heiligen, zu denen wir als zu unsern Vorbildern und Fürsprechern auf- 
blicken, sind solche, die den Herrn in besonderer Art aufnehmen konnten, 
aufnehmen durften. Das ist, von der göttlichen Gnade abgesehen, die Folge 
von zweierlei, einmal und selbstverständlich die Folge davon, daß die gro- 
ßen Heiligen sich bewußt •geistig-personhaft" der Wirksamkeit Christi er- 
schlossen, dann aber (und nicht immer genug bedacht) die Folge davon, daß 
sie diese Wirksamkeit auch in die unteren Schichten, das •Vitale", das •Pflanz- 
liche" oder gar (deutlich bei den mit den Stigmata Begnadeten) in das •Stoff- 
liche" einließen, was gewiß kein Mensch aus eigener Kraft zu leisten, wofür er 
aber doch mit die Bedingungen zu schaffen vermag. Auch bei den großen Hei- 
ligen gilt es, nicht nur die Seele und den Leib zu bedenken, sondern das Gesamt- 
Lebens-wie; auch die Wunder, die sich im Leben mancher Heiligen eingestellt 
haben, hängen hiermit zusammen. Der Christ steht somit vor der doppelten 
Aufgabe, erstens das •Geistig-Personhafte" Gott immer besser zur Verfügung zu 
stellen, zweitens dem •Geistig-Personhaften" die lebendige Wirkung auf die 
•Schichten" des •Vitalen", des •Pflanzlichen" und des •Stofflichen" zu erarbeiten, 
und die letztgenannten sind die, in denen durch das Mittel der modernen Zivi- 
lisation die dämonischen Mächte an der Zerstörung des Menschen arbeiten. 



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 167 

Wie ist diese Aufgabe aber konkret zu lösen? Durch ein ganz äußerliches 
Bild, bei dem man aber nur den Vergleichspunkt als gültig nehmen wolle, kann 
man sich das veranschaulichen: Das hl. Meßopfer steht als •Objektives" (ex 
opere operato) vor dem einzelnen Menschen wie die Aufführung einer großen 
Symphonie vor der Fülle der verschiedenen und verschieden aufnahmefähigen 
Hörer. Allen wird das Gleiche zuteil, und doch nehmen diese das Eine und 
Gleiche verschieden tief und verschieden reich auf. Warum? Die Aufnahime- 
kraft ist verschieden und durch den Leiter des Konzertes durchaus nicht zu 
ändern. Nur der einzelne Mensch selbst kann sie ändern, durch Vorarbeit, 
durch Sammlung, durch Steigerung (soweit das bei den Verschiedenheiten der 
Begabung in Frage kommt) seiner Musikalität. Selbstverständlich kommt hier 
nur der Vergleichspunkt in Betracht. Dann aber gilt: da das eine und gleiche 
göttliche Wesen uns alle aufsucht und begnaden will, kommt hier alles darauf 
an, daß wir mit der uns angebotenen Gnade unsere Aufnahmefähigkeit für 
eben diese Gnade zu steigern lernen. Wir stehen vor der Frage der Aneignung, 
der Besserung unserer Dienstbarkeit. 

An allem, was unbewußt ist, an allem, was die tieferen •Schichten" betrifft, 
kann man nicht unmittelbar, sondern nur mittelbar arbeiten. Das soll nicht hei- 
ßen, man brauchte ihrer nicht zu gedenken, wohl aber, man kann im Hinblick 
auf sie denken. Ich muß also nicht lediglich die, wenn ntnan so sagen darf: un- 
mittelbaren und rational erfaßbaren religiösen Zielvorstellungen im Auge 
haben, sondern auch die gewissermaßen instinktive Frage in mir pflegen: wie 
wirkt das auf die anderen •Schichten"? Dadurch wird mein Streben gewiß in- 
haltlich nicht anders, aber es ist gut, das Konkrete, das Ganze, wenn nicht im 
reflexen, begrifflich klaren Bewußtsein, so doch im Gefühl, gleichsam im Blut 
zu haben. Das kann ich dadurch erreichen, daß ich z. B. die hl. Messe mit ihrer 
kultischen Sinnenhaftigkeit, die gegenwärtige, sichtbare Christusgestalt, ja alle 
Geheimnisse der Offenbarung in den ihnen entsprechenden Bildern auf den 
ganzen Menschen wirken lasse, bis Seele und Leib davon durchdrungen und 
erfüllt sind. 

IV. Mittel zur Überwindung der Dämonie der Zeit 
Im einzelnen stellen sich bei dem Kampf gegen die schwächenden und zer- 

störenden Einflüsse der Umwelt wesentlich drei Mittel zur Verfügung: erstens 
die Abschirmung, zweitens die Sammlung und drittens die unmittelbare Auf- 
geschlossenheit für das Heilige, Sinngebende, Helfende. 

1. Abschirmung: Wir werden von den Eindrücken und Stimmen der Welt 
nicht nur überflutet, sondern auch wieder und wieder angelockt. Durch gewis- 
sermaßen löcherige Hüllen dringt in ungefestigte Seelen die ins Sinnlose und 
Nur-Äußerliche gestürzte Zivilisationswelt mit einer geradezu magischen Kraft 
der Zerstreuung, Verflachung, des •Sogs" ein. Eines der Bilder des •modernen" 
Menschen (niemand ist es ganz, aber jeder ist es minder oder mehr) ist der 
Mensch im Kino: der Passive wird mit Eindrücken vollgestopft, die keine per- 
sönliche Zensur durchlaufen und trotz kleiner Gefühle am Seelenrande ver- 
ödend wirken. Man muß üben, man muß lernen, selbst zu bestimmen, was 
an Eindrücken der Außenwelt Eingang finden soll und darf. Unsinnig wäre die 



168 Dr. Bernhard Martin 

Forderung, sich, von der Welt (in der wir doch leben müssen) grundsätzlich ab- 
zuwenden, aber es sollte einen Punkt geben, der jederzeit ein wirksames Veto 
gegen die Aufnahme von Welt-Eindrücken sprechen kann. Auf diesem Feld 
gibt es sehr unscheinbare und vielleicht doch sehr bedeutsame Siege. Die Be- 
deutung bemißt sich hier nicht nach dem sichtbaren Erfolg, sondern nach der auf- 
gewendeten Mühe; denn wir sind gar sehr verschieden. Für den einen kann 
eine unschätzbare Leistung sein, was einem anderen seit langem gemäß und ge-' 
läufig ist. Darum sei auf Beispiele verzichtet. Im ganzen gilt: von einem siche- 
ren (zu sichernden? zu findenden?) Punkt aus muß man einen Kampf gegen 
die Zerstreuung führen. Die damit gesuchte und zunehmend doch auch erreich- 
bare Abschirmung wirkt nicht nur auf das •Geistig-Personhafte", sondern auch 
auf die anderen •Schichten". In jeder Abschirmungsübung liegt ein Kampf 
gegen die Dämonie der Zeit, in jedem hier gewonnenen Sieg über die wider- 
göttlichen Wesen, die (durch das Mittel und in den Symbolen der heutigen • 
Zivilisation) uns dem göttlichen Dienst entfremden wollen. 

2. Sammlung: Man kann sich zu bestimmten Zeiten auf konkrete Gedanken 
und Bilder konzentrieren. In sich selbst hat man dann zu tilgen, was deren 
Einfluß widerstrebt. Noch immer ist die Welt überreich an Gebilden, die für 
solche Übungen geeignet sind. Aus der Welt der Steine, der Pflanzen, der Tiere, 
ja, auch des Menschen, aus der Sphäre der Gestirne kann ein jeder zur Kon- 
zentratiönsübung Geeignetes finden, und wer nichts fände, von dem könnte 
man sagen, er habe auch nicht gesucht. Wie schwer ist volle Konzentration! 
Wie huschen von hier und da die Gedanken und Gefühle, die Vorstellungen 
und Neigungen einher! Wer Konzentration zu üben beginnt, der merkt meist 
überhaupt erst, wie unkonzentriert er im allgemeinen lebt. Im vorliegenden 
Zusammenhang aber kann all das nicht für genügend erachtet werden, was das 
Berufsleben mit sich bringt; es kommt darauf an, daß man sich außerhalb des 
Stromes des gewohnten Müssens und Leistens freiwillig und ohne äußere Hilfe 
etwas vornimmt und durchführt. Es kann einer z. B. fähig sein, eine schwere 
Operation gesammelt durchzuführen, aber auch nur zehn Minuten lang nach- 
her die Gedanken bei einer Blume oder einem Sternbild halten, kann eine 
Überforderung für ihn bedeuten. Es ist ein großer Unterschied, im Zusammen- 
hang mit einer von außen gegebenen Pflicht gesammelt zu sein und die Kraft 
der Sammlung aus eigener Kraft ohne äußere Stütze aufzubringen. 

Man könnte meinen, hier sei die Teilnahme an der Liturgie der Kirche die 
rechte Hilfe. Sie ist es jedoch nur bedingt. Es ist wohl selbstverständlich, da8 
diese ganze Betrachtung nur im Licht des Segens der Liturgie angestellt wird, 
aber eben dann muß gesagt werden: die Teilnahme an der Liturgie ersetzt 
nicht die persönliche Bemühung des Einzelnen. In der Liturgie wird der Ein- 
zelne von einem überpersönlichen Kraftstrom ergriffen, aber eben: er wird 
ergriffen, und die Konzentrationsübung hat den Sinn, die Kraft des Ergreifens 
zu stärken. Die Klage über mangelnden religiös sittlichen Fortschritt kommt 
ja aus dem Munde derer, die an der Liturgie durchaus teilnehmen, so gut sie 
können. Dieses •gut" wird zu einem •besser" nicht durch die Häufigkeit der 
Meß- oder Andachtbesuche, sondern nur durch Erbildung einer Konzentra- 
tionskraft in persönlicher Bemühung. Romano Guardini hat in seinem Rosen- 



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 169 

kranzbüchlein gesagt, es gäbe Lagen, in denen der Einzelne im Augenblick unter 
Umständen das Rosenkranzbeten besser bleiben ließe. So ist hier, selbstver- 
ständlich, keine Einschränkung der objektiven Bedeutung der Liturgie ge- 
meint. Für den aber, der es erfährt, daß sein •wirklicher Idealismus" (siehe 
Briefzitat am Anfang) fruchtlos ist oder fruchtlos zu bleiben scheint, kommt es, 
falls er weiterkommen will, darauf an, daß er die rechten Mittel am rechten 
Ort einsetze. Daher die Betonung der persönlich geübten Konzentration. Auch 
mit ihr geschieht etwas zu Gunsten der Sphäre des •Vitalen" und •Pflanz- 
lichen", denn durch sie werden die genannten besser in den Dienst des •Geistig- 
Personhaften" gestellt. Die vorgeschlagene Konzentrationsübung ist nur Vor- 
übung, im Vollsinn wesentlich ist nur die dritte. 

3. Unmittelbare Aufgeschlossenheit: Viele Menschen scheinen an dem hl. Meß- 
opfer in einem gewissen gleichbleibenden, kaum verwandelbaren Bewußtsein 
teilzunehmen. Es liegt so nahe und ist einerseits auch nötig, der hl. Messe, die 
ja göttliches, nicht menschliches Geschehen ist, unter Ausschluß des Persön- 
lichen und Eigenen zu folgen. Dennoch ist das lebendig zu bedenken und anzu- 
wenden, was oben der Vergleich mit <iem Konzert sagen sollte. Es gibt Musik- 
liebhaber, die mit 60 Jahren noch etwa ebenso an dem von ihnen Geliebten 
teilnehmen, wie sie es mit 40 und 20 Jahren auch schon getan hatten- Man wird 
nicht sagen, dann hätten sie es lieber ganz lassen können, aber man wird sagen 
dürfendes wäre auch etwas anderes möglich gewesen. Was ist dieses andere? 
Daß die Hingabe, die Verarbeitung, die Durchdringung, die Nutzung sich ver- 
tiefte, daß die Wirkung auf das Leben stärker würde, daß sich Wachstum zeigte. 
In Wirklichkeit und objektiv ist in dem göttlichen Mysterium die stärkste und 
einzig wesentliche Kraftquelle gegen alle Verderbnisse der Zeit und der Welt 
gegeben. Aber das sollen wir nicht nur allgemein glauben und nicht nur in der 
Gesinnung als Gewißheit tragen, sondern praktisch beherzigen, und das heißt 
auf dem Felde der persönlichen Schulung. Es muß somit, wie schon erwähnt, 
die Aufnahmekraft gestärkt werden. Denn wie verschiedene Menschen den 
gleichen Satz, z. B. den alten einfachen •ich liebe dich", ganz verschieden ge- 
wichtig auszusprechen vermögen, so können sie auch ganz verschieden an dem 
objektiv-göttlich uns Zuströmenden teilnehmen. Wer sich in einzelne Gebete 
des Meßopfers vertieft, wer bestimmte Gebete (es können ganz vertraute, 
tausendfach gebetete sein) durchdringt, wer heiligen Gestalten sich innerlich 
schweigend und aufnahmebereit hingibt, der erfährt eine Wesensstärkung, eine 
Stärkung des Organs, mit dem Heiliges aufgenommen wird, eine Stärkung 
nicht nur in der Schicht des •Geistig-Personhaften", sondern auch in den ande- 
ren •Schichten", eine Stärkung somit dort, wo der bloße gute Wille, der bloße 
•Idealismus" machtlos sind. Mit solchem Üben ist kein unberechtigter Einbruch 
in die Welt des Mysteriums verbunden, so wenig wie ein Künstler einen unbe- 
rechtigten Einbruch in die Pflanzenwelt unternimmt, wenn er einen einzelnen 
Baum stundenlang und wieder und wieder betrachtet, um ihn zu gestalten. 
Das Ergebnis ist, im angenommenen guten Fall, ein Bild, das dann die anderen, 
die an dem Baum vorübergerannt waren, mit Recht bedeutsam dünkt. Die 
großen Heiligen sind vorbildlich auch durch die Art, in der sie dem Mysterium 
geöffnet waren • in a 11 e n •Schichten". Also dürfen wir auch in dieser Rieh- 



170 Dr. Bernhard Martin 

tung streben; denn ohne Streben und Üben entstehen weder im weltlichen noch 
im religiösen Raum wirkliche Werte. Wer aber die persönliche Offenheit der 
Welt des Wesens gegenüber üben will, der findet auch den Ort und die 
Mittel dazu. In einem allgemeinen Aufsatz braucht nur die Möglichkeit und 
Wichtigkeit ausgesagt werden. 

V. Abschluß 

Der Verfasser hat sich einmal über die hier besprochenen möglichen und 
nötigen drei Übungsfelder (Abschirmung • Sammlung • Aufgeschlossenheit) 
mit einem Priester ausgetauscht. Dieser meinte, eine besondere Übung in Kon- 
zentration sei nicht vonnöten, im Außerreligiösen zu üben sei Zeitverschwen- 
dung und die könne man sich heute nicht leisten. • •Warum sollen wir die 
Konzentrationsübungen nicht gleich mit religiösen Inhalten verbinden? Das 
vereinfacht doch das Seelenleben" schrieb er. •Außerdem ist nach meiner Mei- 
nung das Hauptmittel, um auf die unteren Schichten der Seele einzuwirken, 
die Sammlung auf ein Leibhaftiges, Ganzheitliches, auf ein Bild hin. Die Bilder 
gehen sozusagen in den Leib ein und formen die Seele auch außerhalb des 
hellen Bewußtseinslebens". 

Der zweite Einwand ist ohne Frage richtig, und wer die zureichende Samm- 
lungskraft besäße, könnte gewiß die Konzentrationsübung überspringen. Der 
erste Einwand hingegen wird der Lage und Aufgabe, wie die Erfahrung zeigt, 
nicht gerecht. Es gibt unbestreitbar sehr viele Menschen, die sich sehr häufig 
vor Andachtsbildern, in Gebetstexten oder vor dem Mysterium sammeln und 
dadurch eben nicht an Konzentrationskraft gewinnen. Was hierzu zu sagen ist. 
sei durch ein Bild gesagt, bei dem es selbstredend wiederum nur das tertium 
comparationis zu beherzigen gilt: 

Für den, der ein schweres Musikstück spielen will, kann es (im Gegensatz zu 
Einwand I) nicht Zeitgewinn, sondern vielmehr Zeitverlust sein, sich wieder 
und wieder an etwas für ihn zu Schwerem zu versuchen; er muß vorüben. Der 
Konzentrationsübung entspricht die Fingerübung, die Etude, der Aufgeschlos- 
senheit das Kunstwerk, die Sonate. Viele sind, auf musikalischem Felde, daran 
gescheitert, daß sie sich immer wieder mit zu Schwerem befaßten, und andere, 
die die Geduld zur Vorübung, zur technischen Schulung besaßen, haben Be- 
gabtere, aber in der Methode Ungeschicktere überflügelt. 

Dieser Vergleich kann zwar auf das .sittlich-religiöse Leben nur bedingt an- 
gewendet werden; denn es ist wahr: die Hingabe an das Wertvolle und Wesent- 
liche zieht immer auch wertmäßig und wesentlich in den Bann. Ein in der 
Meditation sehr erfahrene Mann aber hat dem Verfasser einmal bezeugt, was er 
der Tatsache verdankte, daß er lange und aufmerksam etwa so vorgeübt hatte: 
er betrachtete einfache Bilder ganz unabhängig von ihrem Inhalt auf das hin, 
was sie an Formen und Farben, an Linien (auch das!) und an Themen bargen. 
Es war, so sagte er, erstaunlich, was alles sich auf den Bildern an Unvermute- 
tem fand, die sich vorher so leicht •überschauen" und •erleben" ließen. In der 
Betrachtung aber wurde diesem Manne die Kraft gestärkt, mit der er dann im 
Lauf der Zeit, und zwar in ungewöhnlichem Grade, Heiliges und Göttliches 



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 171 

aufzunehmen vermochte. Die Konzentrationskraft erweist zwar ihren Sinn 
durch ihre Anwendung auf das •Höchste", aber sie stärkt sich im allgemeinen 
eben nicht durch verfrühte Anwendung nach dieser Richtung. 

Die Konzentrationsübung soll die Seele stärken, damit sie Göttliches besser 
aufnehmen und bewahren könne. Sie gehört noch dem Felde der Natur an. 
Die Seele darf mit einem Gefäß verglichen werden, das eine Flüssigkeit auf- 
nehmen soll. Das Gefäß hat verhängnisvoll viele Löcher (so kann das bildhaft 
angedeutet werden, was in den •Schichten" des •Vitalen" und •Pflanzlichen" 
heute weithin so brüchig ist). Ein defektes Gefäß wird niemals dadurch leichter 
füllbar, daß man nachgießt und nachgießt, sondern dadurch, daß man die 
Löcher zulötet. So auch kann man die •löcherige" Seele, deren untere •Schich- 
ten" nicht immun gegen die Zeitverderbnisse sind, nicht dadurch allein festigen, 
daß man sie mit guten Inhalten erfüllt. Die Konzentrationsübung ist daher, 
obwohl •nur" Vorübung, obwohl bloß inhaltlich betrachtet •Zeitverlust", von 
unabschätzbarer Bedeutung: Die Gnade setzt die Natur voraus, und auf dem 
Felde der Natur können wir der Gnade vorarbeiten. Übrigens wird in allen 
irdischen Belangen vorgeübt und nirgends mit dem Schwersten begonnen; 
Meisterschaft setzt auch bei den Genialsten eine enorme Geduld voraus. Zuge- 
geben: für das religiös-sittliche Leben darf die •Aufgeschlossenheit" nie vertagt, 
und es darf niemals erst einmal nur •vorgeübt" werden. Aber es gilt auch: wer 
die Kraft, die Technik der •Vorübung" nicht lernen mag und kann, steht sich 
mehr im Wege als er meint. Ausnahmen bestätigen auch hier die Regel. Dies 
zur Begründung der drei besprochenen Stufen. Selbstverständlich dient die 
erste der zweiten und die zweite der dritten, selbstverständlich öffnet sich das 
Tor der Gnade erst auf der dritten, und selbstverständlich kann die göttliche 
Gnade jederzeit jede menschliche Regel durchbrechen. 

Nun aber kann es sein, daß man immer wieder vergebens ansetzt, wieder 
-und wieder keinen Erfolg bemerkt, stets aufs neue versagt, daß die Behinde- 
rungen, von denen der eingangs angeführte Brief spricht, sich als übermächtig 
erweisen, daß das beste Wollen nicht imstande ist, das, was in den unteren 
•Schichten" spielt, zu meistern. Wer diesen Eindruck hat, sollte sich dennoch 
in seiner Bemühung nicht beirren lassen. Erstlich können wir Menschen nie- 
mals wissen, ob wir uns wirklich ohne Erfolg bemüht haben oder nicht. Sodann 
ist jede christliche Leistung im Grunde nicht des Menschen, sondern Gottes 
Sache. Drittens kann in jedem Mißerfolg eine uns verordnete Schule der Demut 
liegen. Endlich kann die bloße Bemühung einen Wert bedeuten, den wir nicht 
ahnen. Denn wohin glitte man vielleicht ab, wenn man das Streben aufgäbe! 
Die Größten haben sich stets für höchst unzureichend gehalten; niemals hat 
ein Heiliger sich selbst Heiligkeit zugeprochen; sie standen somit im Grunde 
ganz in der gleichen Lage wie wir und haben gearbeitet, obwohl für sie selbst, 
ihre Idee, ihren Maßstab alles unvollkommen war. Das eben ist der Unterschied 
zwischen allen Leistungen innerhalb der irdischen Welt und der Leistung, die 
dem Ewigen unmittelbar und vorbehaltlos gilt: mit den erstgenannten kann 
der Mensch bis zu einem gewissen Grade zufrieden sein, mit der letztgenann- 
ten nie. Wir haben also in jedem Falle ein Kreuz zu tragen; es kommt nur dar- 
auf an, d a ß wir es tragen und wie wir es tragen. 




