161

Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt
Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshche

»Ich erfahre immer wieder, wie sehr das heutige Leben mit seinem Arbeits-
tempo, seiner Hetze, seiner vielfdltigen Beanspruchung, seinen zahlreichen
Eindriicken, geradezu eine Sog-Wirkung auf den Menschen ausiibt und ihn
mit all seinen Kriften festhilt und verschlingt. Auch ein echtes Streben und
ein wirklicher Idealismus scheinen ihm zu erliegen, wenn nicht besonders gute
Voraussetzungen gegeben sind. Man stellt immer wieder fest, daB Menschen
zu einem ernsten Streben nach religitser Vervollkommnung ansetzen, aber
nicht durchhalten. Die Gegeneinfliisse, gleichsam die Atmosphire, der Bazillus
der reinen Diesseitigkeit ..., all dies ist so stark, daB die meisten Menschen
dagegen anscheinend nicht aufkommen®.

So schrieb mir vor kurzem ein Freund, und er hat damit sowahl die duBlere
wie auch die innere Lage des Menschen von heute treffend gekennzeichnet.
Wie sollen wir dieser Lage aber Herr werden? Konnen wir uns {iberhaupt noch
der immer bedrohlicheren Michte der Zerstreuung und Zersetzung erwehren
und die allgemein beobachtete Verflachung, VerduBerlichung und Vermassung
der Menschen, auch der Christen, aufhalten? Diese und &hnliche Fragen magen
oftmals in uns aufsteigen, nicht nur im Hinblick auf die Erfahrung, die wir
mit anderen machen, sondern noch vielmehr auf unser eigenes Versagen, auf
unser immer wieder vergebliches Bemiihen hin. Aber mit diesem Gedanken
tritt die gefdhrlichste und eigentlichste Versuchung unserer Tage an uns
heran, die Versuchung zur Mutlosigkeit und zur Resignation: Es hat ja
doch keinen Zweck, alles Bemiihen ist vergeblich, solange die &duBeren Ver-
hiltnisse sich nicht d&ndern. Dagegen gilt es anzugehen wie gegen einen Feind,
der uns nach dem Leben trachtet, der die Grundlagen dieses Lebens unter-

" héhlen und seine Quellen zum Versiegen bringen will. Nicht als giben wir uns
der falschen Hoffnung hin, es kime einzig auf unseren guten Willen, auf unsere
Energie an, um uns gegen die Vergiftung und Lihmung durch die Atmosphire
des heutigen Lebens immun zu machen. Aber schon dadurch, daB wir die
Schwierigkeiten, die unser hiufiges Versagen bedingen, zu verstehen suchen
und sie als eine konkrete Aufgabe erkennen, sind wir ihnen gegeniiber viel
geléster und finden den Ansatz zu ihrer Uberwindung.

I. Die gefihrdenden und schwiichenden Einfliisse der heutigen Zeit

In einem Raum mit iiberhitzter, schlechter Luft lebt man anders als in einem
Zimmer, das nicht iiberm#Big geheizt ist und geniligend Sauerstoff enthilt.
So lebt man auch in einer Welt voll gefihrdender und zerstérender Kréfte
anders als in einer, in der'es einigermaBen recht zugeht. In unserer Welt sind,
von dem ,Fiirsten dieser Welt“ und seinen Heerscharen abgesehen, zweierlei
Finfliisse wirksam, die den Menschen ankrénkeln: einmal die Gedanken, die
gedacht werden, die in dem, was wir die 6ffentliche Meinung nennen, auf uns
einstiirmen, und dann die Wirkungen der Maschinenkultur, die uns allseits
umbranden und durchsetzen. Man denke doch nicht, es sei fiir den religids und

1



162 Dr. Bernhard Martin

sittlich strebenden Menschen gleichgiiltig, welche Flut von unchristlichen und
gegenchristlichen Gedanken ihn umgibt, und er koénne in der Welt einer
»Solchen® Presse, eines ,solchen“ Radios, einer ,solchen“ Politik, ,solcher”
Weltanschauungen ebenso leicht das ihm Vorschwebende oder Aufgetragene
leisten wie in einer Welt, die vom christlichen Glauben getragen und erfiillt
ist. Wie die Luft uns alle nicht nur umgibt, sondern durchzieht, so auch die
angedeuteten Gedanken. — Durch die neuere Maschinenkultur sind aber auch
im unsichtbar-physikalischen Raum Krifte entfesselt und zur Dauerwirksam-
keit gebracht worden, von denen stindig Einfliisse auf jeden ausgehen, auch
auf den, der daran gar nicht denkt. Dafl z. B. Rontgenstrahlen zerstérend wir-
ken, haben manche Rontgenologen an ihrem Leibe erfahren. Ganze Land-
schaften sind, namentlich in Amerika, verédet, weil ein mechanisierender Geist
und seine Taten die Lebensbedingungen zerstort haben. Entsprechendes wirkt
sich auch am und im Menschen aus, der sich nie chne Folgen zu weit von der
gottlichen N-afurgrundlage des Lebens éentfernt. Es ist nicht Irrtum, sondern
Tatsache, daB die objektive Welt, in der wir leben, sowohl durch ihre Gedan-
keninhalte wie durch ihre unsichtbaren Krifte das religits-sittliche Leben
direkt und indirekt mehr als je zuvor angreift und auslaugt.

Hierzu kommt ein Zweites, das wiederum zunéchst in einem Bilde gesagt
sei. Wer eine Lungenentziindung oder eine andere schwere Krankheit durch-.
gemacht hat, der steht gesundheitlich anders da als einer, der von Haus aus
gesund veranlagt war und durch keine schwere Krankheit geschidigt worden
ist. Was wir — insgesamt -— vom ersten Weltkrieg an iiber die politischen
Wirren der folgenden Jahrzehnte und sonderlich im zweiten Weltkrieg er-
fahren haben, kann man durchaus mit einer schweren Krankheit vergleichen.
Nach ihr steht man schwicher da als zuvor. Nicht nur die Soldaten im Feld,
nicht nur die Gefangenen in den Lagern, alle Menschen, mindestens in den
Stidten, haben Schicksale durchgemacht, die mit einer Krankheit gleichgesetzt
werden miissen, und zwar mit einer sehr schweren, nachwirkenden. Unsere
heutige Kindergeneration ist anders als die Kindergeneration vor 30, 40 Jahren.
Niemand hat das Sirenengeheul gehort, im Luftschutzraum den méglicher-*
weise nahen Tod erwartet oder Leichen aus Kellern gegraben, ohne dadurch
im leib-seelischen Organismus geschiddigt worden zu sein. Und wem ein Kon-
kretes, Sagbares an solchen Erfahrungen abgeht, auf den haben dennoch die
maéchtigen, widergottlichen Ereignisse Einflu gehabt, gewil gradweise ver-
schieden, aber grundsétzlich. — Und wie vieles geht und wirkt in gleicher
Richtung, die Natur des Menschen schwichend und unterhohlend: elektrisches
Licht statt einer lebendig brennenden Lampe, Zentralheizung statt eines leben-
dig wirmenden Feuers, toter Beton statt des ,,organischen® Steins oder des sozu-
sagen noch organischeren Holzes, chemisch erzeugte Nahrungsmittel statt der
gesunden naturgegebenen usw.! Dies sollte niichtern und konkret bedacht
werden. Ich kann einen Garten nur bebauen, wenn ich mich auf Erde, Unkraut,
Samen und Pflege der Pflanzen verstehe, und ich kann mit der Zeitnot, soweit
sie mich angeht, nur fertig werden, wenn ich sie sehe und nehme, wie sie ist,
sowohl im AuBenraum wie auch in meinem eigenen persoénlichen Dasein.



Die Bedrohung des inneren IL.ebens durch die moderne Welt 163

Das koénnte nun klingen, als meine der Verfasser, das eingangs beschriebene
Zeitungliick sei nicht so schwer zu nehmen, denn es erkldre sich ja aus dem
und dem, was nun einmal Tatsache sei. Aber so sind die Ausfithrungen nicht
gemeint. Wir selbst sollen uns um keiner einzigen Versdumnis willen selbst
entschuldigen. Aber wir sollen uns auch nicht um solcher Dinge willen an-
klagen, die im tieferen Sinn nicht Schuld, sondern Ertragen der Zeitnot dar-
stellen. Man muB also selber den Spiirsinn dafiir entwickeln, wo sich ein ,Ver-
sagen” als zunichst unvermeidbare Folge der Zeitlage im Auflenraum und im
eigenen Wesen erweist und wo es trotadem und unbedingt Versagen ist. Nur
ein Beichtvater, der sein Beichtkind sehr genau kennt, kann hier sofort und
sicher das Rechte sagen, und manches ist hier in die Achtsamkeit des Einzelnen
gestellt.

IL Die Zeitnot als gottgewollte Aufgabe

Hans Eduard Hengstenberg hat in seinem Buch ,Die Marienverehrung im
Geisteskampf unserer Tage“ u. a. den Gedanken entwickelt, es gehore zum
Schicksal des Christen, sonderlich in unserer Zeit, das ,Ferse-Sein“ auszu-
halten. ,Er wird dich in die Ferse stechen®, sprach Gott am Beginn der Ge-
schichte zu Eva, und Hengstenberg sagt dazu: an der Zeitnot, an der Zeit-
gefahr, an der Zeitverderbnis haben wir unaufhaltbar teil. Es kommt nur
alles darauf an, ob wir uns als solche nehmen, die daran mit Bewufitsein leiden,
oder ob wir uns von der Zeitnot usw. verschlucken lassen. Solange einer an
dem Auflésend-Gefihrdenden der Umwelt leidet, gehidrt er in das ,Lager
Christi; aber es gibt Lagen — der Verfasser (Hengstenberg) weist besonders
auf das Kriegssoldatenleben hin —, in denen ist Widerstand gegen die Umwelt
unmodglich; der Mensch ist nahezu ganz ,Ferse“ geworden, aber er kann es
noch wissen, er kann noch eben hieran leiden, und solange das der Fall ist,
sagt Hengstenberg, ist er der Feindmacht nicht verfallen. Im bloSen Aushalten
der Lage kann eine christliche ,,Leistung® liegen. Vielleicht ist es fiir vieledie
Leistung, die heute Gott von ihnen verlangt.

Zunichst und verstindlicherweise sieht man sein Ideal darin, moglichst un-
angefochten und kriftig in der Welt zu stehen: Je gesiinder und starker, um so
besser! Hier kann man sich aber sehr irren. Aus anderen Zusammenhingen
kennen wir die Bedeutung der Schwiiche, des Leidens, des Verzichtens, des
Opfers sehr gut, und wir wissen, da8 vielfach auf Krankenlagern und in der
Unscheinbarkeit die entscheidenden Taten geschehen, nicht im 6ffentlichen
Raum, in dem nur die Gesunden und Starken handeln kénnen. Es ist darum
nicht ausgemacht, daf diejenigen das im Sinne der Uberwindung der Zeitnot
Wichtigste leisten, die von ihr nahezu unangefochten sind. Eine kriftige Ver-
anlagung ist gewiB ein Wert — der einzige, den die jlingst vergangene Zeit
anerkennen wollte; sie bingt aber die Gefahr der Verhidrtung, des Sich-Ver-
schlieBens, des Stumpfwerdens in sich. Dagegen schafft eine sehr differenzierte,
empfindsame Natur ein Offensein, eine Aufgeschlossenheit, nicht nur fiir das
Auflosend-Zerstérende, sondern ebenso fiir das Helfend-Géttliche, und darauf
beruht ihr Wert. Jesus Christus ist gewifl der Gesilindeste der Gesunden ge-
wesen, aber ebenso gewi3 war er am weitesten von jeder Verhdrtung entfernt

11+



164 : Dr. Bernhard Martin

und nicht nur leidenswillig, sondern auch leidensfihig, also auch verwundbar
iiber alles Begreifen. Aufs Ganze hin diirfte gelten: die Auflockerung der
menschlichen Personlichkeit, ihrer Geschlossenheit und Hirte, Unanfechtbar-
keit und ,Kraft“ kann verschieden gesehen werden. Auch die Katastrophen,
die iiber die jiingste Menschheit gekommen sind, haben ein Doppelgesicht:
einerseits sind sie Zeichen menschlicher Verderbnis, andererseits aber zeigt
sich in ihnen eine heilsame, gottliche Erziehung. Der Mensch ist eben aus sich
allein nichts, und die menschliche Herrlichkeit ist zerschlagen oder als nichtig
aufgewiesen worden. Das ist in einer bitteren Schule geschehen, aber wer will
sagen: es sei zu bedauern, dafl wir heute so ungemein quilend an die eigene

Schwiche und Nichtigkeit gemahnt worden sind und gemahnt werden? Ger-

trud von Le Fort hat in der Novelle ,Die Letzte am Schafott“, und G. Greene

hat in seinem Roman ,, Die Kraft und die Herrlichkeit“ (doch wohl der Christen-

heit zum Trost) gezeigt, dal wahre Tugend in einer Schwiche und Verderbnis

gedeihen kann, die man vordem wohl etwas verfriiht als unchristlich und wert-
los ansehen mochte.

Darum sollte der Mensch nicht an den Ketten seiner Verderbnis reifen.
Ketten lassen sich nur durchfeilen, Verderbnis 148t sich nur liutern und ver-
wandeln, nicht abtun. Es ist also Geduld nétig, Geduld, die man mit sich selber
haben muB. Ungeduld niitzt nicht, sondern schadet. Der Ungeduldige 1duft vor
einer Aufgabe fort. Hier aber kommt es darauf an, dal man auf eine Aufgabe
zugeht, nach dem obersten der hier moglichen Vorbilder: so wie Jesus auf
die Schwere des Kreuzesleidens zugegangen ist, aber nicht ,stark” bleiben oder
seine Stirke erweisen wollte. Dies alles erfordert Diskretion, Unterscheidung
im Heiligen Geist, denn keiner dieser Gedanken wird als Freibrief fiir Ent-
schuldigungen unberechtigter Art gesagt.

II1. Die ,unterbewullien“ Schichten der Seele als Kampffeld

Der Mensch besteht, nach kirchlicher Lehre, aus Leib und Seele, und jeder-
mann erlebt, daB er mit seinem Kérper einer Aulenwelt, mit seiner Seele aber
einer Innenwelt angehért. Diese Tatsache bedarf aber der genaueren Be-
trachtung. Seele und Leib stehen sich nicht als zwei Teile gegentiber, die nur —
irgendwie! — miteinander verbunden sind, sondern stellen im Erdenleben ein
organisches, geschlossenes Ganzes dar. Das Ineinander und Zusammenspiel
ihrer Krifte ist so innig wie méglich zu denken. In dem ,Geistlichen Abend-
gesprich iiber den Schlaf“ von Karl Rahner (Geist und Leben 1950, Heft 1)
kommen die erleuchtenden Ausdriicke vor: der ,unterpersonale Bereich®, das
,im Leiblichen wurzelnde unterbewufite Leben, die »in den Tiefen des Unter-

. bewuBtseins wirkenden ddmonischen Michte“, und es ist von der ,untergeistig-

seelischen Schicht des Menschen® die Rede. Diese Worte weisen darauf hin,
daB ,Seele“ und ,Leib“ in verschiedenen Schichten miteinander verbunden
sind oder verschiedene Schichten darstellen. Noch deutlicher spricht August
Brunner in seinem Aufsatz {iber Tiefenpsychologie (Stimmen der Zeit, Mai 1949)
von den ,,Schichten® des seelischen Lebens und nennt sie ,,geistig-personhaft,
»vital®, ,pflanzlich“ und ,stofflich“.



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 165

Die (wenn man so sagen darf) eigentliche Seele lebt wesentlich in dem, was
bewuBt ist; hier wenigstens speisen sich alle guten Antriebe; hier lebt der
Glaube, die Hoffnung, die Liebe; hier setzt jeglicher Wille an, das Rechte zu
tun und dem Leibe méglichst keine Eigenméchtigkeiten zuzugestehen. Doch von
dieser ,,Schicht“ geht es hinunter iiber das , Vitale“ und iiber das ,Pflanzliche*
zum rein ,,Stofflichen®. (In der vitalen Schicht sind z. B. die Triume, alle nicht
voll bewuBten Regungen und Strebungen der Seele daheim, in der ,pflanz-
lichen“ z. B. Essen und Atmen, Fieber oder Ausschlag, in der ,stofflichen“
Schidelbildung oder ein Knochenbruch). Die Ereignisse in den einzelnen
~Schichten“ aber hingen stets miteinander zusammen; die in der einen beein-
flussen die in den andern; der Geist (das ,Geistig-Personhafte“) kann das
» Vitale“ und das ,Pflanzliche“ zunehmend durchdringen und gestalten und
das ist, insofern das Menschliche in Betracht kommt, der ethische Sinn der
Aszese; aber auch Tatsachen in der ,stofflichen® Sphére wie ein Beinbruch
wirken hinauf in die oberste ,Schicht“ und stellen sie vor bestimmte Aufgaben.

Diese Tatsachen sind fiir die Meisterung der schidigenden und schwichenden
Umwelteinfliisse von groBer Bedeutung. Diese dringen némlich an den eigent-
lichen, den sichtbaren Leib nur soweit heran, als er selbst unmittelbar mit
ihnen in Beziehung tritt. Wer sich von Maschinen, von liberméBigem Radio-~

_Horen usw. fernhilt, dem kénnen sie — auf dieser Ebene — nicht schaden.
Wer keine Bombenschrecken u. 4. ,am eigenen Leibe“ durchgemacht hat,
dessen Leib hat auch keine Behinderung durch sie erfahren. Entsprechendes
gilt fiir die Seele, insofern ihr bewuBtes Leben in Betracht kommt: wenn ich
keine schidlichen, auflésenden Gedanken und Antriebe in das »Geistig-Person-
hafte“ hereinlasse, dann kénnen sie diesem unmittelbar auch nichts anhaben.
Bestiinde der Mensch also nur aus Leib und Seele in dem Sinne, daB auBler dem
sichtbaren Leibsein und dem bewuBten Seelenleben nichts weiter in Betracht
kime, dann wire die Aufgabe relativ einfach: man brauchte nur, soweit mog-
lich, den Leib vor zerstérenden Einfliissen zu bewahren und die Seele des-
gleichen. Die Klage, die in dem eingangs angefiihrten Brief ausgesprochen
worden ist, ist aber gerade iin Sinne von Menschen vorgebracht, die sich auf
diese zwei Dinge (Schutz des Leibes und Schutz, bzw. rechte Nihrung des be-
wuliten Seelenlebens), im allgemeinen gut verstehen, und doch bleibt der
Grund der Klage glltig. Er bleibt deswegen giiltig, weil eben auBer ,Leib*
und ,Seele“ im Sinne eines, man miiBte sagen: zu einfachen Dualismus hier
noch mehr von Bedeutung ist, nimlich die ,Schichten® des ,Vitalen“ und des
»Pflanzlichen“, die Sphiren, in denen der Traum spielt, in denen der Atem
geht, in denen die Radio-Wellen wirken, in denen wir von solchen Gedanken
beeinfluBt werden, die uns nicht ins BewuBtsein dringen, die aber die ,see-
lische* Atmosphire“ (wie der Briefschreiber es nannte) durchwehen, und an
dieser ,Atmosphire“ hat jeder Zeitgenosse teil, auch wer auf dem Dorf oder
im Kloster lebt, auch wer sich bewuBtseinsmiBig ganz dem Guten weiht. Aus-
gezeichnet sind in dem angefiihrten Brief die Worte ,Sog-Wirkung® und ,Ba-
zillus der Diesseitigkeit®; aber man sollte sich nun fragen, von wem und auf
was diese ,,Sog-Wirkung*“ ausgelibt wird, wer oder was der , Bazillus der Dies-
seitigkeit“ wesentlich ist, wen oder wie er denn schidigen kann. In den ,,stoff-



166 Dr. Bernhard Martin

lichen“ Leib dringt er nicht und in das ,,Geistig-Personhafte” (soweit es sich zu
schiitzen weiBl) auch nicht. Wohin also?

Hier kommen, meist unbemerkt, aber sehr wirklich, die ,Schichten“ des
»Vitalen und des ,Pflanzlichen“ in Betracht, und man braucht nur den Aus-
druck ,Atmosphire“ aus einer Analogie zu einem Wahrbild zu machen, um
jener Sphéren gewahr zu werden, in denen sich die Verderbnisse ereignen, von
denen hier zu reden ist. Das , Geistig-Personhafte® hat sich nicht nur um das
zu kiitmmern, was Glaube und Kirche von ihm erfordern, oder, besser gesagt:
es erfiillt diese Anforderungen zunehmend in dem Maf@e, als es das , Vitale“
und das ,Pflanzliche“ lebendig zu durchdringen vermag. Was in diesen ,Schich-
ten“ storend und gefdhrdend wirkt, ist erstens durchaus objektiv vorhanden,
also nicht nur im einzelnen Menschen, sondern in der Welt, und zweitens kann
man es auf den allgemeinen Nenner ,ddmonische Wirksamkeiten“ bringen
(siehe das erwéhnte ,,Geistliche Abendgesprach®). Pflege des religits-sittlichen
Lebens besteht zwar wesentlich und nihrt sich wesentlich in religiés-sittlichen
Gedanken und in der Wirklichkeit, denen diese Gedanken gelten. Wenn ich
aber auf einen Berggipfel gelangen will, darf ich nicht nur einfach denken und
sagen: ,Ich will auf den Gipfel gelangen! Ich will auf den Gipfel gelangen!®,
sondern ich mull mir liberlegen, ob ich die Kraft zum Aufstieg besitze, iiber
geniigend Nahrung und Ausriistung verfiijge und wohin ich die nichsten
Schritte zu lenken habe, um weiter zu kommen. Wenden wir das auf die Er-
reichung und Verwirklichung unserer religiosen Ideale, auf unser Vollkom-
menheitsstreben an. _ ‘

Wenn wir z. B. kommunizieren, so nehmen wir Leib und Seele des Herrn
in uns auf. Das verwandelte Brot ist unter allen Umstinden (,,ex opere
operato®) gittliche Nahrung; insofern wird allen Kommunizierenden unver-
kiirzt das gleiche Hochste zuteil. Nehmen wir es aber auch alle in gleicher Weise

- auf, und wird es auch auf gleiche Weise in uns allen wirksam? Offenbar nicht.
Die Heiligen, zu denen wir als zu unsern Vorbildern und Fiirsprechern auf-
blicken, sind solche, die den Herrn in besonderer Art aufnehmen konnten,
aufnehmen durften. Das ist, von der gottlichen Gnade abgesehen, die Folge
von zweierlei, einmal und selbstverstindlich die Folge davon, da§ die gro-
Ben Heiligen sich bewuflt ,geistig-personhaft® der Wirksamkeit Christi er-
schlossen, dann aber (und nicht immer genug bedacht) die Folge davon, daf§
sie diese Wirksamkeit auch in die unteren Schichten, das , Vitale“, das , Pflanz-
liche“ oder gar (deutlich bei den mit den Stigmata Begnadeten) in das ,Stofi-
liche“ einlieBen, was gewiB kein Mensch aus eigener Kraft zu leisten, wofiir er
aber doch mit die Bedingungen zu schaffen vermag. Auch bei den grofien Hei-
ligen gilt e’é, nicht nur die Seele und den Leib zu bedenken, sondern das Gesamt-
Lebens-wie; auch die Wunder, die sich im Leben mancher Heiligen eingestellt
haben, hingen hiermit zusammen. Der Christ steht somit vor der doppelten
Aufgabe, erstensdas ,Geistig-Personhafte” Gottimmerbesser zur Verfligung zu
stellen, zweitens dem ,,Geistig-Personhaften® die lebendige Wirkung auf die
,,Schichten“ des ,, Vitalen*, des,,Pflanzlichen“ und des ,Stofflichen“ zu erarbeiten,
und die letztgenannten sind die, in denen durch das Mittel der modernen Zivi-
lisation die dimonischen Michte an der Zerstérung des Menschen arbeiten.



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 167

Wie ist diese Aufgabe aber konkret zu lésen? Durch ein ganz dullerliches
Bild, bei dem man aber nur den Vergleichspunkt als giiltig nehmen wolle, kann
man sich das veranschaulichen: Das hl. MeBopfer steht als ,,Objektives® (ex
opere operato) vor dem einzelnen Menschen wie die Auffiihrung einer grofien
Symphonie vor der Fiille der verschiedenen und verschieden aufnahmeféihigen
Hérer. Allen wird das Gleiche zuteil, und doch nehmen diese das Eine und
Gleiche verschieden tief und verschieden reich auf. Warum? Die Aufnahme-
kraft ist verschieden und durch den Leiter des Konzertes durchaus nicht zu
andern. Nur der einzelne Mensch selbst kann sie dndern, durch Vorarbeit,
durch Sammlung, durch Steigerung (soweit das bei den Verschiedenheiten der
Begabung in Frage kommt) seiner Musikalitét. Selbstverstindlich kommt hier
nur der Vergleichspunkt in Betracht. Dann aber gilt: da. das eine und gleiche
gottliche Wesen uns alle aufsucht und begnaden will, kommt hier alles darauf
an, dafl wir mit der uns angebotenen Gnade unsere Aufnahmefihigkeit fiir
eben diese Gnade zu steigern lernen. Wir stehen vor der Frage der Aneignung,
der Besserung unserer Dienstbarkeit.

An allem, was unbewuBt ist, an allem, was die tieferen ,,Sd‘uchten“ betrifft,
kann man nicht unmittelbar, sondern nur mittelbar arbeiten. Das soll nicht hei-
Ben, man brauchte ihrer nicht zu gedenken, wohl aber, man kann im Hinblick
auf sie denken. Ich mufl also nicht lediglich die, wenn man so sagen darf: un-
mittelbaren und rational erfaflbaren religiGsen Zielvorstellungen im, Auge
haben, sondern auch die gewissermafen instinktive Frage in mir pflegen: wie
wirkt das auf die anderen ,,Schichten“? Dadurch wird mein Streben gewif in-
haltlich nicht anders, aber es ist gut, das Konkrete, das Ganze, wenn nicht im
reflexen, begrifflich klaren BewuBtsein, so doch im Gefiihl, gleichsam im Blut
zu haben. Das kann ich dadurch erreichen, daB ich z. B. die hl. Messe mit ihrer
kultischen Sinnenhaftigkeit, die gegenwirtige, sichtbare Christusgestalt, ja alle
‘Geheimnisse der Offenbarung in den ihnen entsprechenden Bildern auf den
ganzen Menschen wirken lasse, bis Seele und Leib davon durchdrungen und
erfiillt sind.

IV. Mittel zur Uberwindung der Dimonie der Zeit

Im einzelnen stellen sich bei dem Kampf gegen die schwichenden und zer-
stérenden Einfliisse der Umwelt wesentlich drei Mittel zur Verfligung: erstens
die Abschirmung, zweitens die Sammlung und drittens die unmittelbare Auf-
geschlossenheit fiir das Heilige, Sinngebende, Helfende.

1. Abschirmung: Wir werden von den Eindriicken und Stimmen der Welt
nicht nur iiberflutet, sondern auch wieder und wieder angelockt. Durch gewis-
sermaflen locherige Hiillen dringt in ungefestigte Seelen die ins Sinnlose und
Nur-AuBerliche gestiirzte Zivilisationswelt mit einer geradezu magischen Kraft
der Zerstreuung, Verflachung, des ,,Sogs“ ein. Eines der Bilder des ,modernen“
Menschen (niemand ist es ganz, aber jeder ist es minder oder mehr) ist der
Mensch im Kino: der Passive wird mit Eindriicken vollgestopft, die keine per-
gonliche Zensur durchlaufen und trotz kleiner Gefiihle am Seelenrande ver-
ddend wirken. Man muB iiben, man mufl lernen, selbst zu bestimmen, was
an Eindriicken der AuBlenwelt Eingang finden soll und darf. Unsinnig ware die



168 ) Dr. Bernhard Martin

Forderung, sich von der Welt (in der wir doch leben miissen) grundsétzlich ab-
zuwenden, aber es sollte einen Punkt geben, der jederzeit ein wirksames Veto
gegen die Aufnahme von Welt-Eindriicken sprechen kann. Auf diesem Feld
gibt es sehr unscheinbare und vielleicht doch sehr bedeutsame Siege. Die Be-
deutung bemiBt sich hier nicht nach demsichtbaren Erfolg, sondernnach der auf-
gewendeten Miihe; denn wir sind gar sehr verschieden. Fiir den einen kann
eine unschitzbare Leistung sein, was einem anderen seit langem gemdB und ge-'
l4ufig ist. Darum sei auf Beispiele verzichtet. Imi ganzen gilt: von einem siche-
ren (zu sichernden? zu findenden?) Punkt aus mufl man einen Kampi gegen
die Zerstreuung fiithren. Die damit gesuchte und zunehmend doch auch erreich-
bare Abschirmung wirkt nicht nur auf das ,Geistig-Personhafte“, sondern auch
auf die anderen ,Schichten“. In jeder Abschirmungsiibung liegt ein Kampf
gegen die Damonie der Zeit, in jedem hier gewonnenen Sieg {iber die wider-
gottlichen Wesen, die (durch das Mittel und in den-Symbolen der heutigen —
Zivilisation) uns dem gottlichen Dienst entiremden wollen.

2. Sammlurig: Man kann sich zu bestimmten Zeiten auf konkrete Gedanken
und Bilder konzentrieren. In sich selbst hat man dann zu tilgen, was deren
EinfluB widerstrebt. Noch immer ist die Welt iiberreich an Gebilden, die fiir
solche Ubungen geeignet sind. Aus der Welt der Steine, der Pflanzen, der Tiere,
ja, auch des Menschen, aus der Sphére der Gestirne kann ein jeder zur Kon-
zentrationsiibung Geeignetes finden, und wer nichts finde, von dem koénnte -
man sagen, er habe auch nicht gesucht. Wie schwer ist volle Konzentration!
Wie huschen von hier und da die Gedanken und Gefiihle, die Vorstellungen
und Neigungen einher! Wer Konzentration zu iiben beginnt, der merkt meist
iiberhaupt erst, wie unkonzentriert er im allgemeinen lebt. Im vorliegenden
Zusammenhang aber kann all das nicht fiir geniigend erachtet werden, was das
Berufsleben mit sich bringt; es kommt darauf an, daB man sich auBerhalb des
Stromes des gewohnten Miissens und Leistens freiwillig und ohne #uBere Hilfe
etwas vornimmt und durchfithrt. Es kann einer z. B. fihig sein, eine schwere
Operation gesammelt durchzufithren, aber auch nur zehn Minuten lang nach-
her die Gedanken bei einer Blume oder einem Sternbild halten, kann eine
Uberforderung fiir ibn bedeuten. Es ist ein groBer Unterschied, im Zusammen-
hang mit einer von auBen gegebenen Pflicht gesammelt zu sein und die Kraft -
der Sammlung aus eigener Kraft ohne duflere Stiitze aufzubringen.

Man konnte meinen, hier sei die Teilnahme an der Liturgie der Kirche die
rechte Hilfe. Sie ist es jedoch nur bedingt. Es ist wohl selbstversténdlich, da
diese ganze Betrachtung nur im Licht des Segens der Liturgie angestellt wird,
aber eben dann miuf gesagt werden: die Teilnahme an der Liturgie ersetzt
nicht die persénliche Bemithung des Einzelnen. In der Liturgie wird der Ein-
zelne von einem iiberpersonlichen Kraftstrom ergriffen, aber eben: er wird
ergriffen, und die Konzentrationsiibung hat den Sinn, die Kraft des Ergreifens
zu stirken. Die Klage iiber mangelnden religis sittlichen Fortschritt kommt
ja aus dem Munde derer, die an der Liturgie durchaus teilnehmen, so gut sie
kénnen. Dieses ,,gut® wird zu einem ,besser nicht durch die Héufigkeit der
MefB- oder Andachtbesuche, sondern nur durch Erbildung einer Konzentra-
tionskraft in personlicher Bemithung. Romano Guardini hat in seinem Rosen-



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 169

kranzbiichlein gesagt, es gibe Lagen, in denen der Einzelneim Augenblick unter
Umstinden das Rosenkranzbeten besser bleiben liefle. So ist hier, selbstver-
stindlich, keine Einschrinkung der objektiven Bedeutung -der Liturgie ge-
meint. Fiir den aber, der es erfihrt, daB sein ,wirklicher Idealismus® (siche
Briefzitat am Anfang) fruchtlos ist oder fruchtlos zu bleiben scheint, kommt es,
falls er weiterkommen will, darauf an, dafl er die rechten Mittel am rechten
Ort einsetze. Daher die Betonung der persénlich getibten Konzentration. Auch
mit ihr geschieht etwas zu Gunsten der Sphire des ,Vitalen“ und ,Pflanz-
lichen“, denn durch sie werden die genannten besser in den Dienst des ,,Geistig-
Personhaften“ gestellt. Die vorgeschlagene Konzentrationslibung ist nur Vor-
iibung, im Vollsinn wesentlich ist nur die dritte.

- 3. Unmittelbare Aufgeschlossenheit: Viele Menschen scheinen an dem hl. Me3-
opfer in einem gewissen gleichbleibenden, kaum verwandelbaren Bewuftsein
teilzunehmen. Es liegt so nahe und ist einerseits auch nétig, der hl. Messe, die
ja gbttliches, nicht menschliches Geschehen ist, unter Ausschlufl des Persén-
lichen und Eigenen zu folgen. Dennoch ist das lebendig zu bedenken und anzu-
wenden, was oben der Vergleich mit dem Konzert sagen sollte. Es gibt Musik-
liebhaber, die mit 60 Jahren noch etwa ebenso an dem von ihnen Geliebten
teilnehmen, wie sie es mit 40 und 20 Jahren auch schon getan hatten. Man wird
nicht sagen, dann hitten sie es lieber ganz lasseén kénnen, aber man wird sagen
diirfen: es wire auch etwas anderes moglich gewesen. Was ist dieses andere?
Daf die Hingabe, die Verarbeitung, die Durchdringung, die Nutzung sich ver-
tiefte, daB die Wirkung auf das Leben stirker wiirde, daB sich Wachstum zeigte.
In Wirklichkeit und objektiv ist in dem goéttlichen Mysterium die stdrkste und
einzig wesentliche Kraftquelle gegen alle Verderbnisse der Zeit und der Welt
gegeben. Aber das sollen wir nicht nur allgemein glauben und nicht nur in der
Gesinnung als GewiBheit tragen, sondern praktisch beherzigen, und das heifit
auf dem Felde der persdnlichen Schulung. Es muf} somit, wie schon erwihnt,
die Aufnahmekraft gestirkt werden. Denn wie verschiedene Menschen den
gleichen Satz, z. B. den alten einfachen ,ich liebe dich“, ganz verschieden ge-
wichtig auszusprechen vermégen, so kdnnen sie auch ganz verschieden an dem
objektiv-gottlich uns Zustrémenden teilnehmen. Wer $ich in einzelne Gebete
des MeBopfers vertieft, wer bestimmte Gebete (es kdnnen ganz vertraute,
tausendfach gebetete sein) durchdringt, wer heiligen Gestaliten sich innerlich
schweigend und aufnahmebereit hingibt, der erfihrt eine Wesensstirkung, eine
Stiarkung des Organs, mit dem Heiliges aufgenommen wird, eine Stirkung
nicht nur in der Schicht des ,,Geistig-Personhaften®, sondern auch in den ande-
ren ,Schichten, eine Starkung somit dort, wo der bloBe gute Wille, der blofle
,Jdealismus“ machtlos sind. Mit solchem Uben ist kein unberechtigter Einbruch
in die Welt des Mysteriums verbunden, so wenig wie ein Kiinstler einen unbe-
rechtigten Einbruch in die Planzenwelt unternimmt, wenn er einen einzelnen
Baum stundenlang und wieder und wieder betrachtet, um ihn zu gestalten.
Das Ergebnis ist, im angenommenen guten Fall, ein Bild, das dann die anderen,
die an dem Baum voriibergerannt waren, mit Recht bedeutsam diinkt. Die
grofien Heiligen sind vorbildlich auch durch die Art, in der sie dem Mysterium
gedfinet waren — in allen ,Schichten. Also diirfen wir auch in dieser Rich-



170 Dr. Bernhard Martin

tung streben; denn ohne Streben und Uben entstehen weder im weltlichen noch
im religivsen Raum wirkliche Werte. Wer aber die persénliche Offenheit der
Welt des Wesens gegeniiber iiben will, der findet auch den Ort und die
Mittel dazu. In einem allgemeinen Aufsatz braucht nur die Méglichkeit und
Wichtigkeit ausgesagt werden.

V. Abschlufl

Der Verfasser hat sich einmal iiber die hier besprochenen moglichen und
notigen drei Ubungsfelder (Abschirmung — Sammlung — Aufgeschlossenheit)
mit einem Priester ausgetauscht. Dieser meinte, eine besondere Ubung in Kon-
zentration sei nicht vonnéten, im AubBerreligitsen zu iiben sei Zeitverschwen-
dung und die kénne man sich heute nicht leisten. — ,Warum; sollen wir die
Konzentrationsiibungen nicht gleich mit religiosen Inhalten verbinden? Das
vereinfacht doch das Seelenleben* schrieb er. ,,Aullerdem ist nach meiner Mei-
nung das Hauptmittel, um auf die unteren Schichten der Seele einzuwirken,
die Sammlung auf ein Leibhaftiges, Ganzheitliches, auf ein Bild hin. Die Bilder
gehen sozusagen in den Leib ein und formen die Seele auch auBlerhalb des
hellen Bewuftseinslebens®. ‘

Der zweite Einwand ist ohne Frage richtig, und wer die zureichende Samm-
lungskraft beséfle, konnte gewil die Konzentrationsiibung iiberspringen. Der
erste Einwand hingegen wird der Lage und Aufgabe, wie die Erfahrung zeigt,
nicht gerecht. Es gibt unbestreitbar sehr viele Menschen, die sich sehr hiufig
vor Andachtsbildern, in Gebetstexten oder vor dem Mysterium sammeln und
dadurch eben nicht an Konzentrationskraft gewinnen. Was hierzu zu sagen ist,
sei durch ein Bild gesagt, bei dem. es selbstredend wiederum nur das tertium
comparationis zu beherzigen gilt:

Fiir den, der ein schweres Musikstlick spielen will, kann es (im Gegensatz zu
Einwand I) nicht Zeitgewinn, sondern vielmehr Zeitverlust sein, sich wieder
und wieder an etwas fiir ihn zu Schwerem zu versuchen; er mu8} voriiben. Der
Konzentrationsiibung entspricht die Fingeriibung, die Etude, der Aufgeschlos-
senheit das Kunstwerk, die Sonate. Viele sind, auf musikalischem Felde, daran
gescheitert, daB sie sich immer wieder mit zu Schwerem befaBlten, und andere,
die die Geduld zur Voriiibun-g, zur technischen Schulung besafien, haben Be-
gabtere, aber in der Methode Ungeschicktere liberfliigelt.

Dieser Vergleich kann zwar auf das sittlich-religise Leben nur bedingt an-
gewendet werden; denn es ist wahr: die Hingabe an das Wertvolle und Wesent-
liche zieht immer auch wertmiB8ig und wesentlich in den Bann. Ein in der
Meditation sehr erfahrene Mann aber hat dem Verfasser einmal bezeugt, was er
der Tatsache verdankte, daB3 er lange und aufmerksam etwa so vorgeiibt hatte:
er betrachtete einfache Bilder ganz unabhéngig von ihrem Inhalt auf das hin,
‘was sie an Formen und Farben, an Linien (auch das!) und an Themen bargen.
Es war, so sagte er, erstaunlich, was alles sich auf den Bildern an Unvermute-
tem fand, die sich vorher so leicht ,iiberschauen® und ,erleben” lie@en. In der
Betrachtung aber wurde diesem Manne die Kraft gestirkt, mit der er dann im
Lauf der Zeit, und zwar in ungewohnlichem Grade, Heiliges und Gottliches

»



Die Bedrohung des inneren Lebens durch die moderne Welt 171

aufzunehmen vermochte. Die Konzentrationskraft erweist zwar ihren Sinn
durch ihre Anwendung auf das ,, Héchste“, aber sie stérkt sich im allgemeinen
eben nicht durch verfrithte Anwendung nach dieser Richtung.

Die Konzentrationsiibung soll die Seele stirken, damit sie Gottliches besser
aufnehmen und bewahren kénne. Sie gehort noch dem Felde der Natur an.
Die Seele darf mit einem Gefif3 verglichen werden, das eine Fliissigkeit auf-
nehmen soll. Das GefaB hat verhingnisvoll viele Lécher (so kann das bildhaft
angedeutet werden, was in den ,,Schichten“ des ,,Vitalen“ und ,Pflanzlichen“
heute weithin so briichig ist). Ein defektes Gefd wird niemals dadurch leichter
fiillbar, daB man nachgieit und nachgieBt, sondern dadurch, dal man die
Liocher zuldtet. So auch kann man die ,locherige” Seele, deren untere ,Schich- -
ten“ nicht immun gegen die Zeitverderbnisse sind, nicht dadurch allein festigen,
dafl man sie mit guten Inhalten erfiillt. Die Konzentrationsiibung ist daher,
obwohl ,nur® Voriibung, obwohl blo inhaltlich betrachtet ,Zeitverlust®, von
unabschitzbarer Bedeutung: Die Gnade setzt die Natur voraus, und auf dem
TFelde der Natur kénnen wir der Gnade vorarbeiten. Ubrigens wird in allen
irdischen Belangen vorgeiibt und nirgends mit dem Schwersten begonnen;
Meisterschaft setzt auch bei den Genialsten eine enorme Geduld voraus. Zuge-
geben: fiir das religios-sittliche Leben darf die ,Aufgeschlossenheit® nie vertagt,
und es darf niemals erst einmal nur ,,vorgelibt“ werden. Aber es gilt auch: wer
die Kraft, die Technik der , Voriibung“ nicht lernen mag und kann, steht sich
mehr im Wege als er meint. Ausnahmen bestitigen auch hier die Regel. Dies
zur Begriindung der drei besprochenen Stufen. Selbstverstidndlich dient die
erste der zweiten und die zweite der dritten, selbstversténdlich 6ffnet sich das
Tor der Gnade erst auf der dritten, und selbstverstindlich kann die gottliche
‘Gnade jederzeit jede menschliche Regel durchbrechen.

Nun aber kann es sein, daB man immer wieder vergebens ansetzt, wieder
und wieder keinen Erfolg bemerkt, stets aufs neue versagt, daf die Behinde-
rungen, von denen der eingangs angefiihrte Brief spricht, sich als iiberméchtig
erweisen, daB das beste Wollen nicht imstande ist, das, was in den unteren
»Schichten® spielt, zu meistern. Wer diesen Eindruck hat, sollte sich dennoch
in seiner Bemiihung nicht beirren lassen. Erstlich kénnen wir Menschen nie-
‘mals wissen, ob wir uns wirklich chne Erfolg bemiiht haben oder nicht. Sodann
ist jede christliche Leistung im Grunde nicht des Menschen, sondern Gottes
Sache. Drittens kann in jedem MiBerfolg eine uns verordnete Schule der Demut
liegen. Endlich kann die bloBe Bemiihung einen Wert bedeuten, den wir nicht
ahnen. Denn wohin glitte man vielleicht ab, wenn man das Streben aufgibe!
Die GréBten haben sich stets fiir hochst unzureichend gehalten; niemals hat
ein Heiliger sich selbst Heiligkeit zugeprochen; sie standen somit im Grunde
ganz in der gleichen Lage wie wir und haben gearbeitet, cobwohl fiir sie selbst,
ihre Idee, ihren MafBstab alles unvollkommen war. Das eben ist der Unterschied
zwischen allen Leistungen innerhalb der irdischen Welt und der Leistung, die
dem Ewigen unmittelbar und vorbehaltlos gilt: mit den erstgenannten kann
der Mensch bis zu einem gewissen Grade zufrieden sein, mit der letztgenann-
ten nie. Wir haben also in jedem Falle ein Kreuz zu tragen; es kommt nur dar-
auf an, d a § wir es tragen und wie wir es tragen.





