Heiligkeit und Krankheit 195

4

Gnaden der Ubernatur, bleibt im Ungewissen —'in erstaunlichem Grade liber-
hoben, und asketische Leistung, Liebeswirken in der menschlichen Gesell-
schaft, Erkenntnis aus beharrlich betender Kontemplation, auch offenbare Wun-
der beweisen die Ubermacht der spirituellen Energien, nicht weniger das
Elastische des den Geist behausenden Stoffes, anderseits lehrt die Pathologie
der Heiligen, wie die spirituell iiberwiltigte Natur ithre Macht- und Grenz-
verluste aufzuholen sucht. Was die Wissenschaft im Zwielicht von Wahr und
Falsch ins Kapitel Heiligenhysterie zusammengreift, erfordert den ganzen
Ernst einer Betrachtung, die es als unméglich erkanmt hat, die Natur natiirlich
zu erkldren, und die das Kranke des Heiligen aus dem Ganzen der Wirklich-
keit, die die seinige war, zu verstehen sucht. Dann wird man diese listigen
Fragen in aller Ehrlichkeit erortern konnen, aber auch ein Sinnlicht ge-
winnen fir die MiBlage des Menschlichen im allgemeinen und die besondere
Seinsnot des Heiligen, der im Diesseits den entschlossenen Aufbruch
nach dem Jenseits gewagt hat. Man wird das Pathische in seinem Leben als
Symptom eines hoheren Genesungsprozesses verstehen lernen. Man wird ihn
als Doppelginger des Hysterikers erkennen, ihm zum Verwechseln #dhnlich,
weil die heroisch angegriffene Natur in abseitig automatischer Téitigkeit, man
michte sagen in einer rdchenden Spottaktion, das Drama seines Lebens mit der
Szenerie anormaler Erscheinungen umgeben hat. Dieses AufBlerordentliche —
bei ihm, wenn es so organisch aus der Heiligkeit hervorgeht, wie an Franz
v. Assisi, an Teresa oder Philipp Neri, wie vielen sonst noch, zu bererken ist,
bei ihm ist es in der Ordnung. Hervorgereizt von den Kriften der Ubernatur,
kommt es aus der Gerechtigkeit der auch im Menschen wirkenden Natur-
didmonie. Auch das gehort zum Opfer des Heiligen.

Victor quia victima. Victima quia victor. Sieger weil Opfer — Opfer weil
Sieger.

Theodosius von Petschersk
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition Rufflands III

Von Iwan von Kologriwof, S.J, Rom

Die russische Kirche ist die Tochter der byzantinischen. Es ist deshalb nicht
erstaunlich, dag sie von jeher dem Einflu der Mutterkirche unterworfen war.
Als — 988 — RufBland die Taufe empfing, war die byzantinische Kirche soeben
aus jenen Kdmpfen hervorgegangen, die das gesamte 9. Jahrhundert erfiillt
hatten, den Auseinandersetzungen zwischen den eifervollen Verteidigern der
Glaubenstiberlieferung und den Anhingern des Staatskirchentums, den ,,Poli-
tikern®, Gesiegt hatte das Ménchtum. Mutig hatte es gegen den Kaiser und
den Patriarchen die Unabhingigkeit des religiosen Bereichs und den verpflich-
tenden Charakter der Dogfnen und Konzilsbeschliisse fiir alle Glieder der
Kirche, ohne Riicksicht auf Stand und Stellung, verteidigt. In diesem Kampf
hatten die ,Eiferer” sich die allgemeine Achtung und die Anerkennung als
Wichter der Glaubensiiberlieferung erworben. Gleichzeitig ergriffen die
monastischen und aszetischen Ideale auch das Laienvolk. Der auf jeden Um-

13+



196 Iwan von Kologriwof S. J.

gang mit der Welt verzichtende Mdnch galt als religiéses Vorbild schlechthin,
dessen Verwirklichung von jedem aufrechten Christen wenigstens anzustreben,
wenn nicht gar zu erfiillen war. Alles zielte auf die Gestaltung einer mensch-
lichen Gesellschaft, der als einzige Lebensleistung aufgegeben war, einem
majestatischen Gott zu huldigen und seine gnadenvolle Hilfe in Demut zu
erflehen. Von der durch Christus verkiindigten doppelten Pflicht des ora et
labora hat die byzantinische Kirche zweifellos die erste zunichst ergriffen
und geiibt.

Mit dieser Auffassung‘des Christentums kamen die Griechen nun auch nach
RuBland. Mit anderen Worten: das Christentum wurde in RuBland in seiner
monastischen Prigung eingefiihrt, deren Strenge aber von vornherein durch
den besonderen Charakter der Neubekehrten eine wesentliche Milderung er-
fuhr; denn wenn der christliche Glaube auch neue Tugenden predigte, wenn er
z. B. die aszetischen Ideale der Abtétung und Weltverachtung als heilsnot-
wendig verkiindigte, wenn er das Schwache, die Armut, die Arbeit der Hiinde
achten lehrte, so pries er anderseits doch auch die altgewohnten russischen
Tugenden wie die der Gastfreundschaft und des Wohltuns, die kiinftig ebenso
wie die obengenannten an der Wiirde und dem Adel des iibernatiirlichen Lebens
teilnehmen sollten. So wurde — und darin zeigt sich deutlich die ganz ur-
spriingliche russische Heilsempfinglichkeit — das Wort Gottes an den Ufern des
Dnjepr nicht allein als Aufruf zum Verzicht, sondern noch mehr als Forderung
vollkommenster Caritas, als eine Botschaft der werktitigen Liebe aufgenom-
men. Obwohl sich in Ruflland schon vor seiner Taufe Spuren monchischen Le-
bens finden, ist das Monchtum doch erst volkstiimlich geworden, als von
einigen russischen Ménchen die Laura®! von Petschersk nahe bei Kiew gegriin-
det wurde, ohne Hilfe eines Grofien dieser Erde, einzig dank ,,des Fastens und
der Trianen“ — wie es in ihrer Chronik heiBt. Dieser Ménchskonvent.von Pet-
schersk ist nicht nur zeitlich gesehen das erste russische Kloster, sondern auch
im Hinblick auf die Fiille der geistlichen Giiter, womit es die Schatzkammer
der russischen Frommigkeit ausstattete —, eine wahre Wiege der russischen
Spiritualitit, zu allen Zeiten im 6ffentlichen BewuBtsein als das unbestrittene
Heiligtum der Rechtglidubigkeit liebend verehrt. Sein Glanz iiberstrahlte die
Weiten des frithen christlichen RuBlland. Aus seiner Mitte sandte es die ersten
Glaubensboten in die jungfrdulichen Wéilder des Nordens und in die unbe-
grenzten Steppen des Siidens. Lange waren seine Monche die Vorbilder
des aszetischen Lebens. Ihre Verdienste und ihr Ruhm eiferten ganze Ge-
schlechter zur Nachahmung an. In der Laura und durch sie wurde der neue
Glaube durch Wort und Beispiel gepredigt. Mehreremal — 1240, 1299, 1316 —
legten die Tataren die Laura von Petschersk in Triimmer, und jedesmal er-
stand sie aufs neue. Die Revolution von 1917 machte aus ihr ein antikirchliches
Museum. Im Jahre 1946 wurde sie wieder errichtet, und blieb so bis in unsere
Tage ein Wallfahrtsort, der jedem frommen Russen teuer ist.

1 Die Laura, in der 1. Hilfte des 4. Jahrhunderts in Palédstina aufgekommen, war
ursprunglich eine Anachoreten-Kolonie, deren Mitglieder in eigenen Hiitten, unter
einem gemeinsamen Abt lebend, nur zu bestimmten geistlichen Ubungen zusammen-
kamen.



Theodosius von Petschersk ‘ 197

Diese bis in die unmittelbare Gegenwart wirksame geistliche Strahlungs-
kraft ging von den beiden heiligen Griindern des hochberiihmten Klosters aus,
von Antonius und vor allem von Theodosius. Nach den Worten einer Chronik
waren sie gleichsam ,,die ersten grofien, im Namen der russischen Erde vor dem
weltumspannenden Bilde Christi entziindeten Kerzen“.

Vomhl. Antonius wissen wir nur wenig. Ein urspriinglicher Legendenbe-
richt {iber sein Leben ging sehr frith verloren, wenn er je existierte. Die geringen
Kenntnisse, die wir heute noch van seinem Lebensschicksal besitzen, gehen
auf die Chronik Nestors zuriick, die von seiner Herkunft aus Liibetsch in der
Provinz Tschernigof berichtet und ihn als Einsiedler nach Art der dgyptischen
Anachoreten oder der Reklusen des Berges Athos darstellt. Es ist iibrigens
wahrscheinlich, da8 er sich hier auch eine Zeitlang aufhielt und den Sendungs-
segen zur Griindung eines russischen Klosters nach dem Vorbild der Einsiede-
leien vom Berge Athoserhielt. In seine Heimat zuriickgekehrt, irrte er lange um-
her, um einen geeigneten Platz zu suchen, an dem er sich niederlassen konnte,
bis er endlich in der Nihe von Kiew eine Felsengrotte entdeckte. ,Hier begann
er nun zu verweilen, aB nur trockenes Brot und trank nur ein wenig Wasser,
schaufelte sich sein unterirdisches GelaB aus und verbrachte Tag und Nacht in
Arbeit, Wachen und Gebet“ (Chronik des Nestor). Andere fromme Minner ba-
ten ihn, seine Jiinger werden zu diirfen. Er nahm sie alle ohne Ansehen der
Person auf, ob reich oder arm, ob Freier oder Sklave. Gemeinsam hoben sie
unter der Erde eine miichtige Héhle aus, eine Kirche und Einzelzellen. Aber An-
tonius, dem alle Unruhe unertréglich war, verlieB seine Jiinger und grub sich
seine Behausung in der Einsamkeit der Bergwelt. Hier vollendete sich sein
Leben in Gebet und immerwihrendem Schweigen (gegen 1073). °

Nach seinem Tod schien er fast vergessen. Erst im 12. und 13. Jahrhundert
iibte sein Bild und Beispiel einen spiirbaren EinfluBl auf die Ménche der Laura
aus. Gleich Antonius wurden nun ihre beriihmtesten Mitglieder Reklusen.
In der Geschichte der russischen Frommigkeit vertreten Antonius und seine
Schiiler das diistere, allem Gemeinschaftsleben abholde Asketentum. Aber sein
von Hohlendasein gezeichnetes und vom Fasten abgezehrtes Antlitz représen-
tiert weder die typisch russische Spiritualitit noch das typisch russische
Ménchsleben. Ihr Idealbild verkérpert einer seiner Schiiler, ndmlich Theodo-
sius (t 1074). Dieser ist der Vater der russischen ,,prepodolnyj“2, mit Sergius von
Radonesch und Seraphim von Sarow eine der volkstiimlichsten Erscheinungen
der russischen Heiligengeschichte. Sein leuchtendes und giitiges Antlitz bil-
dete einen deutlichen Gegensatz zu dem finsteren Bild seines Meisters An-
tonius.

Theodosius wurde schon 34 Jahre nach seinem Tode (1108) und noch vor
Antonius heiliggesprochen; seine Heiligsprechung war die zweite der russi-
schen Kirche. Sein Bild verkorpert fiir das alte RuBland d a s Vollkommenheits-
ideal, dem es durch alle folgenden Jahrhunderte hindurch treu blieb. Selbst
spiter, als sich neue Strémungen in der geistlichen Uberlieferung RuBlands

2 Das Wort bedeutet ,vere similis* = ,sehr &hnlich® —, nidmlich den ﬁlartyrem
oder Christus selbst. :



198 : Iwan von Kologriwof S. J.

zeigten, wurde dieses Ideal nicht verwischt. Bis auf unsere Tage bewahrte es
seine urspriingliche Frische.

" Die erste Lebensbeschreibung des Heiligen wurde schon etwa 10 Jahre nach
seinem Tode von Nestor in Petschersk selbst verfaBft. Das Werk ist uns gliick-
licherweise erhalten geblieben. Das hagiographische Bild des grofen Ménchs-
vaters ist also sehr alt und entspricht zweifelsohne weitgehend der Wirk¥ch-
keit®. Der unmittelbare Nachfolger des hl. Theodosius hatte Nestor zu Pet-
schersk in den Ménchsstand aufgenommen. Nestor lebte also inmitten einer
jungen und sehr reichen Uberlieferung; noch hatte die Zeit die Geschehnisse
nicht ins Legendéire umgestaltet. Nestor gibt genau die Namen seiner Gewihrs-
leute an. Seine Arbeit vermittelt den Eindruck eines Tatsachenberichts und
nicht einer Legendendichtung. Literarisch gesehen steht er iibrigens unter
dem Einflufl der Tradition von Byzanz, namentlich der paléstinepsischen Ha-
giographen. Wenn auch die Heiligen Paléstinas — Sa?ll:as, Eutymius — un-
auffalliger sind und weniger durch heroische Tugendldistungen hervortreten
als die Heiligen Agyptens oder die von Byzanz, so besaBen sie doch alle in
hohem Grade die fiir das aszetische Streben so notwendigen Tugenden der
Klugheit des inneren Taktes und die Kunst des MaBhaltens. Ihr an sich stren-
ges Vollkommenheitsideal ist darum trotzdem weit und nachahmungsfihig.
Es trigt keine iibermenschlichen Ziige, so daf3 die russische Frommigkeit nicht
von ungefidhr gerade der Lebensbeschreibung des hl. SabBas die von ihr be-
vorzugte Definition fiir das Urbild des wahren Heiligen entnahm: ,Ein irdi-
scher Engel und zugleich ein himmlischer Mensch®. Diesem Ideal eiferte das alte
christliche Ruflland, in der Gefolgschaft seines ersten Hagiographen Nestor,
vom Beginn seiner Bekehrung an nach. Es prigte ihm die seiner Eigenart ge-
miiflen Ziige auf, indem es mit der an sich. schon mafivollen Strenge der palé-
stinensischen Heiligen noch die Giite und Milde seiner persénlichen Wesensart
verband. Vollkommen verwirklicht finden wir diesen Typus in dem ersten
,»brepodolnyj“ der russischen Kirche, im heiligen Theodosius.

Theodosius gehorte einer wohlhabenden und angesehenen Familie an, die zu-
nichst in Wassilkow und spéter in Kursk lebte. Der frithe Tod seines Vatersiiber~
lieB ihn der Obhut einer liebenden, aber sehr herrschsiichtigen Mutter. ,,Threm
Aussehen nach war sie stark und kriftig wie ein Mann, und wenn man sie spre-
chen horte, ohne sie zu sehen, glaubte man ménnliche Laute zu vernehmen®.
Dieses fiir eine Mutter wenig schmeichelhafte Bild kann kaum erfunden sein
und erklirt manches im Leben unseres Heiligen. Seine Lebensbeschreibung
weist aber auch Kennzeichen auf, die dem allgemeingiiltigen Schema des Heili-
gen entnommen sind. So soll er nach Nestor schon alsKind die Teilnahme an den
Spielen seiner Gefihrten verweigert, den Besuch der Kirchen aber und die Be-
trachtung geliebt haben. Die Geringschitzung kindlichen Spiels kehrt in allen
Viten russischer Heiligen fast formelhaft wieder. Solche Formeln dienen dazu,
die Yiickenhafte Uberlieferung zu erginzen. Nestor folgt aber auch hierbei nicht

3 Das Werk Nestors wurde das Musterbeispiel fiir die gesamte russische Hagio-
graphie. Es weist den normalen Weg russischer Monchsheiligung auf. Wo immer in
der hagiqgraphischen Uberlieferung sich Liicken zeigten, entlehnte man ihm allge-
meine und zur Abrundung des Gesamtbildes notwendige Ziige. Als eingehende Dar-
stellung eines aszetischen Heiligkeitstyps ist es tatsachlich von einmaliger Bedeutung.



Theodosius von Petschersk 199

blindlings dem Biographen des groBien hl. Antonius. Er berichtet z. B. nicht,
Theodosius habe auch das Studium abgelehnt. Ganz im Gegenteil. Auf eigenen
Antrieb ,,wihlte er sich einen Lehrer und begann das Studium der H1. Schrift®.
Dann vertiefte er sich in die Grammatik. Seine Begabung und sein Wissen er-
regten allgemeines Erstaunen. Auch im Kloster bewahrte er die Liebe zur
Wissenschaft. Anschaulich wird berichtet, wie man ihn in seiner Zelle finden
konnte beim Spinnen des Fadens, der ihm zum Binden seiner Biicher diente,
wihrend ein Mitbruder in seiner Gegerfwart mit dem Abschreiben der Foli-
anten beschiiftigt war. Das Bild des Knaben, der sich vom Spiel fernhilt, stimmt
sehr wohl mit dem sanften, ruhigen Charakter unseres Heiligen iiberein. Aber
es bleibt Nestors bedeutsames Verdienst, daB er in den Kanon russischer Hagio-
graphie nicht nur die kindliche Sanftmut, sondern auch dié¢*Liebe zum Studium,
zu den Biichern, zur geistigen Unterweisung einfithrte. Die Versuchung zur
MiBachtung der Kultur im Namen der Selbstverleugnung wurde auf diese
Weise in Ruflland von den Anfingen seines volkseigenen Monchtums an abge-
wiesen.

Das religiose Streben des jungen Theodosius weist noch eine Eigenart auf,
die fiir ihn besonders kennzeichnend ist. ,Seine Kleider waren drmlich und
geflickt”. Ofters befahlen seine Eltern ihm eine standesgemiBe Kleidung. Aber
der sonst so folgsame und willige Knabe ,,verweigerte ihnen in diesem Fall den
Gehorsam®“. Als seine Eltern ihn spéter in den Dienst des Gouverneurs von
Kursk gaben und ihm ein ansehnliches Gewand aufgendétigt wurde, ,,trug er
es wie ein Joch“ und schenkte es bald den Armen. Die Kleidung der Armut blieb
auch fiir den Vorsteher der Laura so sehr kennzeichnend, da8 die Lebensbe-
schreibung immer wieder darauf hinweist.

Noch ein anderes wird aus Theodosius Jugendzeit berichtet: Nach dem Tode
seines Vaters ,,wollte er das Los der Sklaven teilen und arbeitete mit ihnen
zusammen auf den Giitern mit grofer Demut“. Eine derartige Besonderheit -
kann kein tibernommenes hagiographisches Schema Nestor eingegeben haben.
Die Theodosius eigentiimliche 6ffentliche Selbsterniedrigung ist vielmehr eine
von aszetischem Eifer inspirierte Erfindung des ersten russischen ,podvisch-
nik“%. In den Arbeiten des Bauern, in der Ausiibung des Bickerhandwerks zur
Bereitung des eucharistischen Brotes sah die Mutter des Theodosius — nach
damaliger Anschauung mit Recht — eine soziale Erniedrigung, eine Befleckung
der Familienehre. Aber der Heilige wollte einer der Elenden und Verachteten
sein. Er flehte darum seine Mutter in ergreifender Weise an: ,,Hore, Mutter,
ich beschwdore Dich, hore: Unser Herr Jesus Christus ist selbst arm und demiitig
geworden uns zum Beispiel, damit auch wir ausLiebe zu ihm uns demiitigen®.
Theodosius fithlte sich schon als Kind von dem Bild des Herrn der Evangelien
und der Seligpreisungen angezogen. Es ist darum die Liebe zu Christi Leib,
die ihn drangt, das eucharistische Brot zu bereiten. Die Liebe zu den Armen,
die Almosenspendung, sollte spéter der unterscheidende Zug der russischen
Frommigkeit werden und das Heiligkeitsideal des russischen Volkes kenn-
zeichnen. Almosengeben ist diesem Volk der héchste Ausdruck jener Liebe, die

¢ Ein podvischnik ist ein Mensch, der grofe und heroische Taten (podvig: siehe
dies e Zeitschrift, Heft 2 (1950), S. 99, Anm. 2) vollbringt.



200 Iwan von Kologriwof S. J.

die Lebensquelle aller Menschen ist und durch die die Welt erlést wird. , Die
Reichen erwerben ihr Heil durch Almosen, die Armen durch Geduld, die ganze
Welt durch die Liebe" sagt ein alter russischer Prediger.

Schon sehr friih sehnte sich Theodosius nach dem Heiligen Land. Er entfloh
darum der miitterlichen Obhut, wurde aber wieder ergriffen. Seine Mutter
schlug ibn, ja, ging so weit, ihn zu fesseln. Als sie ihn dann auch noch wegen
der Ausiibung des Bickerhandwerks bedrohte, entschloB sich Theodosius noch-
mals zum Verlassen -des Hauses. Zur Nachtzeit floh er in eine benachbarte
Stadt, wo er die gleiche Arbeit verrichtete. Auch dieses Mal gelang es seiner
Mutter, ihn aufzufinden. Sie fiithrte ihn nach Hause und iiberhiufte ihn mit
Schldgen. Stillschweigend ertrug der junge Mann diese Behandlung und ver-
doppelte sein Gebet. Tiglich sah man ihn in der Kirche. Eines Tages begab er
sich zu einem Schmied und erbat sich von ihm Ketten, die er um seinen Kérper
wand. Die straff gezogenen Eisenringe drangen in das Fleisch und rieben es
wund. Theodosius offenbarte niemand seine Schmerzen und setzte sein ge-
wohnliches Leben fort. Als er sich eines Sonntags zu seinem Dienst beim Gou-
verneur begeben wollte, zwang ihn seine Mutter zum Anlegen der Festgewén-
der. Er mufite sich vor ihren Augen umkleiden. Als sie die Blutspuren an
seinem Hemd und die Ketten um seinen Kérper sah, wurde sie von einem
solchen Zorn ergriffen, daB sie ihm die Kleider vom Leibe riB, das Eisen ergriff
und ihn damit schlug. Der Jiingling leistete keinen Widerstand, kleidete sich
wieder ruhig an und ging zu seinem Dienst. Von da ab erwihnt der Biograph
die Ketten nicht mehr. Theodosius scheint sie in Kiew nicht getragen zu haben.
Sie waren ihm nur ein zeitweiliges Mittel zur Didmpfung seiner jugendlichen
Leidenschaft. Bemerkenswert ist, da8 Nestor die Versuchung des Fleisches mit
Stillschweigen iibergeht. Dieses so feinfiihlige Stillschweigen ist seitdem ein
Kriterium der hagiographischen Literatur Rulands.

Unterdessen vernahm Theodosius stindig den inneren Ruf: ,,Wer s'eme Ml;t-
ter mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert®. Er entsprach ihm noch einmal.
Dieses Mal mit Erfolg. Er kam nach Kiew, ging zu Antonius, der ihn als Ménch
in seine Hohlenklause aufnahm. Auch dieses Mal entdeckte ihn die Mutter,
aber nun war sie die Besiegte ihres Sohnes. Sie willigte in seine Berufung ein
und entschloB sich sogar selbst zum Verlassen der Welt.

Befreit von den Sorgen, die ihm das Verhalten der Mutter bereitet hatte,
widmete sich Theodosius nun ganz dem Dienste Gottes. Nestor entwirft uns an
verschiedenen Stellen seiner Lebensbeschreibung, aber immer nur sehr kurz,
ein geistliches Bild des Heiligen und berichtete von seinen Taten. Wenn wir
die hier und da zerstreuten Einzelziige zu einem Ganzen vereinen, kénnen wir
uns eine ziemlich deutliche Vorstellung von der aszetischen Eigenart unseres
Heiligen machen. Gewif3 nicht zufillig wird uns aus den ersten Jahren seines
Monchtums eine Tat auBergewdhnlicher Kasteiung berichtet. ,Eines Nachts
begab sich Theodosius auf einen benachbarten Hiigel und lieferte seinen, nur
mit dem Lendenschurz bedeckten Kérper den Stichen der in den Sumpfgebieten
von Kiew zahllosen Moskitos aus. Wihrend die Insekten ihn unabléssig
stachen, spann er unter Psalmengesang seine Wolle“. Spiterhin erfahren wir
aus seinem Leben nichts mehr von auBergewéhnlichen Kasteiungen. Sie



Theodosius von Petschersk 201

bleiben stets im Rahmen der Klugheit und der Diskretion. Seine aszetischen
Ubungen sind ihm etwas ganz Personliches und fast Heiliges, das er darum
auch #ngstlich und schamvoll vor anderen verbirgt. Von seinem Ménchs-
gewand verhiillt, trigt er das hirene Hemd; er schlédft ,nur auf einem Stuhl
sitzend“ in seiner Zelle, ohne von anderen gesehen zu sein. Diese verhéltnis-
miBig maBvollen BuBiibungen werden aber bei ihm durch ununterbrochene,
miihevolle Arbeit aufgewogen. Wihrend der Nacht mahlt er das Getreide zur
" Bereitung des notwendigen Brotes fiir die ganze Gemeinde. Als Vorsteher
des Klosters ist er spéter stets bereit, die Hacke zu ergreifen, um Holz zu
schlagen, oder er trigt das Wasser vom Brunnen herbei. Dieses tatige, arbeits-~
beladene Leben fillt bei Theodosius besonders in die Augen; es fiillt ganze
Seiten seiner Lebensbeschreibung. Aber der Heilige wacht eifersiichtig {iber
den ,Ausgleich® in seinem religids-aszetischen Leben. Er betet viel, um daraus
Kraft fiir seine vielfiltige Arbeit zu gewinnen. Selbst die Nacht widmet er
regelmiBig dem Gebet. Die Fastenzeit ist ganz dafiir bestimmt. Nestor gibt -
uns aber keinen Hinweis, der auf einen mystischen Charakter des Gebetes
schliefien lieBe. Es ist weder von Ekstasen noch von sonstigen auflergewdhn-
lichen Gebetszustinden die Rede. Wohl betete Theodosius unter Tréinen, aus-
gestreckt auf der Erde. ,Hiufig wurde er dabei von Dimonen aufgeschreckt®.
Solche ddmonischen Erscheinungen trugen nicht den Charakter von Ver-
suchungen, sondern sollten ihm nur Furcht einjagen. In einer Exhorte an den
Klosterkonvent erzihlt er selbst einmal von einem ,schwarzen Hund“, der
" jhn zur Gebetszeit beldstigte. Durch anhaltendes Gebet aber brachte er es
dahin, alle Furcht vor den ddmonischen Schreckbildern immer mehr abzulegen
und auch seine Schiiler von. der gleichen Not néchtlicher Stérungen zu
befreien. ‘ '

Als Theodosius Vorsteher des Ménchskonvents geworden war, beseitigte er
das von Antonius begriindete Hohlendasein seiner Gemeinde. Schon vorher
war die Klosterkirche iiber der Erde errichtet worden. Theodosius lie nun
-auch die Zellen iiber der Hohle erbauen. Die unterirdischen Behausungen
blieben in Zukunft nur Antonius und einigen Reklusen seiner Gefolgschaft
vorbehalten. Mit dieser Mafilnahme kennzeichnet Theodosius seine religitse
Haltung. Der diistere, von der Forderung #uBerster Leibeskasteiung be-
herrschte Charakter des unterirdischen Daseins entsprach nicht seinem Mdnchs-
_ ideal. Sobald das neue Kloster errichtet war, entsandte er ein Konventsmitglied
nach Konstantinopel, um von dort die Regeln des , Studion-Klosters® zu er-
bitten, die er in seiner Gemeinde einfiihren wollte. Inspiriert vom Geist des
hl. Basilius forderte diese Studitenregel einen strengen Gehorsam. Uber das
Verlangen nach personlicher Heiligung stellte sie die Pflicht der Liebe und.
das Gemeinschaftsleben. Die klosterliche Gemeinde hinwiederum verpflichtete
sie dem Dienst der Kirche und der menschlichen Gesellschaft. — Im Besitz
dieser Satzungen, fithrte Theodosius sie in der Laura ein; spiter folgten ihm
hierin auch die anderen russischen Kldster. Weit davon entfernt, sich selbst
von dem verpflichtenden Charakter der Regeln auszunehmen, wollte Theodo-
sius in allem ein Vorbild sein, sich der Worte Christi erinnernd: ,Wer von
Euch der erste ist, der sei der Diener von allen“. Fast auf jeder Seite seines



202 Iwan von Kologriwof S. J.

Berichtes spricht Nestor von der Demut, dem Gehorsam und der wahrhaft
allumfassenden Liebe unseres Heiligen.

Die von seinem Mdnchsideal geforderte Liebe, frei von Hoffart und Selbst-
sucht, sollte nicht allein den Mitbriidern, sondern allen Menschen erwiesen
werden. Die Laura, vor den Toren von Kiew gelegen, schien wie vorher-
bestimmt zu solchem Dienst. Theodosius fiirchtete die Begegnung mit der
»Welt® nicht. Er erschien als Gast in den Familien von Kiew. Er nahm selbst
an den Festen und Gastmihlern des Fiirsten und seiner besonderen Freunde
teil. Nachts ging er in die damals schon zahlreichen Judenviertel Kiews, um
mit ihren Bewohnern Glaubensgespriche zu fithren und sie fiir Christi Lehre
zu gewinnen. Er besaB die Gabe, jede Begegnung mit Laien zu einer religiés-
sittlichen Erhebung zu gestalten, das Wort zu finden, das emportragt, das Gute
wirkt, ohne dafl es sich aufdringt, — zu erbauen, ohne jemals die Erbauung
zum Zweck seiner Menschenbeziehung zu machen. Er war also weit davon
. entfernt, seinen Konvent von der Welt abzuschlieflen, er verband ihn viel-
mehr eng mit der menschlichen Gesellschafi. Da die Moénche von den Gaben
der Offentlichkeit lebten, sollten sie ihr auch alles zuriickerstatten, was sie an
geistlichen und materiellen Giitern eriibrigten, — so wollte es Theodosius.
Deshalb verband er mit seinem Monasterium mehrere caritative Einrichtun-
gen: ein Hospital und ein Gistéhaus fiir Arme, Kriippel und Pilger. Jeden
Sonntag schickte er Wagen voll Brot in die Kerker zu den Gefangenen. Selbst
die das Kloster bestehlenden Réuber fanden bei Theodosius nachsichtige Giite
und eine gedeckte Tafel. So oft er sie bei ihren Pliinderungsversuchen iiber-
raschte, lieB er sie wieder frei und gab ihnen iiberdies noch Geschenke. Murrten
seine Ménche gelegentlich angesichts seiner scheinbaren Verschwendungssucht,
so pflegte er zu sagen: ,Es geziemt uns, mit unserer Arbeit die Armen und
Elenden jeder Art zu ernéhren, statt in MiiBiggang einen Zellenbesuch an den
anderen zu reihen®.

Der gegen jedermann so giitige, sanftmiitige und demiitige Theodosius wurde
unerbittlich, wenn es sich um Ubertretung des gottlichen Gesetzes handelte.
Dann vergall er seine Milde und Unterwiirfigkeit und widerstand furchtlos
und zdh auch den Michtigen und GroBlen, deren Redltsbrechungen er offent-
lich geiflelte.

Ein weiterer Charakterzug des Heiligen verdient besondere Beachtung: sein
Vertrauen auf Gottes Vorsehung. Er erhoffte keine irdische Hilfe und ver-
traute keiner Macht der Well, ,aber mit ganzer Seele und mit der ganzen
Kraft seines Verstandes wandte er sich an Gott allein“. Nestor schreibt unserem
Heiligen eine Menge Wunder zu, die er von Augenzeugen erfahren habe. Sie -
sind nichts anderes als eine ,Illustration“ dieser grundlegenden christlichen
Haltung. Den Seinen verbot er das Sich-Sorgen um den kommenden Tag, die
»,okonomische Denkweise®, das Klagen {iber eine vielleicht drohende Ent-
behrung in der Zukunft. Sie sollten der Worte Christi sich erinnern und ,vor
allem das Reich Gottes suchen, das Ubrige werde ihnen dann hinzugegeben®,
denn ,niemals verlaBt Gott diejenigen, die von ganzem Herzen ihm vertrauen*.

,,Gott alles opfern, von Gott alles erwarten”, man sieht, daf dieser Fun-
damentalsatz alles geistlichen Lebens vom Lehrmeister der geistlichen Uber-



Theodosius von Petschersk 203

lieferung des russischen Christentums von Anfang an begriffen und geiibt
wurde. '

Wenn man sich in die Lebensbeschreibung des Heiligen vertieft, gewinnt
man den Eindruck, daB er trotz seiner Gelehrsamkeit und Klugheit, die er
nicht selten unter Beweis stellt, doch auch wieder etwas Einfiltiges in seiner
Wesensart gehabt hat, das ihn aber doppelt liebenswert macht. Im wortlichen
und iibertragenen, nidmlich geistlichen Sinn liebte er ,drmlich aussehende
Kleider“. Einst wollte er den Fiirsten von Kiew besuchen. Dieser sandte ihmn
sein Gefdhrt entgegen. Der Kutscher aber, der in Theodosius einen barfiifligen
Bettler zu sehen glaubte, zwang ihn, den Wagen zu verlassen und nach
Sklavenart das Pferd zu reiten. Er selbst machte sich nun in dem fiirstlichen
Wagen breit und lieB sich von Theodosius wie von einem Knecht fahren.
Dieser gehorchte, wortlos und mit Freuden. Er liebte, wie wir sehen, offent-
liche Verdemiitigungen von Jugend auf und bewahrte ‘diese Liebe bis in sein
hohes Alter hinein. Wir haben hier den personlichsten und gleichzeitig den
seinem Volkstum am meisten entsprechenden Charakterzug seiner Heiligkeit.

Sanftmut und Einfalt hinderten Theodosius nicht, seinen Konvent mit viter-
lich~fester Hand zu leiten. Er forderte — Feind jeder Scheinheiligkeit — die
aufrichtig gottergebene Befolgung der Ordensregel und zwar einen Gehorsam
um jeden Preis. Jede willkiirliche Anderung eines erhaltenen Befehls betrach-
tete er als schwere Schuld. Er suchte die Zellen auf und {iberantwortete alles
dem .Feuer, was er an Dingen vorfand, flir deren Gebrauch dem Mdnch die
Erlaubnis fehlte. Aber er liebte das Strafen nicht, und suchte die Disziplin
weniger durch Strenge als durch das mitreiBende Beispiel seiner Demut zu
sichern. Er verzieh leicht, so daB die Briider seine Nachsicht gelegentlich aus-
nutzten. Doch die Leuchtkraft seines eigenen gottverbundenen Geistes war so
stark, daBl im ganzen gesehen zu seinen Lebzeiten die Ordenszucht gut beobach-
tet wurde. Seine Gemeinde bildete eine groBe Familie. Nestor berichtet, daf3
die Liebe das Zusammenleben der Briider so beherrschte, ,daB sie in grofier
Liebe die Strafe fiir den Fehltritt eines einzelnen zu dreien oder vieren unter
einander teilten®.

Sanftmut, Barmherzigkeit, Gottes- und Menschenliebe, wie Theodosius sie
libte, sind nicht ,,von dieser Welt“. Deshalb erregten sie den Widerspruch aller,
die der Weltgeist beherrschte. Wir erinnern uns der Behandlung durch seine
eigene Mutter oder durch den Diener des Fiirsten zu Kiew. Auch gewisse Mit-
briider spotteten seiner. Das schweigende Ertragen und Erdulden solcher Ver-
demiitigungen gibt dem Charakterbild unseres Heiligen etwas so Menschliches
und doch auch wieder Ubermenschliches. Hier zeigt sich am deutlichsten seine
Ahnlichkeit mit dem Bilde Christi.

Nestor und die Denkmiler der frithen russischen Literatur haben uns auch
Predigten und Aussprachen des Heiligen iiberliefert. Seine autoritative und
kriftige Sprache wendet sich vor allem gegen die Nationallaster. Von der
Trunksucht, der Lieblingssiinde der Russen, sagt er: ,Einem Priester ist es
leichter, den Démon aus einem Besessenen als aus einem russischen Trunken-
bold zu vertreiben. Dazu reichen die Exorzismen sémtlicher Priester der Welt
nicht aus“. Hier diirfen wir von Theodosius keine Nachgiebigkeit erwarten.



204 Iwan von Kologriwof S. J.

Zu seiner Zeit war sie nicht angebracht. Streng ist er auch gegen Unglaubige
und Hiretiker. Empﬁehlt er den Gldubigen, in Frieden mit den Feinden zu
leben, so fiigt er stets hinzu, ,aber nur mit den personlichen, nicht mit den
Feinden Christi“. ,,Wer seine Religion und gleichzeitig eine andere anerkennt,
der ist ein ,Doppelziingiger‘“. Theodosius denkt hier an das damals in den
unteren Volksschichten noch sehr lebendige Heidentum. ,,Und wenn jemand
sagt, Gott habe diese und jene Religion geschaffen, so frage ihn, ob Gott ein
Doppelziingiger sein kann*. '

So sehr uns Theodosius Schriften iiber seine Gedanken und seine Wesensart
Auskunft geben, sie allein, ohne Nestors Lebensbeschreibung, kénnten kaum
das leuchtende Bild, das wir von ihm haben, und die Griinde seines so weit
reichenden Einflusses auf die russische Frommigkeit verstindlich machen. Die
russischen Heiligen haben ganz allgemein, im Gegensatz zu allen geistigen
Lehrern des Abend- und Morgenlandes, nur wenig Schrifttum hinterlassen. Sie
lehrten durch das Beispiel ihres gelebten Lebens, durch ihr Handeln und ihr -
Heldentum und so pflanzte sich auch ihr Gedéachtnis in der Nachwelt fort.

Theodosius wurde Seelenfiihrer und Beichtvater von vielen. Fiirsten und
Hofleute bekannten ihm ihre Siinden und erbaten sich Weisung und Rat. So
fiihrte der Heilige die im alten RuBland festgegriindete Gewohnheit ein, da3
auch die Laien sich ihre Beichtvéter vorziiglich unter den Ordensleuten wihl-
ten. Ohne Zweifel war dieser Brauch fiir das Moénchtum ein auBerordentlich
wirksames Mittel, um einen weitreichenden heilserzieherischen Einflu auf
die russische Gesellschaft auszuiiben und sie in Gott zu verwurzeln. Von vorn-
herein war damit auch das Problem zwischen Kirche und Staat gelost. Staat
und Kirche zollten ihren Beitrag zur Verwirklichung des Reiches Gottes auf
Erden. Jener in seinen Fiirsten, seinen Kriegern, seinen iibrigen Staats-
beamten, regierend, wachend, das Nationaleigentum verteidigend, diese durch

" ihre Priester und Ménche, ratgebend selbst in politischen Dingen —, das gott-
liche Leben den Regierenden und Regierten vermittelnd, fiir die einen und
anderen betend, in gewissenhaftem Dienst an allen und in der Verantwortung
fiir alle. .

Noch ein letzter Zug bleibt von Theodosius zu erwihnen. Die Chronik
berichtet, wie der Heilige zwei Jahre hindurch in seiner eigenen Zelle den
Mitbruder Isaak pflegte. Dieser war ,s50 geschwicht an Geist und Kérper, daf3
er sich weder erheben, noch setzen, noch zur Seite wenden konnte und seine
Ausscheidungen unter sich gehen lieB“. Der Heilige betreute ihn mit der Zart-
heit einer Muttér, wusch ihn, kleidete ihn immer wieder um und lehrte ihn
allmihlich wieder zu gehen und zu essen, wie man es bei einem Kind tut.

Das ist Theodosius, iiberall und ganz. Weit entfernt von jeder Besonderheit
und allem Auffélligen, lebte er die Vollkommenheit des christlichen Lebens.
Man kann wohl sagen, dafl das Licht Christi aus den Tiefen seines Wesens
hervorbrach und man die Bedeutung seiner Tugenden und seines Handelns
an dem Maf des Evangeliums messen kann. Dem russischen Monchtum, dessen
eigentlicher Begriinder und dessen Vorbild Theodosius ist, blieb dieses Ideal-



Der Mystiker Ramon Lull " 205

bild tief eingeprégt. Es tragt die Ziige des demiitigen, schmachbedeckten Herrn,
und zwar in seiner Selbsterniedrigung bis zur Torheit.

Theodosius starb ein Jahr nach dem Hinscheiden des Antonius, am
3. Mai 1074. Zuvor empfahl er seine Seele der Fiirbitte aller Heiligen, besonders
der hl. Jungfrau, die er mehr als alle liebte. Er ist der erste russische Heilige,
dessen Verehrung fiir die ganze russische Kirche verpflichtend wurde. Seine
offizielle Heiligsprechung verkiindete 1108 ein Konzil der russischen Bischéfe
unter dem Vorsitz des Metropoliten Nicephorus. Man entschied, Theodosius
solle ,die gleichen Ehren in der ganzen rechtgldubigen Kirche erhalten, die
den alten Heiligen entgegengebracht wiirden®. Auch die rémisch-katholische
Kirche hat stillschweigend seine Verehrung gebilligt, denn Theodosius’ Name
wurde mit dem des hl. Sergius von Radonesch in das Heiligenverzeichnis der
neuesten Ausgabe des slawischen Evangeliars (1942) aufgenommen.

Der Mystiker Ramon Lull
Von Dr. Ludwig K1aiber, Freiburg i. Br.

Der vielseitige katalanische Philosoph, Missionar, Dichter und Schriftsteller
Ramon Lull (Raymundus Lullus, 1235—1316) ist kein Unbekannter im deut-
schen Geistesleben. Nicolaus von Cusa befaBte sich eingehend mit seinem
philosophischen Hauptwerk, der ,,Ars Magna“, wie die heute noch in Cues vor-
handenen Handschriften ausweisen'. Im 16. und 17. Jahrhundert hat der
lullsche Rationalismus die deutsche Kontroverstheologie sowohl des katholi-
schen wie des protestantischen Lagers befruchtet. Die eigenartige kombinato-
rische Denkmethode Lulls hat den jungen Leibniz zu &hnlichen Konstruktionen
angeregt. Schliefllich hat ein in ganz Europa verbreiteter alchimistischer
Pseudo-Lullismus in Deutschland besonders breite Wellen geschlagen. Ramon
Lull wurde im 16. und 17. Jahrhundert geradezu zum Erznigromanten und
Goldmacher — der er in Wirklichkeit nie gewesen ist. Er teilte darin das
Schicksal anderer groBler Denker des Mittelalters wie Albertus Magnus oder
Roger Bacon. Den Hoéhepunkt des theologisch-philosophischen Lullismus
bildete die Mainzer Lullistenschule in der 1. Hiélfte des 18. Jahrhunderts, aus
deren Schofl die monumentale, heute noch nicht ersetzte Editio Moguntina
der lateinischen Werke Lulls (8 Bde., 1721—1742) entstanden ist®. Auch die
neuen kritischen Wissenschaften des 19. Jahrhunderts, vor allem Philologie,
Theologie, Kirchen- und Rechtsgeschichte, haben sich immer wieder mit dem.
Ideengehalt des Opus Lullianum beschaftigt®.

Bei diesem durch die Jahrhunderte zu verfolgenden Interesse fallt der ge—
ringe Anteil des religids-mystischen Gedankengutes des lullschen Werkes auf,
das wohl das wesentlichste und, wie wir heute sehen, auch das dauerhafteste

1 M. Honecker, Lullus-Handschriften aus dem Besitz des Kardinals Nicolaus von
Cues (Spanische Forschungen I. 6. 1937).
-2 A, Gottron, Zur Geschichte der Mainzer Lull-Ausgabe (Franztskamsche Studien
3. 1916). — A. Ph. Briick, Der Mainzer , Lullismus“ im 18. Jahrhundert (Festschrift
A. Reatz 1949).

% L. Klaiber, R. Lull und Deutschland (Spanische Forschungen I. 5. 1935).





