Der Mystiker Ramon Lull " 205

bild tief eingeprégt. Es tragt die Ziige des demiitigen, schmachbedeckten Herrn,
und zwar in seiner Selbsterniedrigung bis zur Torheit.

Theodosius starb ein Jahr nach dem Hinscheiden des Antonius, am
3. Mai 1074. Zuvor empfahl er seine Seele der Fiirbitte aller Heiligen, besonders
der hl. Jungfrau, die er mehr als alle liebte. Er ist der erste russische Heilige,
dessen Verehrung fiir die ganze russische Kirche verpflichtend wurde. Seine
offizielle Heiligsprechung verkiindete 1108 ein Konzil der russischen Bischéfe
unter dem Vorsitz des Metropoliten Nicephorus. Man entschied, Theodosius
solle ,die gleichen Ehren in der ganzen rechtgldubigen Kirche erhalten, die
den alten Heiligen entgegengebracht wiirden®. Auch die rémisch-katholische
Kirche hat stillschweigend seine Verehrung gebilligt, denn Theodosius’ Name
wurde mit dem des hl. Sergius von Radonesch in das Heiligenverzeichnis der
neuesten Ausgabe des slawischen Evangeliars (1942) aufgenommen.

Der Mystiker Ramon Lull
Von Dr. Ludwig K1aiber, Freiburg i. Br.

Der vielseitige katalanische Philosoph, Missionar, Dichter und Schriftsteller
Ramon Lull (Raymundus Lullus, 1235—1316) ist kein Unbekannter im deut-
schen Geistesleben. Nicolaus von Cusa befaBte sich eingehend mit seinem
philosophischen Hauptwerk, der ,,Ars Magna“, wie die heute noch in Cues vor-
handenen Handschriften ausweisen'. Im 16. und 17. Jahrhundert hat der
lullsche Rationalismus die deutsche Kontroverstheologie sowohl des katholi-
schen wie des protestantischen Lagers befruchtet. Die eigenartige kombinato-
rische Denkmethode Lulls hat den jungen Leibniz zu &hnlichen Konstruktionen
angeregt. Schliefllich hat ein in ganz Europa verbreiteter alchimistischer
Pseudo-Lullismus in Deutschland besonders breite Wellen geschlagen. Ramon
Lull wurde im 16. und 17. Jahrhundert geradezu zum Erznigromanten und
Goldmacher — der er in Wirklichkeit nie gewesen ist. Er teilte darin das
Schicksal anderer groBler Denker des Mittelalters wie Albertus Magnus oder
Roger Bacon. Den Hoéhepunkt des theologisch-philosophischen Lullismus
bildete die Mainzer Lullistenschule in der 1. Hiélfte des 18. Jahrhunderts, aus
deren Schofl die monumentale, heute noch nicht ersetzte Editio Moguntina
der lateinischen Werke Lulls (8 Bde., 1721—1742) entstanden ist®. Auch die
neuen kritischen Wissenschaften des 19. Jahrhunderts, vor allem Philologie,
Theologie, Kirchen- und Rechtsgeschichte, haben sich immer wieder mit dem.
Ideengehalt des Opus Lullianum beschaftigt®.

Bei diesem durch die Jahrhunderte zu verfolgenden Interesse fallt der ge—
ringe Anteil des religids-mystischen Gedankengutes des lullschen Werkes auf,
das wohl das wesentlichste und, wie wir heute sehen, auch das dauerhafteste

1 M. Honecker, Lullus-Handschriften aus dem Besitz des Kardinals Nicolaus von
Cues (Spanische Forschungen I. 6. 1937).
-2 A, Gottron, Zur Geschichte der Mainzer Lull-Ausgabe (Franztskamsche Studien
3. 1916). — A. Ph. Briick, Der Mainzer , Lullismus“ im 18. Jahrhundert (Festschrift
A. Reatz 1949).

% L. Klaiber, R. Lull und Deutschland (Spanische Forschungen I. 5. 1935).



206 Dr. Ludwig Klaiber

Element seines Lebens und Denkens war. Erst im 20. Jahrhundert hat man,
zunichst in Frankreich, Italien und England, dann auch in Deutschland den
hohen Wert der Lullschen Mystik wieder erkannt.

Das mystische Erleben Ramon Lulls ist so eng mit seiner religiésen und
kirchenpolitischen Wirksamkeit verbunden, daB3 ein kurzer Blick auf seine Le-
bensgeschichte nicht entbehrt werden kann®. Ramon Lull wurde 1235 auf der
Mittelmeerinsel Mallorca geboren, die wenige Jahre vorher erst wieder den
Mauren entrissen worden war. Sie lag mitten im Spannungsfeld der beiden
groflen den Mittelmeerraum beherrschenden Kulturen, des christlichen Abend-
landes und des Islam. Ihrer stdndigen geistigen und politischen Auseinander-
setzung konnte sich ein so lebhafter und empfinglicher Geist wie Ramon Lull
nicht entziehen, sie wurde ihm zum Wirkungsfeld und zum Schicksal. Nach
leichtfertigen Jugendjahren als Page und Ritter am Hofe von Mallorca ereilte
ihn im 30. Lebensjahr eine in paulinischen Formen sich abspielende und aus-
wirkende Bekehrung. Sie verpflichtete ihn fiir den ganzen Rest seines langen
Lebens — er wurde 80 Jahre alt — zum Dienste in der Verteidigung und Aus-
breitung des Glaubens in Wort und Schrift, der in seiner Geradlinigkeit und
Ungebrochenheit heute fiir uns erschiitternd wirkt. Dabei ist Ramon Lull ein
Laie geblieben; als Mitglied des Dritten Ordens hatte er aber stets enge Ver-
bindung zu dem ihm wesensverwandten Geiste des frithen Franziskanertums.
Ramon Lull war verheiratet und hatte Kinder. Er verliel bald nach seiner
Bekehrung seine Familie, nachdem er ihre materielle Lage sichengestellt hatte,
zog sich zunichst in ein einsiedlerisches Leben zuriick, um dann aber in jahr-
zehntelanger rastloser Wanderschaft durch die Linder der Christenheit und
des nahen Orients zu pilgern. Er erschien vor Pipsten und Kénigen, vor Kon-
zilien und Ordenskapiteln, um seine Pline zur Wiedereroberung des Hl. Landes
und zur Missionierung des Islam zu propagieren. Auf den Kathedern der
Sorbonne griff er leidenschaftlich in die Kidmpfe um den als gefihrlich erkann-
ten Averroismus ein. Es erwarteten ihn viele Enttduschungen, er wird hin-
gehalten oder gar als eifernder Narr verspottet, erfihrt aber auch begeisterte
Zustimmung und wirksame Hilfe. Der Konig von Mallorca ermoglicht ihm den
Aufbau einer Missionsschule, an der 13 Franziskaner in den orientalischen
Sprachen unterrichtet werden. Diese Schule war ein kiihner Vorginger des
spéteren pépstlichen Propagandainstituts. Auf dem Konzil von Vienne (1312)
wird in seiner Anwesenheit und vermutlich auf sein Betreiben der berithmte
Sprachenkanon erlassen, der die Errichtung von orientalischen Lehrstiihlen
an fiinf abendldndischen Universitdten vorsah®. Seine schriftstellerische Lei-
stung ist angesichts seines unruhigen Lebens erstaunlich. Wir kennen heute
etwa 240 Schriften Ramon Lulls aus allen Gebieten des menschlichen Wissens®.
Das sich selbst gesetzte Ziel der Missionierung des Islam fiihrt ihn dreimal
nach Nordafrika, wo er mit mohammedanischen Gelehrten 6ffentliche Dis~

¢ Die beste Biographie ist: E. A. Peers, Ramon Lull. A Biography. London 1929.

5 B. Altaner, R. Lullus und der Sprachenkanon (can. 11) des Konzils von Vienne
(1312). (Histor. Jahrbuch 53. 1933).

6 Die lateinischen Opera sind zum Teil in der oben genannten Mainzer Ausgabe
enthalten. Die katalanischen Werke werden zur Zeit in einer in Palma erscheinenden
Gesamtausgabe vertffentlicht (1905 ff., bis jetzt liegen 20 Bde. vor).

/



" Der Mystiker Ramon Lull 207

kussionen hilt, die jedesmal mit seiner Gefangennahme, MiBhandlung und
Ausweisung und zuletzt mit seinem Martyrertod enden (1316). Das Nachleben
seines Werkes war nicht weniger wechselreich. Wir héren von Verfolgungen
seines Namens, Angriffen auf seine Rechtgldubigkeit, Indizierung seiner
Schriften, aber auch von begeisterten Wahrern seines Erbes, die Lehrstiihle
und Schulen zur Pflege lullistischer Weisheit stifteten. Schliefllich wird er von
Leo X. selig gesprochen und vom Konzil von Trient in seiner Rechtgliubigkeit
anerkannt (1563). Seine von zahlreichen Legenden entstellte Vita konnte erst
im 19. und 20. Jahrhundert von den Schlacken gereinigt werden, wenngleich
sich Spuren davon bis in unsere Tage in romanhaften, unkritischen Schilderun-
gen seines Lebens erhalten haben’.

Das Leben Ramon Lulls ist das heroische Epos eines gliilhenden Streiters
Gottes, dessen Tage und Jahre von dem rastlosen Bemiihen erfiillt waren, das
Reich seines ,,Geliebten*® iiberall da zu verteidigen, wo es in Gefahr, und iiberall
da zu verkiinden, wo es unbekannt war. Diese grole harmonische Linie seines
Lébens und Lehrens nimmt ihren Ausgang und miindet wieder in einem ein-
zigen Erlebnis: der mystischen Besitzergreifung Gottes. Dieses aus volliger
Abstreifung aller irdischen Bindungen errungene Liebesverhaltnis ging aber,
wie seine Vita zeigte, nicht in einem kontemplativen Anachoretentum auf —
obwohl er einsiedlerische Ruhepausen o6fters in sein Leben einschaltete —,
sondern fiihrte ihn zu héchster apostolischer Téatigkeit, wie wir sie nur vor
wenigen Gestalten jener glaubensstarken Zeiten kennen. Der Niederschlag
dieser transzendenten Seite seines Lebens in seinem schriftstellerischen Werk
ist iiberreich. Das vielbindige , Buch der Betrachtungen“ (Libre de contem-
placié), der allegorienreiche ,Baum der Philosophie der Liebe“ (Arbre de filoso-
fia d’amor), das kleine »Buch vom Liebenden und Geliebten“ (Libre d’amic e
amat) verraterr ihn als mystischen Schriftsteller groBen Stils. Sie machen ihn
zu einem einsamen Vorlidufer der groBlen spanischen Mystiker des 16. Jahr- ~
hunderts, denen er an Tiefe der Empfindung, an Reichtum des Erlebens nicht
nachsteht, die er aber durch die kiinstlerische Blldhaftlgkelt seines Ausdrucks-
vermogens iibertrifft.

Vor allem sein ,Buch vom Liebenden und Geliebten® zeigt
sein mystisches Erleben in so tiefgriindiger und dichterisch durchgliihter Form,
ng es als ein Brevier der Liebe die Jahrhunderte iiberdauert hat und noch
heute, nach fast 700 Jahren, unvermindert seine Kraft ausstrahlt, wie die zahl-
reichen Ubersetzungen gerade der letzten Jahrzehnte beweisen®. Ob Lull selbst
die Bedeutung des Werkchens bewuflt war, ist fast zu bezweifeln, hat er es
doch nicht als selbstédndiges Buch, sondern als Beigabe zu seinem utopischen
Roman ,,Blanquerna* der Offentlichkeit {ibergeben. Man hat ihm aber stets aus
inneren wie dufBleren Griinden eine Sonderstellung eingerdumi. Seine Ent-
stehungszeit braucht auch nicht in die Zeit der Abfassung des ,Blanquerna“

7 Als Beispiel: E. Colerus, Leibniz. Berlin, Wien 1934, S. 44/45.

8 Es erschienen seit der Jahrhundertwende 4 Ubersetzungen ins Franzésische, 1 ins
Englische (1923), 2 ins Italienische (1932) und 2 ins Deutsche (1948). Die von mir
bearbeitete deutsche Ubertragung erschien 1948 im Verlage Otto Walter, Olten
(Schweiz).



208 Dr. Ludwig Klaiber

zu fallen, der um 1283 in Montpellier niedergeschrieben wurde. Die Biographen
(Galmés, Longpré) setzen es vielmehr einige Jahre frither, und zwar in jene
gliicklichen Jahre, in denen er sich dem Ausbau des Missionskollegs von Mira-
mar widmen durfte (1276—1278). Hier an der Westkiiste Mallorcas, am Rande
des Meeres und einer ilippigen Natur mag er ,zwischen Gebet und Betrach-
tung® in Stunden gesegneter Gottverbundenheit die ,langen und gefahrvollen
Wege" zu den Tugenden und Schinheiten seines Geliebten gegangen sein. Die
farbvollen Bilder und Vergleiche aus der Natur, die die Gedanken der Liebe
s0 kunstvoll umkleiden, mdgen aus der herrlichen Landschaft Miramars ent-
nommen sein. Uber die Frage, ob Lull das ,,Buch vom Liebenden und Geliebten*
ganz aus eigener Intuition und ohne Vorbilder verfa8t hat, sind schon mehrere
Untersuchungen angestellt worden. Wenn es auch sicher ist, daB3 der innere
Kern der Gedanken aus dem Urgrund seines eigenen mystischen Erlebens,
also aus den Fihigkeiten seiner von der Gnade beriihrten Seele kommt, so
lassen sich andererseits drei EinfluBsphiren erkennen, zu denen die Aphoris-
men innere und dufBlere Beziehungen haben: der Arablsmus, die Troubadour-
lyrik und der franziskanische Geist®.

Was die mohammedanisch-arabischen Emﬁusse anbelamgt, so sagt Lull selbst
(Blanquerna, cap. 99, 3), daB er zu den Metaphern des Biichleins durch die
mystischen Spriiche der mohammedanischen Sufis angeregt worden sei. Dies
ist angesichts seiner intimen Kenntnis der islamischen Religion nicht weiter
verwunderlich, doch sind sich die heutigen Kommentatoren dariiber einig, da3
mehr als eine nur formale Anregung von dieser Seite her nicht anzunehmen ist.

Dafl andererseits Stilelemente aus der provenzalischen Troubadourlyrik
seiner Zeit in so reichlichem Mafle seinen Ausdryck bestimmen, ist ebenso
wenig erstaunlich, wissen wir doch, wie eifrig Lull diese ritterlich-héfische
Kunst in seiner Jugend ausgeiibt hat. Und Lull ist sein Leben lang ein Trouba-
dour geblieben. Nur das Objekt seines dichterischen Fiihlens hat sich gewan-
delt. Mit geldutertem kiinstlerischem Empfinden und unter dem EinfluB seiner
inzwischen erworbenen philosophischen Bildung formt er nun die Erlebnisse
seiner mystischen Seelenreise zu Perlen feinster religioser Lyrik. Aber ‘die
Bilder seiner Sprache sind dieselben, wenn auch erfiillt mit neuen Inhalten:
der Vogel der Liebeslieder ist nicht mehr ein Bote weltlicher Liebe, sondern
ein Interpret der gottlichen Weisheit, der ihm das mitteilt, was Menschen ihm
riicht sagen kénnen:

Vers 27. Der Vogel sang im Garten des Geliebten. Der Liebende kam und
sagte zum Vogel: Wenn wir uns nicht durch die Sprache verstehen,
verstehen wir uns durch die Liebe; denn in Deinem Gesang sehen

- meine Augen den Geliebten.

Die Morgenrote sieht nicht mehr zwei Liebende scheiden, sondern bringt als
ein Symbol der Trennung unserem Liebenden den Tod:

% Von den Kommentaren, die sich um die Erklirung des mystischen Gehalts des
Biichleins bemiiht haben (Etchegoyen, Pons, Probst u. a.) sei hier nur der Aufsatz
von Probst genannt: R. Lulls Mystik, ihre Grundlage, ihre Form (Wissenschaft und
Weisheit 2. 1935).



Der Mystiker Ramon Luil 209

Vers 26. Die Vogel besangen die Morgenréte, und es erwachte der Geliebte,
der die Morgenrdte ist. Die Vigel beendeten ihren Gesang, und
in der Morgenréte starb der Liebende fiir seinen Geliebten.

Die schlafenden Wachthunde (das sind die Liebesbewegungen) miissen von
Verstand und Wille zur Liebe geweckt werden:

Vers 127. Ach, Verstand und Wille! Bellt heraus und weckt auf die Wacht-
hunde, die schlafen und meinen Geliebten vergessen. Ach, Augen!
Weint. — Herz! Schmachte. — Gedichtnis! Erinnere Dich der
Schande meines Geliebten, die ihm die zugefiigt haben, die er so
geehrt hat.

Der Terminologie der ritterlichen , Liebeshofe“ entnimmt er den ,Kerker
der Liebe“ (V. 113. 168), das ,,Bett der Liebe“ (V. 132), den ,,Schliissel der Liebe“
(V. 42), die ,,Feder der Liebe“ (V. 130), das Hoffest der Edelleute (V. 96), ent-
kleidet sie ihres weltlichen Charakters und fiigt sie seiner religiésen Liebes-
kasuistik ein, ohne aber in die Worterotik des Hohen Liedes zu geraten, mit
dessen Geist das Blichlein sonst so eng verwandt ist. So ist aus dem Troubadour
der Frauenliebe ein Joculator Domini, ein Spielmann des Herrn im franzis-
kanischen Sinne geworden.

Denn dieses ist der andere Geist, der uns aus den Versen des ,,Liebenden®
entgegentritt: der Geist der ersten Franziskaner, die das uralte Evangelium
der Liebe wieder neu der abendléndischen Frommigkeit eingefiigt haben, des
Hl. Franziskus der Fioretti, des Jacopone da Todi der Lauden im Spielmanns-
ton, des mystischen Bonaventura. Wir kennen zudem hinreichend die Bedeu-
tung, die Franziskus und der Franziskanerorden in seinem Leben gehabt
haben, um Lull nicht als echtes Kind dieses Geistes der armen und demiitigen
Liebe und des aus ihr entspringenden Apostolates anzusprechen.

Lull ist ein begabter Mystiker, der die Vereinigung mit Gotit nicht nur in
seltenem Mafe auskosten durfte, sondern sie auch in abgriindigen Gedanken
und Empfindungen zum vollendeten Ausdruck gebracht hat. Er sucht der inner-
seelischen Vorgénge, die sich jeder gedanklichen FaBbarkeit unwiederbringlich
zu entziehen scheinen, bewuBit zu werden und sie in Symbolen und Bildern
voller Schonheit und Tiefe mitzuteilen. Er wird so zum ,Perlenfischer seiner
eigenen Seele”“, zum groBen Kenner der religiésen Psyche. Zur Bereitung des
Herzens auf das Kommen des Geliebten und die Vereinigung mit ihm nimmt
er alle Féhigkeiten seiner reichen Seele in Anspruch. Als Verfasser der ,Ars
Magna® ist er ein viel zu groBer Scholastiker, um nur die Krifte des Gefiihls
in seinem religiosen Leben wirken zu lassen. Verstand, Wille und Gedichtnis
sind ihm vertraute Begleiter auf den Wegen mystischen Erlebens, die ihn
zugleich vor Abwegen bewahren. Sie treten vielfach als selbstindig handelnde
Figuren im Schachspiel der Liebe auf. Als guter Psychologe kennt er ihre
Funktionen: Verstand und Wille laufen um die Wette, und der Verstand ist
eher beim Geliebten als der Wille (V. 19); das Gedéchtnis ist es, das die Funk-
tionen der Sinne auslést:

Vers 18. Ein Streit entstand zwischen den Augen und dem Gedichtnis des
Liebenden. Die Augen sagten, daf} es besser wire, den Geliebten _

14



210 ' \ Dr. Ludwig Klaiber

zu sehen, als ihn zu denken. Und das Gedichtnis sagte, daB die
Erinnerung es sei, die die Augen zum Weinen bringt und das Herz
in Liebe entflammen 148t. ‘

Nur ein Zusammenfassen aller seelischen Krifte kann zum ersehnten Ziele
fithren. Gefiihl und Intellekt sind dabei untrennbar miteinander verbunden.
Sie werden von der Liebe wie von einem feurigen Kreis umfaBSt (Pons). Als
rein natiirliche Krifte bleiben sie aber ohnméchtig, wenn nicht die Gnade die
letzten Schranken beseitigt.

Vers 43. Der Liebende klopfte an die Tiire des Geliebten mit den Schligen
der Liebe und der Hoffnung... Gottheit und Menschheit (d. i
Christus als Gottmensch) 6ffneten die Pforten und der Liebende
trat ein, um seinen Geliebten zu sehen.

Im Hintergrund der allegorischen und symbolischen Bilder steht das philoso-
phische Denken Lulls. In manchen Versen tritt es {iberstark hervor, so daf3
der beachtende Leser Miihe hat, das rationale Gestriipp zu durchdringen.
Haiufige wortspielartige Deduktionen erinnern an Ausdrucksformen in den
Werken Augustins. Diese Schwierigkeiten bieten sich bei vordringender
" Lektiire immer mehr. Die Lyrik beginnt sich zu verfliichten und macht sublimen
Abstraktionen Platz. Man ist gezwungen, mit den Gedankengingen zu ringen
und wird ihrer keineswegs sofort Herr. Lull erreicht damit seine im Blan-
guerna cap. 9, 3 erwihnte Absicht, durch Nachdenken ,den Willen zur From-~
migkeit zu erhhen“. Doch in den meisten Versen {iberwiegen die Ausdriicke
des Gefiihls und der dichterischen Inspiration, so da3 die frommen Empfindun-
gen Lulls in ungetriibter Frische und Stirke unmittelbar zu uns sprechen
konnen. .

Es ist schwer, aus den mystischen Offenbarungen Ramon Lulls eine Stufen-
folge des Voranschreitens auf den Wegen unitiven Erlebens herauszulésen und
ein System der dabei aufiretenden seelischen Vorginge aufzustellen, wie wir
‘es aus den Schriften der groBen spanischen Mystiker des 16. Jahrhunderts
kennen. Das ,,Buch vom Liebenden und Geliebten“ ist keine Anleitung, in der
das mystische Erleben gradweise beschrieben und minutiés aufgegliedert ist,
wie etwa im gleichzeitigen ,Itinerarium mentis ad Deum“ des heiligen Bona-
ventura, sondern gibt unmittelbares Erleben des Ringens um die Vereinigung
der Seele mit Gott, die dauernd erstrebt, gewonnen, wieder verloren und von
neuem gesucht wird. In dieser Unmittelbarkeit der Empfindungen erinnert es
eher an den ,,Cherubinischen Wandersmann“ des Angelus Silesius.

Man hat verschiedentlich versucht, die Verse des Blichleins in Gruppen auf-
zuteilen. Man ist dabei von verschiedenen Gesichtspunkten ausgegangen und
auch zu verschiedenen Ergebnissen gekommen. Es lassen sich aber drei groBe
Kreise herausschélen, in denen sich die Betrachtungen Lulls bewegen: Gott,
der Mensch und die geschaffene Welt. Dazu tritt als verbindendes Element
zwischen allen die Liebe.

Das Gottesbild des Liechenden geht fast vollstindig in der Betrachtung
der gottlichen Attribute, der Eigenschaften und Tugenden Gottes auf. Er sucht
‘sie liberall in der geschaffenen Welt, in der Natur, in der menschlichen Seele
wie im Reiche der i{ibersinnlichen Ordnung:



Der Mystiker Ramon Lull : 211

Vers 332. Der Liebende malte und bildete mit seiner Vorstellungskraft die
Ziige seines Geliebten in den kérperlichen Dingen, und mit dem
Verstande vervollkommnete er sie in den geistigen Dingen. Und-
mit dem Willen betete er sie in allem Geschaffenen an.

Die Schénheiten und Tugenden des Geliebten sind die unversiegbare Quelle
des Glilicks und der Kraft auf den gefahrvollen Wegen zu ihm, sie sind ,die
Nachbarn des Liebenden® (V.225). Auffallend ist die geringe Beschiftigung
mit der Heilsgeschichte Christi. Lull deutet sie nur in wenigen abstrakten Alle-
gorien an, so die Kreuzigung:

Vers 91. Der Geliebte zeigte sich seinem Liebenden in roten und neuen
Kleidern, und seine Arme breiteten sich aus, um ihn zu umarmen,
und sein Haupt neigte sich, um ihn zu kiissen, und er stand auf
der Hohe, damit der Liebende ihn finden konnte.

Das Kreuz erscheint versinnbildlicht als Baum, an dem die Ruten der Liebe
wachsen (V. 217), Golgatha ist die ,Hodhe%, der ,Ort“ der die Schénheiten
des Geliebten offenbart hat (V. 67). Lull ist also kein Passionsmystiker, der in
die unergriindliche Welt des Leidens Christi versinkt, wie seine franzis-
kanischen Gesinnungsfreunde. Dies fidllt umso mehr auf, als wir wissen,
welche Bedeutung der gekreuzigte Christus in seiner Konversion gehabt .
hat. Sein Geliebter ist vielmehr der Gott der Liebe, der in sich alle Voll-
kommenheiten hat, der sich an allen Orten, in jedem Sein offenbart, dessen
wahrhafter Aufenthalt aber das Herz des Liebenden ist. Dieser Liebende —
unser Ramon — ist ein frommer Asket, der die unteren Stufen der Frommig-
keit fiberschritten hat und dessen einziges Sireben die Teilnahme an der mysti-
schen Schau Gottes ist. Er hat alles von sich geworfen, was ihn daran hindern
kann, die Welt, die Familie, sich selbst, seinen Willen, den Verstand. IThm gegen-
iiber steht die Welt, in der sich nur wenig wahrhaft Liebende finden, dafiir
umso mehr Gleichgiiltige und Unwissende. Sie nennen ihn einen Narren, was
ihm sagt, wie weit die wahre Liebe entfernt ist, Allgemeingut zu sein. Selbst
die Frommen tadeln ihn, weil er mit dem UbermaB seiner Liebe iiber dem
_ Alltag steht. )

Vers 158. Die Leute, die sich n#rrisch gebédrden, um Reichtiimer zu sam-
: meln, bewegen den Liebenden, nérrisch aus Liebe zu sein. Und
die Schande, die der Liebende erleidet, wenn er wie ein Narr
unter den Menschen geht, sagt ihm, was er von der Liebe und
der Achtung der Menschen zu halten hat . .

Die Liebe ist das Fluidum, das Verbindende, das zw1schen dem zu Gott
strebenden Menschen und seinem Ziele schwebt. Der Liebende kann zum
Geliebten nur kommen, wenn er durch die Liebe hindurchgeht, wie er in tief-
griindigen Bildern lehrt:

Vers 258. Hoch iiber der Liebe schwebt der Geliebte, und tief unter der
Liebe ist der Liebende; und die Liebe, die in der Mitte ist, 146t
den Geliebten zum Liebenden herabsinken und den Liebenden
zum Geliebten emporsteigen. Und von diesem Herabsinken und
Emporsteigen lebt und nimmt die Liebe ithren Anfang.

14+



212 Dr. Ludwig Klaiber

Die Ausfliisse der Liebe werden in unerschépflichen Variationen behandelt,
wobei ihm Definitionen von grofer Tiefe gelingen. So wenn er sagt, da8
“mystische Liebe sich ,zwischen Glauben und Einsicht bewegt®, oder wenn er
sie erklért als eine Mischung von ,,Kiihnheit, Furcht und Leidenschaft® (V. 171).
Die Liebe ist.der zentrale Punkt, aus dem das Strahlenbiindel der Affekte zu
Gott und den Menschen aufsteigt. Sie t6tet und erneuert jeden Tag den Willen,
sie ist gleichzeitiges Sterben und Leben. Thre Ausstrahlungen miissen alle Be-
reiche des menschlichen Tuns durchdringen:

Vers 78. In allem sollt ihr lieben, im Gehen und Stehen, im Wachen und
Schlafen, im Sprechen und Schweigen, im Kaufen und Verkaufen,
im Weinen und Lachen, in der Freude und im Leid.

Zwe1 Eigenschaften der mystischen Liebe treten besonders hervor: ihre Frei-
heit und ihre Uneigenniitzigkeit. Die Liebe ist frei: sie gibt sich jedem, der
sie will, da sie nichts gegen den freien Willen unternehmen will, um die Ver-
dienste der Liebenden nicht zu schmilern (V. 222). Aber selbst wenn der Ge-
liebte dem Liebenden die Liebe vorenthiilt, sucht dieser zu lieben, denn ,,Nicht-
lieben ist Tod, Lieben ist Leben® (V. 62). Die Uneigenniitzigkeit der Liebe ist
aber selten zu finden: zwar will der Liebende keine Bezahlung nehmen, wenn
der Geliebte in die Herberge des Liebenden kommt (V.102), doch klagt der
Geliebte: von tausend Menschen fiirchten und lieben mich nur hundert, und
von diesen hundert fiirchten mich neunzig, damit ich sie nicht strafe, und die
andern zehn lieben mich, damit ich sie belohne. Aber es gibt kaum einen, der
mich um meiner Giite und Gréfie willen liebt (V. 218).

Das MaB der Leidensfahigkeit in der Liebe ist zugleich das MaB der Gliicks-
empfinglichkeit. Die Liebe braucht die Gefahren und Priifungen, die ihr auf
den verschlungenen Pfaden zu ihrem Ziele beschieden sind. Sie empfindet selbst
in der Pein Freude und Ermuﬁgung: Gliick ist Ungliick, das um der Liebe willen
erduldet wird (V. 65).

Die Liebe miindet in ihrem letzten Stadium in der mystischen Vereinigung.
Lull gibt im Blanquerna (Kp. 99, 2) eine Beschreibung des ekstaseihnlichen Zu-
standes, in dem er das ,Buch vom Liebenden und Geliebten“ verfaBt hat:
»Wahrend Blanquerna weinte und betete und mit der duBersten Kraft seine
Seele zu Gott erhob, wurde er so von Andacht und Inbrunst iiberwiltigt, daB
er erkannte, dafl die Kraft der Liebe ohne Grenzen ist, wenn der Liebende
seinen Geliebten {iber alle Mafien liebt. Und es kam ihm auf diese Weise in
den Sinn, das Buch vom Liebenden und Geliebten niederzuschreiben, in dem
der Liebende ein gliubiger und frommer Christ und der Geliebte Gott ist®.

Der Vereinigung geht ein Beraubtwerden aller Eigenkrifte voraus, ein Ver-
sinken in unendlicher Herzensangst, aus der die Seele von allen Schlacken
gereinigt wie ein Phobus aus der Asche sich zur héchsten Bereitschaft erhebt:

Vers 251. Der Liebende starb durch die Gewalt iibergroBer Liebe. Der Ge-
liebte begrub ihn in seinem Reiche, in dem der Liebende wieder
zum Leben erweckt wurde. ..

Lull gebraucht Bilder von seltener Zartheit und Schonheit, um diesen Zu-
stand auszudriicken:



Der Mystiker Ramon Lull 213

Vers 123. Die Liebe beleuchtete den Wolkenschleier, der sich zwischen den
Liebenden und den Geliebten gelegt hatte, und sie machte ihn so
licht und hell, wie der Mond ist in der Nacht, der Abendstern in
der Didmmerung, die Sonne am Mittag und die Einsicht im
Willen. Und durch diese leuchtende Wolke sprachen der Liebende
und der Geliebte zueinander.

Oder wenn er von dem Herabsinken und Emporsteigen der Liebe spricht
(V. 258), um die Wellenschlige der Empfindungen anzudeuten, oder wenn er
die Liebe Gottes das ,,Licht des Geliebten* nennt, das die Kammer des Lieben-
den erhellt und alle Schatten aus ihr verscheucht (V. 100).

Im Einsfiihlen mit der Gottheit ist aber kein Pantheismus enthalten, denn
es findet keine Identifikation statt. Der Geliebte ist so unendlich vollkommen,
so sehr ,alles ganz“, daf er iiberstrémend jedem alles sein kann, der sich ihm
ganz gibt (V. 68). Es ist ein Anndhern, ein Entfernen der Schleier, keine Gleich-~
heit (Probst). ,Liebender und Geliebter sind verschiedene Dinge, die ohne
irgendwelche Gegensitzlichkeit und Verschiedenheit des Seins iibereinstim-
men®, argumentiert er V. 211. Der naturgegebene Abstand, die Hierarchie von
Schopfer und Geschipf wird also gewahrt. Die Persdnlichkeit des Liebenden
bleibt erhalten, wenn auch ganz iiberformt von der Macht und Schénheit des
Geliebten. ‘

Die Liebe ist schlieBlich auch das Perpetuum mobile, das ihn in die wider-
strebende Welt trei}:.nt. Die vielen Gleichgiiltigen und Unwissenden rufen das
Mitleid des Liebenden wach, er muB sie am Reichtum seiner Liebe teilnehmen
lassen:

Vers 173. Der Liebende sagte: Thr Liebende, wenn Ihr Feuer wollt, kommt

zu meinem Herzen und entziindet daran Eure Lichter; und wenn
Thr Wasser wollt, kommt zu meinen Augen, die von Trinen iiber-
flieen; und wenn Ihr Gedanken der Liebe wollt; kommt, sie von
meinen Gedanken zu holen.

Wohl hat die mystische Liebe auch eine Theresia von Avila, einen Johannes
vom Kreuz zu heiligem Tun und selbst zu apostolischem Einsatz getrieben.
Aber in ihrem Leben iiberwog doch bei weitem die vita contemplativa des
Klosterlebens. Dagegen wird Lull aus seinem religiésen Erlebnis heraus zum
Mystiker der Tat, zum Apostel, dessen Handlungsfeld die weite Welt der Men-
schen ist, gleichviel ob es Christen oder Heiden sind. Er gleicht hierin dem
150 Jahre vor ihm wirkenden hl. Bernhard, dessen mystische Krifte und dessen
kirchenpolitisches Wollen er teilt, ohne aber im letzteren dessen Erfolge zu
erreichen.

Er ist in etwa auch der Vorldufer des hl. Ignatius von Loyola, dessen mis-~
sionarisches Streben und dessen Weltweite er vorwegnimmt. Sein Ideal kénnte
man auf die gleiche Formel bringen, auf die man das innerste Streben des
baskischen Heiligen gebracht hat: contemplativus in actione, Beschaulichkeit
im Tun. Nur fehlte Lull das rechte MaB im Wollen. Es wurde von einem Uber-
maf an Liebe und Eifer erdriickt, so daf3 das Gefif}, in dem die Friichte seiner
. unermiidlichen Arbeit hitten gesammelt werden sollen, immer wieder zer-
brach. Zwischen den beiden Polen des mystischen Einsseins mit seinem Ge-



214 Dr. Ludwig Klaiber

liebten und dem Bekennen seiner Schénheiten liegt die ungeheure Dynamik
des Lebens Ramon Lulls eingeschlossen. Es kehrte mit erschiitternder Folge-
richtigkeit durch den Martyrertod dahin zuriick, von wo es einst bei seiner
Bekehrung ausgegangen war. '

Vers 235. Die Liebe ist ein von Wind und Wellen bewegtes Meer, das keinen
Hafen und keine Kiiste hat. Der Liebende ertrank in dem Meer,
und mit jhm ertranken seine Qualen, aber seine Verdienste
schwammen obenauf.

Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung II.
Von Joh. B. Lotz, S. J., Pullach bei Miinchen

Ein erster Aufsatz' suchte das Wesen des metaphysischen Gedichtnisses oder
des Seelengrundes zu fassen und zu dem darin abwesend anwesenden Gott hin-~
zufiihren. Hierbei zeigte sich wenigstens in einem zusammenfassenden Vor-
blick, daB sich die Betrachtung nur dann zu dem, was man heute Meditation
nennt, vollenden kann, wenn sie bis zu jener inneren Tiefe hinabdringt und
auch sie in ihre Bewegung mit einbezieht.

Das bisher gewonnene Ergebnis stellt uns nun die weitere Aufgabe, die Be-
deutung des metaphysischen Gedichinisses im einzelnen zu umreiBen oder die
einzelnen Ziige, in denen sich das Wesen des Seeleﬁgrundes genauer be-
stimmt, soweit herauszuarbejten, als sie fiir die Spannung Betrachtung-Medi-
tation wichtig sind. Damit werden sich zugleich unsere zuniichst mehr abstrak-
ten und theoretischen Darlegungen konkretisieren und der praktischen Aus-
wertung nihern.

1

Nach dem frither Gesagten gehéren in Betrachtung und Meditation die drei
Elemente: Gedichtnis oder Seelengrund, Verstand und Wille (memoria, intel-
lectus, voluntas) wesenhaft zusammen. Also unterscheiden sich Betrachtung
und Meditation nicht durch vélliges Ausschalten eines dieser Elemente, sondern
allein durch deren jeweils andere Akzentuierung. Die Betrachtung bewegt sich
vorwiegend in der Zone von Verstand und Willen, wihrend sie sich dem Seelen-
grund kaum ausdriicklich zuwendet; doch 16st sie sich nicht von diesem; sonst
wiirde sie zu oberfléchlich-willkiirlicher Mache und zu unlebendigem Getue ent-
arten. Die Meditation hingegen kehrt vorwiegend in den Seelengrund ein, so
daB sich Verstand und Wille ganz in ihn gebunden und von ihm getragen be-
tdtigen; doch kann sie die beiden Seelenvermdgen nicht entbehren, weil sonst
ihre Tiefe verstummen und ihr Leben erstarren wiirde.

Die Erhebung der Betrachtung zur Meditation bedeutet also ein aus-
driickliches Akzentuieren des Seelengrundes. Was damit
gefeben ist, 14Bt sich in vier Gesichtspunkten verdeutlichen; sie sind
ebensoviele Wesensziige, durch die sich die Meditation auszeichnet.

1 Heft 2 (1950) S. 121—130.





