
Der Mystiker Ramon Lull 205 

bild tief eingeprägt. Es trägt die Züge des demütigen, schmachbedeckten Herrn, 
und zwar in seiner Selbsterniedrigung bis zur Torheit. 

Theodosius starb ein Jahr nach dem Hinscheiden des Antonius, am 
3. Mai 1074. Zuvor empfahl er seine Seele der Fürbitte aller Heiligen, besonders 
der hl. Jungfrau, die er mehr als alle liebte.. Er ist der erste russische Heilige, 
dessen Verehrung für die ganze russische Kirche verpflichtend wurde. Seine 
offizielle Heiligsprechung verkündete 1108 ein Konzil der russischen Bischöfe 
unter dem Vorsitz des Metropoliten Nicephorus. Man entschied, Theodosius 
solle •die gleichen Ehren in der ganzen rechtgläubigen Kirche erhalten, die 
den alten Heiligen entgegengebracht würden". Auch die römisch-katholische 
Kirche hat stillschweigend seine Verehrung gebilligt, denn Theodosius' Name 
wurde mit dem des hl. Sergius von Radonesch in das Heiligenverzeichnis der 
neuesten Ausgabe des slawischen Evangeliars (1942) aufgenommen. 

Der Mystiker Ramon Lull 
Von Dr. Ludwig K1 a i b e r, Freiburg i. Br. 

Der vielseitige katalanische Philosoph, Missionar, Dichter und Schriftsteller 
Ramon Lull (Raymundus Lullus, 1235•1316) ist kein Unbekannter im deut- 
schen Geistesleben. Nicolaus von Cusa befaßte sich eingehend mit seinem 
philosophischen Hauptwerk, der •Ars Magna", wie die heute noch in Cues vor- 
handenen Handschriften ausweisen*. Im 16. und 17. Jahrhundert hat der 
lullsche Rationalismus die deutsche Kontroverstheologie sowohl des katholi- 
schen wie des protestantischen Lagers befruchtet. Die eigenartige kombinato- 
rische Denkmethode Lulls h'at den jungen Leibniz zu ähnlichen Konstruktionen 
angeregt. Schließlich hat ein in ganz Europa verbreiteter alchimistischer 
Pseudo-Lullismus in Deutschland besonders breite Wellen geschlagen. Ramon 
Lull wurde im 16. und 17. Jahrhundert geradezu zum Erznigromanten und 
Goldmacher • der er in Wirklichkeit nie gewesen ist. Er teilte darin das 
Schicksal anderer großer Denker des Mittelalters wie Albertus Magnus oder 
Roger Bacon. Den Höhepunkt des theologisch-philosophischen Lullismus 
bildete die Mainzer Lullistenschule in der 1. Hälfte des 18. Jahrhunderts, aus 
deren Schoß die monumentale, heute noch nicht ersetzte Editio Moguntina 
der lateinischen Werke Lulls (8 Bde., 1721•1742) entstanden ist2. Auch die 
neuen kritischen Wissenschaften des 19. Jahrhunderts, vor allem Philologie, 
Theologie, Kirchen- und Rechtsgeschichte, haben sich immer wieder mit dem» 
Ideengehalt des Opus Lullianum beschäftigt3. 

Bei diesem durch die Jahrhunderte zu verfolgenden Interesse fällt der ge- 
ringe Anteil des religiös-mystischen Gedankengutes des lullschen Werkes auf, 
das wohl das wesentlichste und, wie wir heute sehen, auch das dauerhafteste 

1 M. Honecker, Lullus-Handschriften aus dem Besitz des Kardinals Nicolaus von 
Cues (Spanische Forschungen I. 6. 1937). 

2 A. Gottron, Zur Geschichte der Mainzer Lull-Ausgabe (Franziskanische Studien 
3. 1916). • A. Ph. Brüpk, Der Mainzer •Lullismus" im 18. Jahrhundert (Festschrift 
A. Reatz 1949). 

s L. Klaiber, R. Lull und Deutschland (Spanische Forschungen I. 5.1935). 



206 Dr. Ludwig Klaiber 

Element seines Lebens und Denkens war. Erst im 20. Jahrhundert hat man, 
zunächst in Frankreich, Italien und England, dann auch in Deutschland den 
hohen Wert der Lullschen Mystik wieder erkannt. 

Das mystische Erleben Ramon Lulls ist so eng mit seiner religiösen und 
kirchenpolitischen Wirksamkeit verbunden, daß ein kurzer Blick auf seine Le- 
bensgeschichte nicht entbehrt werden kann4. Ramon Lull wurde 1235 auf der 
Mittelmeerinsel Mallorca geboren, die wenige Jahre vorher erst wieder den 
Mauren entrissen worden war. Sie lag mitten im Spannungsfeld der beiden 
großen den Mittelmeerraum beherrschenden Kulturen, des christlichen Abend- 
landes und des Islam. Ihrer ständigen geistigen und politischen Auseinander- 
setzung konnte sich ein so lebhafter und empfänglicher Geist wie Ramon Lull 
nicht entziehen, sie wurde ihm zum Wirkungsfeld und zum Schicksal. Nach 
leichtfertigen Jugendjahren als Page und Ritter am Hofe von Mallorca ereilte 
ihn im 30. Lebensjahr eine in paulinischen Formen sich abspielende und aus- 
wirkende Bekehrung. Sie verpflichtete ihn für den ganzen Rest seines langen 
Lebens • er wurde 80 Jahre alt • zum Dienste in der Verteidigung und Aus- 
breitung des Glaubens in Wort und Schrift, der in seiner Geradlinigkeit und 
Ungebrochenheit heute für uns erschütternd wirkt. Dabei ist Ramon Lull ein 
Laie geblieben; als Mitglied des Dritten Ordens hatte er aber stets enge "Ver- 
bindung zu dem ihm wesensverwandten Geiste des frühen Franziskanertums. 
Ramon Lull war verheiratet und hatte Kinder. Er verließ bald nach seiner 
Bekehrung seine Familie, nachdem er ihre materielle Lage sichergestellt hatte, 
zog sich zunächst in ein einsiedlerisches Leben zurück, um dann aber in jahr- 
zehntelanger rastloser Wanderschaft durch die Länder der Christenheit und 
des nahen Orients zu pilgern. Er erschien vor Päpsten und Königen, vor Kon- 
zilien und Ordenskapiteln, um seine Pläne zur Wiedereroberung des Hl. Landes 
und zur Missionierung des Islam zu propagieren. Auf den Kathedern der 
Sorbonne griff er leidenschaftlich in die Kämpfe um den als gefährlich erkann- 
ten Averroismus ein. Es erwarteten ihn viele Enttäuschungen, er wird hin- 
gehalten oder gar als eifernder Narr verspottet, erfährt aber auch begeisterte 
Zustimmung und wirksame Hilfe. Der König von Mallorca ermöglicht ihm den 
Aufbau einer Missionsschule, an der 13 Franziskaner in den orientalischen 
Sprachen unterrichtet werden. Diese Schule war ein kühner Vorgänger des 
späteren päpstlichen Propagandainstituts. Auf dem Konzil von Vienne (1312) 
wird in seiner Anwesenheit und vermutlich auf sein Betreiben der berühmte 
Sprachenkanon erlassen, der die Errichtung von orientalischen Lehrstühlen 

, an fünf abendländischen Universitäten vorsah5. Seine schriftstellerische Lei- 
stung ist angesichts seines unruhigen Lebens erstaunlich. Wir kennen heute 
etwa 240 Schriften Ramon Lulls aus allen Gebieten des menschlichen Wissens6. 
Das sich selbst gesetzte Ziel der Missionierung des Islam führt ihn dreimal 
nach Nordafrika, wo er mit mohammedanischen Gelehrten öffentliche Dis- 

4 Die beste Biographie ist: E. A. Peers, Ramon Lull. A Biography. London 1929. 
5 B. Altaner, R. Lullus und der Sprachenkanon (can. 11) des Konzils von Vienne 

(1312). (Histor. Jahrbuch 53. 1933). 
6 Die lateinischen Opera sind zum Teil in der oben genannten Mainzer Ausgabe 

enthalten. Die katalanischen Werke werden zur Zeit in einer in Palma erscheinenden 
Gesamtausgabe veröffentlicht (1905 ff., bis jetzt liegen 20 Bde. vor). 



Der Mystiker Ramon Lull 207 

kussionen hält, die jedesmal mit seiner Gefangennahme, Mißhandlung und 
Ausweisung und zuletzt mit seinem Martyrertod enden (1316). Das Nachleben 
seines Werkes war nicht weniger wechselreich. Wir hören von Verfolgungen 
seines Namens, Angriffen auf seine Rechtgläubigkeit, Indizierung seiner 
Schriften, aber auch von begeisterten Wahrern seines Erbes, die Lehrstühle 
und Schulen zur Pflege lullistiseher Weisheit stifteten. Schließlich wird er von 
Leo X. selig gesprochen und vom Konzil von Trient in seiner Rechtgläubigkeit 
anerkannt (1563). Seine von zahlreichen Legenden entstellte Vita konnte erst 
im 19. und 20. Jahrhundert von den Schlacken gereinigt werden, wenngleich 
sich Spuren davon bis in unsere Tage in romanhaften, unkritischen Schilderun- 
gen seines Lebens erhalten haben7. 

Das Leben Ramon Lulls ist das heroische Epos eines glühenden Streiters 
Gottes, dessen Tage und Jahre von dem rastlosen Bemühen erfüllt waren, das 
Reich seines •Geliebten" überall da zu verteidigen, wo es in Gefahr, und überall 
da zu verkünden, wo es unbekannt war. Diese große harmonische Linie seines 
Lebens und Lehrens nimmt ihren Ausgang und mündet wieder in einem ein- 
zigen Erlebnis: der mystischen Besitzergreifung Gottes. Dieses aus völliger 
Abstreifung aller irdischen Bindungen errungene Liebesverhältnis ging aber, 
wie seine Vita zeigte, nicht in einem kontemplativen Anachoretentum auf • 
obwohl er einsiedlerische Ruhepausen öfters in sein Leben einschaltete •, 
sondern führte ihn zu höchster apostolischer Tätigkeit, wie wir sie nur vor 
wenigen Gestalten jener glaubensstarken Zeiten kennen. Der Niederschlag 
dieser transzendenten Seite seines Lebens in seinem schriftstellerischen Werk 
ist überreich. Das vielbändige •Buch der Betrachtungen" (Libre de contem- 
placiö), der allegorienreiche •Baum der Philosophie der Liebe" (Arbre de filoso- 
fia d'amor), das kleine •Buch vom Liebenden und Geliebten" (Libre d'amic e 
amat) verraten ihn als mystischen Schriftsteller großen Stils. Sie machen ihn 
zu einem einsamen Vorläufer der großen spanischen Mystiker des 16. Jahr- 
hunderts, denen er an Tiefe der Empfindung, an Reichtum des Erlebens nicht 
nachsteht, die er aber durch die künstlerische Bildhaftigkeit seines Ausdrucks- 
vermögens übertrifft. 

Vor allem sein •Buch vom Liebenden und Geliebten" zeigt 
sein mystisches Erleben in so tiefgründiger und dichterisch durchglühter Form, 
daß es als ein Brevier der Liebe die Jahrhunderte überdauert hat und noch 
heute, nach fast 700 Jahren, unvermindert seine Kraft ausstrahlt, wie die zahl- 
reichen Übersetzungen gerade der letzten Jahrzehnte beweisen8. Ob Lull selbst 
die Bedeutung des Werkchens bewußt war, ist fast zu bezweifeln, hat er es 
doch nicht als selbständiges Buch, sondern als Beigabe zu seinem utopischen 
Roman •Blanquerna" der Öffentlichkeit übergeben. Man hat ihm aber stets aus 
inneren wie äußeren Gründen eine Sonderstellung eingeräumt. Seine Ent- 
stehungszeit braucht auch nicht in die Zeit der Abfassung des •Blanquerna" 

7 Als Beispiel: E. Colerus, Leibniz. Berlin, Wien 1934, S. 44/45. 
8 Es erschienen seit der Jahrhundertwende 4 Übersetzungen ins Französische, 1 ins 

Englische (1923), 2 ins Italienische (1932) und 2 ins Deutsche (1948). Die von mir 
bearbeitete deutsche Übertragung erschien 1948 im Verlage Otto Walter, Ölten 
(Schweiz). 



208 Dr. Ludwig Klaiber 

zu fallen, der um 1283 in Montpellier niedergeschrieben wurde. Die Biographen 
(Galnies, Longpre) setzen es vielmehr einige Jahre früher, und zwar in jene 
glücklichen Jahre, in denen er sich dem Ausbau des Missionskollegs von Mira- 
mar widmen durfte (1276•1278). Hier an der Westküste Mallorcas, am Rande 
des Meeres und einer üppigen Natur mag er •zwischen Gebet und Betrach- 
tung" in Stunden gesegneter Gottverbundenheit die •langen und gefahrvollen 
Wege" zu den Tugenden und Schönheiten seines Geliebten gegangen sein. Die 
farbvollen Bilder und Vergleiche aus der Natur, die die Gedanken der Liebe 
so kunstvoll umkleiden, mögen aus der herrlichen Landschaft Miramars ent- 
nommen sein. Über die Frage, ob Lull das •Buch vom Liebenden und Geliebten" 
ganz aus eigener Intuition und ohne Vorbilder verfaßt hat, sind schon mehrere 
Untersuchungen angestellt worden. Wenn es auch sicher ist, daß der innere' 
Kern der Gedanken aus dem Urgrund seines eigenen mystischen Erlebens, 
also aus den Fähigkeiten seiner von der Gnade berührten Seele kommt, so 
lassen sich andererseits drei Einflußsphären erkennen, zu denen die Aphoris- 
men innere und äußere Beziehungen haben: der Arabismus, die Troubadour- 
lyrik und der franziskanische Geist". 

Was die mohammedanisch-arabischen Einflüsse anbelangt, so sagt Lull selbst 
(Blanquerna, cap. 99,3), daß er zu den Metaphern des Büchleins durch die 
mystischen Sprüche der mohammedanischen Sufis angeregt worden sei. Dies 
ist angesichts seiner intimen Kenntnis der islamischen Religion nicht weiter 
verwunderlich, doch sind sich die heutigen Kommentatoren darüber einig, daß 
mehr als eine nur formale Anregung von dieser Seite her nicht anzunehmen ist. 

Daß andererseits Stilelemente aus der provenzalischen Troubadourlyrik 
seiner Zeit in so reichlichem Maße seinen Ausdruck bestimmen, ist ebenso 
wenig erstaunlich, wissen wir doch, wie eifrig Lull diese ritterlich-höfische 
Kunst in seiner Jugend ausgeübt hat. Und Lull ist sein Leben läng ein Trouba- 
dour geblieben. Nur das Objekt seines dichterischen Fühlens hat sich gewan- 
delt. Mit geläutertem künstlerischem Empfinden und unter dem Einfluß seiner 
inzwischen erworbenen philosophischen Bildung formt er nun die Erlebnisse 
seiner mystischen Seelenreise zu Perlen feinster religiöser Lyrik. Aber die 
Bilder seiner Sprache sind dieselben, wenn auch erfüllt mit neuen Inhalten: 
der Vogel der Liebeslieder ist nicht mehr ein Bote weltlicher Liebe, sondern 
ein Interpret der göttlichen Weisheit, der ihm das mitteilt, was Menschen üjm 
nicht sagen können: 

Vers 27. Der Vogel sang im Garten des Geliebten. Der Liebende kam und 
sagte zum Vogel: Wenn wir uns nicht durch die Sprache verstehen, 
verstehen wir uns durch die Liebe; denn in Deinem Gesang sehen 
meine Augen den Geliebten. 

Die Morgenröte sieht nicht mehr zwei Liebende scheiden, sondern bringt als 
ein Symbol der Trennung unserem Liebenden den Tod: 

9 Von den Kommentaren, die sich um die Erklärung des mystischen Gehalts des 
Büchleins bemüht haben (Etchegoyen, Pons, Probst u. a.) sei hier nur der Aufsatz 
von Probst genannt: R. Lulls Mystik, ihre Grundlage, ihre Form (Wissenschaft und 
Weisheit 2. 1935). 



Der Mystiker Ramon Lull 209 

Vers 26. Die Vögel besangen die Morgenröte, und es erwachte der Geliebte, 
der die Morgenröte ist. Die Vögel beendeten ihren Gesang, und 
in der Morgenröte starb der Liebende für seinen Geliebten. 

Die schlafenden Wachthunde (das sind die Liebesbewegungen) müssen von 
Verstand und Wille zur Liebe geweckt werden: 

Vers 127. Ach, Verstand und Wille! Bellt heraus und weckt auf die Wacht- 
hunde, die schlafen und meinen Geliebten vergessen. Ach, Augen! 
Weint. • Herz! Schmachte. • Gedächtnis! Erinnere Dich der 
Schande meines Geliebten, die ihm die zugefügt haben, die er so 
geehrt hat. 

Der Terminologie der ritterlichen •Liebeshöfe" entnimmt er den •Kerker 
der Liebe" (V. 113.168), das •Bett der Liebe" (V. 132), den •Schlüssel der Liebe" 
(V. 42), die •Feder der Liebe" (V. 130), das Hoffest der Edelleute (V. 96), ent- 
kleidet sie ihres weltlichen Charakters und fügt sie seiner religiösen Liebes- 
kasuistik ein, ohne aber in die Worterotik des Hohen Liedes zu geraten, mit 
dessen Geist das Büchlein sonst so eng verwandt ist. So ist aus dem Troubadour 
der Frauenliebe ein Joculator Domini, ein Spielmann des Herrn im franzis- 
kanischen Sinne geworden. 

Denn dieses ist der andere Geist, der uns aus den Versen des •Liebenden" 
entgegentritt: der Geist der ersten Franziskaner, die das uralte Evangelium 
der Liebe wieder neu der abendländischen Frömmigkeit eingefügt haben, des 
Hl. Franziskus der Fioretti, des Jacopone da Todi der Lauden im Spielmanns- 
ton, des mystischen Bonaventura. Wir kennen zudem hinreichend die Bedeu- 
tung, die Franziskus und der Franziskanerorden in seinem Leben gehabt 
haben, um Lull nicht als echtes Kind dieses Geistes der armen und demütigen 
Liebe und des aus ihr entspringenden Apostolates anzusprechen. 

Lull ist ein begabter Mystiker, der die Vereinigung mit Gott nicht nur in 
seltenem Maße auskosten durfte, sondern sie auch in abgründigen Gedanken 
und Empfindungen zum vollendeten Ausdruck gebracht hat. Er sucht der inner- 
seelischen Vorgänge, die sich jeder gedanklichen Faßbarkeit unwiederbringlich 
zu entziehen scheinen, bewußt zu werden und sie in Symbolen und Bildern 
voller Schönheit und Tiefe mitzuteilen. Er wird so zum •Perlenfischer seiner 
eigenen Seele", zum großen Kenner der religiösen Psyche. Zur Bereitung des 
Herzens auf das Kommen des Geliebten und die Vereinigung mit ihm nimmt 
er alle Fähigkeiten seiner reichen Seele in Anspruch. Als Verfasser der •Ars 
Magna" ist er ein viel zu großer Scholastiker, um nur die Kräfte des Gefühls 
in seinem religiösen Leben wirken zu lassen. Verstand, Wille und Gedächtnis' 
sind ihm vertraute Begleiter auf den Wegen mystischen Erlebens, die ihn 
zugleich vor Abwegen bewahren. Sie treten vielfach als selbständig handelnde 
Figuren im Schachspiel der Liebe auf. Als guter Psychologe kennt er ihre 
Funktionen: Verstand und Wille laufen um die Wette, und der Verstand ist 
eher beim Geliebten als der Wille (V. 19); das Gedächtnis ist es, das die Funk- 
tionen der Sinne auslöst: 

Vers 18. Ein Streit entstand zwischen den Augen und dem Gedächtnis des 
Liebenden. Die Augen sagten, daß es besser wäre, den Geliebten 

14 



210 Dr. Ludwig Klaiber 

zu sehen, als ihn zu denken. Und das Gedächtnis sagte, daß die 
Erinnerung es sei, die die Augen zum Weinen bringt und das Herz 
in Liebe entflammen läßt. 

Nur ein Zusammenfassen aller seelischen Kräfte kann zum ersehnten Ziele 
führen. Gefühl und Intellekt sind dabei untrennbar miteinander verbunden. 
Sie werden von der Liebe wie von einem feurigen Kreis umfaßt (Pons). Als 
rein natürliche Kräfte bleiben sie aber ohnmächtig, wenn nicht die Gnade die 
letzten Schranken beseitigt. 

Vers 43. Der Liebende klopfte an die Türe des Geliebten mit den Schlägen 
der Liebe und der Hoffnung... Gottheit und Menschheit (d. i 
Christus als Gottmensch) öffneten die Pforten und der liebende 
trat ein, um seinen Geliebten zu sehen. 

Im Hintergrund der allegorischen und symbolischen Bilder steht das philoso- 
phische Denken Lulls. In manchen Versen tritt es überstark hervor, so daß 
der beachtende Leser Mühe hat, das rationale Gestrüpp zu durchdringen. 
Häufige wortspielartige Deduktionen erinnern an Ausdrucksformen in den 
Werken Augustins. Diese Schwierigkeiten bieten sich bei vordringender 
Lektüre immer mehr. Die Lyrik beginnt sich zu verflüchten und macht sublimen 
Abstraktionen Platz. Man ist gezwungen, mit den Gedankengängen zu ringen 
und wird ihrer keineswegs sofort Herr. Lull erreicht damit seine im Blan- 
querna cap. 9,3 erwähnte Absicht, durch Nachdenken •den Willen zur Fröm- 
migkeit zu erhöhen". Doch in den meisten Versen überwiegen die Ausdrücke 
des Gefühls und der dichterischen Inspiration, so daß die frommen Empfindun- 
gen Lulls in ungetrübter Frische und Stärke unmittelbar zu uns sprechen 
können. 

Es ist schwer, aus den mystischen Offenbarungen Ramon Lulls eine Stufen- 
folge des Voranschreitens auf den Wegen unitiven Erlebens herauszulösen und 
ein System der dabei auftretenden seelischen Vorgänge aufzustellen, wie wir 
es aus den Schriften der großen spanischen Mystiker des 16. Jahrhunderts 
kennen. Das •Buch vom Liebenden und Geliebten" ist keine Anleitung, in der 
das mystische Erleben gradweise beschrieben und minutiös aufgegliedert ist, 
wie etwa im gleichzeitigen •Itinerarium mentis ad Deum" des heiligen Bona- 
ventura, sondern gibt unmittelbares Erleben des Ringens um die Vereinigung 
der Seele mit Gott, die dauernd erstrebt, gewonnen, wieder verloren und von 
neuem gesucht wird. In dieser Unmittelbarkeit der Empfindungen erinnert es 
eher an den •Cherubinischen Wandersmann" des Angelus Silesius. 

Man hat verschiedentlich versucht, die Verse des Büchleins in Gruppen auf- 
zuteilen. Man ist dabei von verschiedenen Gesichtspunkten ausgegangen und 
auch zu verschiedenen Ergebnissen gekommen. Es lassen sich aber drei große 
Kreise herausschälen, in denen sich die Betrachtungen Lulls bewegen: Gott, 
der Mensch und die geschaffene Welt. Dazu tritt als verbindendes Element 
zwischen allen die Liebe. 

Das Göttesbild des Liebenden geht fast vollständig in der Betrachtung 
der göttlichen Attribute, der Eigenschaften und Tugenden Gottes auf. Er sucht 
sie überall in der geschaffenen Welt, in der Natur, in der menschlichen Seele 
wie im Reiche der übersinnlichen Ordnung: 



Der Mystiker Ramon Lull 211 

Vers 332. Der liebende malte und trildete mit seiner Vorstellungskraft die 
Züge seines Geliebten in den körperlichen Dingen, und mit dem 
Verstände vervollkommnete er sie in den geistigen Dingen. Und 
mit dem Willen betete er sie in allem Geschaffenen an. 

Die Schönheiten und Tugenden des Geliebten sind die unversiegbare Quelle 
des Glücks und der Kraft auf den gefahrvollen Wegen zu ihm, sie sind •die 
Nachbarn des Liebenden" (V. 225). Auffallend ist die geringe Beschäftigung 
mit der Heilsgeschichte Christi. Lull deutet sie nur in wenigen abstrakten Alle- 
gorien an, so die Kreuzigung: 

Vers 91. Der Geliebte zeigte sich seinem Liebenden in roten und neuen 
Kleidern, und seine Arme breiteten sich aus, um ihn zu umarmen, 
und sein Haupt neigte sich, um ihn zu küssen, und er stand auf 
der Höhe, damit der Liebende ihn finden konnte. 

Das Kreuz erscheint versinnbildlicht als Baum, an dem die Ruten der Liebe 
wachsen (V. 217), Golgatha ist die •Höhe", der •Ort", der die Schönheiten 
des Geliebten offenbart hat (V. 67). Lull ist also kein Passionsmystiker, der in 
die unergründliche Welt des Leidens Christi versinkt, wie seine franzis- 
kanischen Gesinnungsfreunde. Dies fällt umso mehr auf, als wir wissen, 
welche Bedeutung der gekreuzigte Christus in seiner Konversion gehabt 
hat. Sein Geliebter ist vielmehr der Gott der Liebe, der in sich alle Voll- 
kommenheiten hat, der sich an allen Orten, in jedem Sein offenbart, dessen 
wahrhafter Aufenthalt aber das Herz des Liebenden ist. Dieser Liebende • 
unser Ramon • ist ein frommer Asket, der die unteren Stufen der Frömmig- 
keit überschritten hat und dessen einziges Streben die Teilnahme an der mysti- 
schen Schau Gottes ist. Er hat alles von sich geworfen, was ihn daran hindern 
kann, die Welt, die Familie, sich selbst, seinen Willen, den Verstand. Ihm gegen- 
über steht die Welt, in der sich nur wenig wahrhaft Liebende finden, dafür 
umso mehr Gleichgültige und Unwissende. Sie nennen ihn einen Narren, was 
ihm sagt, wie weit die wahre Liebe entfernt ist, Allgemeingut zu sein. Selbst 
die Frommen tadeln ihn, weil er mit dem Übermaß seiner Liebe über dem 
Alltag steht. 

Vers 158. Die Leute, die sich närrisch gebärden, um Reichtümer zu sam- 
meln, bewegen den Liebenden, närrisch aus Liebe zu sein. Und 
die Schande, die der Liebende erleidet, wenn er wie ein Narr 
unter den Menschen geht, sagt ihm, was er von der Liebe und 
der Achtung der Menschen zu halten hat... 

Die Liebe ist das Fluidum, das Verbindende, das zwischen dem zu Gott 
strebenden Menschen und seinem Ziele schwebt. Der liebende kann zum 
Geliebten nur kommen, wenn er durch die Liebe hindurchgeht, wie er in tief- 
gründigen Bildern lehrt: 

Vers 258. Hoch über der Liebe schwebt der Geliebte, und tief unter der 
Liebe ist der liebende; und die Liebe, die in der Mitte ist, läßt 
den Geliebten zum Liebenden herabsinken und den liebenden 
zum Geliebten emporsteigen. Und von diesem Herabsinken und 
Emporsteigen lebt und nimmt die Liebe ihren Anfang. 

14' 



212 Dr. Ludwig Klaiber 

Die Ausflüsse der Liebe werden in unerschöpflichen Variationen behandelt, 
wobei ihm Definitionen von großer Tiefe gelingen. So wenn er sagt, daß 
mystische Liebe sich •zwischen Glauben und Einsicht bewegt", oder wenn er 
sie erklärt als eine Mischung von •Kühnheit, Furcht und Leidenschaft" (V. 171). 
Die Liebe ist der zentrale Punkt, aus dem das Strahlenbündel der Affekte zu 
Gott und den Menschen aufsteigt. Sie tötet und erneuert jeden Tag den Willen, 
sie ist gleichzeitiges Sterben und Leben. Ihre Ausstrahlungen müssen alle Be- 
reiche des menschlichen Tuns durchdringen: 

Vers 78. In allem sollt ihr lieben, im Gehen und Stehen, im Wachen und 
Schlafen, im Sprechen und Schweigen, im Kaufen und Verkaufen, 
im Weinen und Lachen, in der Freude und im Leid. 

Zwei Eigenschaften der mystischen Liebe treten besonders hervor: ihre Frei- 
heit und ihre Uneigennützigkeit. Die Liebe ist frei: sie gibt sich jedem, der 
sie will, da sie nichts gegen den freien Willen unternehmen will, um die Ver- 
dienste der Liebenden nicht zu schmälern (V. 222). Aber selbst wenn der Ge- 
liebte dem Liebenden die Liebe vorenthält, sucht dieser zu lieben, denn •Nicht- 
lieben ist Tod, Lieben ist Leben" (V. 62). Die Uneigennützigkeit der Liebe ist 
aber selten zu finden: zwar will der Liebende keine Bezahlung nehmen, wenn 
der Geliebte in die Herberge des Liebenden kommt (V. 102), doch klagt der 
Geliebte: von tausend Menschen fürchten und lieben mich nur hundert, und 
von diesen hundert fürchten mich neunzig, damit ich sie nicht strafe, und die 
andern zehn lieben mich, damit ich sie belohne. Aber es gibt kaum einen, der 
mich um meiner Güte und Größe willen liebt (V. 218). 

Das Maß der Leidensfähigkeit in der Liebe ist zugleich das Maß der Glücks- 
empfänglichkeit. Die Liebe braucht die Gefahren und Prüfungen, die ihr auf 
den verschlungenen Pfaden zu ihrem Ziele beschieden sind. Sie empfindet selbst 
in der Pein Freude und Ermutigung: Glück ist Unglück, das um der Liebe willen 
erduldet wird (V. 65). 

Die Liebe mündet in ihrem letzten Stadium in der mystischen Vereinigung. 
Lull gibt im Blanquerna (Kp. 99, 2) eine Beschreibung des ekstaseähnlichen Zu- 
standes, in dem er das •Buch vom Liebenden und Geliebten" verfaßt hat: 
•Während Blanquerna weinte und betete und mit der äußersten Kraft seine 
Seele zu Gott erhob, wurde er so von Andacht und Inbrunst überwältigt, daß 
er erkannte, daß die Kraft der Liebe ohne Grenzen ist, wenn der Liebende 
seinen Geliebten über alle Maßen liebt. Und es kam ihm auf diese Weise in 
den Sinn, das Buch vom Liebenden und Geliebten niederzuschreiben, in dem 
der Liebende ein gläubiger und frommer Christ und der Geliebte Gott ist". 

Der Vereinigung geht ein Beraubtwerden aller Eigenkräfte voraus, ein Ver- 
sinken in unendlicher Herzensangst, aus der die Seele von allen Schlacken 
gereinigt wie ein Phöbus aus der Asche sich zur höchsten Bereitschaft erhebt: 

Vers 251. Der Liebende starb durch die Gewalt übergroßer Liebe. Der Ge- 
liebte begrub ihn in seinem Reiche, in dem der Liebende wieder 
zum Leben erweckt wurde... 

Lull gebraucht Bilder von seltener Zartheit und Schönheit, um diesen Zu- 
stand auszudrücken: 



Der Mystiker Ramon Lull 213 

Vers 123. Die Liebe beleuchtete den Wolkenschleier, der sich zwischen den 
Liebenden und den Geliebten gelegt hatte, und sie machte ihn so 
licht und hell, wie der Mond ist in der Nacht, der Abendstern in 
der Dämmerung, die Sonne  am Mittag und die Einsicht im 
Willen. Und durch diese leuchtende Wolke sprachen der Liebende 
und der Geliebte zueinander. 

Oder wenn er von dem Herabsinken und Emporsteigen der Liebe spricht 
(V. 258), um die Wellenschläge der Empfindungen anzudeuten, oder wenn er 
die Liebe Gottes das •Licht des Geliebten" nennt, das die Kammer des Lieben- 
den erhellt und alle Schatten aus ihr verscheucht (V. 100). 

Im Einsfühlen mit der Gottheit ist aber kein Pantheismus enthalten, denn 
es findet keine Identifikation statt. Der Geliebte ist so unendlich vollkommen, 
so sehr •alles ganz", daß er überströmend jedem alles sein kann, der sich ihm 
ganz gibt (V. 68). Es ist ein Annähern, ein Entfernen der Schleier, keine Gleich- 
heit (Probst). •Liebender und Geliebter sind verschiedene Dinge, die ohne 
irgendwelche Gegensätzlichkeit und Verschiedenheit des Seins übereinstim- 
men", argumentiert er V. 211. Der naturgegebene Abstand, die Hierarchie von 
Schöpfer und Geschöpf wird also gewahrt. Die Persönlichkeit des. Liebenden 
bleibt erhalten, wenn auch ganz überformt von der Macht und Schönheit des 
Geliebten. 

Die Liebe ist schließlich auch das Perpetuum mobile, das ihn in die wider- 
strebende Welt treibt. Die vielen Gleichgültigen und Unwissenden rufen das 
Mitleid des Liebenden wach, er muß sie am Reichtum seiner Liebe teilnehmen 
lassen: 

Vers 173.  Der Liebende sagte: Ihr Liebende, wenn Ihr Feuer wollt, kommt 
zu meinem Herzen und entzündet daran Eure Lichter; und wenn 
Ihr Wasser wollt, kommt zu meinen Augen, die von Tranen über- 
fließen; und wenn Ihr Gedanken der Liebe wollt; kommt, sie von 
meinen Gedanken zu holen. 

Wohl hat die mystische Liebe auch eine Theresia von Avila, einen Johannes 
vom Kreuz zu heiligem Tun und selbst zu apostolischem Einsatz getrieben. 
Aber in ihrem Leben überwog doch bei weitem die vita contemplativa des 
Klosterlebens. Dagegen wird Lull aus seinem religiösen Erlebnis heraus zum 
Mystiker der Tat, zum Apostel, dessen Handlungsfeld die weite Welt der Men- 
schen ist, gleichviel ob es Christen oder Heiden sind. Er gleicht hierin dem 
150 Jahre vor ihm wirkenden hl. Bernhard, dessen mystische Kräfte und dessen 
kirchenpolitisches Wollen er teilt, ohne aber im letzteren dessen Erfolge zu 
erreichen. 

Er ist in etwa auch der Vorläufer des hl. Ignatius von Loyola, dessen mis- 
sionarisches Streben und dessen Weltweite er vorwegnimmt. Sein Ideal könnte 
man auf die gleiche Formel bringen, auf die man das innerste Streben des 
baskischen Heiligen gebracht hat: contemplativus in actione, Beschaulichkeit 
im Tun. Nur fehlte Lull das rechte Maß im Wollen. Es wurde von einem Über- 
maß an Liebe und Eifer erdrückt, so daß das Gefäß, in dem die Früchte seiner 
unermüdlichen Arbeit hätten gesammelt werden sollen, immer wieder zer- 
brach. Zwischen den beiden Polen des mystischen Einsseins mit seinem Ge- 



214 Dr. Ludwig Klaiber 

liebten und dem Bekennen seiner Schönheiten liegt die ungeheure Dynamik 
des Lebens Ramon Lulls eingeschlossen. Es kehrte mit erschütternder Folge- 
richtigkeit durch den Martyrertod dahin zurück, von wo es einst bei seiner 
Bekehrung ausgegangen war. 

Vers 235. Die Liebe ist ein von Wind und Wellen bewegtes Meer, das keinen 
Hafen und keine Küste hat. Der Liebende ertrank in dem Meer, 
und mit ihm ertranken seine Qualen, aber seine Verdienste 
schwammen obenauf. 

Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung II. 
Von Jon. B. L o t z, S. J., Pullach bei München 

Ein erster Aufsatz1 suchte das Wesen des metaphysischen Gedächtnisses oder 
des Seelengrundes zu fassen und zu dem darin abwesend anwesenden Gott hin- 
zuführen. Hierbei zeigte sich wenigstens in einem zusammenfassenden Vor- 
blick, daß sich die Betrachtung nur dann zu dem, was man heute Meditation 
nennt, vollenden kann, wenn sie bis zu jener inneren Tiefe hinabdringt und 
auch sie in ihre Bewegung mit einbezieht. 

Das bisher gewonnene Ergebnis stellt uns nun die weitere Aufgabe, die Be- 
deutung des metaphysischen Gedächtnisses im einzelnen zu umreißen oder die 
einzelnenZüge.in denen sich das Wesen des Seelengrundes genauer be- 
stimmt, soweit herauszuarbeiten, als sie für die Spannung Betrachtung-Medi- 
tation wichtig sind. Damit werden sich zugleich unsere zunächst mehr abstrak- 
ten und theoretischen Darlegungen konkretisieren und der praktischen Aus- 
wertung nähern. 

I 

Nach dem früher Gesagten gehören in Betrachtung und Meditation die drei 
Elemente: Gedächtnis oder Seelengrund, Verstand und Wille (memoria, intel- 
lectus, voluntas) wesenhaft zusammen. Also unterscheiden sich Betrachtung 
und Meditation nicht durch völliges Ausschalten eines dieser Elemente, sondern 
allein durch deren jeweils andere Akzentuierung. Die Betrachtung bewegt sich 
vorwiegend in der Zone von Verstand und Willen, während sie sich dem Seelen- 
grund kaum ausdrücklich zuwendet; doch löst sie sich nicht von diesem; sonst 
würde sie zu oberflächlich-willkürlicher Mache und zu unlebendigem Getue ent- 
arten. Die Meditation hingegen kehrt vorwiegend in den Seelengrund ein, so 
daß sich Verstand und Wille ganz in ihn gebunden und von ihm getragen be- 
tätigen; doch kann sie die beiden Seelenvermögen nicht entbehren, weil sonst 
ihre Tiefe verstummen und ihr Leben erstarren würde. 

Die Erhebung der Betrachtung zur Meditation bedeutet also ein aus- 
drückliches Akzentuieren des Seelengrundes. Was damit 
gegeben ist, läßt sich in vier Gesichtspunkten verdeutlichen; sie sind 
ebensoviele Wesenszüge, durch die sich die Meditation auszeichnet. 

1 Heft 2 (1950) S. 121•130. 




