214 Dr. Ludwig Klaiber

liebten und dem Bekennen seiner Schénheiten liegt die ungeheure Dynamik
des Lebens Ramon Lulls eingeschlossen. Es kehrte mit erschiitternder Folge-
richtigkeit durch den Martyrertod dahin zuriick, von wo es einst bei seiner
Bekehrung ausgegangen war. '

Vers 235. Die Liebe ist ein von Wind und Wellen bewegtes Meer, das keinen
Hafen und keine Kiiste hat. Der Liebende ertrank in dem Meer,
und mit jhm ertranken seine Qualen, aber seine Verdienste
schwammen obenauf.

Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung II.
Von Joh. B. Lotz, S. J., Pullach bei Miinchen

Ein erster Aufsatz' suchte das Wesen des metaphysischen Gedichtnisses oder
des Seelengrundes zu fassen und zu dem darin abwesend anwesenden Gott hin-~
zufiihren. Hierbei zeigte sich wenigstens in einem zusammenfassenden Vor-
blick, daB sich die Betrachtung nur dann zu dem, was man heute Meditation
nennt, vollenden kann, wenn sie bis zu jener inneren Tiefe hinabdringt und
auch sie in ihre Bewegung mit einbezieht.

Das bisher gewonnene Ergebnis stellt uns nun die weitere Aufgabe, die Be-
deutung des metaphysischen Gedichinisses im einzelnen zu umreiBen oder die
einzelnen Ziige, in denen sich das Wesen des Seeleﬁgrundes genauer be-
stimmt, soweit herauszuarbejten, als sie fiir die Spannung Betrachtung-Medi-
tation wichtig sind. Damit werden sich zugleich unsere zuniichst mehr abstrak-
ten und theoretischen Darlegungen konkretisieren und der praktischen Aus-
wertung nihern.

1

Nach dem frither Gesagten gehéren in Betrachtung und Meditation die drei
Elemente: Gedichtnis oder Seelengrund, Verstand und Wille (memoria, intel-
lectus, voluntas) wesenhaft zusammen. Also unterscheiden sich Betrachtung
und Meditation nicht durch vélliges Ausschalten eines dieser Elemente, sondern
allein durch deren jeweils andere Akzentuierung. Die Betrachtung bewegt sich
vorwiegend in der Zone von Verstand und Willen, wihrend sie sich dem Seelen-
grund kaum ausdriicklich zuwendet; doch 16st sie sich nicht von diesem; sonst
wiirde sie zu oberfléchlich-willkiirlicher Mache und zu unlebendigem Getue ent-
arten. Die Meditation hingegen kehrt vorwiegend in den Seelengrund ein, so
daB sich Verstand und Wille ganz in ihn gebunden und von ihm getragen be-
tdtigen; doch kann sie die beiden Seelenvermdgen nicht entbehren, weil sonst
ihre Tiefe verstummen und ihr Leben erstarren wiirde.

Die Erhebung der Betrachtung zur Meditation bedeutet also ein aus-
driickliches Akzentuieren des Seelengrundes. Was damit
gefeben ist, 14Bt sich in vier Gesichtspunkten verdeutlichen; sie sind
ebensoviele Wesensziige, durch die sich die Meditation auszeichnet.

1 Heft 2 (1950) S. 121—130.



Die Bedeutung des Seclengrundes fiir die Betrachtung II. 215

Zunichstsind Erkennen und Wollen die zwei Ausgliederungen oder Teil-
entfaltungen deseinen Seelengrundes. Wenn es wesentlich zum Fortgang in die
Zweiheit kommen mu8, so ist ebenso notwendig deren Riickbindung in
die Einheit. Je weiter sich ndmlich Erkennen und Wollen von ihrer einigen
Wurzel entfernen, desto mehr treten sie, ja fallen sie schlieBlich auseinander.
Hieraus ergibt sich jenes blasse, blutleere Erkennen, das kraftlos in sich selbst
kreist und nicht mehr das Leben bewegt, das sich in seinen Begriffen verfingt
und so den echten Kontakt mit dem Wirklichen verliert. Die Gegenseite dazu
bildet ein vom Erkennen geléstes und damit seines eigentlichen Néhrbodens be-
raubtes Wollen, das deshalb entweder trage dahinsiecht oder unerleuchtet und
willkiirlich ausschwirmt oder sich in fruchtlosen, weil nicht vom eigentlichen
Lebensstrom getragenen und so krampfhaften Anstrengungen verbraucht.

Je inniger hingegen Erkennen und Wollen trotz ihrer Zweiheit mit ihrer
einigen Wurzel verwachsen bleiben, desto tiefer durchdringen sie sich gegen-
seitig, entfalten sie sich wirklich nur als Teilmomente eines und desselben, i
sich ungeteilten geistigen Lebensvorganges. Hieraus erwichst jenes blutvolle,
vom Gesamtlebensstrom getragene und von der Liebe durchseelte Erkennen,
das allein ein Gespiir fiir das Wirkliche in seiner begliickenden Fiille hat, das
selbst schon Leben ist und dieses deshalb von innen her, als dessen innere Trieb-
kraft bewegt. Solches Erkennen hat das Wollen nicht neben sich, sondern ge-
schieht schon mitten darin, womit ein Wollen gegeben ist, das sich als selbst-
verstindliche Verleiblichung des Erkennens vollzieht, das als Erfullung des
Lebens wie von selbst in diesem fruchtbar wird.

Erst die Durchdringung von Erkennen und Wollen, die wir wohl auch mit
dem Wort ,Herz“ meinen, vollendet im Leben unseres Geistes das Abbild Got-
tes; es gilt, sie sorgsam zu wahren und unablissig zu vertiefen, zumal die Erb-~
siinde hier einen unheilvollen Zwiespalt aufgerissen hat. In dem MaBe dieser
geheilt wird, schlagen Erkennen und Wollen zu einer Flamme ineinander und
bilden so das Gott eigene Schauen nach, in dem beides zusammenféllt.

Hiermit hingt ein Z weites zusammen. Wenn sich die metaphysische Un-
ruhe des Seelengrundes in Verstand und Willen auseinanderlegt, teilt sie die-
sen von ihrer eigenen Dynamik mit, ohne sich aber je ginzlich in sie zu ergie-
Ben. An derselben Dynamik nehmen die einzelnen zahillosen Akte des Er-
kennens und Wollens teil, die wir im Laufe unseres Lebens vollziehen; doch
kénnen sie noch weniger als die ihnen zu Grunde liegenden Seelenvermogen
die Fiille jener Dynamik in sich einfangen. Zwar leben letztlich und
im verborgenen alle Akte so sehr von dieser Dynamik, dafl sie ohne deren
Zug absterben wiirden und iiberhaupt nicht zustande kimen. Das schlief3t
aber nicht aus, daB es Stufen des Eingehens der Dynamik in die Akte oder
des Verwachsenseins der Akte mit der Dynamik gibt. Ist nur noch ein Min- .
destma8 davon vorhanden, so werden die Akte diinn und schwach, entbeh-
ren sie der Tiefe und Fiille; wird hingegen ein Hochstmal erreicht, so ge-
winnen sie Kraft und Fiille, Tiefe und Lebendigkeit.

Je inniger also die Akte im Seelengrund verwurzelt und von ihm um-
fangen bleiben, desto unzerteilfer nehmen sie dessen Dynamik in sich auf,



216 Joh. Lotz S. J.

desto gewaltiger wird auch umgekehrt dessen zunichst nech gebundene Dy-
namik in den Vollzug erhoben. So wird es dem Menschen mehr und mehr
maoglich, sich im einzelnen Akt (bis zu einem gewissen Grade) mit der vollen
Intensitit seines Wesens auszusprechen und damit den Gott nachzubilden,

der in seinen einzigen ewigen Akt die ganze Kraft seines Vollziehens hin-
einbannt.

In dem eben Gesagten ist ein Drittes enthalten. Die metaphysische Dy-

- namik des Seelengrundes ist eindeutig und unabédnderlich auf Gott

. gerichtet; sie dieser Ausrichtung berauben, hieBe den Seelengrund selbst

" zerstoren. Dieselbe Ausrichtung wohnt letztlich auch den beiden Seelenver-
mogen und deren Akten inne; ihrem innersten Kern nach kénnen sie sich
ebensowenig wie der Seelengrund von Gott abwenden, ohne daB sie zu sein
aufhéren. Von der metaphysischen Ausrichtung, die den Akten von Natur
aus zukommt, ist aber die Zielsetzung zu unterscheiden, die der Mensch
selbst seinen Akten einprigt. Diese Unterscheidung ist besonders deshalb
dringlich, weil sehr viele Akte zum unmittelbaren Inhalt nicht Gott, sondern
irdische Personen und Dinge haben, an denen und durch die hindurch der
Mensch in immer erneutem geschichtlichem Anlauf seine Entscheidung ge-
geniiber Gott vollziehen muB. AuBlerdem soll der Mensch zwar seine eigene
Zielsetzung mit jener Ausrichtung in Einklang bringen, indem er Gott ent-
weder unmittelbar entgegengeht oder ihn mittelbar durch seine Geschopfe
sucht. Doch kann er kraft seiner Freiheit auch jener Ausrichtung zuwider
seine Ziele setzen, indem er Gott entweder unmittelbar oder mittelbar sein
Nein entgegenschleudert.

Offenbar wird es zu dieser Verirrung um so leichter kommen, je mehr sich
die Akte von der Dynamik des Seelengrundes gelost haben und so der wur-
zellosen Willkiir ausgeliefert sind. Freilich ist solche Willklir nicht imstande,
jene Ausrichtung zu erschiittern, weshalb sie immer schon durch diese selbst
zum Scheitern verurteilt ist. Im Gegensatz dazu sind Erkennen und Wollen
um so mehr in ihrem Einklang mit der Unruhe des Herzens gesichert, je tie-
fer sie mit dem Seelengrund verwachsen sind, weil sie im selben MaBe an
dessen Unbeirrbarkeit teilnehmen. Wie die Akte von der Dynamik des See-
lengrundes immer unléslicher und inniger in Gott hineingebunden werden,
so wird auch umgekehrt die Dynamik von den Akten immer mehr als das
urmaichtige, unwiderstehliche Streben zu Gott empor entbunden. (Akte hin-
gegen, die der Dynamik widerstreiten, dringen sie zurlick, verhindern ihre

* Auswirkung, nehmen ihr alles Gewicht und lassen sie am Ende nur noch als
Illusion erscheinen.) — Auf diese Weise wird der Mensch allméhlich zum Ab-
" bild jenes Gottes, der so tief mit sich eins ist, daB er sich nie von sich selbst

- abwenden kann.

SchlieBlich verbirgt sich in dem Vorstehenden ein Viertes. Die eine Ur-
Dynamik des Seelengrundes mufl in den vielen Akten des Erkennens und
Wollens durchgegliedert und ausgeformt werden, damit sie, statt ins Schwei-
gen gebannt zu bleiben, sich aussprechen kann. Insofern die Akte viele sind,



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung II. 217

schépft aber keiner von ihnen die Fiille des Seins und vor allem des unend-
lichen géttlichen Seins aus, auf die das Herz hingerichtet ist; jeder Akt spiegelt
immer nur einen Ausschnitt oder einen Anblick davon wider, den die Dynamik
immer schon iiberschreitet. So vermag das Sagen der Akte nie das von der
Dynamik letztlich Gemeinte aus-zusagen, d.h. in einem ganz zu sagen oder
inseiner Ganzheitzuumgreifen; dieses letztlich Gemeinte bleibt
stets ein alles Sagen der Akte iibersteigendes und damit un-sagbares Ge-
heimnis, von dessen Kraft aber alles Sagen lebt. Es geht eben um den ab-
wesend anwesenden Gott, dessen Enthiillung sein unaufhebbares Verhiillt-
sein erst recht deutlich macht und zur Erfahrung bringt.

Weil das Spiel der Akte niemals das Unsagbare -einzufangenA imstande ist,
besteht die Gefahr, daB alles Sagen ohnmichtig zu Boden sinkt und sich im
Wesenlosen verliert, daB es, seine Ohnmacht und Wesenlosigkeit erkennend,
seine Anstrengungen vervielfacht und sich so gerade durch die Menge des
Gesagten immer weiter von dem eigentlich und einzig zu Sagenden entfernt.
Diese Gefahr wird um so drohender sein, je mehr der Zusammenhang der
Akte mit dem Seelengrund gelockert wird. Wenn hingegen dieser Zusam-
menhang an Innigkeit und Tiefe gewinnt, so wird der im Akt gesagte Aus-
schnitt in die von der Dynamik gemeinte Ganzheit des Unsagbaren hinein-
genommen. Hierdurch strémt in das Gesagte Sinnfiille und Leben ein, wo-
mit darin zugleich das Unsagbare auf unsigliche Weise gegenwirtig wird;
auf keine andere Weise kann sich das Unsagbare erschliefien, weil jedes
Antasten seiner Unsagbarkeit es zum Verschwinden bringt. — Indem der
Mensch das Unsagbare beriihrt, erscheint er wiederum als Abbild Gottes,
dessen eigenes Sagen so erhaben ist, dafl es nicht hinter dem Unsagbaren zu-
riickbleibt, sondern ihm unendlich gemig ist.

Die vier von uns entfalteten Gesichtspunkte zeigen, was die Riickbin-
dung von intellectus und voluntas in die memoria oder den Seelengrund
bedeutet: Ineinanderschwingen von Erkennen und Wollen, volle Intensitét
des Vollzugs, Sicherheit und Tiefe der Verwurzelung in Gott, Gegenwartig-
werden des Unsagbaren. Diesem Raum strebt zu und in ihm bewegt sich
die zur Meditation fortschreitende Betrachtung.

I

An dieser Stelle meldet sich eine entscheidende Frage. Bringt nicht der
Vorrang des Seelengrundes vor dem Erkennen und Wollen eine unmégliche
Unterordnung des Personalen unter das Impersonale mit sich? Ver-
korpert sich doch das Personale im Erkennen und im Wollen mit der ihm eige-
nen Freiheit, wihrend anscheinend der unbewufBite und unfreie Seelengrund

- etwas ausgesprochen Impersonales ist.

Selbstverstdndlich préagt sich einzig im Vollzug des geistigen Erkennens und
des freien Wollens das Personale ganz aus; dadurch erst ist der Mensch als Per-
son im vollen Sinne des Wortes da. In dieser Hinsicht kommt dem Akt-
haften unbedingt der Primat vor dem nicht-akthaften Seelengrund zu,
weshalb dieser auch jenem als seiner notwendigen Vollendung entgegendringt.



218 Joh. Lotz S. J.

‘Wenn sich das Personale erst im Akthaften voll ausprigt, so ist es damit kei-
neswegs durch das Akthafte einzig und erstmalig konstituiert. Im Gegensatz
némlich zu jenen, die im Nicht-Akthaften ohne weiteres etwas Nicht-Personales
oder blof Dinghaftes sehen, ist daran festzuhalten, daB der Mensch schon seinem
substanziellen Kern nach Person ist, nur eben eine noch nicht voll ausgeprigte
oder verwirklichte, eine noch gebundene Person. Daher kénnen wir in unserem
Zusammenhang unterscheiden zwischen der im Akthaften beheimateten Voll-
Person und der im Vor-Akthaften des Seelengrundes ruhenden Tiefen-
Person

Von hier aus gesehen, besagt also die Riickbindung des Akthaften in den
Seelengrund nie und nimmer eine Auslieferung des Personalen an das Imper-
sonale, sondern die Verwurzelun g der Voll-Person in der Tiefen-Person.
Anders ausgedriickt: das Tragend-Umfangende und MaBgebend-Leitende fiir
den Vollzug des personalen Lebens ist nicht etwas Impersonales, sondern die
Tiefen-Struktur der Person und damit selbst etwas Personales. — Einzig in die-
sem Zusammenspiel erreichen Voll-Person und Tiefen-Person die Fiille ihrer
selbst. Trennt sich hingegen die Voll-Person von der Tiefen-Person, so wird
sie wurzellos und verliert sich an das Wesenlos-Nichtige; sie kann dann nicht
mehr Voll-Person heifien, weil in ihr nichts zum Vollen, zu seiner Erfiillung
kommt. Ahnlich verhilt es sich mit der isolierten Tiefen-Person, die an ihrer
eigenen Unentbundenheit zu ersticken und sich ebenfalls in das Wesenlos-Nich~ -
tige zu verfliichtigen scheint; auch sie kann nicht mehr Tlefen-Person heiBen,
weil es hichts {iber ithr gibt, dessen Tiefe sie ist.

Doch kommt unserem Vollzug noch auf ganz andere Weise das Personale aus
" dem Seelengrund entgegen. In dessen Struktur liegt letztlich die Ausrichtung
auf Gott oder die abwesende Anwesenheit Gottes. Der Zugzu G ot t ist seins-
haft (ontisch) unserer Seele eingeprigt und gehért deshalb zu ihrem dauernden
Wesensbestand; als bestimmender Hintergrund ist er in all unserem Vollziehen
am Werke, und wir werden seiner beim Vollzug des Gegensténdlichen auf {iber-
gegenstindliche Weise inne.

Besinnen wir uns hier auf die Lehre von der ,conservatio®, gemiB welcher
Gott alles Erschaffene durch sein fortgesetztes Erschaffen oder sein unablis-
siges Wirken im Dasein erhalten muf}, damit es nicht im Nichts versinkt. Nun
paBt sich dieses Erhalten jeweils ganz der Natur des betreffenden Seienden an;
das Seiende ist jeweils sb, wie es Gott fortgesetzt erschafft oder erhélt. Infolge-
dessen kann der dem Seelengrund innewohnende Zug zu Gott einzig als un-
abléssiges Gezogenwerden von Seiten Gottes verstanden werden.
In der Tiefen-Struktur der Seele verleiblicht sich der stindig fortdauernde
Tiefen-Ruf Gottes. Seine abwesende Anwesenheit ist also nicht dinghaft-
statisch, sondern personal-dynamisch zu fassen; anwesend ist Gott, insofern er
jeden Augenblick seinen Ruf an uns ergehen 148t, abwesend ist er, insofern er
nur einen Tiefen-Ruf an uns richtet, ndmlich einen solchen, der sich allein in
der Tiefen-Struktur der Seele ausprigt.

Der bestimmende Hintergrund all unseres Vollziehens, dessen wir beim
Vollzug des Gegenstindlichen auf {ibergegenstindliche Weise innewerden, ist



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung II. 219

also der Tiefen-Ruf Gottes. Wenn demnach der Mensch sein Erkennen und
- Wollen in den Seelengrund hineinbindet, so liefert er damit nicht das Personale
dem Impersonalen aus, sondern er gibt sich als Person der absoluten
Person oder dem gottlichen Du und hierdurch dem Personalen in seiner
hochsten Gestalt anheim. Nach allem erfaBt ins in der Tiefen-Person die ab-
solute Person, die das letztlich Tragend-Umfangende und MaBigebend-Leitende
fiir die Voll-Person oder den Vollzug des personalen Lebens darstellt.

Die Betrachtung erhebt sich zur Meditation, insofern in ihr die Voll-
Persondurchdie Tiefen-Personzurabsoluten Person hin-
findet. — Hier unterscheidet sich das, was wir Meditation nennen, wesentlich
von der Meditation etwa der nicht-christlichen Psychotherapie. In dieser nim-
lich hat es der Mensch schlieSlich nur mit sich selbst zu tun, weshalb sie nie
zum Gebet werden kann. Fiir uns aber bedeutet Meditation als Einkehren des
personalen Lebens in den Seelengrund eine Versenkung nicht nur in die eigene
Tiefe, sondern vor allem in das gdttliche Du, weshalb sie wesenhaft Gebet ist.

II1

Unsere Uberlegungen sind jetzt an den Punkt gelangt, wo_sie iiber das
Menschlich-Philosophische hinaus- und in .das Ubernatiirlich-Gna-
denha fte oder Theologische hineindringen,

In der absoluten Person, zu der die Philosophie fiihrt, verbirgt sich ja, wie
die Offenbarung verkiindet, der dreipersénliche Gott. Durch die
Taufe 148t er den Menschen an seinem dreifaltigen Leben teilnehmen. Damit
wird dem Seelengrund die heiligmachende Gnade als neues Prinzip gott-
formigen Lebens eingesenkt. Sie bringt die abwesende Anwesenheit des drei-
personlichen Gottesmit sich; er ist anwesend, insofern er in uns Wohnung nimmt;
er ist abwesend, insofern sein Wohnen verborgen bleibt. Hierin liegt eine neue
iibernatiirliche Dynamik, die alle natiirliche Dynamik wesentlich iiberschreitet,
die auf die Schau Gottes von Angesicht zu Angesicht und auf die dieser ent-
sprechende Vereinigung mit ihm ausgerichtet ist. Wie sich die natiirliche
Dynamik des Seelengrundes in Verstand und Willen als ihren Wirkvermégen
auseinanderlegt, so die iibernatiirliche Dynamik des inneren Gnaden-grundes
in Glaube, Hoffnung und Liebe. Diese sind der abwesenden Anwesenheit des
dreipersotnlichen Gottes zugeordnet; wenn aber in der jenseitigen Vollendung
dessen anwesende Anwesenheit erreicht ist, geht der Glaube in die Schau iiber,
die Hoffnung in den Besitz, die géttliche Liebe aber, mit der wir in der Gnade
Gottes lieben diirfen, wird ihres irdischen, oft sehr unansehnlichen Gewandes
-entkleidet und erblickt sich in dem strahlenden Licht der Herrlichkeit des drei-
faltigen Gottes.

Hier tritt der tiefste Unterschied zwischen der nicht-christlichen Me-
ditation und der christlichen Betrachtung und Meditation hervor. Erstere rech-
net nicht mit der ibernatiirlichen Dynamik, ja verschliet sich oft
ausdriicklich dagegen, wihrend letztere in eben dieser Dynamik gerade ihren
eigentlichen Lebensraum hat, ihre Eigenart und Kraft gewinnt.



220 ’ Joh. Lotz S. J.

Zugleich heben sich hier innerhalb des Christlichen auch Betrachtung und
Meditation wiederum durch eine verschiedene Akzentuierung voneinander ab.
Die Betrachtun g scheint mehr auf die natiirlichen Krifte des Verstandes
und des Willens zu schauen und darin deren iibernatiirliche Erhebung einzu-
schlieBen. Die Meditation hingegen wendet sich vor allem den tibernatiir-
lichen Kréften der eingegossenen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und
der Liebe zu; diese enthalten die natiirlichen Wirkvermogen in sich, weil sie
deren iibernatiirliche Vollendung darstellen.

Wenn wir die natiirliche und die iibernatiirliche Dynamik als eine Zweiheit
einander gegeniiberstellen, so ist dabei nie zu vergessen, dafl sie im konkreten
christlichen Leben zu ein e m christlichen Gesamtsein und Gesamtvollzug ver-
wachsen sind. Deshalb entfaltet sich die iibernatiirliche Dynamik nicht ohne
die natiirliche, sondern in ihr. Dadurch wird einerseits die natiirliche Dynamik
geldutert und erst ganz zu sich selbst befreit oder in ihrer vollen Méchtigkeit
entbunden; anderseits wird die tibernatiirliche Dynamik davor bewahrt, den
Eindruck eines blassen, unlebendigen Uberbaues zu machen, der nie recht mit
dem. Menschlichen eins wird. — Nun scheint es das Kennzeichnende fiir die
christliche Meditation zu sein, daB sie innerhalb des {ibernatiirlichen Ge-
schehens die natiirlichen Seelenkrifte bis hinab zum Seelengrund in vollem
AusmafBe zur Auswirkung kommen 148t. Hierauf beruht ihre Verwandtschaft
mit der nichi-christlichen, etwa der psychotherapeutischen oder Ostlichen Me-
ditation. Offenbar gewinnt die christliche Meditation von der Fiille der iiber-
natiirlichen Dynamik her auch den ganzen Reichtum der natiirlichen; dem aber,
was man im zugespitzten Sinne Betrachtung nennt, bleibt der letzte Tiefgang
sowohl im natiirlichen als auch im {ibernatiirlichen Bereich versagt.

Versuchen wir nun an Hand des iiber die natiirliche Dynamik Gesagten
dielibernatiirliche Dynamik noch genauer zu umschreiben.

‘An ihr zeigt sich vor allem eine ganz neue Auspriagung des Per-
sonalen. Die Einwohnung des dreipersdnlichen Gottes ndmlich ist nicht (wie
bei der absoluten Person, von der oben die Rede war) chne weiteres mit der
Tiefen-Strukiur des Seelengrundes gegeben, sondern erwichst aus einer und
besteht in einer besonderen personalen Zuwendung Gottes zum Menschen.
Diese findet in der heiligmachenden Gnade einen ersten Niederschlag, die des-
halb nur als der stindige AusfluB aus der unablissig geschehenden Zuwendung
zu fassen ist. In ihr richtet der dreipersonliche Gott unaufhorlich sein Wort
an den gnadenhaft erhobenen Menschen. — Doch tritt er nicht allein als Ur-
heber der Gnade mit dem Menschen in Beziehung; vielmehr gewihrt er diesem
. in und mit der Gnade zugleich sich selbst durch eine unaussprechlich geheim-
nisvolle Einwohnung im Seelengrunde. So spricht der dreipersdnliche Gott
in jedem Augenblick den Menschen ganz persénlich an; denn seine Gegenwart
ist wiederum nicht dinghaft-statisch, sondern personal-dynamisch zu fassen.
Sein Ansprechen ist ein stdndiges Mitteilen goéttlichen Lebens, ein Umwandeln
in Gottes Herrlichkeit und ein Hineinnehmen des Menschen in die Gemein-
schaft mit Gott. Das alles aber vollzieht sich so verborgen, dafl wir es nicht zu
schauen vermdogen.



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung II. 221

Kehrt also der Mensch in den Seelengrund ein und fiihrt er auf diese Wurzel
sein personales Leben zuriick, so erhebt er sich gerade dadurch iiber alles Im-
personale, indem er sich Giber die oben aufgezeigte absolute Person hinaus
dem ihm in Gnade und Einwohnung begegnenden dreipersénlichen Gott iiber-
liefert.

Neben dem Personalen ist fiir die Umschreibung der iibernatiirlichen Dyna-
mik wichtig, daf in ihr ein ganzneues Abbild Gottes liegt. Wir meinen
das jetzt nicht in dem eben besprochenen Sinne, da8l der Mensch durch Gnade
und Einwohnung teilhaftig der géttlichen Natur und so Kind und tibernatiir-
liches Ebenbild Gottes wird. Vielmehr kniipfen wir an das frither Gesagte an,
wonach die Riickbindung von Erkennen und Wollen in den Seelengrund den
Menschen zu einem Abbild Gottes macht. Was da jeweils nachgebildet wurde,
war die Schau, mit der Gott sich selbst umfaBt. Nun richtet sich die iibernatiir-
liche Dynamik gerade auf die Teilnahme an dieser Schau, und zwar im strengen
Sinne des Wortes, insofern der Mensch durch Gnade und Einwohnung darauf
angelegt ist, in seiner jenseitigen Vollendung Gott so zu schauen, wie er ist,
von Angesicht zu Angesicht. Weil also die Gnade als Keim dieser Schau im
Seelengrunde ruht, prégt sie diesem ein Abbild Gottes ein, das alles mit der
natiirlichen Dynamik Gegebene unendlich iibersteigt. Diese hohere Abbildlich-
keit mufBl auch bei der Riickbindung des durch Glaube, Hoffnung und Liebe
gnadenhaft erhobenen Erkennens und Wollens in den gnadenhaft erhobenen
Seelengrund aufstrahlen.

Glaube, Hoffnung und Liebe diirfen als Teilentfaltungen des einen
Gnadenlebens nicht auseinanderfallen; sonst zersetzen sie sich in sich selbst.
In den einen Gnadengrund aber hineingebunden, wird der Glaube von der
Liebe vertieft, wird die Liebe vom Glauben erleuchtet, 148t die Hoffnung, von
beiden getragen, schon etwas von dem kommenden Besitz in der Schau ahnen.
Ebenso verwirklicht die Verschmelzung der drei géttlichen Tugenden im
Gnadengrund einen Anfang jener Intensitdt des Vollzugs, der einst
die Schau auszeichnen wird. Ja, aus der Gnade erbliiht, wenn sie nicht schuld-
bar verscherzt wird, mit unwiderstehlicher Triebkraft die Schau.
An dieser Triebkraft nehmen Glaube, Hoffnung und Liebe in dem MaBe teil,
in dem sie mit dem Gnadengrund verwachsen. Doch tragen sie auch schon in
sich selbst etwas von dieser Unwiderstehlichkeit, weil sie als gottliche Tugen-
den wesenhaft auf Gott gerichtet sind; der Verlust dieser Ausrichtung be-
deutete zugleich den Verlust ihres Wesens. Sie sind eben die wesenhaft Gott
zugewandte iibernatiirliche Vollendung von Verstand und Willen. — SchlieB-
lich kreisen Glaube, Hoffnung und Liebe um die iibernatiirlichen. Geheimnisse,
die wir einst schauen werden. Damit bewegen sie sich schon mitten im Un-
sagbaren ; und mit den einzelnen Aspekten, die sich an den Geheimnissen
sagen lassen, hat es nur dann seine Richtigkeit, wenn sie auf den letzten un-
sagbaren Grund der Geheimnisse hin-gesagt werden. Erst recht treten Glaube,
Hoffnung und Liebe in den Raum des Unsagbaren ein, insofern sie in den
sie alle umfangenden Gnadengrund zuriickgebunden werden, weil dieser die
einige Wurzel aller Begegnung mit dem Unsagbaren in seiner alle Sagbarkeit
{ibersteigenden Fiille darstellt. Je tiefer wir in diese Einheit eingehen, desto



222 Joh. Lotz S. J.

mehr wird uns jetzt schon ein Strahl jener Schau zuteil, in der wir einst so mit
dem Unsagbaren vereint sein werden, daBl wir im Abgrund seiner Unsagbar-
keit ruhen und nicht mehr der Sagbarkeit mittels einer vielfiltigen Inhaltlich-
keit bediirfen.

Aus der Betrachtung erwiichst in dem MaBe die Meditation, wie sie sich der
eben entfalteten {ibernatiirlichen Dynamik im vollen Umfang 6ffnet, wie sie
ganz in dieser lebt und zugleich fiir sie alle Kraft der natiirlichen Dynamik
fruchtbar macht. So geht mehr und mehr das vom Menschen her Geschehende
in das von Gott her Gewirkte iiber, wodurch immer deutlicher die jenseitige
Gottesschau vorgebildet wird.

v

Nach unseren Darlegungen hat die Meditation vor allem im natiirlichen
Seelengrund und im iibernatiirlichen Gnadengrund ihren Ort, weil sie darauf
Erkennen und Wollen bzw. Glaube, Hoffnung und Licbe zuriicknimmt. So
macht sie nicht bei den bestimmten Inhalten des Gegenstindlichen
halt, sondern geht in das mit bestimmten Inhalten nicht erreichbare Uber-
gegensténdliche ein. Hier erhebt sich die Frage, ob sich der Mensch
iiberhaupt noch mit den bestimmten Inhalten, die gegenstiindlich an ihn heran-
treten, befassen soll, wenn er der letzten Geheimnisse des Daseins auf iiber-
gegenstindliche Weise viel umfassender und gewaltiger und erst in ihrer
eigentlichen Tiefe inne wird.

Tatséchlich sind die Schwarmgeister aller Zeiten der Meinung gewe-
sen, daB sie das Gegenstiindliche entbehren konnen, weil sie im Ubergegen-
sténdlichen unendlich mal mehr und alles iiberhaupt finden; das Gegen-
stindliche erschien ihnen nur als Stérung und Ablenkung oder gar als Abfall
vom Eigentlichen. Die Folge dieser Einstellung war entweder, daB sich doch
auf verborgenen Wegen gegenstindliche Gehalte einschlichen, die unkontrol-
liert ihr Unwesen trieben und auf die Dauer in die Irre fithrten. Oder das
Ubergegenstiindliche wurde wegen seiner Leere und Unbestimmtheit allmih-
lich seicht und kraftlos und schlug schlieilich in eine nur allzu greifbare Gegen-

stindlichkeit um, die vom Ubergegenstindlichen nichts mehr iibriglies.

Unsere Stellung zu dieser Frage ist durch das bestimmt, was tiber die
abwesende Anwesenheit Gottes sowohl in der natiirlichen als auch in der iiber-
natiirlichen Dynamik gesagt wurde. Gott ist in sich selbst nicht unbestimmt
und leer, sondern die absolute Bestimmtheit und Fiille. Aber insofern seine
Anwesenheit eine abwesende ist, wird er fiir uns zunéchst nur als unbestimm-
ter und leerer, alle bestimmten Inhalte hinter sich lassender Raum zugénglich.
Dieser fiillt und bestimmt sich nicht unmittelbar von Gott her; sonst wiirde
Gott selbst an die Stelle jenes Raumes treten, was mit seiner anwesenden
Anwesenheit gleichbedeutend wire. Also kann sich der Raum nur mittelbar
fiillen und bestimmen, ndmlich im Durchgang durch bestimmte gegenstindliche
Gehalte. Diese sind unbedingt notwendig, weil einzig durch sie der Raum er-
fiallt und bestimmt und so erst in dem, was er eigentlich besagt (Gott), voll-
zogen und ergriffen werden kann. Doch wird nie irgend eine Ansammlung



-

Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung II. 223

bestimmter gegenstindlicher Gehalte das letztlich und eigentlich gemeinte
Ubergegenstindliche ausschdpfen; sonst wire wiederum eine anwesende An-
wesenheit Goties erzeugt, und zwar eine solche, die Gott in unsere Weise des
Erfassens seiner Herrlichkeit einschlieBen und so sicher verfehlen wiirde. Da-
her Zielt die letzte Absicht in allem Gegenstidndlichen auf das
Ubergegenstindliche hin, das uns gerade so und nur so seine An-
wesenheit géwahrt, eine Anwesenheit, die gerade so und nur so als abwesende
gewahrt wird.

Dasselbe 148t sich, wenn wir auf das vom Ged&dchtnis Gesagte zurtick~ -
blicken, folgendermaBien ausdriicken. Der natiirliche Seelengrund und der iiber-
natiirliche Gnadengrund tragen immer schon den Gott der Natur und den Gott
der Gnade als ihr Behaltenes in sich. Doch vermdgen sie aus sich allein diesen
Gott nicht zu ergreifen. Das ist einzig auf dem Umweg iiber die von anders-
woher empfangenen gegenstindlichen Gehalte mdglich, durch die das immer
schon Behaltene erweckt, bestimmt und erfiillt wird. Da aber aus diesen Ge-
halten dem Menschen nur sein immer schon Behaltenes entgegenkommt,
handelt es sich um eine Wiedererinnerung im echten Sinne des Wortes. Die
gegenstindlichen Gehalte fiir sich allein sind stumm; ebenso ist das immex
schon Behaltene fiir sich allein stumm. Erst aus der Durchdringung beidér er-
wichst die Zindung, die alle gegenstindlichen Gehalte auf das immer schon
Behaltene hin durchlichtet und zugleich das immer schon Behaltene bestimmt
und erfiillt und so als das, was es letztlich ist, ndmlich als Gott erfa8bar macht.
Damit tritt Gott in eine Anwesenheit ein, die seine Abwesenheit nicht aufhebt
und deshalb sein in allem Gegenstindlichen sich zeigendes und doch hinter
allem Gegenstiéndlichen liegendes iibergegenstindliches Geheimnis gegen-
wirtig macht.

Umschreiben wir noch genauer worin die gegenstindlichen Ge-
halte bestehen. Was den natiirlichen Seelengrund angeht, handelt es sich
um die Werke der Schépfung und um die aus ihnen leuchtenden Wesensziige
oder Eigenschaften des Schopfergottes. Sie alle ireffen wirklich Gott und sind
doch zugleich nur Hinweis auf sein sie alle {iberschreitendes Geheimnis. Was
den iibernatiirlichen Gnadengrund betrifft, so kommt hier zur Auswirkung,
daB der Glaube aus der Verkiindigung stammt (fides ex auditu). Erst durch
das Wort der Offenbarung, das Gott durch Christus, seine Apostel und seine
Kirche an uns richtet, und die darin enthaltenen, bestimmt abgrenzbaren und
so gegenstindlichen Glaubensgehalte oder Geheimnisse ist uns der iibernatiir-
liche Gnadengrund mit der abwesenden Anwesenheit des dreipersénlichen
Gottes erschlossen. Wiederum treffen diese Gehalte wirklich den Goti der
Offenbarung und Gnade und sind doch zugleich nur der Hinweis auf sein sie
alle iiberschreitendes Geheimnis. (Es soll hier keineswegs einer konzeptualisti-
sthen Verflichtigung der Gehalte das Wort geredet werden.)

An dieser Stelle zeigt sich, welche Bedeutung neben dem metaphysischen
demempirischen Gedé&chtniszukommt. Im metaphysischen Gedacht-
nis des Seelengrundes und des Gnadengrundes ist uns die noch stumme, noch
verborgene, noch nicht als solche ergriffene abwesende Anwesenheit Gottes
geschenkt. Mittels der gegenstandhchen Gehalte wird diese abwesende An-



224 Joh. Lotz S. J.

wesenheit beredt gemacht, offengelegt und als solche ergriffen und insofern
zu einer anwesenden Anwesenheit erhoben; im letzten bleibt es freilich auch
so eine abwesende Anwesenheit, weil nach dem oben Gesagten einzig kraft
der unaufhebbaren Abwesenheit Gottes sein libergegenstindliches Gehejmnis
anwesend wird, wihrend eine wirklich anwesende Anwesenheit Gottes erst
die jenseitige Gottesschau ermdglicht. Das empirische Gedichtnis bewahrt nun
die gegensténdlichen Gehalte auf und bringt uns durch sie die abwesende An-
wesenheit Gottes immer niher, so daB darin die Entwicklung des Menschen zu
Gott hin niedergelegt ist und er, auf der bisher erreichten Stufe stehend, seine
weiteren Aufstiege vollziehen kann. Doch hat der Schatz des empirischen Ge-
déchtnisses nie als starr festgehaltener Besitz seine Kraft, sondern alles hangt
daran, daB er immer wieder von der Dynamik des metaphysischen Gedicht-
nisses verfliissigt und so zum Sprechen gebracht werde.

Blicken wir von unseren Erérterungen iiber das Gegenstindliche und Uber-
gegensténdliche auf die Spannung von Betrachtung und Meditation zuriick, so
diirfte es klar sein, daB die Betrachtung mehr geneigt ist, sich an das Gegen-
sténdliche zu halten, wihrend die Meditation durch das Gegenstindliche hin-
durch dem Ubergegenstindlichen zugewandt ist.

Eine letzte Frage 146t sich in diesem Zusammenhang beantworten, némlich
die nach Aktivitdt oder Passivitit in Betrachtung und Meditation.
Ohne Zweifel entfaltet sich die Aktivitit im Ergreifen des Gegenstindlichen;
die Passivitit hingegen ist dem Erfahren des Ubergegenstindlichen zugeord-
net. Wie unsere Darlegungen eindeutig zeigen, ist die Alternative Aktivitit
oder Passivitdt génzlich verfehlt; es kommt gerade alles auf das rechte Zu-
sammenspiel von Aktivitdt und Passivitit an. BloBe Aktivitiat wiirde im
Gegensténdlichen versinken und wire fiir das Ubergegenstandliche verschlos-
sen; sie wiirde auch das Gegenstindliche letztlich zerstéren, da dieses vom
Ubergegenstindlichen Sinn, Tiefe und Leben empfingt. Umgekehrt wiirde
reine Passivitdt unter Uberspringen des Gegenstindlichen nur dem Ubergegen-
stindlichen gedffnet sein; die Folge wire, daB das Ubergegenstindliche ver-
loren ginge, weil es nur im Durchgang durch das Gegenstindliche zuginglich
wird. Danach vollendet sich die Aktivitit in der sie immer schon durchwirken-
den Passivitdt, und die Passivitdt verwirklicht sich einzig in der sie immer
schon umhegenden Aktivitat. .

Von hier aus heben sich Betrachtung und Meditation wiederum durch Ak-
zentversthiebung voneinander ab. Die Betrachtung schaut vor allem auf die
Aktivitdt und damit auf das Tun des Menschen; die Meditation hingegen strebt
durch die Aktivitit der Passivitdt zu und sieht mehr das Wirken jenes Gottes-
geistes, der ,fiir uns eintritt mit unaussprechlichen Seufzern“ (R6m 8, 26).

Die Passivitdt erreicht ihren Héhepunkt in den groBen Uberwilti-
gungen, indenen die Tiefe aufbricht und {ibermichtig iiber uns hereinbricht,
uns mitnimmt, chne dal wir zu widerstehen vermochten. In solchen Augen-
blicken erfafit uns das Ubergegenstiindliche iiber all unsere eigenen Bemiihun-
gen hinweg, die ja direkt nur das Gegenstindliche erreichen; das im Seelen-
und Gnadengrund ruhende Ganze nimmt uns unmittelbar fiir sich in Anspruch



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung II. . 225

und dréngt das Besondere zuriick. Wie aus unseren Darlegungen iiber das Per-
sonale hervorgeht, ergreift uns dabei letztlich der frei waltende Gott, von
dessen Giite es abhéngt, wie er sich uns mitteilen will, der uns auch so in
Besitz nehmen kann, schon im natiirlichen, vor allem aber im iibernatiirlichen
Bereich. Weil also Gott die grofen Uberwiltigungen wirkt, widersprechen sie
nicht der personalen Freiheit des Menschen, die iibrigens von Gott nie véllig
iibergangen, sondern irgendwann im Verlauf solcher Uberwiltigungen aus-
driicklich angerufen wird; denn im Gegensatz zum Dimon vergewaltigt Gott
niemals den Menschen. — Selbstversténdlich steht die Meditation diesen Vor-
géngen ndher und offener gegeniiber als die Betrachtung, die der Versuchung
unterliegt, sich an das Gegenstidndliche zu klammern und sich nicht loszulassen,
wenn sie Goét dartiber hinaus ins Grenzenlose fiihren will.

Ein weiterer Aufsatz soll im Zusammenhang mit dem Bildhaften die Be-
deutung Christi fiir Betrachtung und Meditation kldren. Weiter muf} ndch von
den moglichen Gefihrdungen und der Unterscheidung der Geister gesprochen
werden. Endlich werden Hinweise, die der praktischen Verwirklichung dienen,
das Ganze abschlieB3en.

15





