
214 Dr. Ludwig Klaiber 

liebten und dem Bekennen seiner Schönheiten liegt die ungeheure Dynamik 
des Lebens Ramon Lulls eingeschlossen. Es kehrte mit erschütternder Folge- 
richtigkeit durch den Martyrertod dahin zurück, von wo es einst bei seiner 
Bekehrung ausgegangen war. 

Vers 235. Die Liebe ist ein von Wind und Wellen bewegtes Meer, das keinen 
Hafen und keine Küste hat. Der Liebende ertrank in dem Meer, 
und mit ihm ertranken seine Qualen, aber seine Verdienste 
schwammen obenauf. 

Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung II. 
Von Jon. B. L o t z, S. J., Pullach bei München 

Ein erster Aufsatz1 suchte das Wesen des metaphysischen Gedächtnisses oder 
des Seelengrundes zu fassen und zu dem darin abwesend anwesenden Gott hin- 
zuführen. Hierbei zeigte sich wenigstens in einem zusammenfassenden Vor- 
blick, daß sich die Betrachtung nur dann zu dem, was man heute Meditation 
nennt, vollenden kann, wenn sie bis zu jener inneren Tiefe hinabdringt und 
auch sie in ihre Bewegung mit einbezieht. 

Das bisher gewonnene Ergebnis stellt uns nun die weitere Aufgabe, die Be- 
deutung des metaphysischen Gedächtnisses im einzelnen zu umreißen oder die 
einzelnenZüge.in denen sich das Wesen des Seelengrundes genauer be- 
stimmt, soweit herauszuarbeiten, als sie für die Spannung Betrachtung-Medi- 
tation wichtig sind. Damit werden sich zugleich unsere zunächst mehr abstrak- 
ten und theoretischen Darlegungen konkretisieren und der praktischen Aus- 
wertung nähern. 

I 

Nach dem früher Gesagten gehören in Betrachtung und Meditation die drei 
Elemente: Gedächtnis oder Seelengrund, Verstand und Wille (memoria, intel- 
lectus, voluntas) wesenhaft zusammen. Also unterscheiden sich Betrachtung 
und Meditation nicht durch völliges Ausschalten eines dieser Elemente, sondern 
allein durch deren jeweils andere Akzentuierung. Die Betrachtung bewegt sich 
vorwiegend in der Zone von Verstand und Willen, während sie sich dem Seelen- 
grund kaum ausdrücklich zuwendet; doch löst sie sich nicht von diesem; sonst 
würde sie zu oberflächlich-willkürlicher Mache und zu unlebendigem Getue ent- 
arten. Die Meditation hingegen kehrt vorwiegend in den Seelengrund ein, so 
daß sich Verstand und Wille ganz in ihn gebunden und von ihm getragen be- 
tätigen; doch kann sie die beiden Seelenvermögen nicht entbehren, weil sonst 
ihre Tiefe verstummen und ihr Leben erstarren würde. 

Die Erhebung der Betrachtung zur Meditation bedeutet also ein aus- 
drückliches Akzentuieren des Seelengrundes. Was damit 
gegeben ist, läßt sich in vier Gesichtspunkten verdeutlichen; sie sind 
ebensoviele Wesenszüge, durch die sich die Meditation auszeichnet. 

1 Heft 2 (1950) S. 121•130. 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung II. 215 

Zunächst sind Erkennen und Wollen die zwei Ausgliederungen oder Teil- 
entfaltungen des einen Seelengrundes. Wenn es wesentlich zum Fortgang in die 
Zweiheit kommen muß, so ist ebenso notwendig deren Rückbindung in 
die Einheit. Je weiter sich nämlich Erkennen und Wollen von ihrer einigen 
Wurzel entfernen, desto mehr treten sie, ja fallen sie schließlich auseinander. 
Hieraus ergibt sich jenes blasse, blutleere Erkennen, das kraftlos in sich selbst 
kreist und nicht mehr das Leben bewegt, das sich in seinen Begriffen verfängt 
und so den echten Kontakt mit dem Wirklichen verliert. Die Gegenseite dazu 
bildet ein vom Erkennen gelöstes und damit seines eigentlichen Nährbodens be- 
raubtes Wollen, das deshalb entweder träge dahinsiecht oder unerleuchtet und 
willkürlich ausschwärmt oder sich in fruchtlosen, weil nicht vom eigentlichen 
Lebensstrom getragenen und so krampfhaften Anstrengungen verbraucht. 

Je inniger hingegen Erkennen und Wollen trotz ihrer Zweiheit mit ihrer 
einigen Wurzel verwachsen bleiben, desto tiefer durchdringen sie sich gegen- 
seitig, entfalten sie sich wirklich nur als Teilmomente eines und desselben, in 
sich ungeteilten geistigen Lebensvorganges. Hieraus erwächst jenes blutvolle, 
vom Gesamtlebensstrom getragene und von der Liebe durchseelte Erkennen, 
das allein ein Gespür für das Wirkliche in seiner beglückenden Fülle hat, das 
selbst schon Leben ist und dieses deshalb von innen her, als dessen innere Trieb- 
kraft bewegt. Solches Erkennen hat das Wollen nicht neben sich, sondern ge- 
schieht schon mitten darin, womit ein Wollen gegeben ist, das sich als selbst- 
verständliche Verleiblichung des Erkennens vollzieht, das als Erfüllung des 
Lebens wie von selbst in diesem fruchtbar wird. 

Erst die Durchdringung von Erkennen und Wollen, die wir wohl auch mit 
dem Wort •Herz" meinen, vollendet im Leben unseres Geistes das Abbild Got- 
tes; es gilt, sie sorgsam zu wahren und unablässig zu vertiefen, zumal die Erb- 
sünde hier einen unheilvollen Zwiespalt aufgerissen hat. In dem Maße dieser 
geheilt wird, schlagen Erkennen und Wollen zu einer Flamme ineinander und 
bilden so das Gott eigene Schauen nach, in dem beides zusammenfällt. 

Hiermit hängt ein Zweites zusammen. Wenn sich die metaphysische Un- 
ruhe des Seelengrundes in Verstand und Willen auseinanderlegt, teilt sie die- 
sen von ihrer eigenen Dynamik mit, ohne sich aber je gänzlich in sie zu ergie- 
ßen. An derselben Dynamik nehmen die einzelnen zahllosen Akte des Er- 
kennens und Wollens teil, die wir im Laufe unseres Lebens vollziehen; doch 
können sie noch weniger als die ihnen zu Grunde liegenden Seelenvermögen 
die Fülle jener Dynamik in sich einfangen. Zwar leben letztlich und 
im verborgenen alle Akte so sehr von dieser Dynamik, daß sie ohne deren 
Zug absterben würden und überhaupt nicht zustande kämen. Das schließt 
aber nicht aus, daß es Stufen des Eingehens der Dynamik in die Akte oder 
des Verwachsenseins der Akte mit der Dynamik gibt. Ist nur noch ein Min- 
destmaß davon vorhanden, so werden die Akte dünn und schwach, entbeh- 
ren sie der Tiefe und FüEe; wird hingegen ein Höchstmaß erreicht, so ge- 
winnen sie Kraft und Fülle, Tiefe und Lebendigkeit. 

Je inniger also die Akte im Seelengrund verwurzelt und von ihm um- 
fangen bleiben, desto unzerteilter nehmen sie dessen Dynamik in sich auf, 



216 Joh. Lotz S. J. 

desto gewaltiger wird auch umgekehrt dessen zunächst noch gebundene Dy- 
namik in den Vollzug erhoben. So wird es dem Menschen mehr und mehr 
möglich, sich im einzelnen Akt (bis zu einem gewissen Grade) mit der vollen 
Intensität seines Wesens auszusprechen und damit den Gott nachzubilden, 
der in seinen einzigen ewigen Akt die ganze Kraft seines Vollziehens hin- 
einbannt. 

In dem eben Gesagten ist ein Drittes enthalten. Die metaphysische Dy- 
namik des Seelengrundes ist eindeutig und unabänderlich auf Gott 
gerichtet; sie dieser Ausrichtung berauben, hieße den Seelengrund selbst 
zerstören. Dieselbe Ausrichtung wohnt letztlich auch den beiden Seelenver- 
mögen und deren Akten inne; ihrem innersten Kern nach können sie sich 
ebensowenig wie der Seelengrund von Gott abwenden, ohne daß sie zu sein 
aufhören. Von der metaphysischen Ausrichtung, die den Akten von Natur 
aus zukommt, ist aber die Zielsetzung zu unterscheiden, die der Mensch 
selbst seinen Akten einprägt. Diese Unterscheidung ist besonders deshalb 
dringlich, weil sehr viele Akte zum unmittelbaren Inhalt nicht Gott, sondern 
irdische Personen und Dinge haben, an denen und durch die hindurch der 
Mensch in immer erneutem geschichtlichem Anlauf seine Entscheidung ge- 
genüber Gott vollziehen muß. Außerdem soll der Mensch zwar seine eigene 
Zielsetzung mit jener Ausrichtung in Einklang bringen, indem er Gott ent- 
weder unmittelbar entgegengeht oder ihn mittelbar durch seine Geschöpfe 
sucht. Doch kann er kraft seiner Freiheit auch jener Ausrichtung zuwider 
seine Ziele setzen, indem er Gott entweder unmittelbar oder mittelbar sein 
Nein entgegenschleudert. 

Offenbar wird es zu dieser Verirrung um so leichter kommen, je mehr sich 
die Akte von der Dynamik des Seelengrundes gelöst haben und so der wur- 
zellosen Willkür ausgeliefert sind. Freilich ist solche Willkür nicht imstande, 
jene Ausrichtung zu erschüttern, weshalb sie immer schon durch diese selbst 
zum Scheitern verurteilt ist. Im Gegensatz dazu sind Erkennen und Wollen 
um so mehr in ihrem Einklang mit der Unruhe des Herzens gesichert, je tie- 
fer sie mit dem Seelengrund verwachsen sind, weil sie im selben Maße an 
dessen Unbeirrbarkeit teilnehmen. Wie die Akte von der Dynamik des See- 
lengrundes immer unlöslicher und inniger in Gott hineingebunden werden, 
so wird auch umgekehrt die Dynamik von den Akten immer mehr als das 
urmächtige, unwiderstehliche Streben zu Gott empor entbunden. (Akte hin- 
gegen, die der Dynamik widerstreiten, drängen sie zurück, verhindern ihre 
Auswirkung, nehmen ihr alles Gewicht und lassen sie am Ende nur noch als 
Illusion erscheinen.) • Auf diese Weise wird der Mensch allmählich zum Ab- 
bild jenes Gottes, der so tief mit sich eins ist, daß er sich nie von sich selbst 
abwenden kann. • 

Schließlich verbirgt sich in dem Vorstehenden ein Viertes. Die eine Ur- 
Dynamik des Seelengrundes muß in den vielen Akten des Erkennens und 
Wollens durchgegliedert und ausgeformt werden, damit sie, statt ins Schwei- 
gen gebannt zu bleiben, sich aussprechen kann. Insofern die Akte viele sind, 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung II. 217 

schöpft aber keiner von ihnen die Fülle des Seins und vor allem des unend- 
lichen göttlichen Seins aus, auf die das Herz hingerichtet ist; jeder Akt spiegelt 
immer nur einen Ausschnitt oder einen Anblick davon wider, den die Dynamik 
immer schon überschreitet. So vermag das Sagen der Akte nie das von der 
Dynamik letztlich Gemeinte aus-zusagen, d.h. in einem ganz zu sagen oder 
in seiner Ganzheit zu umgreifen; dieses letztlich Gemeinte bleibt 
stets ein alles Sagen der Akte übersteigendes und damit un-sagbares Ge- 
heimnis, von dessen Kraft aber alles Sagen lebt. Es geht eben um den ab- 
wesend anwesenden Gott, dessen Enthüllung sein unaufhebbares Verhüllt- 
sein erst recht deutlich macht und zur Erfahrung bringt. 

Weil das Spiel der Akte niemals das Unsagbare einzufangen imstande ist, 
besteht die Gefahr, daß alles Sagen ohnmächtig zu Boden sinkt und sich im 
Wesenlosen verliert, daß es, seine Ohnmacht und Wesenlosigkeit erkennend, 
seine Anstrengungen vervielfacht und sich so gerade durch die Menge des 
Gesagten immer weiter von dem eigentlich und einzig zu Sagenden entfernt. 
Diese Gefahr wird um so drohender sein, je mehr der Zusammenhang der 
Akte mit dem Seelengrund gelockert wird. Wenn hingegen dieser Zusam- 
menhang an Innigkeit und Tiefe gewinnt, so wird der im Akt gesagte Aus- 
schnitt in die von der Dynamik gemeinte Ganzheit des Unsagbaren hinein- 
genommen. Hierdurch strömt in das Gesagte Sinnfülle und Leben ein, wo- 
mit darin zugleich das Unsagbare auf unsägliche Weise gegenwärtig wird; 
auf keine andere Weise kann sich das Unsagbare erschließen, weil jedes 
Antasten seiner Unsagbarkeit es zum Verschwinden bringt. • Indem der 
Mensch das Unsagbare berührt, erscheint er wiederum als Abbild Gottes, 
dessen eigenes Sagen so erhaben ist, daß es nicht hinter dem Unsagbaren zu- 
rückbleibt, sondern ihm unendlich gemäß ist. 

Die vier von uns entfalteten Gesichtspunkte zeigen, was die Rückbin- 
dung von intellectus und voluntas in die memoria oder den Seelengrund 
bedeutet: Ineinanderschwingen von Erkennen und Wollen, volle Intensität 
des Vollzugs, Sicherheit und Tiefe der Verwurzelung in Gott, Gegenwärtig- 
werden des Unsagbaren. Diesem Raum strebt zu und in ihm bewegt sich 
die zur Meditation fortschreitende Betrachtung. 

II 

An dieser Stelle meldet sich eine entscheidende Frage. Bringt nicht der 
Vorrang des Seelengrundes vor dem Erkennen und Wollen eine unmögliche 
Unterordnung des Personalen unter das Impersonale mit sich? Ver- 
körpert sich doch das Personale im Erkennen und im Wollen mit der ihm eige- 
nen Freiheit, während anscheinend der unbewußte und unfreie Seelengrund 
etwas ausgesprochen Impersonales ist. 

Selbstverständlich prägt sich einzig im Vollzug des geistigen Erkennens und 
des freien Wollens das Personale ganz aus; dadurch erst ist der Mensch als Per- 
son im vollen Sinne des Wortes da. In dieser Hinsicht kommt dem A k t - 
haften unbedingt der Primat vor dem nicht-akthaften Seelengrund zu, 
weshalb dieser auch jenern als seiner notwendigen Vollendung entgegendrängt. 



218 Joh. Lotz S. J. 

-Wenn sich das Personale erst im Akthaften voll ausprägt, so ist es damit kei- 
neswegs durch das Akthafte einzig und erstmalig konstituiert. Im Gegensatz 
nämlich zu jenen, die im Nicht-Akthaften ohne weiteres etwas Nicht-Personales 
oder bloß Dinghaftes sehen, ist daran festzuhalten, daß der Mensch schon seinem 
substanziellen Kern nach Person ist, nur eben eine noch nicht voll ausgeprägte 
oder verwirklichte, eine noch gebundene Person. Daher können wir in unserem 
Zusammenhang unterscheiden zwischen der im Akthaften beheimateten Voll- 
Person und der im Vor-Akthaften des Seelengrundes ruhenden Tiefen- 
Person. 

Von hier aus gesehen, besagt also die Rückbindung des Akthaften in den 
Seelengrund nie und nimmer eine Auslieferung des Personalen an das Imper- 
sonale, sondern die Verwurzelung der Voll-Person in der Tiefen-Person. 
Anders ausgedrückt: das Tragend-Umfangende und Maßgebend-Leitende für 
den Vollzug des personalen Lebens ist nicht etwas Impersonales, sondern die 
Tiefen-Struktur der Person und damit selbst etwas Personales. • Einzig in die- 
sem Zusammenspiel erreichen Voll-Person und Tiefen-Person die Fülle ihrer 
selbst. Trennt sich hingegen die Voll-Person von der Tiefen-Person, so wird 
sie wurzellos und verliert sich an das Wesenlos-Nichtige; sie kann dann nicht 
mehr Voll-Person heißen, weil in ihr nichts zum Vollen, zu seiner Erfüllung 
kommt. Ähnlich verhält es sich mit der isolierten Tiefen-Person, die an ihrer 
eigenen Unentbundenheit zu ersticken und sich ebenfalls in das Wesenlos-Nich- 
tige zu verflüchtigen scheint; auch sie kann nicht mehr Tiefen-Person heißen, 
weil es nichts über ihr gibt, dessen Tiefe sie ist. 

Doch kommt unserem Vollzug noch auf ganz andere Weise das Personale aus 
dem Seelengrund entgegen. In dessen Struktur liegt letztlich die Ausrichtung 
auf Gott oder die abwesende Anwesenheit Gottes. Der ZugzuGottist seins- 
haft (ontisch) unserer Seele eingeprägt und gehört deshalb zu ihrem dauernden 
Wesensbestand; als bestimmender Hintergrund ist er in all unserem Vollziehen 
am Werke, und wir werden seiner beim Vollzug des Gegenständlichen auf über- 
gegenständliche Weise inne. 

Besinnen wir uns hier auf die Lehre von der •conservatio", gemäß welcher 
Gott alles Erschaffene durch sein fortgesetztes Erschaffen oder sein unabläs- 
siges Wirken im Dasein erhalten muß, damit es nicht im Nichts versinkt. Nun 
paßt sich dieses Erhalten jeweils ganz der Natur des betreffenden Seienden an; 
das Seiende ist jeweils so, wie es Gott fortgesetzt erschafft oder erhält. Infolge- 
dessen kann der dem Seelengrund innewohnende Zug zu Gott einzig als un- 
ablässiges Gezogenwerden von Seiten Gottes verstanden werden. 
In der Tiefen-Struktur der Seele verleiblicht sich der ständig fortdauernde 
Tiefen-Ruf Gottes. Seine abwesende Anwesenheit ist also nicht dinghaft- 
statisch, sondern personal-dynamisch, zu fassen; anwesend ist Gott, insofern er 
jeden Augenblick seinen Ruf an uns ergehen läßt, abwesend ist er, insofern er 
nur einen Tiefen-Ruf an uns richtet, nämlich einen solchen, der sich allein in 
der Tiefen-Struktur der Seele ausprägt. 

Der bestimmende Hintergrund all unseres Vollziehens, dessen wir beim 
Vollzug des Gegenständlichen auf übergegenständliche Weise innewerden, ist 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung II. 219 

also der Tiefen-Ruf Gottes. Wenn demnach der Mensch sein Erkennen und 
Wollen in den Seelengrund hineinbindet, so liefert er damit nicht das Personale 
dem Impersonalen aus, sondern er gibt sich als Person der absoluten 
Person oder dem göttlichen Du und hierdurch dem Personalen in seiner 
höchsten Gestalt anheim. Nach allem erfaßt uns in der Tiefen-Person die ab- 
solute Person, die das letztlich Tragend-Umfangende und Maßgebend-Leitende 
für die Voll-Person oder den Vollzug des personalen Lebens darstellt. 

Die Betrachtung erhebt sich zur Meditation, insofern in ihr die Voll- 
Person durch die Tiefen-Person zur absoluten Person hin- 
findet. • Hier unterscheidet sich das, was wir Meditation nennen, wesentlich 
von der Meditation etwa der nicht-christlichen Psychotherapie. In dieser näm- 
lich hat es der Mensch schließlich nur mit sich selbst zu tun, weshalb sie nie 
zum Gebet werden kann. Für uns aber bedeutet Meditation als Einkehren des 
personalen Lebens in den Seelengrund eine Versenkung nicht nur in die eigene 
Tiefe, sondern vor allem in das göttliche Du, weshalb sie wesenhaft Gebet ist. 

III 

Unsere Überlegungen sind jetzt an den Punkt gelangt, wo. sie über das 
Menschlich-Philosophische hinaus- und in das Übernatürlich-Gna- 
denhafte oder Theologische hineindrängen. 

In der absoluten Person, zu der die Philosophie führt, verbirgt sich ja, wie 
die Offenbarung verkündet, der dreipersönliche Gott. Durch die 
Taufe läßt er den Menschen an seinem dreifaltigen Leben teilnehmen. Damit 
wird dem Seelengrund die heiligmachende Gnade als neues Prinzip gott- 
f örmigen Lebens eingesenkt. Sie bringt die abwesende Anwesenheit des drei- 
persönlichen Gottes mit sich; er ist anwesend, insofern er in uns Wohnung nimmt; 
er ist abwesend, insofern sein Wohnen verborgen bleibt. Hierin liegt eine neue 
übernatürliche Dynamik, die alle natürliche Dynamik wesentlich überschreitet, 
die auf die Schau Gottes von Angesicht zu Angesicht und auf die dieser ent- 
sprechende Vereinigung mit ihm ausgerichtet ist. Wie sich die natürliche 
Dynamik des Seelengrundes in Verstand und Willen als ihren Wirkvermögen 
auseinanderlegt, so die übernatürliche Dynamik des inneren Gnaden-grundes 
in Glaube, Hoffnung und Liebe. Diese sind der abwesenden Anwesenheit des 
dreipersönlichen Gottes zugeordnet; wenn aber in der jenseitigen Vollendung 
dessen anwesende Anwesenheit erreicht ist, geht der Glaube in die Schau über, 
die Hoffnung in den Besitz, die göttliche Liebe aber, mit der wir in der Gnade 
Gottes heben dürfen, wird ihres irdischen, oft sehr unansehnlichen Gewandes 
•entkleidet und erblickt sich in dem strahlenden Licht der Herrlichkeit des drei- 
faltigen Gottes. 

Hier tritt der tiefste Unterschied zwischen der nicht-christlichen Me- 
ditation und der christlichen Betrachtung und Meditation hervor. Erstere rech- 
net nicht mit der übernatürlichen Dynamik, ja verschließt sich oft 
-ausdrücklich dagegen, während letztere in eben dieser Dynamik gerade ihren 
•eigentlichen Lebensraum hat, ihre Eigenart und Kraft gewinnt. 



220 Joh. Lotz S. J. 

Zugleich heben sich hier innerhalb des Christlichen auch Betrachtung und 
Meditation wiederum durch eine verschiedene Akzentuierung voneinander ab. 
Die Betrachtung scheint mehr auf die natürlichen Kräfte des Verstandes 
und des Willens zu schauen und darin deren übernatürliche Erhebung einzu- 
schließen. Die Meditation hingegen wendet sich vor allem den übernatür- 
lichen Kräften der eingegossenen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und 
der Liebe zu; diese enthalten die natürlichen Wirkvermögen in sich, weil sie 
deren übernatürliche Vollendung darstellen. 

Wenn wir die natürliche und die übernatürliche Dynamik als eine Zweiheit 
einander gegenüberstellen, so ist dabei nie zu vergessen, daß sie im konkreten 
christlichen Leben zu ei n em christlichen Gesamtsein und Gesamtvollzug ver- 
wachsen sind. Deshalb entfaltet sich die übernatürliche Dynamik nicht ohne 
die natürliche, sondern in ihr. Dadurch wird einerseits die natürliche Dynamik 
geläutert und erst ganz zu sich selbst befreit oder in ihrer vollen Mächtigkeit 
entbunden; anderseits wird die übernatürliche Dynamik davor bewahrt, den 
Eindruck eines blassen, unlebendigen Überbaues zu machen, der nie recht mit 
dem Menschlichen eins wird. • Nun scheint es das Kennzeichnende für die 
christliche Meditation zu sein, daß sie innerhalb des übernatürlichen Ge- 
schehens die natürlichen Seelenkräfte bis hinab zum Seelengrund in vollem 
Ausmaße zur Auswirkung kommen läßt. Hierauf beruht ihre Verwandtschaft 
mit der nicht-christlichen, etwa der psychotherapeutischen oder östlichen Me- 
ditation. Offenbar gewinnt die christliche Meditation von der Fülle der über- 
natürlichen Dynamik her auch den ganzen Reichtum der natürlichen; dem aber, 
was man im zugespitzten Sinne Betrachtung nennt, bleibt der letzte Tiefgang 
sowohl im natürlichen als auch im übernatürlichen Bereich versagt. 

Versuchen wir nun an Hand des über die natürliche Dynamik Gesagten 
die übernatürliche Dynamik noch genauer zu umschreiben. 

'An ihr zeigt sich vor allem eine ganz neue Ausprägung des Per- 
sonalen. Die Einwohnung des dreipersönlichen Gottes nämlich ist nicht (wie 
bei der absoluten Person, von der oben die Rede war) ohne weiteres mit der 
Tiefen-Struktur des Seelengrundes gegeben, sondern erwächst aus einer und 
besteht in einer besonderen personalen Zuwendung Gottes zum Menschen. 
Diese findet in der heiligmachenden Gnade einen ersten Niederschlag, die des- 
halb nur als der ständige Ausfluß aus der unablässig geschehenden Zuwendung 
zu fassen ist. In ihr richtet der dreipersönliche Gott unaufhörlich sein Wort 
an den gnadenhaft erhobenen Menschen. • Doch tritt er nicht allein als Ur- 
heber der Gnade mit dem Menschen in Beziehung; vielmehr gewährt er diesem 
in und mit der Gnade zugleich sich selbst durch eine unaussprechlich geheim- 
nisvolle Einwohnung im Seelengrunde. So spricht der dreipersönliche Gott 
in jedem Augenblick den Menschen ganz persönlich an; denn seine Gegenwart 
ist wiederum nicht dinghaft-statisch, sondern personal-dynamisch zu fassen. 
Sein Ansprechen ist ein ständiges Mitteilen göttlichen Lebens, ein Umwandeln 
in Gottes Herrlichkeit und ein Hineinnehmen des Menschen in die Gemein- 
schaft mit Gott. Das alles aber vollzieht sich so verborgen, daß wir es nicht zu 
schauen vermögen. 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung II. 221 

Kehrt also der Mensch in den Seelengrund ein und führt er auf diese Wurzel 
sein personales Leben zurück, so erhebt er sich gerade dadurch über alles Im- 
personale, indem er sich über die oben aufgezeigte absolute Person hinaus 
dem ihm in Gnade und Einwohnung begegnenden dreipersönlichen Gott über- 
liefert. 

Neben dem Personalen ist für die Umschreibung der übernatürlichen Dyna- 
mik wichtig, daß in ihr ein ganz neues Abbild Gottes liegt. Wir meinen 
das jetzt nicht in dem eben besprochenen Sinne, daß der Mensch durch Gnade 
und Einwohnung teilhaftig der göttlichen Natur und so Kind und übernatür- 
liches Ebenbild Gottes wird. Vielmehr knüpfen wir an das früher Gesagte an, 
wonach die Rückbindung von Erkennen und Wollen in den Seelengrund den 
Menschen zu einem Abbild Gottes macht. Was da jeweils nachgebildet wurde, 
war die Schau, mit der Gott sich selbst umfaßt. Nun richtet sich die übernatür- 
liche Dynamik gerade auf die Teilnahme an dieser Schau, und zwar im strengen 
Sinne des Wortes, insofern der Mensch durch Gnade und Einwohnung darauf 
angelegt ist, in seiner jenseitigen Vollendung Gott so zu schauen, wie er ist, 
von Angesicht zu Angesicht. Weil also die Gnade als Keim dieser Schau im 
Seelengrunde ruht, prägt sie diesem ein Abbild Gottes ein, das alles mit der 
natürlichen Dynamik Gegebene unendlich übersteigt. Diese höhere Abbildlich- 
keit muß auch bei der Rückbindung des durch Glaube, Hoffnung und Liebe 
gnadenhaft erhobenen Erkennens und Wollens in den gnadenhaft erhobenen 
Seelengrund aufstrahlen. 

Glaube, Hoffnung und Liebe dürfen als Teilentfaltungen des einen 
Gnadenlebens nicht auseinander fallen; sonst zersetzen sie sich in sich selbst. 
In den einen Gnadengrund aber hineingebunden, wird der Glaube von der 
Liebe vertieft, wird die Liebe vom Glauben erleuchtet, läßt die Hoffnung, von 
beiden getragen, schon etwas von dem kommenden Besitz in der Schau ahnen. 
Ebenso verwirklicht die Verschmelzung der drei göttlichen Tugenden im 
Gnadengrund einen Anfang jener Intensität des Vollzugs, der einst 
die Schau auszeichnen wird. Ja, aus der Gnade erblüht, wenn sie nicht schuld- 
bar verscherzt wird, mit unwiderstehlicher Triebkraft die Schau. 
An dieser Triebkraft nehmen Glaube, Hoffnung und Liebe in dem Maße teil, 
in dem sie mit dem Gnadengrund verwachsen. Doch tragen sie auch schon in 
sich selbst etwas von dieser Unwiderstehlichkeit, weil sie als göttliche Tugen- 
den wesenhaft auf Gott gerichtet sind; der Verlust dieser Ausrichtung be- 
deutete zugleich den Verlust ihres Wesens. Sie sind eben die wesenhaft Gott 
zugewandte übernatürliche Vollendung von Verstand und Willen. • Schließ- 
lich kreisen Glaube, Hoffnung und Liebe um die übernatürlichen.Geheimnisse, 
die wir einst schauen werden. Damit bewegen sie sich schon mitten im Un- 
sagbaren; und mit den einzelnen Aspekten, die sich an den Geheimnissen 
sagen lassen, hat es nur dann seine Richtigkeit, wenn sie auf den letzten un- 
sagbaren Grund der Geheimnisse hin-gesagt werden. Erst recht treten Glaube, 
Hoffnung und Liebe in den Raum des Unsagbaren ein, insofern sie in den 
sie alle umfangenden Gnadengrund zurückgebunden werden, weil dieser die 
einige Wurzel aller Begegnung mit dem Unsagbaren in seiner alle Sagbarkeit 
übersteigenden Fülle darstellt. Je tiefer wir in diese Einheit eingehen, desto 



222 Joh. Lote S. J. 

mehr wird uns jetzt schon ein Strahl jener Schau zuteil, in der wir einst so mit 
dem Unsagbaren vereint sein werden, daß wir im Abgrund seiner Unsagbar- 
keit ruhen und nicht mehr der Sagbarkeit mittels einer vielfältigen Inhaltlich- 
keit bedürfen. 

Aus der Betrachtung erwächst in dem Maße die Meditation, wie sie sich der 
eben entfalteten übernatürlichen Dynamik im vollen Umfang öffnet, wie sie 
ganz in dieser lebt und zugleich für sie alle Kraft der natürlichen Dynamik 
fruchtbar macht. So geht mehr und mehr das vom Menschen her Geschehende 
in das von Gott her Gewirkte über, wodurch immer deutlicher die jenseitige 
Gottesschau vorgebildet wird. 

IV 

Nach unseren Darlegungen hat die Meditation vor allem im natürlichen 
Seelengrund und im übernatürlichen Gnadengrund ihren Ort, weil sie darauf 
Erkennen und Wollen bzw. Glaube, Hoffnung und Liebe zurücknimmt. So 
macht sie nicht bei den bestimmten Inhalten des Gegenständlichen 
halt, sondern geht in das mit bestimmten Inhalten nicht erreichbare Über- 
gegenständliche ein. Hier erhebt sich die Frage, ob sich der Mensch 
überhaupt noch mit den bestimmten Inhalten, die gegenständlich an ihn heran- 
treten, befassen soll, wenn er der letzten Geheimnisse des Daseins auf über- 
gegenständliche Weise viel umfassender und gewaltiger und erst in ihrer 
eigentlichen Tiefe inne wird. 

Tatsächlich sind die Schwarmgeister aller Zeiten der Meinung gewe- 
sen, daß sie das Gegenständliche entbehren können, weil sie im Übergegen- 
ständlichen unendlich mal mehr und alles überhaupt fänden; das Gegen- 
ständliche erschien ihnen nur als Störung und Ablenkung oder gar als Abfall 
vom Eigentlichen. Die Folge dieser Einstellung war entweder, daß sich doch 
auf verborgenen Wegen gegenständliche Gehalte einschlichen, die unkontrol- 
liert ihr Unwesen trieben und auf die Dauer in die Irre führten. Oder das 
Übergegenständliche wurde wegen seiner Leere und Unbestimmtheit allmäh- 
lich seicht und kraftlos und schlug schließlich in eine nur allzu greifbare Gegen- 
ständlichkeit um, die vom Übergegenständlichen nichts mehr übrigließ. 

Unsere Stellung zu dieser Frage ist durch das bestimmt, was über die 
abwesende Anwesenheit Gottes sowohl in der natürlichen als auch in der über- 
natürlichen Dynamik gesagt wurde. Gott ist in sich selbst nicht unbestimmt 
und leer, sondern die absolute Bestimmtheit und Fülle. Aber insofern seine 
Anwesenheit eine abwesende ist, wird er für uns zunächst nur als unbestimm- 
ter und leerer, alle bestimmten Inhalte hinter sich lassender Raum zugänglich. 
Dieser füllt und bestimmt sich nicht unmittelbar von Gott her; sonst würde 
Gott selbst an die Stelle jenes Raumes treten, was mit seiner anwesenden 
Anwesenheit gleichbedeutend wäre. Also kann sich der Raum nur mittelbar 
füllen und bestimmen, nämlich im Durchgang durch bestimmte gegenständliche 
Gehalte. Diese sind unbedingt notwendig, weil einzig durch sie der Raum er- 
füllt und bestimmt und so erst in dem, was er eigentlich besagt (Gott), voll- 
zogen und ergriffen werden kann. Doch wird nie irgend eine Ansammlung 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung II. 223 

bestimmter gegenständlicher Gehalte das letztlich und eigentlich gemeinte 
Übergegenständliche ausschöpfen; sonst wäre wiederum eine anwesende An- 
wesenheit Gottes erzeugt, und zwar eine solche, die Gott in unsere Weise des 
Erfassens seiner Herrlichkeit einschließen und so sicher verfehlen würde. Da- 
her zielt die letzte Absicht in allem Gegenständlichen auf das 
Übergegenständliche hin, das uns gerade so und nur so seine An- 
wesenheit gewährt, eine Anwesenheit, die gerade so und nur so als abwesende 
gewahrt wird. 

Dasselbe läßt sich, wenn wir auf das vom Gedächtnis Gesagte zurück- 
blicken, folgendermaßen ausdrücken. Der natürliche Seelengrunä und der über- 
natürliche Gnadengrund tragen immer schon den Gott der Natur und den Gott 
der Gnade als ihr Behaltenes in sich. Doch vermögen sie aus sich allein diesen 
Gott nicht zu ergreifen. Das ist einzig auf dem Umweg über die von anders- 
woher empfangenen gegenständlichen Gehalte möglich, durch die das immer 
schon Behaltene erweckt, bestimmt und erfüllt wird. Da aber aus diesen Ge- 
halten dem Menschen nur sein immer schon Behaltenes entgegenkommt, 
handelt es sich um eine Wiedererinnerung im echten Sinne des Wortes. Die 
gegenständlichen Gehalte für sich allein sind stumm; ebenso ist das immer 
schon Behaltene für sich allein stumm. Erst aus der Durchdringung beider er- 
wächst die Zündung, die alle gegenständlichen Gehalte auf das immer schon 
Behaltene hin durchlichtet und zugleich das immer schon Behaltene bestimmt 
und erfüllt und so als das, was es letztlich ist, nämlich als Gott erfaßbar macht. 
Damit tritt Gott in eine Anwesenheit ein, die seine Abwesenheit nicht aufhebt 
und deshalb sein in allem Gegenständlichen sich zeigendes und doch hinter 
allem Gegenständlichen liegendes übergegenständliches Geheimnis gegen- 
wärtig macht. 

Umschreiben wir noch genauer,, worin die gegenständlichen Ge- 
halte bestehen. Was den natürlichen Seelengrund angeht, handelt es sich 
um die Werke der Schöpfung und um die aus ihnen leuchtenden Wesenszüge 
oder Eigenschaften des Schöpfergottes. Sie alle treffen wirklich Gott und sind 
doch zugleich nur Hinweis auf sein sie alle überschreitendes Geheimnis. Was 
den übernatürlichen Gnadengrund betrifft, so kommt hier zur Auswirkung, 
daß der Glaube aus der Verkündigung stammt (fides ex auditu). Erst durch 
das Wort der Offenbarung, das Gott durch Christus, seine Apostel und seine 
Kirche an uns richtet, und die darin enthaltenen, bestimmt abgrenzbaren und 
so gegenständlichen Glaubensgehalte oder Geheimnisse ist uns der übernatür- 
liche Gnadengrund mit der abwesenden Anwesenheit des dreipersönlichen 
Gottes erschlossen. Wiederum treffen diese Gehalte wirklich den Gott der 
Offenbarung und Gnade und sind doch zugleich nur der Hinweis auf sein sie 
alle überschreitendes Geheimnis. (Es soll hier keineswegs einer konzeptualisti- 
schen Verflüchtigung der Gehalte das Wort geredet werden.) 

An dieser Stelle zeigt sich, welche Bedeutung neben dem metaphysischen 
dem empirischen Ge d ä ch tnis zukommt. Im metaphysischen Gedächt- 
nis des Seelengrundes und des Gnadengrundes ist uns die noch stumme, noch 
verborgene, noch nicht als solche ergriffene abwesende Anwesenheit Gottes 
geschenkt. Mittels der gegenständlichen Gehalte wird diese abwesende An- 



224 Joh. Lotz S. J. 

Wesenheit beredt gemacht, offengelegt und als solche ergriffen und insofern 
zu einer anwesenden Anwesenheit erhoben; im letzten bleibt es freilich auch 
so eine abwesende Anwesenheit, weil nach dem oben Gesagten einzig kraft 
der unaufhebbaren Abwesenheit Gottes sein übergegenständliches Geheynnis 
anwesend wird, während eine wirklich anwesende Anwesenheit Gottes erst 
die jenseitige Gottesschau ermöglicht. Das empirische Gedächtnis bewahrt nun 
die gegenständlichen Gehalte auf und bringt uns durch sie die abwesende An- 
wesenheit Gottes immer näher, so daß darin die Entwicklung des Menschen zu 
Gott hin niedergelegt ist und er, auf der bisher erreichten Stufe stehend, seine 
weiteren Aufstiege vollziehen kann. Doch hat der Schatz des empirischen Ge- 
dächtnisses nie als starr festgehaltener Besitz seine Kraft, sondern alles hängt 
daran, daß er immer wieder von der Dynamik des metaphysischen Gedächt- 
nisses verflüssigt und so zum Sprechen gebracht werde. 

Blicken wir von unseren Erörterungen über das Gegenständliche und Über- 
gegenständliche auf die Spannung von Betrachtung und Meditation zurück, so 
dürfte es klar sein, daß die Betrachtung mehr geneigt ist, sich an das Gegen- 
ständliche zu halten, während die Meditation durch das Gegenständliche hin- 
durch dem Übergegenständlichen zugewandt ist. 

Eine letzte Frage läßt sich in diesem Zusammenhang beantworten, nämlich 
die nach Aktivität oder Passivität in Betrachtung und Meditation. 
Ohne Zweifel entfaltet sich die Aktivität im Ergreifen des Gegenständlichen; 
die Passivität hingegen ist dem Erfahren des Übergegenständlichen zugeord- 
net. Wie unsere Darlegungen eindeutig zeigen, ist die Alternative Aktivität 
oder Passivität gänzlich verfehlt; es kommt gerade alles auf das rechte Zu- 
sammenspiel von Aktivität und Passivität an. Bloße Aktivität würde im 
Gegenständlichen versinken und wäre für das Übergegenständliche verschlos- 
sen; sie würde auch das Gegenständliche letztlich zerstören, da dieses vom 
Übergegenständlichen Sinn, Tiefe und Leben empfängt. Umgekehrt würde 
reine Passivität unter Überspringen des Gegenständlichen nur dem Übergegen- 
ständlichen geöffnet sein; die Folge wäre, daß das Übergegenständliche ver- 
loren ginge, weil es nur im Durchgang durch das Gegenständliche zugänglich 
wird. Danach vollendet sich die Aktivität in der sie immer schon durchwirken- 
den Passivität, und die Passivität verwirklicht sich einzig in der sie immer 
schon umhegenden Aktivität. * 

Von hier aus heben sich Betrachtung und Meditation wiederum durch Ak- 
zentverschiebung voneinander ab. Die Betrachtung schaut vor allem auf die 
Aktivität und damit auf das Tun des Menschen; die Meditation hingegen strebt 
durch die Aktivität der Passivität zu und sieht mehr das Wirken jenes Gottes- 
geistes, der •für uns eintritt mit unaussprechlichen Seufzern" (Rom 8, 26). 

Die Passivität erreicht ihren Höhepunkt in den großen Überwälti- 
gung e n, in denen die Tiefe aufbricht und übermächtig über uns hereinbricht, 
uns mitnimmt, ohne daß wir zu widerstehen vermöchten. In solchen Augen- 
blicken erfaßt uns das Übergegenständliche über all unsere eigenen Bemühun- 
gen hinweg, die ja direkt nur das Gegenständliche erreichen; das im Seelen- 
und Gnadengrund ruhende Ganze nimmt uns unmittelbar für sich in Anspruch 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung II. 225 

und drängt das Besondere zurück. Wie aus unseren Darlegungen über das Per- 
sonale hervorgeht, ergreift uns dabei letztlich der frei waltende Gott, von 
dessen Güte es abhängt, wie er sich uns mitteilen will, der uns auch so in 
Besitz nehmen kann, schon im natürlichen, vor allem aber im übernatürlichen 
Bereich. Weil also Gott die großen Überwältigungen wirkt, widersprechen sie 
nicht der personalen Freiheit des Menschen, die übrigens von Gott nie völlig 
übergangen, sondern irgendwann im Verlauf solcher Überwältigungen aus- 
drücklich angerufen wird; denn im Gegensatz zum Dämon vergewaltigt Gott 
niemals den Menschen. • Selbstverständlich steht die Meditation diesen Vor- 
gängen näher und offener gegenüber als die Betrachtung, die der Versuchung 
unterliegt, sich an das Gegenständliche zu klammern und sich nicht loszulassen, 
wenn sie Gott darüber hinaus ins Grenzenlose führen will. 

Ein weiterer Aufsatz soll im Zusammenhang mit dem Bildhaften die Be- 
deutung Christi für Betrachtung und Meditation klären. Weiter muß ndch von 
den möglichen Gefährdungen und der Unterscheidung der Geister gesprochen 
werden. Endlich werden Hinweise, die der praktischen Verwirklichung dienen, 
das Ganze abschließen. 

15 




