
226 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Der Ruf nach Einfachheit und innerer Einheit des religiösen 
Lebensideales 

Von Friedrich Wulf, S. J., München 

Die Vielgestaltigkeit und Kompliziertheit unserer modernen Welt verbraucht und 
zerplittert die Kräfte des Menschen, läßt ihn nicht mehr zu sich selbst, zu seiner 
eigentlichen Mitte kommen. Daher allenthalben der Ruf nach dem •einfachen Leben", 
nach Überschaubarkeit, nach Einheit und Ganzheit. Man spricht von Auflockerung 
der großen Städte, von naturhafterer Lebensweise, von Heimgestaltuög und Besee- 
lung der mechanischen Arbeit. In den geistigen Disziplinen hört man schon lange 
die Forderung nach der Synthese, nach der Überwindung des bloßen Spezialisten- 
tums, nach dem Zusammenhang und der Rangordnung der Wissenschaften und ihrer 
Aufgipfelung in Philosophie und Theologie. Medizin, Psychologie und Pädagogik 
bemühen sich darum, den Menschen als leib-seelische Ganzheit zu sehen. Man sucht 
nach Mitteln und Wegen, um auch unter den erschwerten Bedingungen der Gegen- 
wart diese Ganzheit zu verwirklichen. Man weiß, daß es mit der allgemeinen Er- 
kenntnis der Aufgabe nicht getan ist. Es gilt, jedem Menschen in konkreter Weise 
zu zeigen, worin die Ganzheit und der Sinn des Lebens für ihn bestehe und wie er 
sie erreichen könne. In der Psychotherapie spricht man von der •Individuation", zu 
der man gelangen müsse, die Anthroposophie sieht in der Entwicklung des •Ich-Be- 
wußtseins" zu immer größerer Klarheit den Fortschritt und das Ziel des mensch- 
lichen Lebens. In allem zeigt sich immer wieder das gleiche Bestreben, den Kern der 
Person aus der unüberschaubaren Fülle des ihn erdrückenden Stoffes und der ihn 
verwirrenden Eindrücke und Erlebnisse frei zu machen und in unmittelbare Begeg- 
nung mit der Ganzheit des Lebens zu bringen. 

Ähnliches kann man auch auf dem Gebiet der Theologie und der christlichen 
Frömmigkeit beobachten, wenngleich hier die Tendenz zur Einheit und zur Ganzheit 
noch wesentlich tieferen Gesetzen entspricht. In der Glaubenswissenschaft sucht 
man nicht nur nach einer abstrakten, in sich gültigen, a priori deduzierten Einheit 
der Offenbarungsgeheimnisse, sondern nach dem göttlichen Plan der konkreten Heils- 
Ordnung, der in unserer Zeit, in dieser irdischen 'Pilgerschaft, in uns und durch uns 
verwirklicht werden soll. Wenn darum gerade heute die einzelnen Traktate der 
Theologie • die Lehre vom dreifaltigen Gott und von Christus, von der Gnade und 
den Sakramenten ebenso wie die Geheimnisse Mariens • in der Ekklesiologie, der 
Lehre von der Kirche, ihre innere Einheit für uns kundtun, so liegt das nicht nur 
im Zuge eines immanenten Gesetzes der Dogmenentfaltung, sondern auch an unserer 
speziellen Zeitnot, an unserem wachsenden "Verlangen, in dieser säkularisierten, 
dämonischen, immer mehr auseinanderfallenden Welt die ganze Fülle und Aus- 
wirkung des göttlichen Lebens in einem leicht faßbaren, allzeit gegenwärtigen, 
gnadenhaften Zeichen greifen zu können. In uns und in den konkreten Gegebenheiten 
unseres Lebens vollzieht sich täglich, was Gott schon vor Grundlegung der Welt bei 
sich beschlossen hatte: in der Fülle der Zeiten alles im Himmel und auf Erden in 
Christus als dem Haupte zusammenzufassen (Eph 1,9•10). In der Kirche, dem fort- 
lebenden Christus, dessen Glieder wir sind, erfahren wir immer wieder sichtbar 
und erlebbar die tiefste Einheit unseres so vielgestaltigen, auf- und abwogenden, 
oft so zerrissenen Lebens. 

Wie ursprünglich und elementar in unserer Zeit gerade im Religiösen das Ver- 
langen nach dem •einfachen Leben" ist, zeigt sich mit aller Deutlichkeit in der un- 
mittelbaren, ganz persönlichen, betenden Begegnung der Seele mit Gott. Hier spürt 
der Mensch wie nirgends sonst die verwirrende Fülle und Aufgewühltheit der moder- 
nen Welt als eine Belastung. Die fast notwendige Aufgespaltenheit seines Bewußt- 



Im Spiegel der Zeit 227 

seins sowie die innere Empfindsamkeit und Verwundbarkeit lassen ihn nur sehr 
schwer zur Stille und zur inneren Sammlung, den unerläßlichen Vorbedingungen 
des Gebetes, kommen. So sucht er instinktiv nach den einfachsten Formeln, die 
immer wiederkehren, in denen er Gott sagt, wozu ihn das Herz drängt. Zu anderem 
ist er kaum fähig. Reichtum und Fülle der Gedanken würden ihm eher hinderlich 
sein. Die eine oder andere Wahrheit des Glaubens, wie der Heilige Geist sie ihm ein- 
gibt, und wie sie aus der Freude und Sehnsucht, aus der Not und Verzagtheit des 
Herzens heraufdrängt, wird sein religiöses Leben formen und bestimmen müssen, 
will er aus der Zerstreuung zu Gott heimfinden und bei ihm verweilen. Es ist darum 
kein Zufall, wenn Gott gerade unserer Zeit in der hl. Theresia v. Kinde Jesu eine 
Heilige des einfachen Lebens erweckt hat. Sie sollte uns Vorbild und Wegweisung 
sein. Es ist nur allzu bekannt, mit welch unerhörter Kühnheit sich dieses Kind, auf 
Antrieb des Heiligen Geistes und getrieben von der Not seines empfindsamen Her- 
zens, über die Ansicht hinweggesetzt hat, die Wege zu Gott seien ein für alle Mal 
in der Überlieferung festgelegt und in frommen Büchern zu finden. Durch ihre Lehre 
von der •geistlichen Kindheit" und vom •kleinen Weg" ist sie zur Künderin eines 
neuen Zeitalters des innerlichen Lebens, eines Lebens kindlicher Einfachheit und 
kindlichen Vertrauens auf Gott, geworden. •Manchmal, wenn ich gewisse Abhand- 
lungen lese, in denen die Vollkommenheit inmitten von tausend Hindernissen gezeigt 
wird, ermüdet mein armer kleiner Verstand sehr schnell. Ich schließe das weise Buch, 
das mir den Kopf zermartert und das Herz austrocknet, und nehme die Heilige Schrift 
zur Hand. Da erscheint mir alles klar: ein einziger Gedanke enthüllt meiner Seele 
endlose Weiten. Die Vollkommenheit dünkt mir leicht: ich sehe, daß es genügt, seine 
eigene Nichtigkeit zu erkennen und sich wie ein Kind in die Arme des lieben Gottes 
zu werfen... Es ist nur gut, daß das Himmelreich mehrere Wohnungen hat; denn 
sicher würde ich nie hineinkommen, wenn es nur die gäbe, zu denen man auf einem 
Wege gehen muß, den ich nicht begreifen kann" (Brief an P. Roulland, 9.5.1897, 
zitiert nach: Stimmen der katholischen Welt 1947, Heft 4, S. 261). Schon einmal hatte 
ein Heiliger das Buch eines sogar berühmten und anerkannten Lehrers des geist- 
lichen Lebens wieder fortgelegt, nicht weil es ihm selbst •den Kopf zermartert und 
das Herz ausgetrocknet" hätte, sondern weil es ihm für die meisten Menschen zu 
kompliziert und zu streng schien. Franz von Sales, der in der Schule des italienischen > 
Theatiners Lorenzo Scupoli selber Wertvollstes gelernt hatte, gab seinen eigenen 
Seelsorgskindern nicht dessen •Geistlichen Kampf" in die Hand, sondern schrieb 
eine eigene •Einführung zum vollkommenen Leben", die •Philothea", in der Milde 
und Wleite die Wegweiser zum Herzen Gottes sind. 

Die Notwendigkeit der Zeit und die Gnade Gottes führt viele Menschen, ganz 
unabhängig voneinander und auf verschiedenen Wegen, zu den gleichen Gedanken. 
Vor einiger Zeit lasen wir in der ^Geistlichen Regel" des Herz-Jesu-Instituts für 
Familienpflege und Seelsorgshilfe", einer aufblühenden Schwesternschaft nach Art 
der Weltlichen Institute (Mutterhaus Germete i. W.). Dort fanden wir das ganze 
geistliche Leben und darüber hinaus den inneren Aufbau (Ziel und Weg) der jungen 
Gemeinschaft unter den einzigen Gedanken des •Wandels in der Gegenwart Gottes" 
gestellt. Schon die Einleitungsworte künden es an: •Das Herz-Jesu-Institut für Fami- 
lienpflege und Seelsorgshilfe, unter dem Schutz der jungfräulichen Gottesmutter 
Maria dem hohenpriesterlichen Herzen des Gottmenschen geweiht, ist gegründet als 
innigste Lebensgemeinschaft mit dem gegenwärtigen Gott." Das Ziel der Gemein- 
schaft ist die vollkommene Vereinigung mit dem in der Schöpfung und Erlösung 
gegenwärtigen und tätigen Gott: 

•Die Liebe des Vaters und seine Hingabe des Sohnes, das Gegenwärtigwerden 
des Sohnes in der Menschwerdung, die Hingabe des Sohnes an den Vater im 
Kreuzes- und Meßopfer, seine Hingabe der Glieder seines Leibes der erlösten 
Menschen, unser Mitvollzug der Hingabe im Opfer und im Wandel in der 
Gegenwart Gottes, 

15« 



228 Im Spiegel der Zeit 

das ist die große und wundervolle göttliche Einheit, das ist der großlinige Grundriß 
unseres Wandels... der göttliche Grundriß, auf dem aufgebaut ist unsere Geistliche 
Regel und aufgebaut werden soll unser Leben". 

Damit ist die Vollkommenheit der Gemeinschaft und des einzelnen zugleich in die 
objektive Ordnung Gottes gestellt, in die Ordnung und den Rhythmus des Erlösungs- 
werkes; die persönliche Vollkommenheit fällt mit dem vollkommenen Apostolat zu- 
sammen. Beruf zum Institut hat darum derjenige, der sich im Sinne der Evange- 
lischen Räte als Ganzopfer seiner selbst für die ewigen Ziele der Menschwerdung 
und des Erlösungswerkes Gott hinschenken will. Nach einer theologischen Einführung 
in die verschiedenen Weisen des Gegenwärtigseins Gottes in der Welt (durch Seine 
Wesenheit und Macht, in Christus, in der Gnade, in den Sakramenten, vor allem 
in der heiligsten Eucharistie, endlich in der Kirche) wird der Wandel in Gottes Gegen- 
wart als •der heilige Weg für alle Bedingungen und Lagen der irdischen Pilgerschaft" 
entfaltet. Was hier in den verschiedenen Kapiteln dargelegt wird, ist mehr oder 
weniger ein Aufriß des gesamten geistlichen Lebens, dazu eine Anleitung, wie die 
Arbeiten der Gemeinschaft im Geiste und in der Übung des Wandels in der Gegen- 
wart Gottes vollkommen erfüllt werden können. Es ist die Rede vom Weg der Be- 
kehrung, der Reinigung, Erleuchtung und Einigung, vom Weg der Einsamkeit (des 
Schweigens, der Jungfräulichkeit und des •Martyriums"), von dem gemeinsamen 
Weg der Gemeinschaft, vom Weg des Apostotetes und der Liebe, des Friedens und 
der Freude. Zum Schluß wird die der Gemeinschaft eigentümliche Gebetsübung, 
die sogenannte •Weihestunde" eingehend beschrieben. Sie besteht in der stillen 
Sammlung des Herzens, die öfter am Tag stattfinden soll, so oft der Mensch von Gott 
angerufen wird oder die Notwendigkeit es erheischt. Darin soll der einzelne die 
Stunde des hl. Meßopfers erneuern und sich mit seiner augenblicklichen Arbeit, 
Sorge und Not nach Art der Geistlichen Kommunion wieder mit Christus vereinigen 
und in 'den Grundrhythmus von Sendung, Menschwerdung und Erlösung, in den 
Kreislauf der göttlichen Liebe, einfügen. Dabei wird bald dieser, bald jener 
Gottesgedanke (Trinität, der Vater, Christus, der Heilige Geist), bald diese, bald 
jene Offenbarungswahrheit, wie sie das persönliche Leben des einzelnen mit sich 
bringt, im Vordergrund des Bewußtseins stehen. • Man kann sich des Eindrucks 
nicht erwehren, daß eine allseitige und stetige Einübung dieses Wandels in Gottes 
Gegenwart die Seele allmählich zu einer göttlichen Einfachheit umzuwandeln ver- 
mag. Vieles von dem, was in der geistlichen Regel des Herz-Jesu-Institutes nieder- 
gelegt ist, findet übrigens eine ausgezeichnete Parallele in der geistlichen Lehre 
Elisabeths von der Heiligsten Dreifaltigkeit, wie sie neuestens M. Philipon O. P. 
zusammengestellt hat (deutsche Übersetzung Wien, Herder, 1948). Nur wird hier die 
göttliche Gegenwart auf die Einwohnung der Heiligsten Dreifaltigkeit in der Seele 
des begnadeten Menschen beschränkt. Aber auch bei dieser Karmelitin tritt wie bei 
ihrer Mitschwester, der kleinen Therese, der apostolische Zug stark hervor. 

Gewiß hat jeder Mensch seinen ganz persönlichen und einmaligen Weg zu Gott, 
der nicht von anderen abgeschaut werden kann. Insofern muß jeder zunächst in sein 
eigenes Herz hinabsteigen und auf die Stimme Gottes horchen, wie und wohin sie 
ihn ruft. Auf der anderen Seite sind wir doch alle Kinder derselben Zeit, haben alle 
mit den gleichen Schwierigkeiten zu kämpfen. So mögen wir von denen lernen, die 
in dieser Zeit der Unrast und Zerstreuung schon einen Weg zur Heiligkeit und zur 
Verherrlichung Gottes gefunden haben: einen Weg der Einfachheit und inneren 
Einheit. 




