226

IM SPIEGEL DER ZEIT

'Der Ruf nach Einfachheit und innerer Einheit des religiosen
' Lebensideales

Von Friedrich Wulf, S.J.,, Miinchen

Die Vielgestaltigkeit und Kompliziertheit unserer modernen Welt verbraucht und
zerplittert die Kréfte des Menschen, 146t ihn nicht mehr zu sich selbst, zu seiner
eigentlichen Mitte kommen. Daher allenthalben der Ruf nach dem ,,einfachen Leben,
nach Uberschaubarkeit, nach Einheit und Ganzheit. Man spricht von Auflockerung
der groflen Stddte, von naturhafterer Lebensweise, von Heimgestalturtg und Besee~
lung der mechanischen Arbeit. In den geistigen Disziplinen hért man schon lange
die Forderung nach der Synthese, nach der Uberwindung des bloBen Spezialisten-
. tums, nach dem Zusammenhang und der Rangordnung der Wissenschaften und ihrer
Aufgipfelung in Philosophie und Theologie. Medizin, Psychologie und Piddagogik
bemiihen sich darum, den Menschen als leib-seelische Ganzheit zu sehen. Man sucht
nach Mitteln und Wegen, um auch unter den erschwerten Bedingungen der Gegen-
wart diese Ganzheit zu verwirklichen. Man weif3, da3 es mit der allgemeinen Er-
- kenntnis der Aufgabe nicht getan ist. Es gilt, jedem Menschen in konkreter Weise
zu zeigen, worin'die Ganzheit und der Sinn des Lebens fiir ihn bestehe und wie er
sie erreichen kdnne. In der Psychotherapie spricht man von der ,Individuation®, zu
der man gelangen miisse, die Anthroposophie sieht in der Entwicklung des ,,Ich-Be-
wuBtseins“ zu immer gréBerer Klarheit den Fortschritt und das Ziel des mensch-
lichen Lebens. In allem zeigt sich immer wieder das gleiche Bestreben, den Kern der
Person aus der uniiberschaubaren Fiille des ihn erdriickenden Stoffes und der ihn
verwirrenden Eindriicke und Erlebnisse frei zu machen und in unmittelbare Begeg-
nung mit der Ganzheit des Lebens zu bringen.

Ahnliches kann man auch auf dem Gebiet der Theologie und der christlichen
Frommigkeit beobachten, wenngleich hier die Tendenz zur Einheit und zur Ganzheit
noch wesentlich tieferen Gesetzen entspricht. In der Glaubenswissenschaft sucht
man nicht nur nach einer abstrakten, in sich gliltigen, a priori deduzierten Einheit
der Offenbarungsgeheimnisse, sondern nach dem gottlichen Plan der konkreten Heils-
ordnung, der in unserer Zeit, in dieser irdischen Pilgerschaft, in uns und durch uns
verwirklicht werden soll. Wenn darum gerade heute die einzelnen Traktate der
Theologie — die Lehre vom dreifaltigen Gott und von Christus, von der Gnade und
den Sakramenten ebenso wie die Geheimnisse Mariens — in der Ekklesiologie, der
Lehre von der Kirche, ihre innere Einheit fiir uns kundtun, so liegt das nicht nur
im Zuge eines immanenten Gesetzes der Dogmenentfaltung, sondern auch an unserer
speziellen Zeitnot, an unserem wachsenden Verlangen, in dieser s#kularisierten,
diamonischen, immer mehr auseinanderfallenden Welt die ganze Fiille und Aus-
wirkung des gottlichen Lebens in einem leicht faBbaren, allzeit gegenwirtigen,
gnadenhaften Zeichen greifen zu kénnen. In uns und in den konkreten Gegebenheiten
unseres Lebens vollzieht sich tiglich, was Gott schon vor Grundlegung der Welt bei
sich beschlossen hatte: in der Fiille der Zeiten alles im Himmel und auf Erden in
Christus als dem Haupte zusammenzufassen (Eph 1, 9—10). In der Kirche, dem fort-
lebenden Christus, dessen Glieder wir sind, erfahren wir immer wieder sichtbar
und erlebbar die tiefste Einheit unseres so vielgestaltigen, auf- und abwogenden,
oft so zerrissenen Lebens. .

' Wie urspriinglich und elementar in unserer Zeit gerade im Religitsen das Ver-
langen nach dem ,einfachen Leben* ist, zeigt sich mit aller Deutlichkeit in der un-
mittelbaren, ganz persdnlichen, betenden Begegnung der Seele mit Gott. Hier spiirt
der Mensch wie nirgends sonst die verwirrende Fiille und Aufgewiihltheit der moder-
nen Welt als eine Belastung. Die fast notwendige Aufgespaltenheit seines BewuBt-



Im Spiegel der Zeit ' 227

seins sowie die innere Empfindsamkeit und Verwundbarkeit lassen ihn nur sehr
schwer zur Stille und zur inneren Sammlung, den unerlailichen Vorbedingungen
des Gebetes, kommen. So sucht er instinktiv nach den einfachsten Formelin, die
immer wiederkehren, in denen er Gott sagt, wozu ihn das Herz drédngt. Zu anderem
ist er kaum fihig. Reichtum und Fiille der Gedanken wiirden ihm eher hinderlich
sein, Die eine oder andere Wahrheit des Glaubens, wie der Heilige Geist sie ihm ein-
gibt, und wie sie aus der Freude und Sehnsucht, aus der Not und Verzagtheit des
Herzens heraufdringt, wird sein religiéses Leben formen und bestimmen miissen,
will er aus der Zerstreuung zu Gott heimfinden und bei ihm verweilen. Es ist darum
kein Zufall, wenn Gott gerade unserer Zeit in der hl. Theresia v. Kinde Jesu eine
Heilige des einfachen Lebens erweckt hat. Sie sollte uns Vorbild und Wegweisung
sein. Es ist nur allzu bekannt, mit welch unerhorter Kiihnheit sich dieses Kind, auf’
Antrieb des Heiligen Geistes und getrieben von der Not seines empfindsamen Her-
zens, liber die Ansicht hinweggesetzt hat, die Wege zu Gott seien ein fiir alle Mal
in der Uberlieferung festgelegt und in frommen Biichern zu finden. Durch ihre Lehre
von der ,geistlichen Kindheit und vom ,kleinen Weg* ist sie zui Kiinderin eines
neuen Zeitalters des innerlichen Lebens, eines Lebens kindlicher Einfachheit und
kindlichen Vertrauens auf Gott, geworden. ,,Manchmal, wenn ich gewisse Abhand-
lungen lese, in denen die Vollkommenheit inmitten von fausend Hindernissen gezeigt
wird, ermiidet mein armer kleiner Verstand sehr schnell. Ich schlieBe das weise Buch,
das mir den Kopf zermartert und das Herz austrocknet, und nehme die Heilige Schrift
zur Hand. Da erscheint mir alles klar: ein einziger Gedanke enthiillt meiner Seele
endlose Weiten. Die Vollkommenheit diinkt mir leicht: ich sehe, daB es geniigt, seine
eigene Nichtigkeit zu erkennen und sich wie ein Kind in die Arme deg lieben Gottes
zu werfen... Es ist nur gut, da8 das Himmelreich mehrere Wohnungen hat; denn
sicher wiirde ich nie hineinkommen, wenn es nur die géibe, zu denen man auf einem
Wege gehen mull, den ich nicht begreifen kann“ (Brief an P. Roulland, 9. 5. 1897,
zitiert nach: Stimmen der katholischen Welt 1947, Heft 4, S. 261). Schon einmal hatte
ein Heiliger das Buch eines sogar beriihmten und anerkannten Lehrers des geist-
lichen Lebens wieder fortgelegt, nicht weil es ihm selbst ,,den Kopf zermartert und
das Herz ausgetrocknet” hitte, sondern weil es ihm. fiir die meisten Menschen zu
kompliziert und zu streng schien. Franz von Sales, der in der Schule des italienischen .
Theatiners Lorenzo Scupoli selber Wertvollstes gelernt hatte, gab seinen eigenen
Seelsorgskindern nicht dessen ,Geistlichen Kampf“ in die Hand, sondern schrieb
eine eigene ,Einfiihrung zum vollkommenen Leben*, die ,,Ph.ilothea“, in der Milde
und Wieite die Wegweiser zum Herzen Gottes sind.

Die Notwendigkeit der Zeit und die Gnade Gottes fihrt viele Menschen, ganz
unabhiéingig voneinander und auf verschiedenen Wegen, zu den gleichen Gedanken.
Vor einiger Zeit lasen wir in der s,Geistlichen Regel“ des Herz-Jesu-Instituts fiir
Familienpflege und Seelsorgshilfe“, einer aufblithenden Schwesternschaft nach Art
der Weltlichen Institute (Mutterhaus Germete i. W.). Dort fanden wir das ganze
geistliche Leben und dariiber hinaus den inneren Aufbau (Ziel und Weg) der jungen
Gemeinschaft unter den einzigen Gedanken des ,,Wandels in der Gegenwart Gottes*
gestellt. Schon die Einleitungsworte kiinden es an: ,Das Herz-Jesu-Institut fiir Fami-
lienpflege und Seelsorgshilfe, unter dem Schutz der jungfriulichen Gottesmutter
Maria dem hohenpriesterlichen Herzen des Gottmenschen geweiht, ist gegriindet als
innigste Lebensgemeinschaft mit dem gegenwiirtigen Gott.“ Das Ziel der Gemein-
schaft ist die vollkommene Vereinigung mit dem in der Schépfung und Erlésung
gegenwirtigen und tétigen Gott:

»Die Liebe des Vaters und seine Hingabe des Sohnes, das Gegenwartxgwerden
des Sohnes in der Menschwerdung, die Hingabe des Sohnes an den Vater im
Kreuzes- und MeBopfer, seine Hingabe der Glieder seines Leibes der erldsten
Menschen, unser Mitvollzug der Hingabe im Opfer und im Wandel in der
Gegenwart Gottes,

15+



228 ’ Im Spiegel der Zeit

das ist die groBe und wundervolle gottliche Einheif, das ist der groBlinige Grundrifi
unseres Wandels. .. der gottliche GrundriB, auf dem aufgebaut ist unsere Geistliche
Regel und aufgebaut werden soll unser Leben*“.

Damit ist die Vollkommenheit der Gemeinschaft und des einzelnen zugleich in die
objektive Ordnung Gottes gestellt, in die Ordnung und den Rhythmus des Erlésungs-
werkes; die persénliche Vollkommenheit fillt mit dem vollkommenen Apostolat zu-
sammen, Beruf zum Institut hat darum derjenige, der sich im Sinne der Evange-
lischen Rite als Ganzopfer seiner selbst fiir die ewigen Ziele der Menschwerdung
und des Erlosungswerkes Gott hinschenken will. Nach einer theologischen Einfiihrung
in die verschiedenen Weisen des Gegenwirtigseins Gottes in der Welt (durch Seine
Wesenheit und Macht, in Christus, in der Gnade, in den Sakramenten, vor allem
in der heiligsten Eucharistie, endlich in der Kirche) wird der Wandel in Gottes Gegen-
wart als ,,der heilige Weg fiir alle Bedingungen und Lagen der irdischen Pilgerschaft«
entfaltet. Was hier in den verschiedenen Kapiteln dargelegt wird, ist mehr oder
weniger ein Aufril des gesamten geistlichen Lebens, dazu eine Anleitung, wie die
Arbeiten der Gemeinschaft im Geiste und in der Ubung des Wandels in der Gegen-
wart Gottes vollkommen erfiillt werden kénnen. Es ist die Rede vom Weg der Be-
kehrung, der Reinigung, Erleuchtung und Einigung, vom Weg der Einsamkeit (des
Schweigens, der Jungfriulichkeit und des ,Martyriums®), von dem gemeinsamen
Weg der Gemeinschaft, vom Weg des Apostolates und der Liebe, des Friedens und
der Freude. Zum Schlu3 wird die der Gemeinschaft eigentiimliche Gebetsiibung,
die sogenannte ,,Weihestunde“ eingehend beschrieben. Sie besteht in der stillen
Sammlung des Herzens, die 6fter am Tag stattfinden soll, so oft der Mensch von Gott
angerufen wird oder die Notwendigkeit es erheischt. Darin soll der einzelne die
Stunde des hl. MeBopfers erneuern und sich mit seiner augenblicklichen Arbeit,
Sorge und Not nach Art der Geistlichen Kommunion wieder mit Christus vereinigen
und in -den Grundrhythmus von Sendung, Menschwerdung und Erlésung, in den
Kreislauf der gottlichen Liebe, einfligen. Dabei wird bald dieser, bald jener
Gottesgedanke (Trinitdt, der Vater, Christus, der Heilige Geist), bald diese, bald
jene Offenbarungswahrheit, wie sie das persénliche Leben des einzelnen mit sich
bringt, im Vordergrund des Bewulltseins stehen. — Man kann sich des Eindrucks
nicht erwehren, da3 eine allseitige und stetige Einiibung dieses Wandels in Gottes
Gegenwart die Seele allmihlich zu einer gottlichen Einfachheit umzuwandeln ver-
mag. Vieles von dem, was in der geistlichen Regel des Herz-Jesu-Institutes nieder~
gelegt ist, findet iibrigens eine ausgezeichnete Parallele in der geistlichen Lehre
Elisabeths von der Heiligsten Dreifaltigkeit, wie sie neuestens M. Philipon O.P.
zusammengestellt hat (deutsche Ubersetzung Wien, Herder, 1948). Nur wird hier die
gottliche Gegenwart auf die Einwohnung der Heiligsten Dreifaltigkeit in der Seele
des begnadeten Menschen beschriinkt. Aber auch bei dieser Karmelitin tritt wie bei
ihrer Mitschwester, der kleinen Therese, der apostolische Zug stark hervor.

GewiB3 hat jeder Mensch seinen ganz persﬁnﬁchen und einmaligen Weg zu Gott,
der nicht von anderen abgeschaut werden kann. Insofern mufl jeder zunéchst in sein
eigenes Herz hinabsteigen und auf die Stimme Gottes horchen, wie und wohin sie
ihn ruft. Auf der anderen Seite sind wir doch alle Kinder derselben Zeit, haben alle
mit den gleichen Schwierigkeiten zu k&mpfen. So mégen wir von denen lernen, die
in dieser Zeit der Unrast und Zerstreuung schon einen Weg zur Heiligkeit und zur
Verherrlichung Gottes gefunden haben: einen Weg der Emfachhelt und inneren
Einheit.





