
244 • Dr. Josef Fink 

sehen. Die Harmonie von Natur und Gnade kann nur erreicht werden über 
die Stationen des Kreuzweges. In diesem geheimen Naturalismus, in dieser 
Furcht vor einer gelebten Kreuzestheologie liegt ein wesentlicher Grund, war- 
um die religiöse Haltung mancher edel denkender Laien nicht weiterkommt. 

4.   Die  Frömmigkeit   des   Laien   ruft   nach   apostolischer 
Weltsendung 

Die erschreckend fortschreitende Säkularisierung des modernen Lebens, 
gerade die Erfahrungen in den Jahren des Nationalsozialismus, drängten die 
Kirche und die christliche Haltung des einzelnen immer mehr zurück auf den 
rein religiösen Bereich. Aus dieser tatsächlichen Not droht Grundsatz zu wer- 
den, aus nicht verstandener Innerlichkeit wird einflußlose Weitabgewandtheit. 
Solchem Denken sind die Bereiche der Welt heilloser Dämonie verfallen, und 
so muß sich das Leben der •kleinen Herde" Christi abseits vollziehen in den 
Gottesdiensten der Pfarrei, in dem nach innen gekehrten Leben kirchlicher 
Vereine und der Privatsphäre. Selbst im kirchlichen Raum neigen viele zu 
einer Abkapselung in das persönliche Heil und haben kein Gespür für aposto- 
lische Aufgaben. Echte Kontemplation und Innerlichkeit drängt je nach Bega- 
bung und Beruf zur Aktion, zum Apostolat. Der Christ stirbt im Gekreuzigten 
der Welt ab, um desto stärker zu sein für ihre Erneuerung in all ihren Be- 
reichen. Dieser ernsten Gefahr muß echte Laienfrömmigkeit mit aller Kraft 
begegnen. , 

Möge dieses Heft mit seinen Überlegungen ein wenig mithelfen, dem Wort 
•Laienfrömmigkeit'' etwas von seiner Fragwürdigkeit zu nehmen, möge es 
überzeugend und auch anspornend dartun, daß eine Aufgabe uns alle • 
Priester, Ordensleute und Gottesvolk • eint: Christus anzuziehen und dieser 
Zeit zu künden. 

Heiligung der Ehe 
Von Dr. Josef Fink, Münster i. W. 

Der moderne Mensch hat alle überkommenen Normen und Formen sittlichen 
Lebens ins Wanken gebracht. Diese erschreckende Tatsache • verursacht und 
verschuldet durch den zunehmenden Abfall von Gott • hat ihren nächstlie- 
genden Grund in einer Art seelischer Erkrankung, die dem Menschen die 
Fähigkeit zerstört hat, die Gültigkeit objektiver Werte zu begreifen. Das posi- 
tive Krankheitsbild zeigt einen Grad ichbezogenen Denkens, der weit über allen, 
natürlichen Egoismus hinausgeht. Man muß ihn als Ichwahn bezeichnen. Was 
gemeint ist, zeigt etwa die Haltung gegenüber dem Leid. Das Anwachsen des 
Leides in unserer Zeit hat eine Entwertung des Leiderlebens zur Folge. Nichts 
mehr vom inneren Sinn und Segen des Leids zu wissen, ist objektiv die 
schlimmste Strafe der sündigen Menschheit. In der subjektiven Meinung der 
meisten gilt der äußere Anspruch, der den Opfern aller Kategorien gewährt 
oder verheißen wird, fast alles. Da werden Schicksale zu einer Ausweiskarte 
fürvVergünstigungen, nach denen man begierig greift. Das Leid selbst anneh- 



Heiligung der Ehe 245 

men würde bedeuten, Grenzen zu überschreiten, die die Ichsucht verschlossen 
hat. Der moderne Mensch sieht nicht mehr den Himmel über der Erde, das 
Licht im Auge des Nächsten, er spürt nicht mehr die Kraft, die ihm von dorther 
zuwachsen will, er sucht die Dinge, die um ihn herum sind, auf eine Weise, daß 
sie sich seinem Herzen versagen. Denn er will immer nur • auch mit den 
Titeln eines inneren Adels • sich selbst ins profitliche Spiel bringen. Dies 
nennt er dann existentiell leben. Und er glaubt, sein Dasein erst verleihe 
allem anderen Sinn. 

Moderne Versuche zur Überwindung der Ehekrise 

Die moderne Ehekrise hängt zu einem bedeutsamen Teil mit der bezeich- 
neten seelischen Situation des Menschen in unserer Zeit zusammen. So zielt die 
Bemühung ernsthafter Autoren auf die Weckung eines starken Du-Bewußt- 
seins, einer Verantwortung vom andern her. Dadurch erhält gerade der ge- 
schlechtliche Liebesbereich der Ehe eine neue Geltung. Er soll nicht mehr 
der Tummelplatz ichsüchtiger Begierden sein, sondern das Kraftfeld für die 
Begegnung von Mann und Frau. Die Verherrlichung des Leiblichen zielt jetzt 
ganz auf diese Begegnung, auf die wachsende Erschließung seiner selbst 
durch die Erkenntnis der Andersartigkeit des anderen. Gesundheit, Kraft, 
Schönheit, Wuchs, Bewegung: all dies wird Ausdrucksmittel, um den Partner 
in der Tiefe seines Wesens anzusprechen. Dessen Antwort geschieht so, daß 
sein Leib in der höchsten Form der Selbstdarstellung zum andern hindrängt, 
dessen verborgenes Wesen er seinerseits ruft. Wenn die Liebenden sich um- 
armen, dann sollen sie ein jeder die Ankunft beim anderen vollziehen, sie sol- 
len das Wort, das sie zueinander sprechen, wahr machen, sieh selbst als Gabe 
überbringen, und sie werden Empfänger sein, weil sie Geber sind. So können 
sie eine Gemeinschaft verwirklichen, in der die Ichsucht keinen Raum mehr hat. 

Kein Zweifel, daß diese Auffassung die Ehe adelt und daß sie eine Wegwei- 
sung im Irrgarten menschlicher Mißverhältnisse ist. Ihr Mangel besteht darin, 
daß sie eine ausschließlich innerleibliche Lösung der allgemeinen Ehekrise 
sucht. Man muß also auseinanderhalten den positiven Wert ihrer Kritik an der 
Ichbefangenheit moderner Ehepartner und die Fragwürdigkeit ihrer prakti- 
schen Tendenzen, die zwar viele, die der Kritik zustimmen, unbefangen hin- 
nehmen werden und von denen dennoch der Christ sich ganz wesentlich unter- 
scheidet. Denn für den Christen ist das Geschlechtliche-zwar ein gewichtiger 
Erfahrungs- und Bewährungsbereich, aber kein letzter Erfüllungsort. Die 
Rückgewinnung des Paradieses in einem naturgemäßen Geschlechtsleben ist 
der gefallenen Menschheit für immer verwehrt. Wir würden die Erlösung in 
Frage stellen, wenn wir die Ehe zum autonomen Bezirk des Menschen erklär- 
ten, wodurch wir im Grunde das wiederholten, was die ersten Menschen taten, 
als sie sich Gott entzogen. 

Denen, die das Geheimnis des Menschen in der Erfahrung des Leibes ent- 
rätselt sehen und in der Ehe alles Heil von einer integrierenden leib-seelischen 
Begegnung der Partner erwarten, steht in christlichen Kreisen ein Spiritualis- 
mus und Supranaturalismus gegenüber, der den leiblichen Bereich der Ehe so 
unmittelbar mit der Sphäre des Geistigen und Religiösen verbindet, daß er als 



246 Dr. Josef Fink 

reiner Ausdruck des Geistes erscheint, ja, man sieht in ihm die durch das 
Sakrament gewordene Wirklichkeit des göttlichen Mysteriums ausgeschöpft. 
In einer realistischen Interpretation von Eph. 5.31: •Darum wird der Mensch 
Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen, und die beiden wer- 
den zu einem Fleisch'. Hier liegt ein erhabenes Geheimnis vor; ich beziehe es 
auf Christus und die Kirche" ... • wird nicht selten in modernen katholischen 
Ehebüchern eine allzu unbeschwerte und uneingeschränkte Übertragung des 
Geheimnisses des mystischen Leibes auf die Ehe vorgenommen. Wenn z. B. 
gesaigt wird, christliche Eheleute seien •eigentlich unmittelbare Organe Christi 
und seiner Braut, der Kirche", so öffnet die Vieldeutigkeit solcher Aussage 
einer ungesunden Mystifikation der intimen Dinge Tür und Tor. Alle natür- 
lichen und selbst die geschlechtlichen Lebensvorgänge werden schließlich zu 
quasi-sakramentalen Handlungen. Man könnte fast von einer •Mystik" des 
Fleisches sprechen. Das •heilige Werk" der geschlechtlichen Begegnung wird 
geradezu als ein Akt zwischen Christus und seiner Kirche gedacht. Und weil 
der menschliche Anteil nur als ein Mitvollzug eines Mysteriums verstanden 
wird, so erlischt nur allzu leicht das Bewußtsein einer Verantwortung, das Er- 
laubte und Unerlaubte auseinanderzuhalten. Im Sakrament der Ehe erscheint 
nun alles geheiligt; die Sünde hat in ihr keinen Raum mehr. 

Nur scheinbar ist diese supranaturalistische Auffassung .der Ehe ihrer ein- 
seitig biologischen Bewertung entgegengesetzt. Im Grunde glauben beide Rich- 
tungen den Folgen der Erbsünde aus dem Weg gehen und einen Bereich des in- 
timen Lebens aufsuchen zu können, der unversehrt und der Bedrohung durch 
die Sünde enthoben sei. Im Hintergrund steht hier wie dort das Ärgernis an der 
Schwäche der menschlichen Natur, die ihr als Folge der Erbsünde auch nach der 
Erlösung noch anhaftet. Aber auch die manichäistische Einstellung zum Leibe, 
die seit den ersten Zeiten der Kirche im Christentum nie ganz überwunden 
wurde, ist mitschuldig am Ausschlag des Pendels zum anderen Extrem. Die 
katholische Wahrheit liegt in der Mitte. 

Die katholische Wahrheit über die Ehe 

Unser Geschlechtsleben soll wie alles Geschöpf liche nicht in sich selber sei- 
nen letzten Sinn finden, sondern in der inneren Hinordnung auf das einzige, 
übernatürliche Ziel des Menschen, auf die Anteilnahme der Seele am Leben 
Gottes. Dazu ist der Mensch durch das Sakrament befähigt worden. Zwar ist 
der eheliche Liebesgenuß auch für den Christen nicht ohne das Kennmal der 
sündig gewordenen Menschheit. Denn im geschlechtlichen Bereich hat sich die 
Begierde gegenüber dem geschwächten Willen des erbsündigen Menschen eine 
besondere Geltung verschafft; sie zielt auf maßlosen Genuß bis zur Selbstver- 
nichtung. Aber im Geheimnis unserer Erlösung ist doch das Fleisch wieder zur 
Gabe geworden, durch die wir die Gemeinschaft mit dem anderen vor Gott zur 
sichtbaren Darstellung bringen können. Der Christ empfindet im geschlecht- 
lichen Akt, was lehmgeformt an ihm ist. Aber weil er das empfindet und aner- 
kennt, spürt er auch den göttlichen Hauch, der den Leib beseelt und zum Werk- 
zeug des Geistes macht. Die Erlösung und Verklärung des Fleisches im Zusam- 
menwirken mit der Gnade verlangt allerdings Gebet und Buße, Kampf und 



Heiligung der Ehe 247 

Entsagung, Tag für Tag. Es ist ein mühevoller Weg, ehe Mann und Frau dahin 
kommen, daß sie wie Glieder eines Leibes leben, wie Hände, die hilf- 
reich einander dienen, wie Füße, die im wechselweisen Schritt beharrlich ihr 
Ziel anstreben, wie Augen, deren gemeinsamer Blick den Himmel genießt. Nur 
da, wo die Verklärung des Erlösers in ihrer Beispielhaftigkeit für den Men- 
schen begriffen wird, kann eine höhere Sinngebung des Leiblichen den Egois- ' 
mus verhüten oder überwinden. Die christliche Wirklichkeit der Ehe bedeu- 
tet also zweierlei: 1. Das zu Überwinderide Mindere liegt nicht im Leiblichen 
als solchem, sondern im Willensbereich des Menschen. Sich selbst überwinden 
und entsagen heißt aber nicht die Akte der Begegnung zu bloßer symbolischer 
Bedeutung entkräftigen. 2. Im Sakrament empfängt der eheliche Mensch eine 
Weihe seines alltäglichen Lebens, die ihn befähigt, die Dinge dieser Welt, auch 
die geschlechtlichen Kräfte, zu seinem Segen zu gebrauchen. Zum Segen ge- 
brauchen heißt den Willen auf Gott richten und so die natürlichen Kräfte zu 
einer höheren Entfaltung bringen. 

Was bedeutet in dieser Sicht das Geheimnis Christus-Kirche für die Wirk- 
lichkeit der christlichen Ehe? Wenn wir oben auch eine allzu realistische An- 
wendung des paulinischen Gleichnisses auf das Verhältnis von Mann und Frau 
ablehnten, so würden wir doch seinen geheimnisvollen Sinn ebenso verfehlen, 
wenn wir es nur als ein anspornendes und erhöhendes Wort für die arge Welt 
des Fleisches verstehen wollten. Man beseitigt die Einsturzgefahr einer 
Wand nicht dadurch, daß man ein schönes Bild auf ihren Riß hängt. Als Bild 
allein nützt das Geheimnis Christus-Kirche dem um Sinn und Gestalt der Ehe 
ringenden Menschen nichts. Es beläßt alles beim Alten. Der Vergleichspunkt 
liegt vielmehr in der Innigkeit und Opferbereitschaft der Liebe. Christus hat 
die Ehe in das Geheimnis Seiner Liebe zur Kirche einbezogen, die Er sich durch 

•das Opfer Seines Lebens als einen makellosen Leib bereitet hat. An dieser 
göttlichen, wahrhaft selbstlosen Liebe sollen die christlichen Eheleute sakra- 
mental Anteil nehmen, um sich gegenseitig zu heiligen und in der Liebe eins zu 
werden. Fortan soll es bei ihnen keine verschiedenen Akte der Liebe mehr ge- 
ben: Akte der niedrigen selbstsüchtigen Liebe und Akte selbstloser, göttlicher 
Liebe. Sie sollen sich vielmehr immer mehr in allem von Gott her und zu Gott 
hin lieben. Damit stehen die Liebenden oder genauer: steht ihre Liebe im 
Zeichen des Kreuzes und der Verklärung. Es geht in dem paulinischen Gleich- 
nis also gar nicht um eine letzte Sinngebung oder Entwertung des Fleisches, 
sondern um den gemeinsamen Aufstieg zweier Menschen zu Gott, den das 
Fleisch nicht mehr hindern soll. In dem Maße aber, in dem diese Hinderung 
wegfällt, strömen fördernde Kräfte aus dem gereinigten Quell. 

Das über die Einheit der Liebesakte vor Gott Gesagte wirft nun auch ein 
klärendes Licht auf das Verhältnis von Ehe und Jungfräulichkeit. 
Gerade in diesem Verhältnis muß ja etwas Wesentliches von christlicher Le- 
bensgestaltung beschlossen sein. Wie stellt sich die Bezogenheit des Menschen 
im einen und im anderen Falle dar? Im Ziel ist kein Unterschied. Aber die 
Wege sind andere. Man kann auch sagen: der Glaube ist einer, aber die Situa- 
tionen, in denen er seine Prüfungen ablegt, sind verschiedene. Die Formen er- 
scheinen als Gegensätze, aber letztlich soll in beiden nur die eine, alles erfül- 



248 Dr. Josef Fink 

lende Begegnung mit Gott gesucht werden. Freilich, es kann dieses Bewußt- 
sein zurückgedrängt, verdrängt und vernichtet werden. Es steht und fällt 
damit das Ideal der christlichen Ehe nicht weniger als das1 der Jungfräulich- 
keit. Praktisch sind allerdings die Gefahren in der Ehe zahlreicher und größer. 
Denn während der jungfräuliche Mensch ungeteilt auf Gott gerichtet ist, hat der 
eheliche Mensch noch eine zusätzliche Aufgabe in die Welt hinein: die Verwirk- 
lichung vollkommener Liebesgemeinschaft mit einem anderen Menschen. Er 
kann die Einheit mit Gott nur erreichen, wenn er zugleich die Einheit mit sei- 
nem Ehepartner verwirklicht. Zwar bedeutet jedes Dasein in der Welt und 
jedes Sich-Einlassen mit der Welt als Auswirkung der Erbsünde zunächst und 
immer wieder ein Geteiltsein. Aber die Einheit untereinander im wachsenden 
Sterben • sich selbst und dieser Welt • zu einer Einheit in und mit Gott zu 
machen, und umgekehrt das unmittelbare Stehen vor Gott dem liebenden Ver- 
hältnis zum anderen immer tiefer einzuprägen, ist Aufgabe der Christen in der 
Ehe. Vor Gott sind darum die beiden Lebensformen, die jungfräuliche wie die 
eheliche, letztlich gleich. Die Ehepartner als E i n h e i t werden dem jungfräu- 
lichen Menschen gleichgesetzt. Dann muß aber der Einheit der, Ehepartner 
auch das Wesen der Jungfräulichkeit iivnewohnen, die ganze, unmittelbare un- 
geteilte Hingabe an Gott. 

Von hierher gesehen bricht aus dem Gleichnis Christus-Kirche mit einem 
Mal eine Fülle von Licht auf: denn Christus und Kirche sind beide jungfräu- 
lich. Also gerade nicht das Sexuelle mit seiner Geteiltheit ist als Vergleichs- 
stück herausgestellt, sondern die unberührte Einheit des Ursprungs, in die 
auch die Eheleute kraft des Sakramentes zurückgehoben werden. Darum spen- 
den sie sich auch in einem gemeinsamen Akt als einer in Christus verbundenen 
Einheit das Sakrament der Ehe. Der Irrtum, daß der eine Ehepartner dem ande- 
ren das Sakrament spende, verkennt die grundlegende Tatsache, daß es in 
der Ehe keine letztgültige Beziehung von Mensch zu Mensch gibt. Das Ge- 
schlechtliche, das die Eheleute mit gutem Recht tun, ist so heilbedürftig, so er- 
lösungsbedürftig, daß es den ursprünglichen, im Paradies wirklich zu denken- 
den Zusammenhang mit der Jungfräulichkeit nicht mehr erkennen läßt. Frei- 
lich hat es ihn dennoch. Nur erschließt man ihn nicht dadurch, daß man den 
Trieb von sich zum anderen hin einfachhin auslebt. Sondern die Enthaltsam- 
keit • auch in der Ehe • wirkt wie ein Sog nach innen, in den die Gnade der 
Heiligung in immer stärkerer Weise einströmt. Damit soll hier nichts weniger 
gesagt sein, als daß die Eheleute nur enthaltsam leben sollten. Aber indem sie es 
um der Liebe Gottes willen tun, werden sie des Leiblichen in seiner Herrlichkeit 
und Gefahr in gleicher Weise inne. Und sie brauchen dieses Wissen, um nicht bei 
sich stehen zu bleiben, gebannt vom Bewußtsein eigener Kraft und Schönheit. 
Daß die Folgen der Erbsünde so nachhaltig in die eheliche Gemeinschaft hin- 
einwirken, hängt gewiß damit zusammen, daß Adam und Eva sich als Ge- 
meinschaft von Mann und Frau von Gott unabhängig dünkten. Damit ist aller- 
dings nicht gesagt, daß ihre Sünde geschlechtlicher Natur war. Sie war viel- 
mehr wesentlich geistiger Art und wirkte sich im geschlechtlichen Bereich nur 
deshalb am offensichtlichsten aus, weil hier Mann und Frau die innigste Be- 
gegnung suchen. Die Sünde warf den Menschen auf sich selbst zurück, er fand 



Heiligung der Ehe 249 

sich auf der nackten Erde, ausgestoßen aus dem Paradies, in dem Himmel und 
Erde eine Einheit waren. 

Die Heiligung der Ehe im Alltag des Lebens muß von der 
Tatsache ausgehen, daß das Sakrament wohl die Würde, aber nicht die Un- 
versehrtheit der Ehe wiederhergestellt hat. Darum muß der Christ der im 
Sakrament empfangenen Gnade eine beharrliche Erziehungsarbeit an sich 
selbst hinzufügen. Das ist die aktiv verstandene Heiligung, die das Einswerden 
der menschlichen Willensrichtung mit Gottes Wirksamkeit anstrebt. Der rei- 
fende Christ Erfährt, daß der Fortschritt seiner Heiligung immer wieder ge- 
hemmt wird, daß sie nicht im Ansturm gelingt, sondern dem Gesetz eines 
Rhythmus untersteht, der im Rückgriff auf den Anfang das Beginnen immer 
wieder zur neuen Aufgabe macht. Unser ganzes Leben ist von diesem Rhyth- 
mus beherrscht, und daraus ergeben sich die Schwierigkeiten des geistlichen 
Lebens. Wie im Gebet die Andacht, so mißlingt in der Ehe immer wieder die 
Heiligung. Die große Möglichkeit, den zu Gott schwingenden Rhythmus all- 
mählich zu finden, liegt in den Kleinigkeiten des Alltags. Sie heißen: an die 
Stelle der Ungeduld die Selbstbeherrschung setzen, die Schwächen des anderen 
ertragen, an sich selbst das für den andern Beschwerliche zurückdrängen, die 
Umwelt durch Beispiel, nicht durch "Vorwurf zu bessern suchen, Verzicht üben, 
die Arbeit gern tun, Freude immer mit jemand teilen, die Gesinnung rein hal- 
ten, sich den Fangarmen irdischer Sucht in jeglichem Erfolg entziehen. Dieser 
Weg ist wesensmäßig eine Weltflucht. Aber gerade darin liegt der Anstieg zu 
Gott. 

Die Ehe als Sendung und Auftrag 

Dem zur Welt in Absage stehenden Menschen kommt Gott von seiner Seite 
her entgegen. Er hemmt des Flüchtigen Schritt und gibt ihm eine Sendung 
mitten hinein in die Welt. Wo die Liebe zu Gott etwas von der Schuld der 
Menschheit begreift, da ergeht aus dem Erlösungswillen Gottes heraus an den 
Gott liebenden Menschen der Ruf, in die Welt hinein Gott zu verkünden und 
die Heimführung der Erlösten zu vollenden. So bestimmt die wachsende Liebe 
zu Gott das Heranreifen des Christen in der Welt. Das innere Abstandnehmen 
von den Dingen der Welt, die Entfremdung von den Menschen, ja vom Nächst- 
verbundenen, die Einsamkeit sind Stufen des geistlichen Aufstiegs. Aber in ge- 
heiligter Schau gewinnt das Verlassene neue Bedeutung, und nun beginnt der 
Abstieg zu ihm hin aus heißer Liebe und Mitverantwortung heraus, die ganze 
Schöpfung auf Gott hin zum Schwingen zu bringen. Gerade weil Weltflucht 
und Weltsendung nicht als einmalige Leistungen vollzogen werden wollen, 
sondern ständig ineinander verschlungene Bewegungen der Seele sind, befin- 
den wir uns mit diesem geistlichen Aspekt nicht in einem abseitigen Raum be- 
sonders Berufener, sondern mitten in der Sphäre unseres alltäglichen Daseins, 
wie es uns in Beruf und Ehe und in allem Verkehr mit der Welt aufgegeben ist. 

•Das Andere", •der Andere", •der Andere in uns selbst" ist also die große 
Aufgabe unseres Lebens. Sie ist begründet im Hineinragen Gottes in die Krea- 
tur. Dieses Hineinragen verursacht Schrecken in der erwachenden Seele. Das 
Erlebnis von etwas Fremdem, Hohem; Gebietendem im eigenen Ich reißt den 



250 Dr. Josef Fink 

Menschen aus allem bisher Erfahrenen in ein ganz neues Wissen hinein. Selbst 
die alten Motive edlen Strebens versinken. Nur in Demut kann man der An- 
sprache Gottes antworten. So muß man die Akzente des praktischen Lebens- 
vollzuges neu setzen. Genuß und Verzicht entgleiten ihrer diesseitigen Bewer- 
tung, vertauschen ihren Sinn und ihren Nutzen. Was das Evangelium von der 
Liebe verkündet, wird wahr: daß, wer sich selbst verliert, alles gewinnt. Und 
das Leid, auch das biologisch begründete, wird zum Opfer vor Gott. D e r T o d 
vor allem, der die Ehe grausam wie keine andere Gemeinschaft angeht, der 
ihr eigentlichstes biologisches Problem ist, zwingt die Realität "des irdischen 
Daseins geradezu in einen höheren Sinn hinein. Denn die einseitige Verherr- 
lichung des Geschlechtlichen wird durch den Tod für nichtig erklärt. Alles, 
was auf einen Leib ausgerichtet war, wird in der Stunde des Todes zersprengt. 
Es ist wieder das Erlebnis der Fremdheit, das hier ungestüm über den Partner 
hereinbricht. Rein irdisch, ohne höheren Bezug gesehen, begegnet ihm im 
Vollzug vieler Verwandlungen, die ihn die Liebe hat erfahren lassen, der Ge- 
fährte noch einmal ganz anders, ganz neu, als Toter. Faßbar kann dieses Er- 
lebnis nur in jenem zunächst weggelassenen höheren Bezug werden, der emp- 
findliche Seelen überall, aber in dieser Stunde auch die groben darauf hinweist, 
daß wir das Bleibende am Menschen in dem suchen müssen, was uns das Un- 
greifbarste, Fremdeste, Fernste an ihm ist. Die unabwendbare Bedrohung 
alles Irdischen durch den Tod entwertet schon jetzt die Liebe der Gottlosen 
zu einem gespenstischen Tun. Nur wenn wir die Todesdrohung, die auf unserem 
Leben liegt, als Stufen des Sterbens zu Gott hin annehmen, kann das Leben 
voll glühender Glut seinem Ziel entgegenreifen. Denn nun wird alles, was 
menschliche Liebe heißt und diesen Namen wahrhaft verdient, Vorspiel der 
ewigen Seligkeit. Und der Gefährte unseres irdischen Weges bleibt immer in 
einem nie alternden Sinne unser ersehnter •Zukünftiger", der er einmal im 
Himmel sein wird. Darum müssen wir ihn auch bei der Verwirklichung der 
alltäglichen Gemeinschaft in Gott suchen und Gott in ihm. Denn Gott ist der 
wahre Treffpunkt tiefster aufeinander gerichteter menschlicher Sehnsucht. 
Sich Gott hingeben, sich und den anderen Gott hingeben, sich dem andern in 
Gott hingeben: diesem Strom menschlicher Hingabe entspricht ein Gegenstrom 
göttlicher Gewährung, die den Menschen zu höchster Beglückung führt, weil 
so sein natürliches Leben vor den Hintergrund der Ewigkeit gerückt ist. 
Freilich bedeutet dies für die Eheleute einen aufrüttelnden Anruf, den Partner 
nicht mit Beschlag zu belegen, sondern für Gott freizulassen, und zwar nicht 

^nur in dem Maße einer Ablösung, die den Gottesdienst vom Menschendienst 
trennt, und beide nach einem Plan einteilt. Sondern wenn das ganze Leben 
des Menschen eine von Gott empfangene Sendung ist, dann muß der Mensch 
für diese Sendung ganz und nicht nur teilweise frei sein. Die Ehe birgt hier 
die Gefahr einer Abkapselung in sich. Freilich liegen für die Eheleute ihre 
nächsten Aufgaben im Umkreis ihrer Ehe und Familie. Aber wenn es selbst- 
verständlich ist, daß dadurch ihre Verpflichtung zu karitativem Dienst an der 
Gemeinschaft nicht aufgehoben wird, so müßte man von ihrer Gemeinschaft 
in dieser Hinsicht sogar eine doppelte Leistung fordern. Die Tendenz ist aber 
meist umgekehrt. Und wenn sie auch plausibel begründet wird, so ist ihr Ver- 



Heiligung der Ehe 251 

stoß gegen die Ganzheit der liebe, die immer auf Gott zielt, darum nicht 
geringer. Auch die heute weit verbreitete Interesselosigkeit an der Neugestal- 
tung der öffentlichen Ordnung ist ein Versagen, das unter dem Aspekt unserer 
Betrachtung gesehen werden will. Denn wer anders soll die Ordnung in der 
Welt herstellen und den Frieden sichern als die Menschen, die in der Ehe 
leben, Kinder erziehen, ihren Beruf erfüllen und mit der ganzen Verantwor- 
tung für ihren irdischen Bereich eines Tages vor Gott stehen. Die geheiligte 
Ehe hat wesensmäßig diese ganz konkrete Sendung in die Welt hinein. 

Das Kind • Kernstück der Ehekeiligung 
Der moderne Mensch träumt aber am liebsten von einer Zweisamkeit auf 

einer entlegenen Insel. Also nicht nur Abkapselung nach außen, sondern auch 
Ausschluß des Wachstums, Ablehnung von Familie und Kind sind 
sein offenes oder heimliches Anliegen. Oft ist dieses negative Wollen das einzig 
Einigende zwischen den Partnern. Die richtige, das heißt ihrer Zweisamkeit 
ungefährliche Zeitwahl für den geschlechtlichen Verkehr beansprucht ihr aus- 
schließliches Interesse. Es gibt keinen Zweifel darüber, daß eine so eingerichtete 
Geschlechtergemeinschaft sündhaft und zum Verfall bestimmt ist, weil sie das 
Sendungsbewußtsein ertötet. Es kreisen aber auch andere in der wirtschaft- 
lichen Ehenot unserer Zeit mit ihrem Gewissen schwer ringende Menschen 
um das Problem der Zeitwahl. Zwar haben sie ein Richtmaß an der päpstlichen 
Enzyklika •Casti oonnubii", die in moraltheologisch klarer Begründung die 
periodische Enthaltung in der Ehe für grundsätzlich erlaubt erklärt, wenn die 
Bevorzugung der unfruchtbaren Tage das Kind als ersten Zweck der Ehe nicht 
willentlich ausschließt. Aber die* praktische Anwendung des Grundsatzes ist 
eine große Verantwortung. Jedenfalls kann die Ehenot unserer Zeit von hier 
aus keine Lösung im Sinne der Eheheiligung finden. Es ist aber gerade 
Heiligung vonnöten. 

Im Verhältnis zum Kind zeigt und erfüllt sich das Sendungsbewußtsein 
christlicher Eheleute am elementarsten und stärksten. Das wird nirgendwo so 
offenkundig wie in der Heiligen Familie zu Nazareth. Ob Maria, als 
Josef von Nazareth sie zur Frau begehrte, bereits Jungfräulichkeit gelobt hatte, 
wissen wir nicht. Als sie aber vom Heiligen Geist den Sohn unter ihrem Herzen 
empfing, da verpfändete sie ihr Jawort im christlichen Sinne des Ideals der 
Jungfräulichkeit, den es seitdem überhaupt erst gibt. Er besagt nichts anderes, 
als daß in der großen Berufung die Mutter des Kindes ein so unmittelbares 
Verhältnis zu Gott Vater gewonnen hat, daß fürderhin immer das Kind vor 
dem Manne kommt, weil es aus Gott stammt. So groß ist die hier empfangene 
Aufgabe, so tief die Geborgenheit im Kind, daß die Beziehungsfähigkeit zum 
Manne wie im Glanz eines höheren Glückes aufgelöst erscheint. Mit dem 
Manne verkehren, ihm zu Willen sein, auf ihn hin zielen und von ihm empfan- 
gen: all dies wäre hier sinnlos, störend, ablenkend, mangelhaft, würde voraus- 
setzen, daß die Frau ihm und er selbst sich eine Bedeutung zurückgäbe, die 
er nicht mehr hat, seitdem auch sein Leben im Banne des göttlichen Kindes 
steht. Josef ist dadurch Maria ebenbürtig gewesen, daß er der Gnade gegen- 
über, die der Frau und ihm widerfuhr, ganz aufgeschlossen war. Im Ja zum- 



252 Dr. Josef Fink 

Gotteskind verlor sich wie in einem Meer reiner Liebe sein Verlangen zum 
Weibe. Zwar hat dieser Vorgang in ihm nicht ohne das Bewußtsein des Ver- 
zichtes geschehen können. Aber als er sich entschied, schwamm er in einer 
Woge des Reifens, die es sichtbar machte, daß hier tausendfältige Frucht aus 
einem geopferten Ich kam. So nahm er teil an der Aufgabe, dem göttlichen 
Kind zu dienen als Vater, als Sorger, als Beschützer.und mittelbar auch als 
Gehilfe und Beschirmer der Mutter, die er göttlichem Auftrag gemäß zu sich 
genommen hatte. 

Wenn wir nun wissen, daß jedes Kind in der Taufe ein Gotteskind, ein 
anderer Christus wird, dann müßte uns klar sein, wer da im Kind zwischen 
den Eheleuten steht. Alles, was üher das Erlebnis des anderen in unklaren, 
dunklen Ausdeutungen geredet wird, versinkt vor dem einen Namen Christus. 
Jetzt verstehen wir, was es heißt, dem anderen begegnen. Der andere ist ein 
Ich wie wir. Solange wir dieses unserem eigenen Ich entsprechende Ich suchen, 
suchen wir im Grunde immer nur uns selbst, kommen über unseren Egoismus 
nicht hinaus. Darum ist auch die moderne Ehe in einem solchen Ausmaß aus- 
wechselbar geworden und schafft alle Du-Apotheose keine Abhilfe hiergegen. 
Nicht das andere Ich neben uns, sondern der andere Mensch in uns selbst ist 
unsere wesentliche Bestimmung. Zwischen Vater und Mutter ist sie im Kind 
zu einer reinen Darstellung gebracht. Im-Mann und in der Frau bleibt sie von 
der Ichsucht, die gerade das Anderssein nicht will, ständig bedroht. Darum ist 
auch, wo die Ichsucht triumphiert, das Kind ein Hindernis. Aber sei es nun so 
oder so, immer steht das Kind als Christus selbst zwischen den Eltern, hinder- 
lich oder beglückend, als Stein des Anstoßes oder als Gegenstand der Liebe. 
Es trägt die schlimmste Last • wie der leidende Christus •, wenn die Eltern 
die Ehe brechen. Und es heiligt die Liebe der Gatten, die es als Geschenk Gottes 
annehmen. Was Ichnatur am Mann und an der Frau ist, das wird durch das 
gewollte Kind auf größeren Abstand gebracht. Der Mutter obliegt jetzt die 
Pflege des Kindes und der Vater vermehrt die beruflichen Anstrengungen, 
um die Existenz zu sichern. Wie verwandelt ist alles, seitdem das Kind da ist. 
Und nicht nur diese Erhöhung, auch mancher vermiedene Bruch wird dem 
Kinde verdankt. Es ist, als sei jetzt in das Liebesleben der Eltern etwas wie 
ein Plan hineingekommen, ein Haushalt der Kräfte, ein Da-Sein um des andern 
willen. Es wäre aber auch dies eine Fehlentwicklung, wenn es ganz materiell 
gedacht wäre und zu einer Abgötterei mit dem Kinde führte. Denn das Kind 
hat seinen eigenen Weg vor sich und verläßt eines Tages Vater und Mutter. 
Hier wird nochmal bitter deutlich, daß in Ehe und Familie nichts Diesseitiges 
Bestand hat. 

Was halten wir dann aber noch in Händen, wenn wir die Summe der Ehe- 
heiligung ziehen wollen? Wahrhaftig und wirklich nichts, was von dieser Welt 
ist. Aber all dessen in Christus verwandelten Sinn: die Liebe in ihrer Selbst- 
losigkeit, das Triebhafte als wachsende Kraft, alles Äußere in seinem inneren 
Maß, die Schönheit, die Freude, den Genuß als Gaben Gottes, die Verbunden- 
heit als Stärkung des geistlichen Lebens, den Selbstverzicht als Fülle der 
Empfängnis, das Kind als Erscheinung des Herrn, Not, Leid und Tod in ihrer 
am Kreuz erhöhten Gestalt und unser ganzes Leben im Glauben. 



Heiligung der Ehe 253 

Es ist ein Weggang vom Hergebrachten, Erfahrungsgemäßen, was wir in 
der Heiligung der Ehe versuchen sollen. Sich dabei an Maria und Josef orien- 
tieren, heißt nicht ihre einzigartige Existenzbedingung auf uns übertragen, 
was gar nicht passen würde, sondern das Beispiel ihrer Haltung nachahmen, 
mit der sie dem Außergewöhnlichen in ihrem Leben begegneten. Zacharias, 
Elisabeths Mann, bildet dazu ein Gegenstück, weil er dem Einbruch Gottes 
in sein Leben nicht gewachsen war. Als er das Zeichen sah, aber nicht annahm, 
durch das Gott ihm sein Geheimnis offenbaren wollte, da ward er mit Stumm- 
heit geschlagen. Dem modernen Menschen kann es geschehen, daß er überhaupt 
nicht gewahr wird, daß Gottes Wunderwirken auch an ihn herandrängt. Darum 
spricht er den alten Beispielen von vornherein eine ihn angehende Beziehungs- 
möglichkeit ab. Und doch will für jeden von uns die Wiedergeburt in Christus 
Wirklichkeit werden. Wem das Bewußtsein aufgegangen ist, ein Getaufter zu 
sein, der wird auch sein Mitwirken bei der Entstehung des Lebens unter den 
Gedanken der Gotteskindschaft stellen. Wird dann ein Kind geboren, schließt 
dessen Taufe einen Kreis im Werk der Heiligung. Freilich, der Aufschwung 
zu Gott kommt auch damit nicht an ein Ende. Er bleibt immer ein unvollendeter 
Versuch, der aber Tor um Tor zur Ewigkeit aufschließt. Daß etwas Ungewöhn- 
liches an der christlichen Ehe ist, merken viele erst, wenn sie scheitern und mit 
den kirchlichen Ehegesetzen in Konflikt geraten. Es sollte aber der Wert der 
christlichen Ehe nicht nur am Verbotenen meßbar sein, sondern am erfüllten 
Gebot der Liebe, das die weltverstrickte Seele frei macht. 

Zusammenfassung 

Halten wir einen Rückblick! Wir kennzeichneten die moderne Ehekrise 
als Folge einer seelischen Erkrankung, die den Menschen in'eine um sein Ich 
kreisende Erlebnisweise gegenüber der Welt gebracht hat. Die Auflösung des 
Komplexes dadurch zu versuchen, daß man ihn zu einer wirklichen Begegnung 
mit dem Partner bringt, ist ein an sich richtiger Gedanke. Die Schwierigkeit 
liegt aber darin, daß keine Klarheit herrscht, was eigentlich unter Begegnung 
in der Ehe zu verstehen ist. Außerhalb der sakramentalen Ordnung erliegt 
man dem Irrtum, in der geschlechtlichen Zweiheit der Menschen ihren ganzen 
Sinn zu suchen, wobei man verkennt, daß doch gerade hierin die Ichsucht 
wurzelt. Dennoch ist das Leibliche die Grundbedingung ehelicher Gemein- 
schaft, aber der Anspruch, dem man stattzugeben hat, erscheint durch die 
sakramentale Weihe bedeutsam verwandelt. Das Erlebnis des anderen Ge- 
schlechtes wird jetzt von Gott her gewonnen, und nun zeigt es sich, wie heils- 
bedürftig unsere natürliche Lebensordnung ist, weil wir in ihr so vieler Sünde 
anhängen. Wir heiligen unsere Ehe, wenn wir die Welt in uns überwinden, 
wenn wir den Partner zu Gott bringen und wenn wir das Kind als Gabe an- 
nehmen. Dies alles will nicht nur einmal versucht und gelungen oder miß- 
lungen sein. Sondern wir müssen die Meinung immer erneuern und im Rhyth- 
mus unserer Seele so auf Gott hin zum Schwingen kommen, daß die Ablen- 
kungen unseres Willens den Fortschritt des geistlichen Lebens immer weniger 
hemmen. Das getaufte Kind ist das Kernstück der geheiligten Ehe. Es bereitet 
die Eltern zur Enthaltung ihrer selbst und zur Enfaltung eines in Christus 



254 Dr. H. E. Hengstenberg 

gelebten Lebens. Vor dem getauften Kind vollzieht sich die Scheidung der 
Geister, kehren die Unheiligen sich ab und beschwören mit ihrem Nein das 
ganze Unheil herauf, das man moderne Ehekrise nennt • beinahe ein selbst- 
gefälliges Wort, wenn wir bedenken, was sich darunter an mythengrauer 
Dämonie verbirgt, die der aufgeklärten Menschheit Hohn spricht. Welch 
trauriges Lied könnten die Scheidungsrichter von den Marterkammern mensch- 
licher Leidenschaften singen, und mischt nicht die Schmach der beleidigten 
Liebe eine ergreifende Klage in all ihre mißbrauchten Weisen, die die Freuden- 
häuser der Welt und die Hafenstädte der Unzucht erfüllen! Wo aber einer Ernst 
macht mit dem Christsein in der Ehe, da beginnt ein •neues Lied", dessen wis- 
sender Klang selbst die irrende Schar erregt, denn auch in ihren Herzen pocht 
doch das Desiderium collium aeternorum, die Sehnsucht der ewigen Hügel. 

Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 
Von Prof. Dr. H. E. Hengstenberg, Oberhausen (Rhld.) 

Die Frage lautet, wie die Fertigkeit und Vollwertigkeit des Menschen in 
seinem Lebensberufe sich zu seiner natürlichen und übernatürlichen Vollen- 
dung verhalte. Zuerst soll die Rede sein von der natürlichen, anschließend von 
der übernatürlichen Vollendung des Menschseins im pinblick auf den Beruf. 
Der natürliche Gesichtspunkt steht aber im Folgenden im Vordergrund. 

I. Natürliche menschliche Vollkommenheit als Bedingung 
echter beruflicher Leistung 

Zwei entgegengesetzte radikale Thesen sind möglich über das Verhältnis von 
Persönlichkeitswert und Berufsleistung. Die erste lautet: berufliche Bewäh- 
rung hat nichts zu tun mit menschlicher Vollkommenheit. Man kann ein guter 
Handwerker, Arbeiter, Gelehrter usw. sein und zugleich ein geringwertiger 
Mensch, umgekehrt kann ein guter Mensch in seinem Lebensberufe völlig ver- 
sagen. Der erste Teil dieser These ist ersichtlich falsch. Ohne sittliche »Qualität 
kann es z. B. ein Handwerker höchstens dazu bringen, seine spezifische Arbeits- 
technik einigermaßen zu beherrschen, nicht aber dazu, ein in jeder Beziehung 
vollwertiger und würdiger Vertreter seines Berufes zu sein. Der letzte Teil der 
These, die Umkehrung, ist dagegen offensichtlich wahr. Die Erfahrung zeigt 
uns zuweilen •prächtige Menschen", die jedoch lebenslänglich in ihrem Beruf 
Stümper bleiben. 

Die andere These lautet: menschliche Vollkommenheit und berufliche Be- 
währung decken sich immer. Also: wenn man ein guter Arbeiter, Handwerker 
usw. ist, dann ist man eo ipso ein guter Mensch; ein schlechter Werker ist immer 
zugleich ein wertloser Mensch. Umgekehrt: ein guter Mensch ist immer not- 
wendig ein guter Vertreter seines Berufes, ein schlechter immer zugleich ein 
Stümper auf seinem beruflichen Gebiete. 

Nun ist diese zweite These aber doppeldeutig. Man kann die behauptete 
Deckungseinheit von menschlicher Vollkommenheit und Berufsleistung einmal 
so verstehen: die berufliche Bewährung ist in sich selbst schon das gute und 




