244 . Dr. Josef Fink

schen. Die Harmonie von Natur und Gnade kann nur erreicht werden iiber
die Stationen des Kreuzweges. In diesem geheimen Naturalismus, in dieser
Furcht vor einer gelebten Kreuzestheologie liegt ein wesentlicher Grund, war-
um die religiése Haltunig mancher edel denkender Laien nicht weiterkommt.

4, Die Frommigkeit des Laien ruft nach apostolischer
Weltsendung

Die erschreckend fortschreitende Sikularisierung des modernen Lebens,
gerade die Erfahrungen in den Jahren des Nationalsozialismus, dréngten die
Kirche und die christliche Haltung des einzelnen immer mehr zuriick auf den
rein religiosen Bereich. Aus dieser tatsdchlichen Not droht Grundsatz zu wer-
den, aus nicht verstandener Innerlichkeit wird einflufllose Weltabgewandtheit.
Solchem Denken sind die Bereiche der Welt heilloser Damonie verfallen, und
so muf sich das Leben der ,kleinen Herde* Christi abseits vollziehen in den
Gottesdiensten der Pfarrei, in dem nach innen gekehrten Leben kirchlicher
Vereine und der Privatsphire. Selbst im kirchlichen Raum neigen viele zu
einer Abkapselung in das personliche Heil und haben kein Gespiir fiir aposto-
lische Aufgaben. Echte Kontemplation und Innerlichkeit dringt je nach Bega-
bung und Beruf zur Aktion, zum Apostolat. Der Christ stirbt im Gekreuzigten
der Welt ab, um desto stdrker zu sein fiir ihre Erneuerung in all ihren Be-
reichen. Dieser ernsten Gefahr mufl echte Laienfrommigkeit mit aller Kraft
begegnen. ; . :

Moge dieses Heft mit seinen Uberlegungen ein wenig mithelfen, dem Wort
LyLaienfrommigkeit® etwas von seiner Fragwiirdigkeit zu nehmen, moge es
iiberzeugend und auch anspornend dartun, daBl eine Aufgabe uns alle —
Priester, Ordensleute und Gottesvolk — eint: Christus anzuziehen und dieser
Zeit zu kiinden.

Heiligung der Ehe
Von Dr. Josef Fink, Miinster i. W.

- Der moderne Mensch hat alle tiberkommenen Normen und Formen sittlichen
Lebens ins Wanken gebracht. Diese erschreckende Tatsache — verursacht und
verschuldet durch den zunehmenden Abfall von Gott — hat ihren néchstlie-
genden Grund in einer Art seelischer Erkrankung, die dem Menschen die
Fahigkeit zerstort hat, die Giiltigkeit objektiver ‘Werte zu begreifen. Das posi-
tive Krankheitsbild zeigt einen Grad ichbezogenen Denkens, der weit {iber allen.
natiirlichen Egoismus hinausgeht. Man muB ihn als Ichwahn bezeichnen. Was
gemeint ist, zeigt etwa die Haltung gegeniiber dem Leid. Das Anwachsen des
Leides in unserer Zeit hat eine Entwertung des Leiderlebens zur Folge. Nichts
mehr vom inneren Sinn und Segen des Leids zu wissen, ist objektiv die
schlimmste Strafe der siindigen Menschheit. In der subjektiven Meinung der
meisten gilt der duBere Anspruch, der den Opfern aller Kategorien gewahrt
oder verheifien wird, fast alles. Da werden Schicksale zu einer Ausweiskarte
fiir Verglinstigungen, nach denen man begierig greift. Das Leid selbst anneh-



Heiligung der Ehe 245

men wiirde bedeuten, Grenzen zu iiberschreiten, die die Ichsucht verschlossen
hat. Der moderne Mensch sieht nicht mehr den Himmel tiber der Erde, das
" Licht im Auge des Nichsten, er spiirt nicht mehr die Kraft, die ihm von dorther
zuwachsen will, er sucht die Dinge, die um ihn herum sind, auf eine Weise, daB
sie sich seinem Herzen versagen. Denn er will immer nur — auch mit den
Titeln eines inneren Adels — sich selbst ins profitliche Spiel bringen. Dies
nennt er dann existentiell leben. Und er glaubt, sein Dasem erst verleihe
allem anderen Sinn.

Moderne Uersuche zur Uberwz’ﬁdung der Ehekrise

Die moderne Ehekrise hingt zu einem bedeutsamen Teil mit der bezeich-
neten seelischen Situation des Menschen in unserer Zeit zusammen. So zielt die
Bemiihung ernsthafter Autoren auf die Weckung eines starken Du-Bewuf3t-
seins, einer Verantwortung vom andern her. Dadurch erhilt gerade der ge -
schlechtlicheLiebesbereich der Ehe eine neue Geltung. Er soll nicht mehr
der Tummelplatz ichsiichtiger Begierden sein, sondern das Kraftfeld fiir die
Begegnung von Mann und Frau. Die Verherrlichung des Leiblichen zielt jetzt
ganz auf diese Begegnung, auf die wachsende ErschlieBung seiner selbst
durch die Erkenntnis der Andersartigkeit des anderen. Gesundheit, Kraft,
Schonheit, Wuchs, Bewegung: all dies wird Ausdrucksmittel, um den Partner
in der Tiefe seines Wesens anzusprechen. Dessen Antwort geschieht so, da8
sein Leib in der héchsten Form der Selbstdarstellung zum andern hindringt,
dessen verborgenes Wesen er seinerseits ruft. Wenn die Liebenden sich um-
armen, dann sollen sie ein jeder die Ankunft beim anderen vollziehen, sie sol-
len das Wort, das sie zueinander sprechen, wahr machen, sich selbst als Gabe
‘{iberbringen, und sie werden Empfinger sein, weil sie Geber sind. So kénnen
sie eine Gemeinschaft verwirklichen, in der die Ichsucht keinen Raum mehr hat.

Kein Zweifel, daf diese Auffassung die Ehe adelt und daB sie eine Wegwei-
sung im Irrgarten menschlicher Miverhéltnisse ist. Thr Mangel besteht darin,
daB sie eine ausschlieflich innerleibliche Losung der allgemeinen Ehekrise
sucht. Man muB also auseinanderhalten den positiven Wert ihrer Kritik an der
Ichbefangenheit moderner Ehepartner und die Fragwiirdigkeit ihrer prakti-
schen Tendenzen, die zwar viele, die der Kritik zustimmen, unbefangen hin-
nehmen werden und von denen dennoch der Christ sich ganz wesentlich unter-
scheidet. Denn fiir den Christen ist das Geschlechtliche.-zwar ein gewichtiger
Erfahrungs- und Bewi#hrungsbereich, aber kein letzter Erfiillungsort. Die
Riickgewinnung des Paradieses in einem naturgemiBen Geschlechtsleben ist
der gefallenen Menschheit fiir immer verwehrt. Wir wiirden die Erlésung in
Frage stellen, wenn wir die Ehe zum autonomen Bezirk des Menschen erklir-
ten, wodurch wir im Grunde das wiederholten, was die ersten Menschen taten,
als sie sich Gott entzogen.

Denen, die das Geheimnis des Menschen in der Erfahrung des Leibes ent-
ritselt sehen und in der Ehe alles Heil von einer integrierenden leib-seelischen
Begegnung der Partner erwarten, steht in christlichen Kreisen ein Spiritualis-
mus und Supranaturalismus gegeniiber, der den leiblichen Bereich der Ehe so
unmittelbar mit der Sphéire des Geistigen und Religitsen verbindet, da8 er als



246 Dr. Josef Fink

reiner Ausdruck des Geistes erscheint, ja, man sieht in ihm die durch das
Sakrament gewordene Wirklichkeit des gottlichen Mysteriums ausgeschdpft.
In einer realistischen Interpretation von Eph. 5. 31: ,Darum wird der Mensch
Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen, und die beiden wer-
den zu einem Fleisch’. Hier liegt ein erhabenes Geheimnis vor; ich beziche es
auf Christus und die Kirche®... — wird nicht selten in modernen katholischen
Ehebiichern eine allzu unbeschwerte und uneingeschrinkte Ubertragung des
Geheimnisses des mystischen Leibes auf die Ehe vorgenommen. Wenn z. B.
gesagt wird, christliche Eheleute seien ,eigentlich unmittelbare Organe Christi
und seiner Braut, der Kirche“, so 6ffnet die Vieldeutigkeit solcher Aussage
einer ungesunden Mystifikation der intimen Dinge Tiir und Tor. Alle natiir-
lichen und selbst die geschlechtlichen Lebensvorginge werden schlieBlich zu
quasi-sakramentalen Handlungen. Man konnte fast von einer ,Mystik“ des
Fleisches sprechen. Das ,heilige Werk® der geschlechtlichen Begegnung wird
geradezu als ein Akt zwischen Christus und seiner Kirche gedacht. Und weil
der menschliche Anteil nur als ein Mitvollzug eines Mysteriums verstanden
wird, so erlischt nur allzu leicht das BewuBtsein einer Verantwortung, das Er-
laubte und Unerlaubte auseinanderzuhalten. Im Sakrament der Ehe erscheint
nun alles geheiligt; die Siinde hat in ihr keinen Raum mehr.

Nur scheinbar ist diese supranaturalistische Auffassung der Ehe ihrer ein-
seitig biologischen Bewertung entgegengesetzt. Im Grunde glauben beide Rich-
tungen den Folgen der Erbstinde aus dem Weg gehen und einen Bereich des in-
timen Lebens aufsuchen zu konnen, der unversehrt und der Bedrohung durch
die Siinde enthoben sei. Im Hintergrund steht hier wie dort das Argernis an der
Schwiche der menschlichen Natur, die ihr als Folge der Erbsiinde auch nach der
Erlésung noch anhaftet. Aber auch die manichéistische Einstellung zum Leibe,
die seit den ersten Zeiten der Kirche im Christentum nie ganz iiberwunden
wurde, ist mitschuldig am Ausschlag des Pendels zum anderen Extrem. Die
katholische Wahrheit liegt in der Mitte.

Die katholische Wahrheit iber die Ehe

Unser Geschlechtsleben soll wie alles Geschépfliche nicht in sich selber sei-
. nen letzten Sinn finden, sondern in der inneren Hinordnung auf das einzige,
tibernatiirliche Ziel des Menschen, auf die Anteilnahme der Seele am Leben
Gottes. Dazu ist der Mensch durch das Sakrament beféhigt worden. Zwar ist
der eheliche LiebesgenufB auch fiir den Christen nicht ohne das Kennmal der
siindig gewordenen Menschheit. Denn im geschlechtlichen Bereich hat sich die
Begierde gegeniiber dem geschwichten Willen des erbsiindigen Menschen eine
besondere Geltung verschafft; sie zielt auf maBlosen GenuB bis zur Selbstver-
" nichtung.” Aber im Geheimnis unserer Erlosung ist doch das Fleisch wieder zur
Gabe geworden, durch die wir die Gemeinschaft mit dem anderen vor Gott zur
sichtbaren Darstellung bringen kénnen. Der Christ empfindet im geschlecht-
lichen Akt, was lehmgeformt an ihm ist. Aber weil er das empfindet und aner-
kennt, spiirt er auch den gottlichen Hauch, der.den Leib beseelt und zum Werk-
zeug des Geistes macht. Die Erlosung und Verklarung des Fleisches im Zusam-~
menwirken mit der Gnade verlangt allerdings Gebet und Bufle, Kampf und



Heiligung der Ehe 247

Entsagung, Tag fiir Tag. Es ist ein mithevoller Weg, ehe Mann und Frau dahin

kommen, daB sie wie Glieder eines Leibes leben, wie Hinde, die hilf-

reich einander dienen, wie Fiifie, die im wechselweisen Schritt beharrlich ihr

Ziel anstreben, wie Augen, deren gemeinsamer Blick den Himmel genieB8t. Nur

da, wo die Verklirung des Erlosers in ihrer Beispielhaftigkeit fiir den Men-

schen begriffen wird, kann eine héhere Sinngebung des Leiblichen den Egois-
mus verhiiten oder iiberwinden. Die christliche Wirklichkeit der Ehe bedeu-
tet also zweierlei: 1. Das zu iiberwindende Mindere liegt nicht im Leiblichen
als solchem, sondern im Willensbereich des Menschen. Sich selbst iiberwinden
und entsagen heiBit aber nicht die Akte der Begegnung zu blo8er symbolischer

Bedeutung entkraftigen. 2. Im Sakrament empfingt der eheliche Mensch eine

Weihe seines alltédglichen Lebens, die ihn befdhigt, die Dinge dieser Welt, auch

die geschlechtlichen Krifte, zu seinem Segen zu gebrauchen. Zum Segen ge-

brauchen heiit den Willen auf Gott richten und so die natiirlichen Krifte zu
einer héheren Entfaltung bringen.

" Was bedeutet in dieser Sicht das Gehe1mnls Christus-Kirche fiir die Wirk-
lichkeit der christlichen Ehe? Wenn wir oben auch eine allzu realistische An-
wendung des paulinischen Gleichnisses auf das Verhaltnis von Mann und Frau
ablehnten, so wiirden wir doch seinen geheimnisvollen Sinn ebenso verfehlen,
wenn wir es nur als ein anspornendes und erhéhendes Wort fiir die arge Welt
des Fleisches verstehen wollten. Man beseitigt die Einsturzgefahr einer
Wand nicht dadurch, daB man ein schénes Bild auf ihren Rifl hingt. Als Bild
allein niitzt das Geheimnis Christus-Kirche dem um Sinn und Gestalt der Ehe
ringenden Menschen nichts. Es beldlt alles beim Alten. Der Vergleichspunkt
liegt vielmehr in der Innigkeit und Opferbereitschaft der Liebe. Christus hat
die Ehe in das Geheimnis Seiner Liebe zur Kirche einbezogen, die Er sich durch
-das Opfer Seines Lebens als einen makellosen Leib bereitet hat. An dieser
géttlichen, wahrhaft selbstlosen Liebe sollen die christlichen Eheleute sakra-

“mental Anteil nehmen, um sich gegenseitig zu heiligen und in der Licbe eins zu
werden. Fortan soll es bei ihnen keine verschiedenen Akte der Liebe mehr ge-
ben: Akte der niedrigen selbstsiichtigen Liebe und Akte selbstloser, gbttlicher
Liebe. Sie sollen sich vielmehr immer mehr in allem von Gott her und zu Gott

- hin lieben. Damit stehen die Liebenden oder genauer: steht ihre Liebe im

Zeichen des Kreuzes und der Verkléiruhg. Es geht in dem paulinischen Gleich-

nis also gar nicht um eine letzte Sinngebung oder Entwertung des Fleisches,

sondern um den gemeinsamen Aufstieg zweier Menschen zu Gott, den das

Fleisch nicht mehr hindern soll. In dem MaBe aber, in dem diese Hinderung

wegfillt, stromen fordernde Krifte aus dem gereinigten Quell. ’

Das iiber die Einheit der Liebesakte vor Gott Gesagte wirft nun auch ein
klirendes Licht auf das Verhiltnis von Ehe und Jungfridulichkeit.

Gerade in diesem Verhiltnis muB ja etwas Wesentliches von christlichér Le-

bensgestaltung beschlossen sein. Wie stellt sich die Bezogenheit des Menschen

im einen und im anderen Falle dar? Im Ziel ist kein Unterschied. Aber die

Wege sind andere. Man kann auch sagen: der Glaube ist einer, aber die Situa-

tionen, in denen er seine Priifungen ablegt, sind verschiedene. Die Formen er-

scheinen als Gegensitze, aber letztlich soll in beiden nur die eine, alles erfiil-



248 Dr. Josef Fink

lende Begegnung mit Gott gesucht werden. Freilich, es kann dieses Bewuflt-
sein zuriickgedréngt, verdringt und vernichtet werden. Es steht und fillt
damit das Ideal der christlichen Ehe nicht weniger als das der Jungfriulich-
keit. Praktisch sind allerdings die Gefahren in der Ehe zahlreicher und groBer.
Denn wihrend der jungfriuliche Mensch ungeteilt auf Gott gerichtet ist, hat der
eheliche Mensch noch eine zusitzliche Aufgabe in die Welt hinein: die Verwirk-
lichung vollkommener Liebesgemeinschaft mit einem anderen Menschen. Er
kann die Einheit mit Gott nur erreichen, wenn er zugleich die Einheit mit sei-
nem Ehepartner verwirklicht. Zwar bedeutet jedes Dasein in der Welt und
jedes Sich-Einlassen mit der Welt als Auswirkung der Erbstinde zun#chst und
immer wieder ein Geteiltsein. Aber die Einheit untereinander im wachsenden
Sterben — sich selbst und dieser Welt — zu einer Einheit in und mit Gott zu
machen, und umgekehrt das unmittelbare Stehen vor Gott dem liebenden Ver-
haltnis zum anderen immer tiefer einzuprigen, ist Aufgabe der Christen in der
Ehe. Vor Gott sind darum die beiden Lebensformen, die jungfriuliche wie die
eheliche, letztlich gleich. Die Ehepartner als Einh eit werden dem jungfréu-
lichen Menschen gleichgesetzt. Dann muB aber der Einheit der. Ehepartner

. auch das Wesen der Jungfriulichkeit innewohnen, die ganze, unmittelbare un-
geteilte Hingabe an Gott.

Von hierher gesehen bricht aus dem Gleichnis Christus-Kirche mit einem
Mal eine Fiille von Licht auf: denn Christus und Kirche sind beide jungfriu-
lich. Also gerade nicht das Sexuelle mit seiner Geteiltheit ist als Vergleichs-
stiick herausgestellt, sondern die unberijhrte Einheit des Ursprungs, in die
auch die Eheleute kraft des Sakramentes zuriickgehoben werden. Darum spen-
den sie sich auch in einem gemeinsamen Akt als einer in Christus verbundenen
Einheit das Sakrament der Ehe. Der Irrtum, daB der eine Ehepartner dem ande-
ren das Sakrament spende, verkennt die grundlegende Tatsache, daBl es in
der Ehe keine letztgiiltige Beziehung von Mensch zu Mensch gibt. Das Ge-
schlechtliche, das die Eheleute mit gutem Recht tun, ist so heilbediirftig, so er-
l6sungsbediirftig, daB es den urspriinglichen, im Paradies wirklich zu denken-
den Zusammenhang mit der Jungfriulichkeit nicht mehr erkennen 148t. Frei-
lich hat es ihn dennoch. Nur erschlie8t man ihn nicht dadurch, da man den
Trieb von sich zum anderen hin einfachhin auslebt. ‘Sondern die Enthaltsam-
keit — auch in der Ehe — wirkt wie ein Sog nach innen, in den die Gnade der
Heiligung in immer stérkerer Weise einstrémt. Damit soll hier nichis weniger
gesagt sein, als daB die Eheleute nur enthaltsam leben sollten. Aber indem sie es
um der Liebe Gottes willen tun, werden sie des Leiblichen in seiner Herrlichkeit
und Gefahrin gleicher Weiseinne. Und sie brauchen dieses'Wissen, um nicht bei
sich stehen zu bleiben, gebannt vom Bewufitsein eigener Kraft und Schénheit.
Daf} die Folgen der Erbsiinde so nachhaltig in die eheliche Gemeinschaft hin-
einwirken, hingt gewiB damit zusammen, daB Adam und Eva sich als Ge-
meinschaft von Mann und Frau von Gott unabhingig diinkten. Damit ist aller-
dings nicht gesagt, daB ihre Siinde geschlechtlicher Natur war. Sie war viel-
mehr wesentlich geistiger Art und wirkte sich im geschlechtlichen Bereich nur
deshalb am offensichtlichsten aus, weil hier Mann und Frau die innigste Be-
gegnung suchen, Die Siinde warf den Menschen auf sich selbst zuriick, er fand



Heiligung der Ehe 249

sich auf der nackten Erde, ausgestoBen aus dem Paradies, in dern Himmel und
Erde eine Einheit waren.

Die Heiligung der Ehe im Alltag des Lebens muB von der
Tatsache ausgehen, dafl das Sakrament wohl die Wiirde, aber nicht die Un-
versehrtheit der Ehe wiederhergestellt hat. Darum mufB der Christ der im
Sakrament empfangenen Gnade eine beharrliche Erziehungsarbeit an sich
selbst hinzufiigen. Das ist die aktiv verstandene Heiligung, die das Einswerden
der menschlichen Willensrichtung mit Gottes Wirksamkeit anstrebt. Der rei-
fende Christ érfihrt, da der Fortschritt seiner Heiligung immer wieder ge-
hemmt wird, daB sie nicht im Ansturm gelingt, sondern dem Gesetz eines
Rhythmus untersteht, der im Riickgriff auf den Anfang das Beginnen immer
wieder zur neuen Aufgabe macht. Unser ganzes Leben ist von diesem Rhyth-
mus beherrscht, und daraus ergeben sich die Schwierigkeiten des geistlichen
Lebens. Wie im Gebet die Andacht, so miBlingt in der Ehe immer wieder die
Heiligung. Die grofie Moglichkeit, den zu Gott schwingenden Rhythmus all-
mihlich zu finden, liegt in den Kleinigkeiten des Alltags. Sie heiBen: an die
Stelle der Ungeduld die Selbstbeherrschung setzen, die Schwichen des anderen
ertragen, an sich selbst- das fiir den andern Beschwerliche zuriickdringen, die
Umwelt durch Beispiel, nicht durch Vorwurf zu bessern suchen, Verzicht iiben,
die Arbeit gern tun, Freude immer mit jemand teilen, die Gesinnung rein hal-
ten, sich den Fangarmen irdischer Sucht in jeglichem Erfolg entziehen. Dieser -
Weg ist wesensmiflig eine Weltflucht. Aber gerade darin liegt der Anstieg zu
Gott.

Die Ehe als Sehdung und Auftrag

Dem zur Welt in Absage stehenden Menschen kommt Gott von seiner Seite
her entgegen. Er hemmt des Fliichtigen Schritt und gibt ihm eine Sendung
mitten hipein in die Welt. Wo die Liebe zu Gott etwas von der Schuld der
Menschheit begreift, da ergeht aus dem Erlésungswillen Gottes heraus an den
Gott liebenden Menschen der Ruf, in die Welt hinein Gott zu verkiinden und
die Heimfiihrung der Erldsten zu vollenden. So bestimmt die wachsende Liebe
zu Gott das Heranreifen des Christen in der Welt. Das innere Abstandnehmen
- von den Dingen der Welt, die Entfremdung von den Menschen, ja vom Nichst-
verbundenen, die Einsamkeit sind Stufen des geistlichen Aufstiegs. Aber in ge-
heiligter Schau gewinnt das Verlassene neue Bedeutung, und nun beginnt der
Abstieg zu ihm hin aus heiBer Liebe und Mitverantwortung heraus, die ganze
Schopfung auf Gott hin zum Schwingen zu bringen. Gerade weil Weltflucht
und Weltsendung nicht als einmalige Leistungen vollzogen werden wollen,
sondern stéindig ineinander verschlungene Bewegungen der Seele sind, befin-
den wir uns mit diesem geistlichen Aspekt nicht in einem abseitigen Raum be-
sonders Berufener, sondern mitten in der Sphére unseres alltéiglichen Daseins,
wie es uns in Beruf und Ehe und in allem Verkehr mit der Welt aufgegeben ist.

»,Das Andere“, ,der Andere“, ,der Andere in uns selbst* ist also die groBe
Aufgabe unseres Lebens. Sie ist begriindet im Hineinragen Gottes in die Krea-
tur. Dieses Hineinragen verursacht Schrecken in der erwachenden Seele. Das
Erlebnis von etwas Fremdem, Hohem; Gebietendem im eigenen Ich reiflt den



© 250 : Dr. Josef Fink

Menschen aus allem bisher Erfahrenen in ein ganz neues Wissen hinein. Selbst
die alten Motive edlen Strebens versinken. Nur in Demut kann man der An-
sprache Gottes antworten. . So muBl man die Akzente des praktischen Lebens-
vollzuges neu setzen. Genufl und Verzicht entgleiten ihrer diesseitigen Bewer-
tung, vertauschen ihren Sinn und ihren Nutzen. Was das Evangelium von der
Liebe verkiindet, wird wahr: daB, wer sich selbst verliert, alles gewinnt. Und
das Leid, auch das biologisch begriindete, wird zum Opfer vor Gott. Der Tod
vor allem, der die Ehe grausam wie keine andere Gemeinschaft angeht, der
ihr eigentlichstes biologisches Problem ist, zwingt die Realitit des irdischen
Daseins geradezu in einen héheren Sinn hinein. Denn die einseitige Verherr-
lichung des Geschlechtlichen wird durch den Tod fiir nichtig erklirt. Alles,
was auf einen Leib ausgerichtet war, wird in der Stunde des Todes zersprengt.
Es ist wieder das Erlebnis der Fremdheit, das hier ungestiim iiber den Partner
hereinbricht. Rein irdisch, ohne héheren Bezug gesehen, begegnet ihm im
Vollzug vieler Verwandlungen, die ihn die Liebe hat erfahren lassen, der Ge-
fahrte noch einmal ganz anders, ganz neu, als Toter. FaBbar kann dieses Er-
lebnis nur in jenem zun#chst weggelassenen héheren Bezug werden, der emp-
findliche Seelen {iberall, aber in dieser Stunde auch die groben darauf hinweist,
daBl wir das Bleibende am Menschen in dem suchen miissen, was uns das Un-
greifbarste, Fremdeste, Fernste an ihm ist. Die unabwendbare Bedrohung
alles Irdischen durch den Tod entwertet schon jetzt die Liebe der Gottlosen
zu einem gespenstischen Tun. Nur wenn wir die Todesdrohung, die auf unserem
Leben liegt, als Stufen des Sterbens zu Gott hin annehmen, kann das Leben
voll gliihender Glut seinem Ziel entgegenreifen. Denn nun wird alles, was
menschliche Liebe heiit und diesen Namen wahrhaft verdient, Vorspiel der
ewigen Seligkeit. Und der Geféhrte unseres irdischen Weges bleibt immer in
einem nie alternden Sinne unser ersehnter , Zukiinftiger®, der er einmal im
Himmel sein wird. Darum miissen wir ihn auch bei der Verwirklichung der
alltdglichen Gemeinschaft in Gott suchen und Gott in ihm. Denn Gott ist der
wahre Treffpunkt tiefster aufeinander gerichtéter menschlicher Sehnsucht.
Sich Gott hingeben, sich und den anderen Gott hingeben, sich dem andern in
Gott hingeben: diesem Strom menschlicher Hingabe entspricht ein Gegenstrom
gottlicher Gewdhrung, die den Menschen zu héchster Begliickung fiihrt, weil
so sein natiirliches Leben vor den Hintergrund der Ewigkeit geriickt ist.
Freilich bedeutet dies fiir die Eheleute einen aufriittelnden Anruf, den Partner
nicht mit Beschlag zu belegen, sondern fiir Gott freizulassen, und zwar nicht
~nur in dem Mafle einer Abldsung, die den ‘Gottesdienst vom Menschendienst
trennt, und beide nach einem Plan einteilt. Sondern wenn das ganze Leben
des Menschen eine von Gott empfangene Sendung ist, dann muf3 der Mensch
fiir diese Sendung ganz und nicht nur teilweise frei sein. Die Ehe birgt hier
die Gefahr einer Abkapselung in sich. Freilich liegen fiir die Eheleute ihre
nichsten Aufgaben im Umkreis ihrer Ehe und Familie. Aber wenn es selbst-
verstidndlich ist, daB dadurch ihre Verpflichtung zu karitativem Dienst an der
Gemeinschaft nicht aufgehoben wird, so miiite man von ihrer Gemeinschaft
in dieser Hinsicht sogar eine doppelte Leistung fordern. Die Tendenz ist aber
meist umgekehrt. Und wenn sie auch plausibel begriindet wird, so ist ihr Ver-



Heiligung der Ehe ' 251

stoB gegen die Ganzheit der Liebe, die immer auf Gott zielt, darum nicht
geringer. Auch die heute weit verbreitete Interesselosigkeit an der Neugestal-
tung der &ffentlichen Ordnung ist ein Versagen, das unter dem Aspekt unserer
Betrachtung gesehen werden will. Denn wer anders soll die Ordnung in der
Welt herstellen und den Frieden sichern als die Menschen, die in der Ehe
leben, Kinder erziehen, ihren Beruf erfiillen und mit der ganzen Verantwor-
tung fiir ihren irdischen Bereich eines Tages vor Gott stehen. Die geheiligte
Ehe hat wesensmi8ig diese ganz konkrete Sendung in die Welt hinein.

Das Kind — Kernstiick der Ehekeiligung

Der moderne Mensch triumt aber am liebsten von einer Zweisamkeit auf
einer entlegenen Insel. Also nicht nur Abkapselung nach auBen, sondern auch
AusschluB des Wachstums, Ablehnung von Familie und Kindsind "
sein offenes oder heimliches Anliegen. Oft ist dieses negative Wollen das einzig
Einigende zwischen den Partnern. Die richtige, das heifit ihrer Zweisamkeit
ungefihrliche Zeitwahl fiir den geschlechtlichen Verkehr beansprucht ihr aus-
schlieBliches Interesse. Es gibt keinen Zweifel dariiber, daB eine so eingerichtete
Geschlechtergemeinschaft siindhaft und zum Verfall bestimmt ist, weil sie das
Sendungsbewulitsein ertdtet. Es kreisen aber auch andere in der wirtschaft-
lichen Ehenot unserer Zeit mit ihrem Gewissen schwer ringende Menschen
um das Problem der Zeitwahl. Zwar haben sie ein RichtmaB an der pipstlichen.
Enzyklika ,Casti connubii, die in moraltheologisch klarer Begriindung die
periodische Enthaltung in der Ehe fiir grundsitzlich erlaubt erklirt, wenn die
Bevorzugung der unfruchtbaren Tage das Kind als ersten Zweck der Ehe nicht
willentlich ausschliet. Aber die. praktische Anwendung des Grundsatzes ist
eine grofle Verantwortung. Jedenfalls kann ‘die Ehenot unserer Zeit von hier
aus keine Lésung im Sinne der Eheheili gun g finden. Es ist aber gerade
Heiligung vonnéten.

Im Verhiltnis zum Kind zeigt und erfiillt sich das SendungsbewuBtsein
christlicher Eheleute am elementarsten und stidrksten. Das wird nirgendwo so
offenkundig wie in der Heiligen Familie zu Nazareth. Ob Maria, als
Josef von Nazareth sie zur Frau begehrte, bereits Jungfraulichkeit gelobt hatte,
wissen wir nicht. Als sie aber vom Heiligen Geist den Schn unter ihrem Herzen
empfing, da verpfindete sie ihr Jawort im christlichen Sinne des Ideals der
Jungfréiulichkeit, den es seitdem iiberhaupt erst gibt. Er besagt nichts anderes,
als dafBl in der groSien Berufung die Mutter des Kindes ein so unmittelbares
Verhiltnis zu Gott Vater gewonnen hat, daB fiirderhin immer das Kind vor
dem Manne kommt, weil es aus Gott stammt. So gro8 ist die hier empfangene
Aufgabe, so tief die Geborgenheit im Kind, daB die Beziechungsfihigkeit zum
Manne wie im Glanz eines hoheren Gliickes aufgelost erscheint. Mit dem
Manne verkehren, ihm zu Willen sein, auf ihn hin zieleh und von ihm empfan-
gen: all dies wire hier sinnlos, stérend, ablenkend, mangelhaft, wiirde voraus-
setzen, daB die Frau ihm und er selbst sich eine Bedeutung zuriickgibe, die
er nicht mehr hat, seitdem auch sein Leben im Banne des géttlichen Kindes
steht. Josef ist dadurch Maria ebenbiirtig gewesen, da8 er der Gnade gegen-
iiber, die der Frau und ihm widerfuhr, ganz aufgeschlossen war. Im Ja zum



252 Dr. Josef Fink

Gotteskind verlor sich wie in einem Meer reiner Liebe sein Verlangen zum
Weibe. Zwar hat dieser Vorgang in ihm nicht ohne das BewuBtsein des Ver-
- zichtes geschehen konnen. Aber als er sich entschied, schwamm er in einer
Woge des Reifens, die es sichtbar machte, daB3 hier tausendféltige Frucht aus
einem geopferten Ich kam. So nahm er teil an der Aufgabe, dem géttlichen
Kind zu dienen als Vater, als Sorger, als Beschiitzer und mittelbar auch als
Gehilfe und Beschirmer der Mutter, die er gottlichem Auftrag gemil zu sich
genommen hatte.

Wenn wir nun wissen, daB jedes Kind in der Taufe ein Gotteskind, ein
anderer Christus wird, dann miiBite uns klar sein, wer da im Kind zwischen
den Eheleuten steht. Alles, was iiher das Erlebnis des anderen in unklaren,
dunklen Ausdeutungen geredet wird, versinkt vor dem einen Namen Christus.
Jetzt verstehen wir, was es heifit, dem anderen begegnen. Der andere ist ein
Ich wie wir. Solange wir dieses unserem eigenen Ich entsprechende Ich suchen, -
suchen wir im Grunde immer nur uns selbst, kommen iiber unseren Egoismus
nicht hinaus. Darum ist auch die moderne Ehe in einem solchen AusmaB aus-
wechselbar geworden und schafft alle Du-Apotheose keine Abhilfe hiergegen.
Nicht das andere Ich neben uns, sondern der andere Mensch in uns selbst ist
unsere wesentliche Bestimmung. Zwischen Vater und Mutter ist sie im Kind
zu einer reinen Darstellung gebracht. Im-Mann und in der Frau bleibt sie von
der Ichsucht, die gerade das Anderssein nicht will, stindig bedroht. Darum ist
auch, wo die Ichsucht triumphiert, das Kind ein Hindernis. Aber sei es nun so
oder so, immer steht das Kind als Christus selbst zwischen den Eltern, hinder-
lich oder begliickend, als Stein des AnstoBes oder als Gegenstand der Liebe.
Es trigt die schlimmste Last — wie der leidende Christus —, wenn die Eltern
die Ehe brechen. Und es heiligt di8 Liebe der Gatten, die es als Geschenk Gottes
annehmen. Was Ichnatur am Mann und an der Frau ist, das wird durch das
gewollte Kind auf groBeren Abstand gebracht. Der Mutter. obliegt jetzt die
Pflege des Kindes und der Vater vermehrt die beruflichen Anstrengungen
um die Existenz zu sichern. Wie verwandelt ist alles, seitdem das Kind da ist.
Und nicht nur diese Erhéhung, auch mancher. vermiedene Bruch wird dem
Kinde verdankt. Es ist, als sei jetzt in das Liebesleben der Eltern etwas wie
ein Plan hineingekommen, ein Haushalt der Krifte, ein Da-Sein um des andern
willen. Es wire aber auch dies eine Fehlentwicklung, wenn es ganz materiell
gedacht wire und zu einer Abgétterei mit dem Kinde fiihrte. Denn das Kind
hat seinen eigenen Weg vor sich und verldBt eines Tages Vater und Mutter.
Hier wird nochmal bitter deutlich, daB in Ehe und Familie nichts Diesseitiges
Bestand hat. .

" Was halten wir dann aber noch in Hinden, wenn wir die Summe der Ehe-
heiligung ziehen wollen? Wahrhaftig und wirklich nichts, was von dieser Welt
ist. Aber all dessen in Christus verwandelten Sinn: die Liebe in ihrer Selbst-
losigkeit, das Triebhafte als wachsende Kraft, alles AuBere in seinem inneren
MaB, die Schonheit, die Freude, den GenuB als Gaben Gottes, die Verbunden-
heit als Stirkung des geistlichen Lebens, den Selbstverzicht als Fiille der
Empfangnis, das Kind als Erscheinung des Herrn, Not, Leid und Tod in ihrer
am Kreuz erhdhten Gestalt und unser ganzes Leben im Glauben.



Heiligung der Ehe 253

Es ist ein Weggang vom Hergebrachten, ErfahrungsgeméifBen, was wir in
der Heiligung der Ehe versuchen sollen. Sich dabei an Maria und Josef orien-
tieren, heifit nicht ihre einzigartige Existenzbedingung auf uns iibertragen,
was gar nicht passen wiirde, sondern das Beispiel ihrer Haltung nachahmen,
mit der sie dem AuBergewdohnlichen in ihrem Leben begegneten. Zacharias,
Elisabeths Mann, bildet dazu ein Gegenstiick, weil er dem Einbruch Gottes
in sein Leben nicht gewachsen war. Als er das Zeichen sah, aber nicht annahm,
durch das Gott ihm sein Geheimnis offenbaren wollte, da ward er mit Stumm-
heit geschlagen. Dem modernen Menschen kann es geschehen, daB er iiberhaupt
nicht gewahr wird, dal Gottes Wunderwirken auch an ihn herandringt. Darum
spricht er den alten Beispielen von vornherein eine ihn angehende Beziehungs-
moglichkeit ab. Und doch will fiir jeden von uns die Wiedergeburt in Christus
Wirklichkeit werden. Wem das BewuBtsein aufgegangen ist, ein Getaufter zu
sein, der wird auch sein Mitwirken bei der Entstehung des Lebens unter den
Gedanken der Gotteskindschaft stellen. Wird dann ein Kind geboren, schlieBt’
dessen Taufe einen Kreis im Werk der Heiligung. Freilich, der Aufschwung
zu Gott kommt auch damit nicht an ein Ende. Er bleibt immer ein unvollendeter
Versuch, der aber Tor um Tor zur Ewigkeit aufschlieBt. Dafi etwas Ungewshn-
liches an der christlichen Ehe ist, merken viele erst, wenn sie scheitern und mit
den kirchlichen Ehegesetzen in Konflikt geraten. Es sollte aber der Wert der
christlichen Ehe nicht nur am Verbotenen meflbar sein, sondern am erfiillten
Gebot der Liebe, das die weltverstrickte Seele frei macht.

Zusammenfassung

Halten wir einen Riickblick ! Wir kennzeichneten die moderne Ehekrise
als Folge einer seelischen Erkrankung, die den Menschen in eine um sein Ich
kreisende Erlebnisweise gegeniiber der Welt gebracht hat. Die Auflésung des
Komplexes dadurch zu versuchen, dafl man ihn zu einer wirklichen Begegnung
mit dem Partner bringt, ist ein an sich richtiger Gedanke. Die Schwierigkeit
liegt aber darin, daB keine Klarheit herrscht, was eigentlich unter Begegnung
in der Ehe zu verstehen ist. AuBerhalb der sakramentalen Ordnung erliegt
man dem Irrtum, in der geschlechtlichen Zweiheit der Menschen ihren ganzen
Sinn zu suchen, wobei man verkennt, daB doch gerade hierin die Ichsucht
wurzelt. Dennoch ist das Leibliche die Grundbedingung ehelicher Gemein-
schaft, aber der Anspruch, dem man stattzugeben hat, erscheint durch die
sakramentale Weihe bedeutsam verwandelt. Das Erlebnis des anderen Ge-
schlechtes wird jetzt von Gott her gewonnen, und nun zeigt es sich, wie heils-
bediirftig unsere nattirliche Lebensordnung ist, weil wir in ihr so vieler Siinde
anhéingen. Wir heiligen unsere Ehe, wenn wir die Welt in uns iiberwinden,
wenn wir den Partner zu Gott bringen und wenn wir das Kind als Gabe an-
nehmen. Dies alles will nicht nur einmal versucht und gelungen oder mif3-
lungen sein. Sondern wir miissen die Meinung immer erneuern und im Rhyth-
mus unserer Seele so auf Gott hin zum Schwingen kommen, dal die Ablen-
kungen unseres Willens den Fortschritt des geistlichen Lebens immer weniger
hemmen. Das getaufte Kind ist das Kernstiick der geheiligten Ehe. Es bereitet
die Eltern zur Enthaltung ihrer selbst und zur Enfaltung eines in Chnistus



254 Dr. H. E. Hengstenberg

gelebten Lebens. Vor dem getauften Kind vollzieht sich die Scheidung der
Geister, kehren die Unheiligen sich ab und beschwiéren mit ihrem Nein das
ganze Unheil herauf, das man moderne Ehekrise nennt — beinahe ein selbst-
gefélliges Wort, wenn wir bedenken, was sich darunter an mythengrauer
Démonie verbirgt, die der aufgeklirten Menschheit Hohn spricht. Welch
trauriges Lied kénnten die Scheidungsrichter von den Marterkammern mensch-
licher Leidenschaften singen, und mischt nicht die Schmach der beleidigten
Liebe eine ergreifende Klage in all ihre miBbrauchten Weisen, die die Freuden-
h&user der Welt und die Hafenstédte der Unzucht erfiillen! Wo aber einer Ernst
macht mit dem Christsein in der Ehe, da beginnt ein ,neues Lied“, dessen wis-
sender Klang selbst die irrende Schar erregt, denn auch in ihren Herzen pocht
doch das Desiderium collium aeternorum, die Sehnsucht der ewigen Hiigel.

Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit
Von Prof. Dr. HLE.Hengstenberg, Oberhausen (Rhld.)

Die Frage lautet, wie die Fertigkeit und Vollwertigkeit des Menschen in
seinem Lebensberufe sich zu seiner natiirlichen und iibernatiirlichen Vollen-
dung verhalte. Zuerst soll die Rede sein von der natiirlichen, anschlieBend von
der iibernatiirlichen Vollendung des Menschseins im Hinblick auf den Beruf.
Der natiirliche Gesichtspunkt steht aber im Folgenden im Vordergrund.

IL NatiirlichemenschlicheVollkommenheitalsBedingung
echter beruflicher Leistung ‘

Zwei entgegengesetzte radikale Thesen sind mdglich {iber das Verhiltnis von
Personlichkeitswert und Berufsleistung. Die erste lautet: berufliche Bew&h-
rung hat nichts zu tun mit menschlicher Vollkommenheit. Man kann ein guter
Handwerker, Arbeiter, Gelehrter usw. sein und zugleich ein geringwertiger
Mensch, umgekehrt kann ein guter Mensch in seinem Lebensberufe véllig ver-
sagen. Der erste Teil dieser These ist ersichtlich falsch. Ohne sittliche Qualitit
kann es z. B. ein Handwerker hichstens dazu bringen, seine spezifische Arbeits-
technik einigermaBen zu beherrschen, nicht aber dazu, ein in jeder Beziehung
vollwertiger und wiirdiger Vertreter seines Berufes zu sein. Der letzte Teil der
These, die Umkehrung, ist dagegen offensichtlich wahr. Die Erfahrung zeigt
uns zuweilen , priachtige Menschen®, die jedoch lebenslénglich in ihrem Beruf
Stiimper bleiben.

Die andere These lautet: menschliche Vollkommenheit und berufliche Be-
wiahrung decken sich immer. Also: wenn man ein guter Arbeiter, Handawverker
usw. ist, dann ist man eo ipso ein guter Mensch; ein schlechter Werker ist immer
zugleich ein wertloser Mensch. Umgekehrt: ein guter Mensch ist immer not-
wendig ein guter Vertreter seines Berufes, ein schlechter immer zugleich ein
Stiimper auf seinem beruflichen Gebiete.

Nun ist diese zweite These aber doppeldeutig. Man kann die behauptete
Deckungseinheit von menschlicher Vollkommenheit und Berufsleistung einmal
so verstehen: die berufliche Bewihrung ist in sich selbst schon das gute und





