
254 Dr. H. E. Hengstenberg 

gelebten Lebens. Vor dem getauften Kind vollzieht sich die Scheidung der 
Geister, kehren die Unheiligen sich ab und beschwören mit ihrem Nein das 
ganze Unheil herauf, das man moderne Ehekrise nennt • beinahe ein selbst- 
gefälliges Wort, wenn wir bedenken, was sich darunter an mythengrauer 
Dämonie verbirgt, die der aufgeklärten Menschheit Hohn spricht. Welch 
trauriges Lied könnten die Scheidungsrichter von den Marterkammern mensch- 
licher Leidenschaften singen, und mischt nicht die Schmach der beleidigten 
Liebe eine ergreifende Klage in all ihre mißbrauchten Weisen, die die Freuden- 
häuser der Welt und die Hafenstädte der Unzucht erfüllen! Wo aber einer Ernst 
macht mit dem Christsein in der Ehe, da beginnt ein •neues Lied", dessen wis- 
sender Klang selbst die irrende Schar erregt, denn auch in ihren Herzen pocht 
doch das Desiderium collium aeternorum, die Sehnsucht der ewigen Hügel. 

Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 
Von Prof. Dr. H. E. Hengstenberg, Oberhausen (Rhld.) 

Die Frage lautet, wie die Fertigkeit und Vollwertigkeit des Menschen in 
seinem Lebensberufe sich zu seiner natürlichen und übernatürlichen Vollen- 
dung verhalte. Zuerst soll die Rede sein von der natürlichen, anschließend von 
der übernatürlichen Vollendung des Menschseins im pinblick auf den Beruf. 
Der natürliche Gesichtspunkt steht aber im Folgenden im Vordergrund. 

I. Natürliche menschliche Vollkommenheit als Bedingung 
echter beruflicher Leistung 

Zwei entgegengesetzte radikale Thesen sind möglich über das Verhältnis von 
Persönlichkeitswert und Berufsleistung. Die erste lautet: berufliche Bewäh- 
rung hat nichts zu tun mit menschlicher Vollkommenheit. Man kann ein guter 
Handwerker, Arbeiter, Gelehrter usw. sein und zugleich ein geringwertiger 
Mensch, umgekehrt kann ein guter Mensch in seinem Lebensberufe völlig ver- 
sagen. Der erste Teil dieser These ist ersichtlich falsch. Ohne sittliche »Qualität 
kann es z. B. ein Handwerker höchstens dazu bringen, seine spezifische Arbeits- 
technik einigermaßen zu beherrschen, nicht aber dazu, ein in jeder Beziehung 
vollwertiger und würdiger Vertreter seines Berufes zu sein. Der letzte Teil der 
These, die Umkehrung, ist dagegen offensichtlich wahr. Die Erfahrung zeigt 
uns zuweilen •prächtige Menschen", die jedoch lebenslänglich in ihrem Beruf 
Stümper bleiben. 

Die andere These lautet: menschliche Vollkommenheit und berufliche Be- 
währung decken sich immer. Also: wenn man ein guter Arbeiter, Handwerker 
usw. ist, dann ist man eo ipso ein guter Mensch; ein schlechter Werker ist immer 
zugleich ein wertloser Mensch. Umgekehrt: ein guter Mensch ist immer not- 
wendig ein guter Vertreter seines Berufes, ein schlechter immer zugleich ein 
Stümper auf seinem beruflichen Gebiete. 

Nun ist diese zweite These aber doppeldeutig. Man kann die behauptete 
Deckungseinheit von menschlicher Vollkommenheit und Berufsleistung einmal 
so verstehen: die berufliche Bewährung ist in sich selbst schon das gute und 



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 255 

wertvolle Menschsein: man ist ein guter Mensch, weil und insofern man 
ein guter Arbeiter auf seinem Tätigkeitsgebiete ist. Menschheitswert ist iden- 
tisch mit beruflicher Leistung. Man sieht: diese Deutung läßt neben dem beruf- 
lichen. Tun für das eigentliche Menschsein keinen metaphysischen Raum mehr. 
Der Mensch wird mit seiner Leistung gleichgesetzt. Das ist die marxistische 
Auffassung: der Mensch ist das, was er in Auseinandersetzung mit den Real- 
faktoren durch eigene Leistung geworden ist. Die Natur des Menschen ist kein 
konstanter Faktor, sondern entwickelt sich als Epiphänomen der Veredelung, 
die der Mensch an den Naturgegebenheiten zustande bringt. Diese Deutung 
ist offensichtlich unhaltbar, bewegt sich in einem Zirkel. Denn wie kann der 
Mensch etwas machen und aus sich machen, ohne schon etwas Bestimmtes und 
Umrissenes zu s e i n ? 

Man kann die zweite These aber auch so verstehen: das qualifizierte Mensch- 
sein treibt mit Notwendigkeit die Qualität im Berufe hervor, diese ist nur 
eine Folge des ersteren. Und aus diesem Grunde muß der gute Werker ein 
guter Mensch, der schlechte ein schlechter Mensch sein; ein guter Mensch muß 
sich im Berufe bewähren, ein schlechter ebenso notwendig ein Stümper sein. 

Auch diese zweite Deutung der zweiten These muß einen groben Fehler 
enthalten. Denn es wurde oben schon festgestellt, daß ein prächtiger Mensch 
u. U. ein beruflicher Versager sein kann. 

Beide Deutungen gehen von einem gemeinsamen Grundfehler aus: beide 
Male werden Menschsein und berufliches Sein als zwei Größen angesehen, 
von denen die eine die andere mit Notwendigkeit verursacht und die andere 
ausschließlich durch die eine bedingt ist. Nur wird bei der ersten Deu- 
tung das berufliche Tun, bei der zweiten das Menschseih als die eindeutige 
und hinreichende Ursache angesehen. Die erste verkürzt das Menschsein in 
seiner metaphysischen Eigenwirklichkeit, die zweite gibt dem Berufe nicht, 
was des Berufes ist. Die erste führt zum Marxismus, die zweite zum Dilettan- 
tismus. 

Da die Folgerungen in beiden Deutungen falsch sind, kann die gemeinsame 
Grundvoraussetzung nicht stimmen: es kann nicht so sein, daß die berufliche 
Leistung nur durch den Menschlichkeitswert oder der letztere nur durch die 
berufliche Leistung verursacht ist. Da aber anderseits berufliches Sein und 
Menschsein nicht völlig beziehungslos zueinander verwirklicht sein können 
(vgl. das Falsche an der ersten These!), so müssen wir folgern, daß zwischen 
Menschsein und beruflicher Vollwertigkeit nur ein Bedingungszusammenhang, 
kein eindeutiger Kausalzusammenhang besteht. Demnach müßten-wir also ver- 
muten: 1. Menschliche Werte sind Bedingung dafür, daß der Beruf vollkommen 
ausgeübt wird, nicht aber reicht die Menschlichkeit schon hin, um die Anforde- 
rungen des Berufes zu befriedigen. 2. Die berufliche Leistung ist Bedingung 
dafür, daß volle menschliche Werthaftigkeit entsteht, nicht aber reicht die 
erstere dazu aus, die letztere hervorzurufen. 

Somit haben sich für uns zwei neue Thesen ergeben, die es zu prüfen gilt. 
Die erstere davon (1) kann ohne weiteres nach dem Voraufgehenden bejaht wer- 
den: nur unter Voraussetzung menschlicher Werte kann einer voll im Beruf 
seinen Mann stehen; diese Werte können aber den guten Werker allein nicht 



256 Dr. H. E. Hengstenberg 

ausmachen, da ein guter Mensch, wie gesehen, ein Stümper sein kann. Die zweite 
dagegen (2) kann nicht uneingeschränkt stimmen: da ja doch menschliche Hoch- 
wertigkeit, wie gesehen, ohne beruflichen Erfolg bestehen kann. Wie weit 
diese These dennoch Wahrheit enthält, wird später untersucht. 

Konfrontieren wir dieses vorläufige Ergebnis mit den beiden Anfangsthesen, 
so können wir in ihnen das Wahre vom Falschen sondern. Wenn der Mensch- 
lichkeitswert notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung für den beruf- 
lichen Leistungswert ist, dann erklärt -sich das Richtige an der (im übrigen 
abgelehnten), ersten Anfangsthese: ein guter Mensch kann Stümper in seinem 
Beruf sein. Es erweisen sich aber auch diese Teile der zweiten Anfangsthese 
als wahr: der gute Werker muß immer ein wertvoller Mensch sein (Rück- 
schluß von der Leistung auf den Menschen); ein schlechter Mensch muß auch 
ein schlechter Berufsvertreter sein. Nicht hingegen gilt, ein schlechter Werker 
seines Berufes müsse immer ein schlechter Mensch, ein guter Mensch immer 
ein erfolgreicher Arbeiter in seinem Beruf sein. 

Es ergibt sich also: der menschliche Wert ist Vorbedingung für den beruf- 
lichen Wert, nicht aber ohne weiteres umgekehrt. 

Nun aber ergeben sich zwei gewichtige Fragen: 

1. Wenn das berufliche Können nicht Vorbedingung für den menschlichen 
Wert ist, ist dann die menschliche Vollkommenheit eine ganz für sich be- 
stehende, unabhängige Wertwirklichkeit? Ist diese Wertwirklichkeit erreich- 
bar ohne berufliches Tun und Reifen? Wenn ja, dann gäbe es eine abstrakte 
Pflege einer abstrakten Menschlichkeit. Verbindet man die menschliche Voll- 
kommenheit noch 4azu mit dem übernatürlichen Leben, so wäre das Ergebnis: 
der natürlich-übernatürliche Vollmensch ist in seinem Existenzvollzug unab- 
hängig vom Beruf. Dieser geht in keiner Weise in die Wertwirklichkeit und 
qualitative Eigenart des natürlich-übernatürlichen Menschseins ein (nur das 
Umgekehrte würde gelten). Der Beruf wäre •gleichgültig" für die Vollkommen- 
heit. Ja, vielleicht sogar hinderlich? Ist der von der Welt abgelöste •Untätige" 
der beste Christ? Wenn diese These aber falsch wäre, wenn der Beruf doch 
etwas für die menschliche Wertwirklichkeit zu bedeuten hätte, wie wäre diese 
Bedeutung dann zu denken und worin könnte sie bestehen, wenn schon der 
Beruf nicht als Bedingung schlechthin für den Menschlichkeitswert angesehen 
werden darf? 

2. Wenn das Menschliche nur notwendige, nicht hinreichende Bedingung 
für die Vollendung beruflichen Seins ist, welche anderen entscheidenden Fak- 
toren bestimmen dann die berufliche Vollkommenheit des Werkenden? Wo- 
durch ist der Werkende einer, der seinen Mann im Berufe steht? 

Wir wenden uns zunächst der ersten Frage zu. 

II.  Die berufliche  Leistung  in  ihrer  Bedeutung  für   die 
menschliche Vollkommenheit 

Wir müssen offenbar unsere These von der Unabhängigkeit des Menschlich • 
keitswertes vom Beruf einschränken. Das berufliche Tun und Leisten ist nicht 
deshalb schon gänzlich gleichgültig für die menschliche Vollreife, weil mensch- 



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 257 

liehe Qualität gelegentlich auch ohne berufliche Hochleistung bestehen kann. 
Nur die faktische Leistung und der faktische Erfolg können im Beruf des' 
menschlich Hochwertigen fehlen, nicht aber das Bemühen um das Können im 
Beruf. Vielmehr gilt: wer gleichgültig wäre gegenüber seinem Versagen im 
Lebensberuf, wäre auch ein schlechter Mensch. Wir müssen also unsere These 
dahin einengen: die menschliche Qualität ist nur unabhängig vom faktischen 
Erfolg im Beruf, nicht aber vom Beruf und seiner Tätigkeit überhaupt. Noch 
genauer: die berufliche Erfolglosigkeit verträgt sich nur dann mit menschlicher 
Vollkommenheit, wenn sie unverschuldet ist und der Betreffende stets gegen 
sie gekämpft hat. Der Stümper also, der trotz seines praktischen Versagens 
als wertvoller Mensch angesprochen werden soll, muß ah seiner Unfähigkeit 
1 e i d e n. Es kann sein, daß er ohne sein Verschulden in den Beruf gedrängt 
wurde, in dem er versagen mußte. Gelingt es ihm nicht, in einen anderen zu 
gelangen (was zeitbedingt möglich ist), so muß er sein Versagen als s e i n Kreuz 
auf sich nehmen. Er wird dann im Versagen und trotz des Versagens pflicht- 
treu sein. Die berufliche Tätigkeit ist also doch nicht gleichgültig für die 
Menschlichkeit. 

Das Problem liegt im Grunde nicht anders als bei demjenigen, der in seinem 
Berufe Erfolg hat. Denn wir alle kommen selbst bei bestem Können an Grenzen 
unserer Leistung, die wir letztlich nicht überschreiten können. Erfahrung 
dieser Grenzen ist unabdingliche Gelegenheit zur Demut. Es ist ja mit unseren 
Begabungen so: gerade weil wir auf einem Gebiete stark sind, sind wir oft auf 
anderem schwäch. Die Auswirkung einer Anlage auf dem einen Gebiet hält 
oft die Auswirkung einer Anlage auf dem anderen gerade nieder. Nennen wir 
dieses oft tragische Widerstreitverhältnis zweier in sich positiver Möglichkeiten 
die •Nichtigkeit" (die nichts mit dem nihil absolutum zu tun hat), dann gilt: 
durch Erfahren unserer Nichtigkeit und Grenze werden wir auf unser Eigent- 
liches, das wir können, zurückgeworfen, erhält unsere Persönlichkeit gerade 
Gestalt und Kontur, wird vor dem •Zerfließen in Möglichkeiten" bewahrt. 
Nur der kommt zu sich selbst, der seine Grenzen erfahren und anerkannt hat. 
Jeder hat seine Ohnmacht, seine Grenzen, seine Nichtigkeit. Es ist für 
den einzelnen genau so charakteristisch, was er n i c h t kann, wie das, was er 
kann; dem Positivbild entspricht ein individuelles Negativbild. Durch An- 
erkennen und Durchleben der personeigenen Nichtigkeit wächst die Tugend 
der Demut, wächst aber auch alles, was sich auf das Verhalten des Geschöpfes 
als begrenzten zum unbegrenzten Schöpfer bezieht. Das bedeutet auch Wachsen 
der Menschlichkeit. 

Keine Vollmenschlichkeit ohne Erfahrung und Anerkennung von begren- 
zender Nichtigkeit! Der Beruf ist aber eine ausgezeichnete Möglichkeit, diese 
Nichtigkeit zu erfahren und anzuerkennen, in das Kreuz zu erheben. Ja, er ist 
eine unüberschlagbare Möglichkeit. Denn normalerweise steht der Mensch von 
Gott her unter Aufgaben, die sich in bis zu gewisssem Grade ähnlicher Weise 
wiederholen und eine ähnliche Bewältigung verlangen. Das aber bedeutet 
immer Beruf. Es mag zwar im Grenzfalle so sein, daß einer schicksalhaft über- 
haupt zu keinem konkreten Beruf hinfindet. Dann aber muß er darunter leiden, 
es ist ein Sonderfall seiner Nichtigkeit, die er in das Kreuz heben muß. 

17 



258 Dr. H. E. Hengstenberg 

Sein Beruf ist dann (z. B. infolge einer Krankheit) eben die Berufslosigkeit, 
*und so ist auch bei ihm der Beruf indirekt ein Mittel zur Vollkommenheit. 

Von solchen Grenzfällen aus wird aber auch verständlich, daß Stümpersein 
vor der Welt und vor Gott zwei verschiedene Dinge sind. Heilige und heilig- 
mäßige Menschen können vor der Welt als Stümper erscheinen, da Gott sie 
zu Aufgaben ruft, die von der rationalen innerweltlichen Ordnung aus nicht 
mehr als vernünftig, nützlich und allgemeindienlich zu erweisen sind (wiewohl 
sie es letzten Endes, jedoch in verborgener Weise, dennoch sind). Der Pfarrer 
von Ars war von der regulären theologischen Berufsausbildung her ein Stüm- 
per. Dennoch war er in seinem Beruf ein äußerst erfolgreicher Seelsorger. Hier 
ist gewiß in erster Linie der Satz anzuziehen, daß Gott für seine Zwecke das 
Schwache erwählt. Wir glauben aber, daß hier auch das über die Nichtigkeit 
Gesagte seine Stelle hat: die Begrenztheit bestimmter (intellektueller) Funktio- 
nen war nur die •andere Seite" besonderer Begabungen und Berufungen. Die 
Nichtigkeit muß in der Opferhaltung im Heiligen Geiste durchgetragen werden. 
Wird sie so durchgetragen, dann erhöht und vertieft sie rückwirkend wiederum 
das Erfülltsein vom Heiligen Geiste und Seinen Eingebungen; und so wird 
die Menschlichkeit mitsamt ihrem Gnadenstande erhöht. Wir können natürliche 
und übernatürliche Ordnung nur gedanklich trennen. Erfahren von Nichtig- 
keit und •Leere" ist bis zu gewissem Grade Voraussetzung, daß der Heilige 
Geist uns stärker erfülle! Und zu dieser Erfahrung ist der konkrete Beruf mit 
all seinen Grenzerlebnissen in der Regel eine unüberschlagbare Ausgangsbasis, 
mag auch im Grenzfalle Gott dem Menschen nicht nur Teilerfüllungen im Be- 
rufe, sondern den ganzen Beruf aus den Händen nehmen oder ihm von An- 
beginn den Zugang zu einem konkreten Beruf im. Sinne dieser Welt verwehren. 

Wenn also keine menschliche Vollendung besteht ohne die Erfahrung der 
Nichtigkeit, diese aber ohne das Mühen eines Berufes (wenn auch im weitesten 
Sinne) nicht gelingt, dann folgt: daß kein Mensch zu seiner Vollkommenheit 
gelangt ohne sein berufliches Mühen. Mensch und Beruf sind also 
nicht zu trennen1. In diesem Wesenszusammenhang steht der Stümper 
nicht anders da als der Könner. Ja, der erstere kann das fördernde Erfahren 
der persönlichen Nichtigkeit noch stärker realisieren. Zwar ist die Mensch- 
lichkeit nicht in dem Sinne abhängig vom Beruf, daß sie im Wesensgrunde 
von diesem erst erzeugt würde und nichts als ein Epiphänomen wäre. Aber 
wenn die Menschlichkeit keimhaft vorhanden ist, dann muß sie durch die 
berufliche Tätigkeit erweitert, geklärt, gesichert und vollendet werden. Nur 
der faktische Erfolg ist gleichgültig für die Verwirklichung des Menschseins, 
nicht ist es das berufliche Mühen selbst. Und nur dann ist die Erfolglosigkeit 
bedeutungslos, wenn sie unverschuldet ist. Aber ist der Erfolg wirklich ganz 
bedeutungslos? Oder müssen wir auch diese These noch einschränken? Der 
Stümper gelangt zur Vollmenschlichkeit trotz seiner Erfolglosigkeit. Aber 
würde seine Menschlichkeit nicht noch mehr gewinnen, wenn er über das 
Mühen hinaus auch Erfolg hätte? 

1 Hierin und nur hierin liegt die Begründung für den naturrechtlichen Satz: daß 
der Mensch ein Recht auf Arbeit habe. Dieser Satz ist niemals vom Wirtschaft- 
lichen aus zu begründen. 



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 259 

Das letztere ist es, was noch zu klären ist. Die Erfahrung von Grenze und 
Nichtigkeit ist nicht die einzige Förderung, die die menschliche Wertwirklich- 
keit durch den Beruf erhält. Nicht nur die Erfahrung der Grenze, auch die 
Erfahrung der Fülle im Berufsleben bedeutet etwas für die Menschlichkeit. 
Das werden wir erkennen, wenn wir uns der zweiten Frage zuwenden: welcher 
Faktor bestimmt außer der menschlichen Werthaftigkeit die eigentliche beruf- 
liche Qualifikation des Schaffenden? Die Erfahrung der Nichtigkeit berührt 
das Phänomen des Berufes ja doch nur von seiner Grenze her! Das berufliche 
Können selbst muß eine Bedeutung für den Menschen haben. 

• 
III. Das Spezificum der beruflichen Begabung 

Nun kommt es auf eine Analyse des menschlichen Schaffens an. Schaffen im 
eigentlichen Sinne • Hervorbringen aus dem Nichts • kann nur Gott, wie 
der hl. Thomas bereits sagt. Der Mensch kann nur schaffen an geschaffenem 
Material. 

Das Material aber hat für den schaffenden Menschen eine dunkle Undurch- 
schaubarkeit. Dieses Dunkel wird nicht dadurch überwunden, daß man es von 
außen durch materialfremde Mittel auflöst (etwa durch mathematische Be- 
rechnung und Bestimmung des Materials), sondern dadurch, daß der Schaf- 
fende darin eingeht. Das Dunkel wird gelichtet, indem man es als das, was es 
ist, als das Dunkle erscheinen läßt. Das Material ist ein Widerständiges. Aber 
dieser Widerstand wird nicht überwunden, indem man ihn mit Gewalt bricht 
(etwa durch Zertrümmerung), sondern darin, daß sich der Schaffende ihm an- 
paßt. Das Material soll im Schaffen dastehend gemacht werden als das, was es 
ist. Und nur so wird es dienend für den Ausdruck der geistigen Welt. In der 
An-Erkennung des Dunklen kommt das Dunkle zum Leuchten, zum Hervor- 
tritt, •ins Offene", trotzdem es seine Dunkelheit und Undurchdringbarkeit für 
den Schaffenden nicht verliert. Schön schildert Martin Heidegger am Beispiel 
des Kunstwerkes, wie der Erbauer den Stein zum Ragen, der Maler die Farbe 
zum Leuchten, der Musiker den Ton zum Klingen bringt, wie alle diese Schaf- 
fenden das Material ganz •es sein lassen" und die •Erde" •ins Offene bringen 
als das Sichverschließende"2. 

Das ist die Weise, wie der Mensch a^bbildweise teilhat am Schaffen Gottes. 
Gott bedarf keines Materials, um seine Ideen auszudrücken. Der Mensch aber 
kann seine Grenze nur überschreiten, indem er seine Begrenztheit durch die 
Macht des Materials anerkennt und in einem sympathetischen Einswerden mit 
dem Material sich seiner selbst entäußert. Er muß untertauchen im Undurch- 
schaubaren des Materials, und erst im Wiederauftauchen hebt er seine Welt 
empor. Er ist wie der Taucher, der Perlen vom Meeresgrund holt. 

Der Mensch kann seine geistige Welt ausdrücken in einem Material, aber 
das Material ist nicht Ausdruck des Menschen. Ausdruck und Ausdrucks- 
medium fallen bei ihm nicht zusammen. So ist es nur bei Gott: Er drückt sich 
in der Welt frei schaffend aus, und zugleich ist die Welt Sein geschöpflicher 
Ausdruck. Der menschliche Sprecher findet seine individuelle Stimme als etwas 

2 Martin Heidegger: Holzwege, Frankfurt a. M. 1950, S. 36 ff. 

17* 



260 Dr. H. E. Hengstenberg 

Gegebenes vor. Sie ist an sich indifferent zum auszudrückenden Gehalt. Aber 
indem sich der Sprecher als Könner seinem Stimmaterial anpaßt, geschieht das 
Wunderbare: Nicht nur drückt er seine Welt in seiner Stimme aus, nicht nur 
kommt seine Stimme zur Geltung als das, was sie ist, sondern bei dem Könner 
ist es so, daß wir sagen müssen: keine andere Stimme als die seinige hätte das, 
was zu sagen war, so vollendet zur Darstellung bringen können, wie es faktisch 
geschieht. 

Was Heidegger vom Kunstwerk sagt, läßt sich bis zu gewissem Grade auf 
alles Werken übertragen. Jeder Beruf hat sein Material, sei es materiell oder 
geistig". Der Schreiner hat sein Holz, der Schmied sein Eisen, der Künstler den 
Ton gerade seines Instrumentes (nicht den abstrakten Ton), der Lehrende 
seinen Stoff, den er bearbeitet und für die Anbefohlenen zum Leuchten bringt, 
ohne ihn zu vergewaltigen. In jedem Beruf geschieht eine Formung an etwas, 
das eine Bestimmung erfährt, also an einem Material. Die Eigenart des Mate- 
rials bestimmt die Eigenart des Berufes. 

Was für das Material gilt, gilt ähnlich für das Werkzeug. Das Werkzeug ist 
ja nur ein Material höherer Ordnung, da es seinerseits aus Material bereitet 
ist. Der Werker muß das Werkzeug beherrschen, indem er sich ihm anpaßt, 
sich mit ihm einsfühlt, unter sein Gesetz geht. Material und Werkzeug bestim- 
men zusammen die Technik des Schaffenden. Aber Technik ist hier nicht zu 
verstehen als ein mechanisches Verfahren, das, ein für alle Male ausgedacht, 
in quantitativ beliebigen Operationen an beliebigen Gegenständen durch Be- 
liebige zur äußeren Beherrschung und Veränderung der Welt angewandt wird. 
Heidegger weist mit Recht darauf hin, daß die Alten unter •techne" nicht eine 
äußere Handlung an einem Material verstanden, sondern ein tiefes Wissen, das 
den Eingeweihten voraussetzt. Es ist dieses weise Wissen, das aus der sym- 
pathetischen, dienbereiten Begegnung mit Material und Werkzeug erwächst. 
Ein Wissen, das, einer Arkandisziplin gleichend, nur dem Vertrauten und Zunft- 
genossen weitergegeben wird und innere Aufbereitung verlangt. Solche Tech- 
nik liegt z. B. im Bogenstrich (des Geigers), der etwas eminent Geistiges ist. 
Und schließlich ist der Stil des Dichters auch nichts anderes. 

Auch die geistigen, selbst die höchsten Berufe haben Material, Werkzeug 
und Technik. Dem Philosophen wird die Technik zu Methode und Denkstil, 
Material sind ihm Erfahrungsinhalte (Vorstellungen) und zu verarbeitende 
Gedanken. Werkzeuge sind die Begriffe, durch die er den Gegenstand anvisiert 
(Begriff als •medium quo"!), und auch die literarischen Rüstzeuge. Dem musi- 
kalischen Künstler ist das Werkzeug zum Instrument geworden, das seiner- 
seits aus bestimmtem Material gebildet ist. Unmittelbares Material ist für ihn 
nicht so sehr der (abstrakte) Ton als die bestimmt geartete Saite, die Luftsäule 
der Orgelpfeife usw. Und jedesmal bestimmt die Eigenart des Materials die 
•techne" und die Grundform des Gestaltens. 

Material, Werkzeug und Technik, sie alle verlangen, daß der Schaffende 
ihnen gerecht wird. Sie können nur im Dienen selber zum Dienen gebracht 
werden. Wir wollen dieses gerechte Verhalten des Schaffenden die Material- 
gerecjitigkeit nennen. 



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 261 

Dann gilt: jeder Beruf hat seine einmalige Materialgerechtigkeit, die ihn 
bestimmt. Jeder Beruf ist darin einzig und unwiederholbar. 

Der Ausdruck Materialgerechtigkeit soll andeuten, daß es sich um 
eine wirkliche Tugend handelt. Und hier ist auch eine Einsatzstelle für die 
übernatürlichen Tugenden (s. u.!)! Verlangt ist eine von der Gesamtperson 
geleistete Antwort auf den Anspruch, den Material, Werkzeug und Technik des 
bestimmten Berufes stellen. Daher das Ethos der Sachlichkeit und Sauber- 
keit. Materialgerechtigkeit ist nicht möglich ohne Material-Liebe. Der 
Schreiner, der nicht sein Holz und seinen Hobel liebt, bleibt ein Stümper. So 
ist das ganze Ethos der Person im Schaffenden aufgerufen. 

Hier haben  wir nun das zweite, daspositive Moment 
gefunden,  das  die  Berufsausübung  für  die  Vollendung" 
des Menschen stellt. 

Hier ist zugleich das Spezificum für die Begabung zu 
einem bestimmten Beruf. Wir glauben, daß der Könner 
sich durch diese Materialgerechtigkeit wesentlich vom 
Stümper unterscheidet. 

Freilich, wenn wir von Begabung zu einem bestimmten Beruf reden, dann 
meinen wir streng genommen nicht die Materialgerechtigkeit selbst, sondern 
die Anlage dazu, die Begabung, sich von Material, Werkzeug und Technik des 
bestimmten Berufes ansprechen und zum geistigen Ausdruck von Ideen in 
ihnen anregen zu lassen. Die Materialgerechtigkeit selbst ist ja schon Aktuali- 
sierung, sie setzt den ethischen Einsatz der Person bereits voraus. 

So sind es zwei Momente, die die Begabung des Werkschaffenden für seineh 
Beruf bestimmen: 1. die geistige Anlage zur ethischen und intellektuellen Wert- 
verwirklichung (Anlage der Menschlichkeit), 2. die Begabung für das spezi- 
fische Material, Werkzeug und die Technik des Berufes. Und es gibt zwei Mo- 
mente, die die faktische berufliche Qualifikation des Schaffenden bestimmen: 
1. die ethische und intellektuelle menschliche Wertwirklichkeit, 2. die Material- 
gerechtigkeit als erworbener Habitus in dem spezifischen Berufe. 

Was die menschliche Wertwirklichkeit selbst angeht, so ist sie zwar nach 
Voraufgehendem im letzten Wesen nicht von der Berufstätigkeit abhängig. 
Ist sie aber einmal minimal verwirklicht, so muß und kann sie geweitet werden 
durch die Berufstätigkeit. Und dies geschieht wieder in doppelter Weise: 
1. durch die Erfahrung von Nichtigkeit und Grenze im Beruf, 2. durch die wirk- 
lichkeitsgemäße Ausformung der spezifischen Materialgerechtigkeit im Beruf. 

Es gibt also in der Tat keine abstrakte Menschlichkeit. 
Die menschliche Vollwertigkeit ist gebunden an Mühen, 
Erfolg und Mißerfolg des konkreten Berufes. Die Tatsache, 
daß ein hochwertiger Mensch gelegentlich ein Stümper in seinem Beruf sein 
kann, bedeutet uns keinen Einwand mehr gegen das Gesetz des Zusammen- 
hanges von Menschlichkeitswert und Beruf. 

Wir verkennen natürlich nicht, daß die Materialbegabung, wie alles Endliche, 
auch zur Gefahr werden kann: der Schaffende kann sich in seiner Material- 



262 Dr. H. E. Hengstenberg 

begabung autonom machen und zum eitlen Virtuosen werden, der der Gemein- 
schaft nicht mehr dient. Das ist dann aber Entartung der Materialgerechtig- 
keit und -liebe. Wo diese aber echt sind, kann keine individualistische Los- 
lösung aus den Pflichten der Gemeinschaft eintreten. Denn eben die gemein- 
same liebe zu Material, Werkzeug und Technik eines Berufes verbindet die 
Schaffenden des gleichen Berufes innerlich miteinander. Das ist das Wesen 
dessen, was wir mit Recht Berufsstand nennen. Im Berufsstande stärken 
sich die Schaffenden gegenseitig in personaler Begegnung in der gemeinsamen 
Materialgerechtigkeit, sie haben ein gemeinsames Berufsethos. Der Stand 
ist die Gemeinschaft derer, die zu einer gemeinsamen' Schaffensgrundform 
berufen sind. Diese Gemeinschaft beginnt nicht erst bei der Leistung. Sie be- 
ginnt schon, wenn die •Berufenen" noch in der Ausbildung sind und sich unter 
Führung der Meister für die Schaffensgrundform aufbereiten. Dieses gemein- 
same Berufensein ist nicht durch Organisation zu erzielen. Organisieren kann 
ich nur die Leistung, nicht das Sein. So ist Berufsstand etwas Seinsmäßiges, 
ein reales Band zwischen den zu gemeinsamer Schaffensgrundform Bestimm- 
ten. Es ist daher nicht glücklich, den Berufsstand mit dem Ausdruck •Leistungs- 
gemeinschaft" zu belegen3. 

Die Materialbegabung bestimmt das Talent des Werkers für seinen Beruf. 
Dieses Talent hat noch nichts mit dem •Format", der absoluten Ranghöhe 
in der Berufsart zu tun. Die Ranghöhe bestimmt sich nach der Fülle der mensch- 
lichen Wertwirklichkeit und findet ihre Spitze im Genie. Die menschliche Wert- 
wirklichkeit bedient sich der Materialbegabung (des Talentes) als eines Mittels 
und Mediums. Der lebenslängliche Kaffeehausmusiker und der geniale Kom- 
ponist kommen überein in der musikalischen Materialbegabung, sie unter- 
scheiden sich aber im Format, das von der menschlichen Wertwirklichkeit ab- 
hängt. Beide sind indessen echte und berechtigte Vertreter ihres Berufes, wenn 
sie Materialbegabung und ethisch-intellektuelle Anlage nach bestem Können 
ausformen. Dieses Ausformen hängt letztlich vom ethischen personalen Ein- 
satz ab. Beide Bedingungen zur beruflichen Vollreife, Menschlichkeitswert und 
Materialbegabung, sind also nicht als nebeneinander und gleichgewichtig anzu- 
sehen. Vielmehr setzt die Ausformung der Materialbegabung zur Material- 
gerechtigkeit immer schon Menschlichkeitswerte voraus, die ihrerseits mit dem 
beruflichen Fortschritt wachsen. 

Wir behaupten natürlich nicht, daß die wirklichkeitsgemäße Tätigkeit an 
einem Material das ganze Wesen des Berufes und seiner wahren Erfüllung 
ausmache. Vielmehr gehören Passivität, Muße4, Beschaulichkeit, zeitweiliges 
asketisches Zurücktreten vom aktiven Schaffenszugriff wesentlich dazu, um 
einen Menschen zum vollwertigen Vertreter eines Berufes zu machen. Diese 
asketische Seite gehört in den Bereich der Menschlichkeitswerte und ist jeder 
Berufsart eigen, wenn auch der einen mehr als der anderen. Es kam uns vor- 
stehend aber darauf an, das Besondere der beruflichen Begabung zu finden. 

3 Vgl. H. E. Hengstenberg: Christliche Askese, Heidelberg 1948, 2. Aufl., S. 243 f. • 
Ders.: Grundlegungen zu einer Metaphysik der Gesellschaft, Nürnberg 1949, S. 127 f. 

4 Vgl. Josef Pieper: Muße und Kult, München 1948. 



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 263 

IV. Beruf und übernatürliche Vollkommenheit 
Wie sich die Berufstätigkeit zum natürlichen Menschlichkeitswert verhält, 

so dieser wiederum zur übernatürlichen Vollendung, also zur Dimension der 
Heiligkeit. Zwischen Heiligkeit und natürlicher Menschlichkeit herrscht ein 
ähnliches Bedingungsverhältnis wie zwischen natürlicher Menschlichkeit und 
Beruf. 

Wieder gibt es zwei extreme Thesen, die als ganze falsch sind. 1. Der Stand 
des übernatürlichen und der Stand des natürlichen Rechtverhaltens haben 
nichts miteinander zu tun. Das ist offenbar irrig. Weder kann ich im Stande 
'der übernatürlichen Gnade sein und dabei die natürlichen Gesetze der Moral 
verachten, noch kann ich mich zu dem gottgewollten Ziel meiner natürlich- 
sittlichen Kräfte ausformen ohne die übernatürliche Gnade. Richtig ist nur, 
daß der übernatürliche Stand nicht mit dem moralischen identisch ist. Fehlen 
kann nur bis zu gewissem Grade der Erfolg im natürlich-sittlichen Tun, nicht 
das Bemühen. 2. Übernatürlicher Stand und natürliches Rechtverhalten 
sind identisch. Das kann wiederum doppelt aufgefaßt werden. Einmal: die aus- 
geformte Natur ist schon identisch mit der Übernatur, diese hat keine Eigen- 
form. Das wäre Naturalismus. Zum andern: der übernatürliche Stand ruft mit 
Notwendigkeit die natürlich-sittliche Vollkommenheit hervor. Das wider- 
spricht den Tatsachen. Ich darf weder die Natur als eindeutige und hin- 
reichende Ursache der Übernatur, noch diese als entsprechende einzige Ursache 
der natürlichen Vollendung ansehen. 

Richtig ist nur, daß ein Bedingungsverhältnis besteht: nur wenn die Grund- 
lage der übernatürlichen Erhebung gegeben ist, kann der Mensch seine natür- 
lichen Kräfte sittlich und intellektuell so zum Ziele führen, wie Gott es will. 
Nicht aber gilt ohne weiteres das Umgekehrte: das natürliche Bemühen um 
menschliche Wertwirklichkeit ist nicht in dem Sinne Vorbedingung für die 
Übernatur, daß der Mensch sich aus eigener Kraft für die Gnade vorbereiten 
könnte (Semipelagianismus!) und das •Stümpersein" im natürlich-sittlichen 
Bereich immer den Gnadenstand ausschlösse. Die übernatürliche Gnade ist 
ungeschuldet und knüpft wohl an die Natur im ontischen, nicht aber (anfäng- 
lich) im ethischen Sinne an. Wohl aber gilt dies: wenn der übernatürliche Stand 
einmal grundgelegt ist (Taufe!), dann kann und muß er ausgeweitet und zum 
Reifen gebracht werden durch das •natürliche" menschliche Bemühen5, so wie 
die natürliche Menschlichkeit ihrerseits durch die berufliche Materialbewälti- 
gung wächst. 

Die natürliche menschliche Wertwirklichkeit ist, wie die berufliche Voll- 
kommenheit, von zwei Faktoren abhängig: 1. von der übernatürlichen Gnade, 
2. vom personalen Einsatz der natürlichen Kräfte in Freiheit. Aber diese beiden 
Faktoren stehen wieder nicht gleichwertig zueinander. Das •Zuvorkommende" 
ist die Gnade, wiewohl sie mit dem Einsatz der natürlichen Kräfte (aber nicht 
als einseitige •Folge" und Wirkung derselben) wächst; so wie im Berufsschaffen 
der Menschlichkeitsfaktor der führende ist, wiewohl er mit der Berufs- 
bemühung wächst.     * • 

5 Wir sind uns selbstredend darüber klar, daß es ein •rein natürliches" Bemühen 
im begnadeten Menschen nicht gibt! 



264 Dr. H. E. Hengstenberg 

Wir können also sagen: Wie die Übernatur sich zur natürlichen Menschlich- 
keit verhält, so tut es diese analog wieder zum Beruf. 

Wenn aber die natürliche Menschlichkeit nur zur vollen Ausformung gelangt 
im beruflichen Tun, wie wir es oben erkannten, anderseits der Stand der Heilig- 
keit sich nur vollendet in der Verwirklichung der natürlichen Menschlichkeit, 
sogilt:daß es keine übernatürliche Vollendung gibt ohne 
das Ernstnehmen   des konkreten Lebensberufes. * 

Das heißt: nicht nur die natürliche, sondern auch die übernatürliche Wirk- 
lichkeit des Menschen wird durch das berufliche Mühen vollendet. Es gibt ja in 
der faktischen Heilsordnung nicht zwei Vollkommenheiten, sondern nur eine 
natürlich-übernatürliche. Jeder Mensch ist ein einmaliger Gedanke Gottes nach 
Natur und Übernatur. Nur um der Sauberkeit willen mußten im Vorstehenden 
natürliche und übernatürliche Ordnung unterschieden (nicht geschieden) 
werden. 

Oben wurde aber gezeigt, daß der Beruf in zweifacher Weise für die Voll- 
kommenheit des Menschen bedeutsam ist: 1. in der Erfahrung der persönlichen 
•Nichtigkeit" und Grenze, 2. in der Verwirklichung der •Materialgerechtig- 
keit", die alle Tugenden aufruft und zugleich stärkt. Diese beiden Gesichts- 
punkte lassen sich für die übernatürliche Seite noch besonders auswerten. 

1. Von der Nichtigkeit wurde im übernatürlichen Betracht schon oben kurz 
gesprochen. Jede Erfahrung des Widerstreites positiver Möglichkeiten, jedes 
Zurückgeworfensein auf die eigene Grenze bedeutet für den Christen zugleich 
ein Eintreten und Bergen in den Gehorsam in Christus. Jedes Verwehren ist 
zugleich ein Gewähren. Gott entzieht uns Objekte unserer Liebe, Neigung, des 
freudigen Einsatzes, um uns an anderer Stelle, auf anderem Plane anderes 
zuzuweisen. Er beschneidet unsere natürliche Liebe, um in uns eine andere 
Liebe wachsen zu lassen: die Liebe Christi und in Christus, die nicht aus inner- 
weltlichen Motiven zu erklären ist, die alle innerweltlichen Beweggründe über- 
steigt, aber gerade deshalb von Stunde zu Stunde und von Augenblick zu 
Augenblick für uns neue und unerwartete Einsatzstellen zuweist, auch im 
beruflichen Tun. Christus sagte zu Petrus: Als du jung warst, gürtetest du 
dich selbst ... Wenn du aber alt geworden bist, ... wird ein anderer dich 
gürten und dorthin führen, wohin du nicht willst (Jo 21,18). Das gilt auch für 
den Beruf. Für den Christen ist jede berufliche Handlung Medium für die 
Gegenwärtigsetzung Christi in der Welt. Jede solcher Handlungen ist uns 
nicht zweckrational zu errechnen, sondern von Gott '•gegeben", sollen wir 
doch wandeln in den Werken, •die der Vater im voraus bereitet hat" (Eph 2,10). 
Die uns von Anbeginn zubestimmten Werke und Aufgaben sind wichtiger als 
unser subjektives Planen um selbsterdachte Vollkommenheit'. Aber gerade, 
um zu diesen uns •gegebenen" Werken hinzufinden, ist die Erfahrung von 
Nichtigkeit und Grenze im Beruf ein unüberschlagbares Mittel. Im Grenzfall 
mag Gott uns einen Beruf verwehren, nicht nur Teilbefriedigungen. Aber dann 
geht die Vollendung dusch den Verzicht auf den BeAif, vollzieht sich also 

• Das ist Grundgedanke in des Verf. Schrift: Von der göttlichen Vorsehung, Mün- 
ster i. W., 2. Aufl. 1947. 



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 265 

auch dann nicht ohne ihn. Erfahren von Nichtigkeit und Grenze ist •Leer- 
werden" • für die Erfüllung durch den Geist Gottes. Erfahren der Nichtigkeit 
ist Absterben der Ichhaftigkeit im Gehorsam, •Flüssigwerden in Christus"7. 

2. Berufliches Schaffen ist Erfüllung der •Materialgerechtigkeit", die in 
jedem Beruf eine je eigenartige ist. Aber darin vollendet sich nicht nur die 
natürliche, sondern auch die übernatürliche Seite des Menschseins. Es ist zu- 
gleich immer Verwirklichung und Darstellung unseres übernatürlichen Seins 
in Christus. Wenn jede berufliche Tätigkeit Schaffen an einem Material ist, 
das uns zu einem einmaligen Ausdruck unserer Ideenwelt anregt, so ist diese 
Ideenwelt beim Christen doch nie eine rein •kulturelle", innerweltliche Größe. 
Wir stellen in all unserem Sein und Schaffen Christus dar, und zwar Christus so, 
wie er als •alter Christus" einmalig und unwiederholbar gerade in uns Gestalt 
geworden ist und wird. Der Christ muß sein Christsein dem •Material" der 
Welt einprägen, er soll es mit dem personalen Einsatz all seiner •Material- 
begabung", die Gott ihm verliehen hat. Es wurde oben gezeigt, wie unser 
Schaffen ein abbildhaftes Teilhaben am Schaffen Gottes ist, ein Hervorholen 
aus den Dunkelheiten des Materials, das für uns ein Analogon der Schöpfungs- 
nacht ist. Da wir aber ein •alter Christus" sind und Christus das Wort ist, 
durch das alles geschaffen ist, so erkennen wir, wie unser •materialgerechtes" 
Schaffen eine wesentliche Form der Umgestaltung der Welt in Christus ist., 
Gott der Vater schuf die Welt auf Christus hin. Wir sollen abbildweise auch 
auf Christus hin schaffen; wir können es aber erst, nachdem wir vorher über- 
natürlich von Christus selbst ergriffen worden sind. Je mehr uns ein 
solches Berufsschaffen gelingt, um so mehr wird um- 
gekehrt unsere Gliedschaft in Christus, unsere über- 
natürliche Vollkommenheit erhöht. 

In diesem Zusammenhang seien nur zwei Beispiele erwähnt: Der christliche 
Philosoph untersteht der Forderung der •Materialgerechtigkeit" wie jeder 
andere. Philosoph auch (in dieser Hinsicht gibt es keine gesonderte •christliche 
Philosophie"). Aber zugleich setzt er im Filigran seiner Gedanken und •mate- 
rialgerechten" logischen Verknüpfungen sein übernatürliches Sein und 
Glaubenswissen gegenwärtig. Glaube und Wissen bilden ein einheitliches Ge- 
füge, trotzdem die Bestandteile nach Ursprung, Natur und Methode ihrer Be- 
handlung unverwischt sind. Ein entsprechendes Beispiel ist der christliche 
Lehrer in der Schule: mag er noch so materialgerecht und sauber seinen Stoff 
vortragen, seine Methode handhaben müssen, er gestaltet darin seine ganze 
christliche Existenz, und je mehr er es tut, um so mehr erlangt diese seine 
christliche Existenz selber Fülle. Bekanntlich gründet in diesen Sachverhalten 
wesentlich die Forderung der katholischen Schule für die katholischen Kinder. 

Ein letztes muß bei der übernatürlichen Ausdeutung der Materialgerechtig- 
keit beachtet werden. Da es sich, wie oben gezeigt, um eine wirkliche Tugend 
handelt, so muß in dieser Tugend gerade der Einsatz für die übernatürlichen 
Tugenden und die Möglichkeit ihrer Steigerung gesehen werden. Material- 
gerechtigkeit und Liebe zum Material gehören zusammen. Diese Liebe ist beim 

Vgl. Peter Ott: Umgestaltung in Christus, Einsiedeln 1940. 



266 Dr. Wilhelm Reinermann 

Christen durchformt von der übernatürlichen Liebe zu den Mitmenschen und 
Brüdern in Christus. Bei keiner Berufshandlung kann der Christ davon ab- 
sehen, daß er sie für einen anderen in der Gemeinschaft vollzieht. Alles 
Schaffen am Material ist durchformt von dieser Liebe. Und je mehr der Wer- 
kende ein echter Könner ist, der dem Ethos der Sauberkeit untersteht und sich 
dem Verpflichtenden der Werkgerechtigkeit übereignet, um sp mehr muß er 
in diesem Ernst der Berufsausübung zugleich sein übernatürliches Sein in 
Christus vollenden. 

Bei all dem oben Gesagten ist festzuhalten, daß Gott in Seinen Zielen und 
Zwecken souverän ist. Er beruft Menschen zu einem Beruf, damit das Christus- 
reich wachse. Anderseits kann Er auch den umgekehrten Weg gehen. Er bedarf 
nicht des Berufes der einzelnen. Auch ohne deren vollendetes berufliches 
Können, auch mit einem Stümper, ja ohne daß der Mensch im Einzelfalle einen 
Beruf im engeren Sinne hat, kann Er Sein Ziel erreichen. Der Beruf ist keine 
absolute Größe und.gehört zu dem, was gegebenenfalls geopfert werden muß. 
Aber ein Opfer fordert Liebe, auch zu dem, was geopfert wird. Nur was ich 
ehrlich liebe, kann ich für Gott opfernd dahingehen. Und so bestätigt sich: der 
Beruf ist unüberschlagbar auf dem Wege zur natürlichen und übernatürlichen 
Vollkommenheit. Aber dies entspricht der Souveränität Gottes: der eine wird 
vollendet in seinem Beruf, dessen Gesetz er erfüllt, der andere umgekehrt 
gerade, indem er im Beruf scheitert, Stümper bleibt oder überhaupt keinen 
bekommt. Beidenfalls ist der Beruf wesentlich, im ersten Fall direkt, im 
zweiten indirekt • im Modus des Scheiterns und des Verzichtes. 

Um das Ethos der entseelten Erwerbsarbeit 
Befunde und Behelfe 

von Dr. Wilhelm Reinermann, Salzburg 

I. •Weit besser, wirklich Sklave sein, ausgeliefert den Launen und Trieb- 
handlungen eines Menschen, als in der Tretmühle des modernen Betriebs ein 
ganzes Leben lang, Tag für Tag, die vorgeschriebenen Handgriffe zu verrichten". 

So läßt der sozialkritische Romancier D. H. Lawrence die Hauptfigur seines 
Romans •The lost girl" (London, 1936) an einer Stelle aufseufzen, da jene sich 
über ihr verfehltes Leben Rechenschaft gibt. Und die französischen Arbeiter- 
priester, die in Werften, Textilfabriken und anderen Brennpunkten des moder- 
nen Industrielebens als einfache Betriebsangehörige tagsüber das monotone 
Arbeitspensum getreulich verrichten, gestehen übereinstimmend, daß der im 
standardisierten Produktions- oder Verteilungsprozeß stehende Mensch am 
Abend so leer und stumpf wird, daß der ermattete Sinn fast nur noch auf grobe 
Reize reagiert. 

Bildungsbedürfnis, Persönlichkeitsstfeben, Vertiefung in die höheren, ja hei- 
ligen Werte des Menschenlebens • dies alles, was der bürgerlichen Epoche als 
erreichbares Menschenbild noch vor Augen stand, trifft in unserer Zeit der 
detailliert genormten Massenfertigung auf immer schwächer werdende mensch- 
liche Ansatzpunkte. 




