254 Dr. H. E. Hengstenberg

gelebten Lebens. Vor dem getauften Kind vollzieht sich die Scheidung der
Geister, kehren die Unheiligen sich ab und beschwiéren mit ihrem Nein das
ganze Unheil herauf, das man moderne Ehekrise nennt — beinahe ein selbst-
gefélliges Wort, wenn wir bedenken, was sich darunter an mythengrauer
Démonie verbirgt, die der aufgeklirten Menschheit Hohn spricht. Welch
trauriges Lied kénnten die Scheidungsrichter von den Marterkammern mensch-
licher Leidenschaften singen, und mischt nicht die Schmach der beleidigten
Liebe eine ergreifende Klage in all ihre miBbrauchten Weisen, die die Freuden-
h&user der Welt und die Hafenstédte der Unzucht erfiillen! Wo aber einer Ernst
macht mit dem Christsein in der Ehe, da beginnt ein ,neues Lied“, dessen wis-
sender Klang selbst die irrende Schar erregt, denn auch in ihren Herzen pocht
doch das Desiderium collium aeternorum, die Sehnsucht der ewigen Hiigel.

Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit
Von Prof. Dr. HLE.Hengstenberg, Oberhausen (Rhld.)

Die Frage lautet, wie die Fertigkeit und Vollwertigkeit des Menschen in
seinem Lebensberufe sich zu seiner natiirlichen und iibernatiirlichen Vollen-
dung verhalte. Zuerst soll die Rede sein von der natiirlichen, anschlieBend von
der iibernatiirlichen Vollendung des Menschseins im Hinblick auf den Beruf.
Der natiirliche Gesichtspunkt steht aber im Folgenden im Vordergrund.

IL NatiirlichemenschlicheVollkommenheitalsBedingung
echter beruflicher Leistung ‘

Zwei entgegengesetzte radikale Thesen sind mdglich {iber das Verhiltnis von
Personlichkeitswert und Berufsleistung. Die erste lautet: berufliche Bew&h-
rung hat nichts zu tun mit menschlicher Vollkommenheit. Man kann ein guter
Handwerker, Arbeiter, Gelehrter usw. sein und zugleich ein geringwertiger
Mensch, umgekehrt kann ein guter Mensch in seinem Lebensberufe véllig ver-
sagen. Der erste Teil dieser These ist ersichtlich falsch. Ohne sittliche Qualitit
kann es z. B. ein Handwerker hichstens dazu bringen, seine spezifische Arbeits-
technik einigermaBen zu beherrschen, nicht aber dazu, ein in jeder Beziehung
vollwertiger und wiirdiger Vertreter seines Berufes zu sein. Der letzte Teil der
These, die Umkehrung, ist dagegen offensichtlich wahr. Die Erfahrung zeigt
uns zuweilen , priachtige Menschen®, die jedoch lebenslénglich in ihrem Beruf
Stiimper bleiben.

Die andere These lautet: menschliche Vollkommenheit und berufliche Be-
wiahrung decken sich immer. Also: wenn man ein guter Arbeiter, Handawverker
usw. ist, dann ist man eo ipso ein guter Mensch; ein schlechter Werker ist immer
zugleich ein wertloser Mensch. Umgekehrt: ein guter Mensch ist immer not-
wendig ein guter Vertreter seines Berufes, ein schlechter immer zugleich ein
Stiimper auf seinem beruflichen Gebiete.

Nun ist diese zweite These aber doppeldeutig. Man kann die behauptete
Deckungseinheit von menschlicher Vollkommenheit und Berufsleistung einmal
so verstehen: die berufliche Bewihrung ist in sich selbst schon das gute und



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 255

wertvolle Menschsein: man ist ein guter Mensch, weil und insofern man
ein guter Arbeiter auf seinem Tétigkeitsgebiete ist. Menschheitswert ist iden-
tisch mit beruflicher Leistung. Man sieht: diese Deutung 146t neben dem beruf-
lichen, Tun fiir das eigentliche Menschsein keinen metaphysischen Raum mehr.
Der Mensch wird mit seiner Leistung gleichgesetzt. Das ist die marxistische
Auffassung: der Mensch ist das, was er in Auseinandersetzung mit den Real--
faktoren durch eigene Leistung geworden ist. Die Natur des Menschen ist kein
konstanter Faktor, sondern entwickelt sich als Epiphdnomen der Veredelung,
die der Mensch an den Naturgegebenheiten zustande bringt. Diese Deutung
ist offensichtlich unhaltbar, bewegt sich in einem Zirkel. Denn wie kann der
Mensch etwas machen und aus sich machen, ohne schon etwas Bestimmtes und
Umnrisseneszusein?

Man kann die zweite These aber auch so verstehen: das qualifizierte Mensch-
sein treibt mit Notwendigkeit die Qualitdt im Berufe hervor, diese ist nur -
eine Folge des ersteren Und aus dl&sem Grunde mu B der gute Werker ein
guter Mensch der schlechte ein schlechter Mensch sein; ein guter Mensch mu 8
sich im Berufe bewihren, ein schlechter ebenso notwendig ein Stiimper sein.

- Auch diese zweite Deutung der zweiten These mufl einen groben Fehler
enthalten. Denn es wurde oben schon festgestellt, dafl ein prichtiger Mensch
. U. ein beruflicher Versager sein kann.

Beide Deutungen gehen von einem gerheinsamen Grundfehler aus: beide
Male werden Menschsein und berufliches Sein als zwei Gréfen angesehen,
von denen die eine die andere mit Notwendigkeit verursacht und die andere
ausschlieBlich durch die eine bedingt ist. Nur wird bei der ersten Reu-
tung das berufliche Tun, bei der zweiten das Menschseih als die eindeutige
‘und hinreichende Ursache angesehen. Die erste verkiirzt das Menschsein in
seiner metaphysischen Eigenwirklichkeit, die zweite gibt dem Berufe nicht,
was des Berufes ist. Die erste fithrt zum Marxismus, die zweite zum Dilettan-
tismus. i

Da die Folgerungen in beiden Deutungen falsch sind, kann die gemeinsame
Grundvoraussetzung nicht.stimmen: es kann nicht so sein, dafl die berufliche
Leistung n ur durch den Menschlichkeitswert oder der letztere n ur durch die
berufliche Leistung verursacht ist. Da aber anderseits berufliches Sein und
Menschsein nicht véllig beziehungslos zueinander verwirklicht sein kénnen
(vgl. das Falsche an der ersten These!), so miissen wir folgern, da zwischen
Menschsein und beruflicher Vollwertigkeit nur ein Bedingungszusammenhang,
kein eindeutiger Kausalzusammenhang besteht. Demnach mii3ten wir also ver-
muten: 1. Menschliche Werte sind Bedingung dafiir, dafl der Beruf vollkommen
ausgeiibt wird, nicht aber reicht die Menschlichkeit schon hin, um die Anforde-
rungen des Berufes zu befriedigen. 2. Die berufliche Leistung ist Bedingung
dafiir, daB8 volle menschliche Werthaftigkeit entsteht, nicht aber reicht die
erstere dazu aus, die letztere hervorzurufen.

Somit haben sich fiir uns zwei neue Thesen ergeben, die es zu priifen gilt.
Die erstere davon (1) kann ohne weiteres nach dem Voraufgehenden bejaht wer-
" den: nur unter Voraussetzung menschlicher Werte kann einer voll im Beruf
seinen Mann stehen; diese Werte kinnen aber den guten Werker allein nicht



256 - Dr. H. E. Hengstenberg

ausmachen, da ein guter Mensch, wie gesehen, ein Stiimper seinkann. Die zweite
dagegen (2) kann nicht uneingeéchrinkt stimmen: da ja doch menschliche Hoch-
wertigkeit, wie gesehen, ohne beruflichen Erfolg bestehen kann. Wie weit
diese These dennoch Wahrheit enthilt, wird spiter untersucht.

Konfrontieren wir dieses vorlaufige Ergebnis mit den beiden Anfangsthesen,
so kénnen wir in ihnen das Wahre vom Falschen sondern. Wenn der Mensch-
lichkeitswert notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung fiir den beruf-
lichen Leistungswert ist, dann erklért sich das Richtige an der (im ibrigen
abgelehnten) ersten Anfangsthese: ein guter Mensch kann Stiimper in seinem
Beruf sein. Es erweisen sich aber auch diese Teile der zweiten Anfangsthese
als wahr: der gute Werker mu f§ immer ein wertvoller Mensch sein (Riick-
schluB von der Leistung auf den Menschen); ein schlechter Mensch mufl auch
ein schlechter Berufsvertreter sein. Nicht hingegen gilt, ein schlechter Werker
seines Berufes miisse immer ein schlechter Mensch, ein guter Mensch immer
ein erfolgreicher Arbeiter in seinem Beruf sein.

Es ergibt sich also: der menschliche Wert ist Vorbedingung fiir den beruf-
lichen Wert, nicht aber ohne weiteres umgekehrt.

Nun aber ergeben sich zwei gewichtige Fragen:

1. Wenn das berufliche Konnen nicht Vorbedingung fiir den menschlichen
Wert ist, ist dann die menschliche Vollkommenheit eine ganz fiir sich be-
stehende, unabhingige Wertwirklichkeit? Ist diese Wertwirklichkeit erreich-
bar ohne berufliches Tun und Reifen? Wenn ja, dann gibe es eine abstrakte
Pflege einer abstrakten Menschliichkeit. Verbindet man die menschliche Voll-
kommenheit noch dazu mit dem {ibernatiirlichen Leben, so wire das Ergebnis:
der natiirlich-libernatiirliche Vollmensch ist in seinem Existenzvollzug unab-
hingig vom Beruf. Dieser geht in keiner Weise in die Wertwirklichkeit und
qualitative Eigenart des natlirlich-iibernatiirlichen Menschseins ein (hur das
Umgekehrte wiirde gelten). Der Beruf ware ,,gleichgiiltig® fiir die Vollkommen-
heit. Ja, vielleicht sogar hinderlich? Ist der von der Welt abgeldste ,,Untétige«
der beste Christ? Wenn diese These aber falsch wire, wenn der Beruf doch
etwas fiir die menschliche Wertwirklichkeit zu bedeuten hitte, wie wire diese
Bedeutung dann zu denken und worin kénnte sie bestehen, wenn schon der
Beruf nicht als Bedingung schlechthin fiir den Menschlichkeitswert angesehen
werden darf?

2. Wenn das Menschliche nur notwendige, nicht hinreichende Bedingung
fiir die Vollendung beruflichen Seins ist, welche anderen entscheidenden Fak-
toren bestimmen dann die berufliche Vollkommenheit des Werkenden? Wo-
durch ist der Werkende einer, der seinen Mann im Berufe steht?

Wir wenden uns zunéchst der ersten Frage zu.

II. Die berufliche Leistung in ihrer Bedeutung fiir die
menschliche Vollkommenheit _

Wir miissen offenbar unsere These von der Unabhingigkeit des Menschlich -
keitswertes vom Beruf einschrianken. Das berufliche Tun und Leisten ist nicht
deshalb schon ginzlich gleichgiiltig fiir die menschliche Vollreife, weil mensch-



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 257

liche Qualitit gelegentlich auch ohne berufliche Hochleistung bestehen kann.
Nur die faktische Leistung und der faktische Erfolg konnen im Beruf des*
menschlich Hochwertigen fehlen, nicht aber das Bemiihen um das Kénnen im
Beruf. Vielmehr gilt: wer gleichgiiltig wire gegeniiber seinem Versagen im -
Lebensberuf, wire auch ein schlechter Mensch. Wir miissen also unsere These
dahin einengen: die menschliche Qualitidt ist nur unabhingig vom faktischen
Erfolg im Beruf, nicht aber vom Beruf und seiner Titigkeit iiberhaupt. Noch
genauer: die berufliche Erfolglosigkeit vertrigt sich nur dann mit menschlicher
Vollkommenheit, wenn sie unverschuldet ist und der Betreffende stets gegen
sie gekdmpft hat. Der Stiimper also, der irotz seines praktischen Versagens
als wertvoller Mensch angesprochen werden soll, mufi ah seiner Unfihigkeit
leiden. Es kann sein, da§ er ohne sein Verschulden in den Beruf gedringt
wurde, in dem er versagen muBte. Gelingt es ihm nicht, in einen anderen zu
gelangen (was zeitbedingt méglich ist), so mu8 er sein Versagen als s ei n Kreuz
auf sich nehmen. Er wird dann im Versagen und trotz des Versagens pflicht-
treu sein. Die berufliche Titigkeit ist also doch nicht gleichgiiltig fiir die
Menschlichkeit. ’

Das Problem liegt im Grunde nicht anders als bei demjenigen, der in seinem
Berufe Erfolg hat. Denn wir alle kommen selbst bei bestem Kénnen an Grenzen
unserer Leistung, die wir letztlich nicht iiberschreiten koénnen. Erfahrung
dieser Grenzen ist unabdingliche Gelegenheit zur Demut. Es ist ja mit unseren
Begabungen so: gerade weil wir auf einem Gebiete stark sind, sind wir oft auf
anderem schwach. Die Auswirkung einer Anlage auf dem einen Gebiet hilt
oft die Auswirkung einer Anlage auf dem anderen gerade nieder. Nennen wir
dieses oft tragische Widerstreitverhiltnis zweier in sich positiver Méglichkeiten
die ,,Nichtigkeit“ (die nichts mit dem nihil absolutum zu tun hat), dann gilt:
durch Erfahren unserer Nichtigkeit und Grenze werden wir auf unser Eigent-
liches, das wir kénnen, zuriickgeworfen, erhélt unsere Personlichkeit gerade
Gestalt und Kontur, wird vor dem ,Zerflielen in Moglichkeiten“ bewahrt.
Nur der kommt zu sich selbst, der seine Grenzen erfahren und anerkannt hat.
Jeder hat seine Ohnmacht, seine Grenzen, s eine Nichtigkeit. Es ist. fiir
den einzelnen genau so charakteristisch, was er ni cht kann, wie das, was er
kann; dem Positivbild entspricht ein individuelles Negativbild. Durch An-
erkennen und Durchleben der personeigenen Nichtigkeit wichst die Tugend
der Demut, wiichst aber auch alles, was sich auf das Verhalten des Geschopfes
als begrenzten zum unbegrenzten Schépfer bezieht. Das bedeutet auch Wachsen
der Menschlichkeit. .

Keine Vollmenschlichkeit ohne Erfahrung und Anerkennung:von begren-
zender Nichtigkeit! Der Beruf ist aber eine ausgezeichnete Moglichkeit, diese
Nichtigkeit zu erfahren und anzuerkennen, in das Kreuz zu erheben. Ja, er ist
.eine uniiberschlagbare Moglichkeit. Denn normalerweise steht der Mensch von
Gott her unter Aufgaben, die sich in bis zu gewisssem Grade dhnlicher Weise
wiederholen und eine dhnliche Bewiltigung verlangen. Das aber bedeutet
immer Beruf, Es mag zwar im Grenzfalle so sein, daB einer schicksalhaft iiber-
haupt zu keinem konkreten Beruf hinfindet. Dann aber mu8 er darunter leiden,
es ist ein Sonderfall seiner Nichtigkeit, die er in das Kreuz heben mu8.

17



258 Dr. H. E. Hengstenberg

Sein Beruf ist dann (z. B. infolge einer Krankheit) eben die Berufslosigkeit,
*und so ist auch bei ihm der Beruf indirekt ein Mittel zur Vollkommenheit.
Von solchen Grenzféllen aus wird aber auch verstindlich, daB Stiimpersein
vor der Welt und vor Gott zwei verschiedene Dinge sind. Heilige und heilig-
méBige Menschen konnen vor der Welt als Stiimper erscheinen, da Gott sie
zu Aufgaben ruft, die von der rationalen innerweltlichen Ordnung aus nicht
mehr als verniinftig, niitzlich und allgemeindienlich zu erweisen sind (wiewohl
sie es letzten Endes, jedoch in verborgener Weise, dennoch sind). Der Pfarrer
von Ars war von der reguliren theologischen Berufsausbildung her ein Stiim-
per. Dennoch war er in seinem Beruf ein duBerst erfolgreicher Seelsorger. Hier
ist gewiB in erster Linie der Satz anzuziehen, daB Gott fiir seine Zwecke das
Schwache erwihlt. Wir glauben aber, daB hier auch das iiber die Nichtigkeit
Gesagte seine Stelle hat: die Begrenztheit bestimmter (intellektueller) Funktio-
nen war nur die ,andere Seite” besonderer Begabungen und Berufungen. Die
Nichtigkeit mu8 in der Opferhaltung im Heiligen Geiste durchgetragen werden.
Wird sie so durchgetragen, dann erhéht und vertieft sie riickwirkend wiederum
das Erfiilltsein vom Heiligen Geiste und Seinen Eingebungen; und so wird
die Menschlichkeit mitsamt ihrem Gnadenstande erh6ht. Wir kdnnen natiirliche
und iibernatiirliche Ordnung nur gedanklich trennen. Erfahren von Nichtig-
keit und ,Leere” ist bis zu gewissem Grade Voraussetzung, daB der Heilige
Geist uns stérker erfiille! Und zu dieser Erfahrung ist der konkrete Beruf mit
all seinen Grenzerlebnissen in der Regel eine uniiberschlagbare Ausgangsbasis,.
mag auch im Grenzfalle Gott dem Menschen nicht nur Teilerfiillungen im Be-
rufe, sondern den ganzen Beruf aus den Hinden nehmen oder ihm von An-
beginn den Zugang zu einem konkreten Beruf im Sinne dieser Welt verwehren.
Wenn also keine menschliche Vollendung besteht ohne die Erfahrung der
Nichtigkeit, diese aber ohne das Miihen eines Berufes (wenn auch im weitesten
Sinne) nicht gelingt, dann folgt: daB kein Mensch zu seiner Vollkommenheit
gelangt ohne sein berufliches Mithen. Mensch und Beruf sind also
nicht zu trennen? In diesem Wesenszusammenhang steht der Stiimper
nicht anders da als der Konner. Ja, der erstere kann das fordernde Erfahren
der personlichen Nichtigkeit noch stdrker realisieren. Zwar ist die Mensch-
lichkeit nicht in dem Sinne abhingig vom Beruf, daf sie im Wesensgrunde
von diesem erst erzeugt wiirde und nichts als ein Epiphinomen wire. Aber
wenn die Menschlichkeit keimhaft vorhanden ist, dann muf} sie durch die
berufliche Titigkeit erweitert, geklirt, gesichert und vollendet werden. Nur
der faktische Erfolg ist gleichgiiltig fiir die Verwirklichung des Menschseins,
nicht ist es das berufliche Miihen selbst. Und nur dann ist die Erfolglosigkeit
bedeutungslos, wenn sie unverschuldet ist. Aber ist der Erfolg wirklich ganz
bedeutungslos? Oder miissen wir auch diese These noch einschrinken? Der
Stliimper gelangt zur Vollmenschlichkeit tr otz seiner Erfolglosigkeit. Aber
wirde seine Menschlichkeit nicht noch mehr gewinnen, wenn er {iber das
Miihen hinaus auch Erfolg hatte?

1 Hierin und nur hierin liegt die Begriindung fiir den naturrechtlichen Satz: daf
der MenscheinRecht auf Arbeit habe. Dieser Satz ist niemals vom Wirtschafi-
lichen aus zu begriinden.



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 259

Das letztere ist es, was noch zu kléren ist. Die Erfahrung von Grenze und
Nichtigkeit ist nicht die einzige Férderung, die die menschliche Wertwirklich-
keit durch den Beruf erhilt. Nicht nur die Erfahrung der Grenze, auch die
Erfahrung der Fiille im Berufsleben bedeutet etwas flir die Menschlichkeit.
Das werden wir erkennen, wenn wir uns der zweiten Frage zuwenden: welcher
Faktor bestimmt auBler der menschlichen Werthaftigkeit die eigentliche beruf-
liche Qualifikation des Schaffenden? Die Erfahrung der Nichtigkeit beriihrt
das Phianomen des Berufes ja doch nur von seiner Grenze her! Das berufliche
Koénnen selbst mufl eine Bedeutung fiir den Menschen haben.

III. Das Spezificum der beruflichen Begabung

Nun kommt es auf eine Analyse des menschlichen Schaffens an. Schaffen im
eigentlichen Sinne — Hervorbringen aus dem Nichts — kann nur Gott, wie
der hl. Thomas bereits sagt. Der Mensch kann nur schaffen an geschaffenem
Material.

Das Material aber hat fiir den schaffenden Menschen eine dunkle Undurch-
schaubarkeit. Dieses Dunkel wird nicht dadurch iiberwunden, dai man es von
auBen durch materialfremde Mittel auflost (etwa durch mathematische Be-
rechnung und Bestimmung des Materials), sondern dadurch, daB der Schaf-
fende darin eingeht. Das Dunkel wird gelichtet, indem man eg als das, was es
ist, als das Dunkle erscheinen 148t. Das Material ist ein Widerstindiges. Aber
dieser Widerstand wird nicht {iberwunden, indem man ihn mit Gewalt bricht
(etwa durch Zertriimmerung), sondern darin, da8 sich der Schaffende ihm an-
pafit. Das Material soll im Schaffen dastehend gemacht werden als das, was es
ist. Und nur so wird es dienend fiir den Ausdruck der geistigen Welt. In der
An-Erkennung des Dunklen kommt das Dunkle zum Leuchten, zum Hervor
tritt, ,,ins Offene®, trotzdem es seine Dunkelheit und Undurchdringbarkeit fiir
den Schaffenden nicht verliert. Schén schildert Martin Heidegger am Beispiel
des Kunstwerkes, wie der Erbauer den Stein zum Ragen, der Maler die Farbe
zum Leuchten, der Musiker den Ton zum Klingen bringt, wie alle diese Schaf- .
fenden das Material ganz ,es sein lassen” und die ,,Erde“ ,ins Offene bringen
als das SichverschlieBende“®.

Das ist die We1se, wie der Mensch gbbildweise teilhat am Schaffen Gottes
Gott bedarf keines Materials, um seine Ideen auszudriicken. Der Mensch aber
kann seine Grenze nur liberschreiten, indem er seine Begrenztheit durch die
Macht des Materials anerkennt und in einem sympathetischen Einswerden mit
dem Material sich seiner selbst entiuBert. Er muB untertauchen im Undurch-
schaubaren des Materials, und erst im Wiederauftauchen hebt er seine Welt
empor. Er ist wie der Taucher, der Perlen vom Meeresgrund holt.

Der Mensch kann seine geistige Welt ausdriicken in einem Material, aber
das Material ist nicht Ausdruck des Menschen. Ausdruck und Ausdrucks-
medium fallen bei ihm nicht zusammen. So ist es nur bei Gott: Er driickt sich
in der Welt frei schaffend aus, und zugleich ist die Welt Sein geschipflicher
Ausdruck. Der menschliche Sprecher findet seine individuelle Stimme als etwas

2 Martin Heidegger: Holzwege, Frankfurt a. M. 1950, S. 36 1f.

17



260 Dr. H. E. Hengstenberg

Gegebenes vor. Sie ist an sich indifferent zum auszudriickenden Gehalt. Aber
indem sich der Sprecher als Konner seinem Stimmaterial anpaBt, geschieht das
Wunderbare: Nicht nur driickt er seine Welt in seiner Stimme aus, nicht nur
kommt seine Stimme zur Geltung als das, was sie ist, sondern bei dem Kénner
ist es so, daB wir sagen miissen: keine andere Stimme als die seinige hitte das,
was zu sagen war, so vollendet zur Darstellung bringen konnen, wie es faktisch
geschieht.

Was Heidegger vom Kunstwerk sagt, 148t sich bis zu gewissem Grade auf
alles Werken iibertragen. Jeder Beruf hat s e i n Material, sei es materiell oder
geistigr Der Schreiner hat sein Holz, der Schmied sein Eisen, der Kiinstler den
Ton gerade seines Instrumentes (nicht den abstrakten Ton), der Lehrende
seinen Stoff, den er bearbeitet und fiir die Anbefohlenen zum Leuchten bringt,
ohne ihn zu vergewaltigen. In jedem Beruf geschieht eine Formung an etwas,
das eine Bestimmung erfihrt, also an einem Matenal Die Eigenart des Mate-
nals bestimmt die Eigenart des Berufes.

Was fiir das Material gilt, gilt dhnlich fiir das Werkzeug. Das Werkzeug ist
ja nur ein Material héherer Ordnung, da es seinerseits aus Material bereitet
ist. Der Werker mull das Werkzeug beherrschen, indem er sich ihm anpaBt,

- sich mit ihm einsfiihlt, unter sein Gesetz geht. Material und Werkzeug bestim-
men zusammen die Technik des Schaffenden. Aber Technik ist hier nicht zu
verstehen als ein mechanisches Verfahren, das, ein fiir alle Male ausgedacht,
in quantitativ beliebigen Operationen an beliebigen Gegenstéinden durch Be-
liebige zur duBeren Beherrschung und Verdnderung der Welt angewandt wird.
Heidegger weist mit Recht darauf hin, daB die Alten unter ,techne“ nicht eine
dulBere Handlung an einem Material verstanden, sondern ein tiefes Wissen, das
dén Eingeweihten voraussetzt. Es ist dieses weise Wissen, das aus der sym-
pathetischen, dienbereiten Begegnung mit Material und Werkzeug erwichst.

Ein Wissen, das, einer Arkandisziplin gleichend, nur dem Vertrauten und Zunft- -

genossen weitergegeben wird und innere Aufbereitung verlangt. Solche Tech-
nik liegl z. B. im Bogenstrich (des Geigers), der etwas eminent Geistiges ist.
Und schlieBlich ist der Stil des Dichters auch nichts anderes.

Auch die geistigen, selbst die hochsten Berufe haben Material, Werkzeug
und Technik. Dem Philosophen wird die Technik zu Methode und Denkstil,
Material sind ihm Erfahrungsinhalte (Vorstellungen) und zu verarbeitende
Gedanken. Werkzeuge sind die Begriffe, durch die er den Gegenstand anvisiert
(Begriff als ,medium quo“!), und auch die literarischen Riistzeuge. Dem musi-
kalischen Kiinstler ist das Werkzeug zum Instrument geworden, das seiner-
seits aus bestimmtem Material gebildet ist. Unmittelbares Material ist fiir ihn
nicht so sehr der (abstrakte) Ton als die bestimmt geartete Saite, die Luftsiule
der Orgelpfeife usw. Und jedesmal bestimmt die Eigenart des Materials die
~techne® und die Grundform des Gestaltens.

Material, Werkzeug und Technik, sie alle verlangen, da der Schaffende
ihnen gerecht wird. Sie konnen nur im Dienen selber zum Dienen gebracht
werden. Wir wollen dieses gerechte Verhalten des Schaffenden die Material-
gerechtigkeit nennen.



Beruﬂiche Begabung und menschliche Vollkemmenheit 261

Dann gilt: jeder Beruf hat s ein e einmalige Materialgerechtigkeit, die ihn
bestimmt. Jeder Beruf ist darin einzig und unwiederholbar.

Der Ausdruck Materialgerechtigkeit soll andeuten, dafl es sich um
eine wirkliche Tu g en'd handelt. Und hier ist auch eine Einsatzstelle fiir die
iibernatiirlichen Tugenden (s. u.!)! Verlangt ist eine von der Gesamtperson
geleistete Antwort auf den Anspruch, den Material, Werkzeug und Technik des
bestimmten Berufes stellen. Daher das Ethos der Sachlichkeit und Sauber-
keit. Materialgerechtigkeit ist nicht moglich ohne Material-Liebe. Der
Schreiner, der nicht sein Holz und seinen Hobel Liebt, bleibt ein Stliimper. So
ist das ganze Ethos der Person im Schaffenden aufgerufen.

Hier haben wir nun das zweite, das-positive Moment
gefunden, das die Berufsausiibung fiir die Vollendung‘
des Menschen stellt

Hier ist zugleich das Spezificum fiir die Begabung zu
einem bestimmten Beruf. Wir glauben, daB8 der Kénner
sich durch diese Materialgerechtigkeit wesentlich vom
Stiimper unterscheidet.

Freilich, wenn wir von Begabung zu einem bestimmten Beruf reden, dann
meinen wir streng genommen nicht die Materialgerechtigkeit selbst, sondern
die Anlage dazu, die Begabung, sich von Material, Werkzeug und Technik des
bestimmten Berufes ansprechen und zum geistigen Ausdruck von Ideen in
ihnen anregen zu lassen. Die Materialgerechtigkeit selbst ist ja schon Aktuali-
sierung, sie setzt den ethischen Einsatz der Person bereits voraus.

So sind es zwei Momente, die die Begabung des Werkschaffenden fiir seineh
Beruf bestimmen: 1. die geistige Anlage zur ethischen und intellektuellen Wert-
verwirklichung {(Anlage der Menschlichkeit), 2. die' Begabung fiir das spezi-
fische Material, Werkzeug und die Technik des Berufes. Und es gibt zwei Mo-
mente, die die faktische berufliche Qualifikation des Schaffenden bestimmen:
1. die ethische und intellektuelle menschliche Wertwirklichkeit, 2. die Material-
gerechtigkeit als erworbener Habitus in dem spezifischen Berufe.

Was die menschliche Wertwirklichkeit selbst angeht, so ist sie zwar nach
Voraufgehendem im letzten Wesen nicht von der Berufstatigkeit abhingig.
Ist sie aber einmal minimal verwirklicht, so muB3 und kann sie geweitet werden
durch die Berufstitigkeit. Und dies geschieht wieder in doppelter Weise:
1. durch die Erfahrung von Nichtigke_it und Grenze im Beruf, 2. durch die wirk-
lichkeitsgemiBe Ausformung der spezifischen Materialgerechtigkeit im Beruf.

Es gibt alsoin der Tat keine abstrakte Menschlichkeit. .
Die menschlicheVollwertigkeit ist gebunden an Miihen,
Erfolg und MiBerfolg des konkreten Berufes. Die Tatsache,
daB ein hochwertiger Mensch gelegentlich ein Stiimper in seinem Beruf sein
kann, bedeutet uns keinen Einwand mehr gegen das Gesetz des Zusammen-
hanges von Menschlichkeitswert und Beruf.

Wir verkennen natiirlich nicht, da8 die Materialbegabung, wie alles Endliche,
auch zur Gefahr werden kann: der Schaffende kann sich in seiner Material-



262 Dr. H. E. Hengstenberg

begabung autonom machen und zum eitlen Virtuosen werden, der der Gemein-
schaft nicht mehr dient. Das ist dann aber Entartung der Materialgerechtig-
keit und -liebe. Wo diese aber echt sind, kann keine individualistische Los-
losung aus den Pflichten der Gemeinschaft eintreten. Denn eben die gemein-~
same Liebe zu Material, Werkzeug und Technik eines Berufes verbindet die
Schaffenden des gleichen Berufes innerlich miteinander. Das ist das Wesen
dessen, was wir mit Recht Berufsstand nennen. Im Berufsstande stirken
sich die Schaffenden gegenseitig in personaler Begegnung in der gemeinsamen
Materialgerechtigkeit, sie haben ein gemeinsames Berufsethos. Der Stand
ist die Gemeinschaft derer, die zu einer gemeinsamen’ Schaffensgrundform
berufen sind. Diese Gemeinschaft beginnt nicht ‘erst bei der Leistung. Sie be-
ginnt schon, wenn die ,,Berufenen“ noch in der Ausbildung sind und sich unter
Fiihrung der Meister fiir die Schaffensgrundform aufbereiten. Dieses gemein-
same Berufensein ist nicht durch Organisation zu erzielen. Organisieren kann
ich nur die Leistung, nicht das Sein. So ist Berufsstand etwas SeinsmaBiges,
ein reales Band zwischen den zu gemei®samer Schaffensgrundform Bestimm-
ten. Es ist daher nicht gliicklich, den Berufsstand mit dem Ausdruck , Leistungs-
gemeinschaft* zu belegen?.

Die Materialbegabung bestimmt das T a le n t des Werkers fiir seinen Beruf.
Dieses Talent hat noch nichts mit dem ,Format*, der absoluten Ranghohe
in der Berufsart zu tun. Die Rangh6he bestimmt sich nach der Fiille der mensch-
lichen Wertwirklichkeit und findet ihre Spitze im Genie. Die menschliche Wert-
wirklichkeit bedient sich der Materialbegabung (des Talentes) als eines Mittels
und Mediums. Der lebensiéngliche Kaffeehausmusiker und der geniale Kom-
ponist kommen iiberein in der musikalischen Materialbegabung, sie unter-
scheiden sich aber im Format, das von der menschlichen Wertwirklichkeit ab-
hingt. Beide sind indessen echte und berechtigte Vertreter ihres Berufes, wenn
sie Materialbegabung und ethisch-intellektuelle Anlage nach bestem Kénnen
.ausformen. Dieses Ausformen héngt letztlich vom ethischen personalen Ein-
satz ab. Beide Bedingungen zur beruflichen Vollreife, Menschlichkeitswert und
Materialbegabung, sind also nicht als nebeneinander und gleichgewichtig anzu-
sehen. Vielmehr setzt die Ausformung der Materialbegabung zur Material-
gerechtigkeit immer schon Menschlichkeitswerte voraus, die ihrerseits mit dem
beruflichen Fortschritt wachsen.

Wir behaupten natiirlich nicht, daB die wirklichkeitsgeméidfie Tédtigkeit an
einem Material das ganze Wesen des Berufes und seiner wahren Erfiillung
ausmache. Vielmehr gehoren Passivitat, Mufle*, Beschaulichkeit, zeitweiliges
asketisches Zurlicktreten vom aktiven Schaffenszugriff wesentlich dazu, um
einen Menschen zum vollwertigen Vertreter eines Berufes zu machen. Diese
asketische Seite gehort in den Bereich der Menschlichkeitswerte und ist jeder
Berufsart eigen, wenn auch der einen mehr als der anderen. Es kam uns vor-
stehend aber darauf an, das Besondere der beruflichen Begabung zu finden.

3 vgl. H. E. Hengstenberg: Christliche Askese, Heidelberg 1948, 2. Aufl,, S. 243 f. —
Ders.: Grundlegungen zu einer Metaphysik der Gesellschaft, Niirnberg 1949, S. 127 f£.
4 Vgl Josef Pieper: Mufle und Kult, Miinchen 1948.



Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 263

IV. Beruf und fibernatiirliche Vollkommenheit

Wie sich die Berufstitigkeit zum natiirlichen Menschlichkeitswert verhilt,
so dieser wiederum zur iibernatiirlichen Vollendung, also zur Dimension der
Heiligkeit. Zwischen Heiligkeit und natiirlicher Menschlichkeit herrscht ein
dhnliches Bedingungsverhiltnis wie zwischen natiirlicher Menschlichkeit und
Beruf.

Wieder gibt es zwei extreme Thesen, die als ganze fal.sch sind. 1. Der Stand
des itbernatiirlichen und der Stand des natiirlichen Rechtverhaltens haben
nichts miteinander zu tun. Das ist offenbar irrig. Weder kann ich im Stande
‘der libernatiirlichen Gnade sein und dabei die natiirlichen Gesetze der Moral
verachten, noch kann ich mich zu dem gottgewollten Ziel meiner natlirlich-
sittlichen Krifte ausformen ohne die iibernatiirliche Gnade. Richtig ist nur,
daB der tibernatiirliche Stand nicht mit dem moralischen identisch ist. Fehlen
kann nur bis zu gewissem Grade der Erfolg im natiirlich-sittlichen Tun, nicht
das Bemiihen. 2. Ubernatiirlicher Stand und natiirliches Rechtverhalten
sind identisch. Das kann wiederum doppelt aufgefa3t werden. Einmal: die aus-
geformte Natur i s t schon identisch mit der Ubernatur, diese hat keine Eigen-
form. Das wire Naturalismus. Zum andern: der tibernatiirliche Stand ruft mit
Notwendigkeit die natiirlich-sittliche Vollkommenheit hervor. Das wider-
spricht den Tatsachen. Ich darf weder die Natur als eindeutige und hin-
reichende Ursache der Ubernatur, noch diese als entsprechende einzige Ursache
der natiirlichen Vollendung ansehen.

Richtig ist nur, daf} ein Bedingungsverhéltnis besteht nur wenn die Grund-
lage der iibernatiirlichen Erhebung gegeben ist, kann der Mensch seine natiir-
lichen Krifte sittlich und intellektuell so zum Ziele fithren, wie Gott es will.
Nicht aber gilt ohne weiteres das Umgekehrte: das natlirliche Bemithen um
menschliche Wertwirklichkeit ist nicht in dem Sinne Vorbedingung fiir die
Ubernatur, daB der Mensch sich aus eigener Kraft fiir die Gnade vorbereiten
konnte (Semipelagianismus!) und das ,Stiimpersein“ im natiirlich-sittlichen
Bereich immer den Gnadenstand ausschlésse. Die iibernatiirliche Gnade ist
ungeschuldet und kniipft wohl an die Natur im ontischen, nicht aber (anféng-
lich) im ethischen Sinne an. Wohl aber gilt dies: wenn der iibernatiirliche Stand
einmal grundgelegt ist (Taufe!), dann kann und muf} er ausgeweitet und zum
Reifen gebracht werden durch das ,natiirliche” menschliche Bemiihen®, so wie
die natiirliche Menschlichkeit ihrerseits durch die berufhche Materialbewilti- .
gung wichst.

Die natiirliche menschhche Wertwirklichkeit ist, wie die berufliche Voll-
kommenheit, von zwei Faktoren abhingig: 1. von der iibernatiirlichen Gnade,
2. vom personalen Einsatz der natiirlichen Kréfte in Freiheit. Aber diese beiden
Faktoren stehen wieder nicht gleichwertig zueinander. Das ,,Zuvorkommende*
ist die Gnade, wiewohl sie mit dem Einsatz der natiirlichen Krifte (aber nicht
als einseitige , Folge* und Wirkung derselben) wichst; so wie im Berufsschaffen
der Menschlichkeitsfaktor der fithrende ist, wiewohl er mit der Berufs-
bemiihung wichst. ¢ 4

5 Wir sind uns selbstredend dariiber klar, dag es ein , r e in natiirliches“ Bemiihen
im begnadeten Menschen nicht gibt!



264 Dr. H. E. Hengstenberg

Wir kénnen also sagen: Wie die Ubernatur sich zur natiirlichen Menschlich-
keit verhilt, so tut es diese analog wieder zum Beruf.

Wenn aber die natiirliche Menschlichkeit nur zur vollen Ausformung gelangt
im beruflichen Tun, wie wir es oben erkannten, anderseits der Stand der Heilig-
keit sich nur vollendet in der Verwirklichung der natiirlichen Menschlichkeit,
so gilt: daB es keine iibernatiirliche Vollendung gibt ohne
das Ernstnehmgn des konkreten Lebensberufes.

Das heif3t: nicht nur die natiirliche, sondern auch die libernatiirliche Wirk-
lichkeit des Menschen wird durch das berufliche Mithen vollendet. Es gibt ja in
der faktischen Heilsordnung nicht zwei Vollkommenheiten, sondern nur eine
natiirlich-libernatiirliche. Jeder Mensch ist ein einmaliger Gedanke Gottes nach
Natur und Ubernatur. Nur um der Sauberkeit willen muBten im Vorstehenden
natiirliche und ibernatiirliche Ordnung unterschieden (nicht geschieden)
werden.

Oben wurde aber gezeigt, daB der Beruf in zweifacher Weise fiir die Voll-
kommenheit des Menschen bedeutsam ist: 1. in der Erfahrung der persénlichen
»Nichtigkeit“ und Grenze, 2. in der Verwirklichung der , Materialgerechtig-
keit“, die alle Tugenden aufruft und zugleich stirkt. Diese beiden Gesichts-
punkte lassen sich fiir die iibernatiirliche Seite noch besonders auswerten.

1. Von der Nichtigkeit wurde im iibernatiirlichen Betracht schon oben kurz
gesprochen. Jede Erfahrung des Widerstreites positiver Méglichkeiten, jedes
Zuriickgeworfensein auf die eigene Grenze bedeutet fiir den Christen zugleich
ein Eintreten und Bergen in den Gehorsam in Christus. Jedes Verwehren ist
zugleich ein Gewé#hren. Gott entzieht uns Objekte unserer Liebe, Neigung, des
freudigen Einsatzes, um uns an anderer Stelle, auf anderem Plane anderes
zuzuweisen. Er beschneidet unsere natiirliche Liebe, um in uns eine andere
Liebe wachsen zu lassen: die Liebe Christi und in Christus, die nicht aus inner-
weltlichen Motiven zu erkliren ist, die alle innerweltlichen Beweggriinde tiber-
steigt, aber gerade deshalb von Stunde zu Stunde und von Augenblick zu
Augenblick fiir uns neue und unerwartete Einsatzstellen zuweist, auch im
beruflichen Tun. Christus sagte zu Petrus: Als du jung warst, giirtetest du
dich selbst ... Wenn du aber alt geworden bist, ... wird ein anderer dich
giirten und dorthin fiihren, wohin du nicht willst (Jo 21, 18). Das gilt auch fiir

_den Beruf. Fur den Christen ist jede berufliche Handlung Medium fiir die
Gegenwairtigsetzung Christi in der Welt. Jede solcher Handlungen. ist uns
nicht zweckrational zu erreéhnen, sondern von Gott ',,gegeben“, sollen wir
doch wandeln in den Werken, ,,die der Vater im voraus bereitet hat“ (Eph 2, 10).
Die uns von Anbeginn zubestimmten Werke und Aufgaben sind wichtiger als
unser subjektives Planen um selbsterdachte Vollkommenheit®. Aber gerade,
um zu diesen uns ,gegebenen“ Werken hinzufinden, ist die Erfahrung von
‘Nichtigkeit und Grenze im Beruf ein uniiberschlagbhares Mittel. Im Grenzfall
mag Gott uns einen Beruf verwehren, nicht nur Teilbefriedigungen. Aber dann
geht die Vollendung duech den Verzicht auf den Bemuf, vollzieht sich also

¢ Das ist Grundgedanke in des Verf. Schrift: Von der gottlichen Vorsehung, Miin-
ster i. W,, 2. Aufl. 1947.



-

Berufliche Begabung und menschliche Vollkommenheit 265

auch dann nicht ohne ihn. Erfahren von Nichtigkeit und Grenze iét n,leer-
werden* — fiir die Erfiillung durch den Geist Gottes. Erfahren der Nichtigkeit
ist Absterben der Ichhaftigkeit im Gehorsam, ,Fliissigwerden in Christus*.

2. Berufliches Schaffen ist Erfiillung der ,Materialgerechtigkeit®, die in
jedem Beruf eine je eigenartige ist. Aber darin vollendet sich nicht nur die
natiirliche, sondern auch die iibernatiirliche Seite des Menschseins. Es ist zu-
gleich immer Verwirklichung und Darstellung unseres iibernatiirlichen Seins
in Christus. Wenn jede berufliche Tétigkeit Schaffen an einem Material ist,
das uns zu einem einmaligen Ausdruck unserer Ideenwelt anregt, so ist diese
Ideenwelt beim Christen doch nie eine rein , kulturelle“, innerweltliche GréBe.
Wir stellen in all unserem Sein und Schaffen Christus dar, und zwar Christus so,
wie er als ,alter Christus“ einmalig und unwiederholbar gerade in uns Gestalt
geworden ist und wird. Der Christ muf3 sein Christsein dem ,Material“ der
Welt einprigen, er soll es mit dem personalen Einsatz all seiner ,Material-
begabung®, die Gott ihm verlichen hat. Es wurde oben gezeigt, wie unser
Schaffen ein abbildhaftes Teilhaben am Schaffen Gottes ist, ein Hervorholen
aus den Dunkelheiten des Materials, das fiir uns ein Analogon der Schépfungs-
nacht ist. Da wir aber ein ,alter Christus“ sind und Christus das Wort ist,
durch das alles geschaffen ist, so erkennen wir, wie unser ,materialgerechtes
Schaffen eine wesentliche Form der Umgestaltung der Welt in Christus ist.
Gott der Vater schuf die Welt auf Christus hin. Wir sollen abbildweise auch
auf Christus hin schaffen; wir kénnen es aber erst, nachdem wir vorher iiber-
natlirlich von Christus selbst ergriffen worden sind. Je mehr uns ein
solches Berufsschaffen gelingt, um so mehr wird um-
gekehrt unsere Gliedschaft in Christus, unsere liber-
natirliche Vollkommenheit erhéht.

In diesem Zusammenhang seien nur zwei Beispiele erwidhnt: Der christliche
Philosoph untersteht der Forderung der ,Materialgerechtigkeit® wie jeder
andere Philosoph auch (in dieser Hinsicht gibt es keine gesonderte ,,christliche
Philosophie®). Aber zugleich setzt er im Filigran seiner Gedanken und ,mate-
rialgerechten“ logischen Verkniipfungen sein iibernatiirliches Sein und
Glaubenswissen gegenwirtig. Glaube und Wissen bilden ein einheitliches Ge-
flige, trotzdem die Bestandteile nach Ursprung, Natur und Methode ihrer Be-
handlung unverwischt sind. Ein entsprechendes Beispiel ist der christliche
Lehrer in der Schule: mag er noch so materialgerecht und sauber seinen Stoff
vortragen, seine Methode handhaben miissen, er gestaltet darin seine ganze
christliche Existenz, und je mehr er es tut, um so mehr erlangt diese seine
christliche Existenz selber Fiille. Bekanntlich griindet in diesen Sachverhalten
wesentlich die Forderung der katholischen Schule fiir die katholischen Kinder.

Ein letztes muf} bei der libernatiirlichen Ausdeutung der Materialgerechtig-
keit beachtet werden. Da es sich, wie oben gezeigt, um eine wirkliche Tugend
handelt, so mufl in dieser Tugend gerade der Einsatz fiir die libernatiirlichen
Tugenden und die Moglichkeit ihrer Steigerung gesehen werden. Material-
gerechtigkeit und Liebe zum Material gehéren zusammen. Diese Liebe ist beim

7 Vgl. Peter Ott: Umgestaltung in Christus, Einsiedeln 1940.



_266 Dr. Wilhelm Reir}ermann

Christen durchformt von der iibernatiirlichen Liebe zu den Mitmenschen und
Briidern in Christus. Bei keiner Berufshandlung kann der Christ davon ab-
sehen, daB er sie fiir einen anderen in der Gemeinschaft vollzieht. Alles
Schaffen am Material ist durchformt von dieser Liebe. Und je mehr der Wer-
"kende ein echter Koénner ist, der dem Ethos der Sauberkeit untersteht und sich
dem Verpflichtenden der Werkgerechtigkeit {ibereignet, um so mehr mufl er
in diesem Ernst der Berufsausiibung zugleich sein libernatiirliches Sein in
Christus vollenden,

Bei all dem oben Gesagten ist festzuhalten, daBl Gott in Seinen Zielen und
Zwecken souverin ist. Er beruft Menschen zu einem Beruf, damit das Christus-
reich wachse. Anderseits kann Er auch den umgekehrten Weg gehen. Er bedarf
nicht des Berufes der einzelnen. Auch ohne deren vollendetes berufliches
Konnen, auch mit einem Stiimper, ja ohne daB der Mensch im Einzelfalle einen
Beruf im engeren Sinne hat, kann Er Sein Ziel erreichen. Der Beruf ist keine
absolute Grofie und gehort zu dem, was gegebenenfalls geopfert werden mubB.
Aber ein Opfer fordert Liebe, auch zu dem, w as geopfert wird. Nur was ich
ehrlich liebe, kann ich fiir Gott opfernd dahingeben. Und so bestétigt sich: der
Beruf ist uniiberschlagbar auf dem Wege zur natiirlichen und iibernatiirlichen
Vollkommenheit. Aber dies entspricht der Souverinitit Gottes: der eine wird
vollendet in seinem Beruf, dessen Gesetz er erfiilll, der andere umgekehrt
gerade, indem er im Beruf scheitert, Stiimper bleibt oder iiberhaupt keinen
bekommt. Beidenfalls ist der Beruf wesentlich, im ersten Fall direkt, im
zweiten indirekt — im Modus des Scheiterns und des Verzichtes.

Um das Ethos der entseelten Erwerbsarbeit
Befunde und Behelfe

von Dr. Wilhelm Reinermann, Salzburg

1. , Weit besser, wirklich Sklave sein, ausgeliefert den Launen und Trieb-
handlungen eines Menschen, als in der Tretmiihle des modernen Betriebs ein
ganzes Leben lang, Tag fiir Tag, die vorgeschriebenen Handgriffe zu verrichten“.

So 148t der sozialkritische Romancier D. H. Lawrence die Hauptfigur seines
Romans ,, The lost girl“ (London, 1936) an einer Stelle aufseufzen, da jene sich
iiber ihr verfehltes Leben Rechenschaft gibt. Und die franzdsischen Arbeiter-
priester, die in Werften, Textilfabriken und anderen Brennpunkten des moder- |
nen Industrielebens als einfache Betriebsangehorige tagsiiber das monotone
Arbeitspensum getreulich verrichten, gestehen iibereinstimmend, daf der im
standardisierten Produktions- oder VerteilungsprozeB stehende Mensch am
Abend so leer und stumpf wird, daB der ermattete Sinn fast nur noch auf grobe
Reize reagiert.

Bildungsbediirfnis, Personhchke1tss’creben, Vertiefung in die hoheren, ja hei-
ligen Werte des Menschenlebens — dies alles, was der biirgerlichen Epoche als
erreichbares Menschenbild noch vor Augen stand, trifft in unserer Zeit der
detailliert genormten Massenfertigung auf immer schwicher werdende mensch-
liche Ansatzpunkte.





