288 Walter Dirks

sicht, ihr Leben mit seinen Anforderungen, Freuden und Leiden fiir Gott und
Gott zu lieb zu leben. Gewifl braucht diese innere Haltung der Pflege, der
Nahrung, der Stirkung, und die wieder mufl im Gebet vertieft werden. Aber
ob dazu nicht bei einfachen Menschen die Form der gelernten miindlichen Ge-
bete genligt? Ob nicht manche Bauersfrau, manche einfache kinderreiche Mut-
ter, die in grofler Schlichtheit Gott zu lieb ihr schweres Tagewerk geschafft
und um Gottes willen Lasten und Leid ihres miihevollen Lebens getragen hat,
sehr iiberrascht den Herfn wird sagen héren: ,,Wohlan, du gute und getreue
Magd! Weil du {iber Weniges getreu gewesen bist, will ich dich iiber vieles
setzen. Gehe ein in die Freude deines Herrn!“

Freilich in dem MaB, als unser {ibriges Leben bewuBt und reflektiert ab-
lduft, — und viele Frauen kommen schon durch die intensivere Schulausbil-
dung, spater dann durch Lesen und Nachdenken und durch die ganze viel be-
wubBtere Weise unseres Lebens dazu, — muf} auch das religiose Leben in diese
Wachheit aufgenommen werden. Es darf nicht, widhrend alle anderen Lebens-
bereiche bedacht und planvoll gestaltet oder doch gewollt werden, auf einer
kindlichen Stufe bleiben, wobei allerdings als Ziel gilt, zu einer héheren Form
von Kindlichkeit wieder zu gelangen. Eine gewollte Hinwendung, eine be-
wulBite Ubergabe an Gott, gemiB der Weise der geistigen Wachheit, der Gesamt-
persdnlichkeit, miifite gekront werden von einer Gelostheit, die nicht die ein-
zelnen Phasen dieses Suscipe im Blick behilt, die nicht das Wachsen der eigenen
Liebe beobachtet, sondern die Gott das Weiterfithren dieser Liebe tiberldBt und
in seinem Auftrag den Blick von der Fixierung nach oben demiitig herunter-
lenkt auf die kleinen Dinge und Aufgaben, die er ihr im Alltag des Haushalts
in die Hinde gelegt hat.

Der Welt verloren und aller Welt Freund
Die christliche Vollkommenheit und die Kultur
Von Walter Dirk s, Frankfurt am Main

Wenn die Siinde des Ostens dieser zerrissenen Welt die Tat ist, die vergewal-
tigende Tat im Namen einer Macht, welche die Eigenschaften Gottes fiir sich
beansprucht, Allwissenheit und Allmacht, dann ist die Slinde des Westens die
Unterlassung. Wir drohen zugrunde zu gehen, weil wir nicht die Einsicht, den
Willen und die Gemeinsamkeit zu einer helfenden Ordnung aufbringen. Das
quilt viele ernste Christen des Westens. Sie klagen sich der Herzenstrigheit,
der Siinde der Unterlassung an. Aus dieser Empfindung géht mancherlei Aktion
und Aktivitit hervor, darunter auch eine ungeduldige, ja fiebrige Aktivitét,
oder doch eine Aktivitit, die nicht recht an ihr Ende kommt, meist weil sie die
Voraussetzungen des Erfolges nicht geniigend kennt. Dem entspricht eine
Gegen-Empfindung: sind wir mit diesen Taten und Unternehmungen, Planen
und Aktionen auf dem richtigen Wege? Ist es nicht der Weg Marthas? Sind wir
nicht gerufen den besseren Teil zu erwihlen, Marias Teil? .

Eine andere Empﬁndung, die manche sehr ernste Christen beherrscht Die



Der Welt verloren und aller Welt Freund 289

Menschheit ist daran, den Weg des Abfalls von der Kirche, von Christus, von
Gott, vom Menschen zu Ende zu gehen; je allgemeiner und gréBer ihre Ver-
anstaltungen sind, ihre Staaten, Wirtschafts- und Verkehrssysteme, um so
mehr verliert der Mensch seine Seele, seine Selbstbestimmung, seine Ganzheit.
Lohnt es sich fiir den Christen noch, sich auf die Termiten-Reiche der Kultur
und der Staaten einzulassen? Ist er nicht herausgerufen zu dem doppelten
Dienst: dem Dienst Gottes und dem Dienst am einzelnen Menschen, dem Dienst
der Nihe, dem kleinen Diefist Auge in Auge, Hand in Hand? Dem kleinen Weg
der kleinen Therese?

Andere haben es als eine Befreiung empfunden, daB die Katholiken und die
Christen nicht mehr ,im Ghetto“ leben, daB man-nicht mehr mithsam Enrika
von Handel-Mazzetti durchsetzen muB, daB durch Graham Greene die ganze
Welt von der ,Macht und Herrlichkeit“ des Sakramentes erfihrt, da8 Matisse
Kirchen ausmalt und Strawinskij zur Ehre Gottes komponiert, daB Christen
iiberall in der Dreck~ und Kampfzone stehen, ihren Mann stellen und das Zeug-
nis ihres Lebens ablegen, daBl man die Christen nicht mehr am frommen Augen-
aufschlag erkennt, sondern oft geradezu daran, daB sie fréhlicher werken und
fréhlicher singen als andere Leute.

Wie der Christ zur Kultur stehe, das ist nicht eine theoretische, sondern eine
praktische Frage. Jeder von uns gibt seine Antwort; sein Leben ist seine Ant-
wort. Es ist im besten Falle seine und Gottes Antwort zugleich. Sie ist gerade
in diesem besten Falle ein Geheimnis. Denn.Gott erwartet nicht von jedem
von uns dasselbe, und er hat uns auch nicht von vornherein in groie Klassen
eingeteilt, in Ordensleute und Weltleute, in praktische und beschauliche Orden
und Frommigkeitstypen, in Téter und Leidende, in kleine und groBe, in stille
und laute Menschen, sondern Er will von jedem einzelnen von uns etwas
ganz Bestimmtes und Einmaliges. Er ruft uns nicht allgemein, sondern bei
unserem Namen, und wenn einer im Laufe seines Lebens herauszubringen
sucht, was es ist, was Gott gerade von ihm will, so wird er es zwar immer
besser zu erkennen meinen, aber doch wohl erst im #duBersten Akt zureichend
erfahren kénnen, im Sterben, in seinem ihm eigenen und nur ihm eigenen Tod.
Wie Jeanne d’Arc, als sie vor dem Sterbesakrament erkennt: »Jetzt ist alles
klar: der Sieg, den die Stirmmen mir versprochen haben, ist das Martyrium.“
Es kann daher hier nicht darum gehen, Regeln aufzustellen, wie der Christ,
der den Ruf zur Vollkommenheit vernommen hat, zur Kultur und in der
Kultur sich verhalten solle. Es kann sich nur darum handeln, einige Klirungen
vorzunehmen.

Aber ist denn nicht schon alles geklart? Seit Chnstus und den Evangelien?
Seit der Weisheit der Viter? Seit Thomas, Bonaventura und.Ignatius? Nein,
nicht alles. Die Menschheit hat eine echte Gesdﬁ?:t(e, und diese Geschichte
spielt sich nicht nur im AuBerlichen ab, sondern auch im BewuBtsein und im-
Herzen des Menschen. Franziskus konnte nicht auf dieselbe Weise fromm sein

*wie Benedikt und wie Augustinus. Wir kommen nicht darum herum, immer
wieder neu zu durchdenken, worin die christliche Aufgabe in dieser Ge-
schichte besteht. '

19



290 Walter Dirks

Der Schriftleiter dieser Zeitschrift hat in einem Brief an den Verfasser die
Aufgabe dieser Klirung genau umrissen: ,Es gilt hier zwei Dinge scharf her-
auszuarbeiten: Einmal verlangt die Vollkommenheit des christlichen Lebens
eine radikale Drangabe dieser Welt; es gibt hier keine Milderung etwa fir
den Laien im Vergleich zum ,Ménch‘, wenngleich die Formen der ,Weltflucht’
hier und dort andere sind; es gibt keine ,weltbejahende Frommigkeit' im vor-
dergriindigen Sinne. Andererseits hat der Laie in ganz anderer Weise als der
,Monch' in der Welt zu stehen, in die Welt einzugehen, und er kann und darf
es, weil auch Christus der Herr in diese Welt eingegangen ist.“

Ja, viermal ja zu den vier Thesen, die in diesen beiden Sitzen stecken: die
,radikale Drangabe dieser Welt“, ,keine Milderungen fiir den Laien“, keine
,weltbejahende Frommigkeit“ (kein ,Kulturchristentum®, kénnte man auch
sagen, und also auch keine ,,christliche Kultur* und kein ,christlicher Staat“),—
und anderseits sollen wir ,in die Welt eingehen®. Die uralte Frage nach ,Natur
und Ubernatur®, nach dem christlichen Ja und dem christlichen Nein zur Welt.

Man tut gut, einige Begriffsklarungen vorwegzunehmen, — denn ein Teil
der Schwierigkeiten (nicht freilich die eigentliche Schwierigkeit) kommt von
der Mehrdeutigkeit der Worte ,Welt“ und ,weltlich“. Der kosmologische Sinn
{Welt gleich Schopfung) interessiert uns hier nur am Rande. Aber wir miissen
das, was wir meinen, auch von dem unterscheiden, was meist (nicht immer) der
heilige Paulus und mit ihm die christliche Uberlieferung meinen, wenn sie von
der Welt, der Weltlichkeit, dér ,Fleischlichkeit* durchaus negativ sprechen als
von dem, ,was dem Geist in uns widerstreitet“. Hier ist die gefallene Natur
als gefallene und unerléste Natur gemeint, die in ihre Selbstsucht verstrickte
Menschlichkeit und das, was: aus ihr an Gesellschaft, Staat, Geschichte, Kultur
" hervorgetrieben worden ist. Gegen die manichaische Vergréberung braucht
man wohl diesen negativen Welt-Begriff heute nicht mehr zu sichern. ,,Fleisch-
lich“ ist nicht nur das, gefallene Fleisch, sondern auch und gerade der gefallene
Geist, genau genommen der ganze Mensch: ,weltlich“ in diesem Sinne ist nicht
der Trieb nach Lust, nach Macht an sich, sondern das Verfallensein der Person
an den Trieb, der Verlust der Freiheit an die Gesetzlichkeit der Selbstbehaup-
tung; der Hochmut oder die Trégheit des Geistes und die Wut oder die Trag-
heit der Seele sind genau so ,fleischlich® wie die Wollust des Leibes; jeder der
Lasterkataloge, die Paulus den ,Friichten des Geistes“ gegeniiberstellt, zeigt es
deutlich. Dieser ,,Geist“ ist anderseits nicht zu verwechseln mit dem mensch-
lichen Geist als einem der drei Bereiche, die nach dem klassischen Schema den
Menschen ausmachen (Geist, Seele, Leib), und erst recht nicht mit Bewuft-
seinsinhalten, mit den ,Ideen“ oder mit dem objektiven Geist oder mit irgend-
einer anderen der vielen Bedeutungen, welche dieses schillernde Wort im
Deutschen haben kann: die Friichte des Geistes sind die Friichte des Heiligen
Geistes in uns, und ,geistlich leben” heiBt: aus dem Glauben und der Liebe
und der Hoffnung leben.’ ) :

Aber, wie gesagt: wir meinen diesen ausgesprochen negativen Sinn von Welt- -
lichkeit gar nicht, wenn wir von der Stellung des Christen ,,zur Welt“ sprechen;
er ist mitgemeint, aber er ist nicht allein und eigentlich gemeint. Das Wort



Der Welt verloren und aller Welt Freund 291

, Welt“ hat fiir uns nicht einen von vornherein negativen Klang, wir verstehen
darunter auch das Feld unserer Dienste und Verantwortungen. Erst recht hat
das Wort ,,Kultur“ keinen negativen Klang, im Gegenteil: ,Kultur® tént im
Deutschen eher zu positiv. Wir haben allen Grund, auf diese Heiligsprechung
der Veranstaltungen des gefallenen Menschen nicht hereinzufallen. Heil und
heilig kann der Mensch nur durch das Sakrament im gekreuzigten und auf-
erstandenen Menschensohn sein, und ,Kultur” ist ein ebenso fragwiirdiger
Wert wie jeder andere Wert der gefallenen Menschheit.

Wenn sie nicht schlechthin negativ ‘ist, diese ,Welt*, und wenn sie nicht
schlechthin positiv ist, diese ,,Kultur“, was und wie ist sie dann? Etwa ,indif-
ferent“, gleichgiiltig? Das erst recht nicht. Fiir den Menschen, der an den leben-
digen Gott glaubt als an seinen Schopfer, Herrn und Vater, kann es nichts
m»Indifferentes“ geben. Was wir gewdhnlich als indifferent bezeichnen, jenen
Raum der Beliebigkeit (die blaue oder gelbe Krawatte . ..), ist in Wahrheit ein
Spielraum, ein wahrer Spiel-Raum der Freiheit, der uns von Gott geschenkt
worden ist und den wir nur dankend mit unserer Freiheit ausfiillen kénnen.

»Welt”, | Kultur® ist Sozialitat, ist Mitmenschlichkeit, und zwar Mitmensch-
lichkeit als Geschichte. Kultur ist die Weise, wie Menschen miteinander umzu-
gehen pflegen: leben, denken, lieben, hassen, arbeiten, spielen. Wenn wir Kul-
tur christlich richtig sehen wollen, miissen wir sie erst eines triigerischen
Schleiers entkleiden: des Schleiers der Versachlichung, der ,Verdinglichung®.
Die Einrichtungen, Gesgtze, Ordnungen, Gewohnheiten, Uberlieferungen,
Ubereinkiinfte, Ideen, Stile, die wir insgesamt als ,Kultur® bezeichnen, lassen
sich als Allgemeinbegriffe gleichsam. vom Menschen loslésen und ,objek-
tivieren“, sie sind aber in-Wahrheit Beziehungen zwischen Menschen, vor-
gegebene Bahnen, in denen sich Beziehungen zwischen Menschen verwirk-
lichen. Selbst das eigentliche Ding, das Ding aus Stoff, hat seine wesentliche
Bedeutung darin, da8 es zur Verfiigung des Menschen und Mittel des Menschen
ist, daf3 es zwischenmenschliche Beziehungen vermittelt. Die Pointe dieser ge-
bratenen Gans besteht darin, dafl ich sie esse; und gegebenenfalls, daB Du sie
nicht issest, nicht essen kannst, nicht essen darfst, nicht essen sollst; oder daB
ich sie Dir schenke; oder daBl wir sie gemeinsam essen. Das gilt erst recht von
‘den allgemeinen Strukturen des Preis- und Lohngefiiges, vom staatlichen Ge-
setz, von Sitte und Brauch, in einem weiteren und tieferen Sinn aber auch
‘von den Kunstwerken, von den Ideen, von der Literatur, ja von den Rede-
weisen der Sprache: sie sind AuBerungen von Menschen in der Mitmenschlich-
keit, Anrufe und Antworten, Anspriiche, Bindungen, Zumutungen, Zwinge,
Dienste. Sie erschoépfen sich nicht darin: ist doch in alledem auch Gottes méch-
tige und heilige Gegenwart verborgen oder sichtbar darin. Es soll hier auch
kein Nominalismus vertreten werden: es geniigt fiir unsere praktischen Zwecke,
daBl wir unsere Augen schulen fiir jenen triigerischen Schein der ,Sachlich-
keit“, der die Mitmenschlichkeit der Kultur verbirgt. Hinter den beriihmten
»Gesetzen der Wirtschaft“ des Liberalismus z. B. verbirgt sich die statistische-
Gesetzlichkeit der Sozialpsychologie der eigenniitzigen Kéufer und Verkiufer:
ihre ,Geltung“ beruht auf der Erfahrung in einem engbegrenzten Bereich;

19*



292 Walter Dirks

nicht nur der Heilige, nicht nur j'edes Kloster, jede anstandige Gemeinschaft
widerlegt sie. Sie sind in diesem Bereich statistisch richtig, mehr nicht. Dasselbe
gilt von den Gesetzen der 6konomischen Determination, die der Vulgdrmarxis-
mus beschreibt: diese Sachgesetze sind Bahnen, in denen die handelnden und
leidenden Menschen erfahrungsgemifl meist und gern fahren. Es gibt das
»Sachgebiet“ Wirtschaft nicht: es ist ein Gebiet menschlichen Handelns. Das
Schlagwort von den ,Kultursachgebieten® und ihrer , Eigenstindigkeit* ist
Mythologie der Verdinglichung; es erspart dem Menschen seine Verantwort-
lichkeit. Jenes ,,Es“, jene Sache ist eine Tduschung: immer handelt es sich um
ein ,,wir“, und die Fremdheit, die sachliche Fremdheit, mit der solche Ver-
anstaltungen dem einzelnen begegnen, beruht eben darin, daB dieser einzelne
den Wir-Charakter nicht durchschaut und die Es-Verkrustungen fiir das
Eigentliche hilt. Wenn der Fahrplan unser Leben tyrannisiert, so ist es in
Wabhrheit eine Verabredung von Menschen oder ein Befehl von Menschen, die
uns entgegenstehen: der Fahrplan ist nichts, er ist nur die Fixierung der Ver-
abredunyg oder des Befehls.

Es ist fiir den Christen wichtig, diese Entlarvung der scheinbaren Dinge vor-
zunehmen und den Menschen ausfindig zu macﬁen, der sich dahinter versteckt.
Denn das Ding wiirde von ihm allzuleicht falsch bewertet: entweder zu gut,
némlich als Schopfung (denn alles, was nicht aus der Siinde kommt, mu8} un-
mittelbar von Gott kommen, und wenn es ein ,Kultursachgebiet gibt, so
mulB es gut sein: weil es da ist), oder aber zu schlecht, namlich als Schlacke,
als totes Produkt der Siinde und des Siinders. In Wahrheit aber haben wir es
da mit Wirklichkeiten zu tun, die wir weder so noch so ad acta legen kénnen,
niémlich mit der wichtigsten und erregendsten Wirklichkeit, die es fiir den
Christen innerhalb der Schépfung geben kann: mit den Menschen, mit kon-
kreten Menschen, mit den Mitmenschen und mit uns selbst. Und vor dieser
Wirklichkeit kann unsere christliche Haltung nicht mehr einfach sein: denn wir
haben es hier mit der Schépfung, mit der Siinde, mit dem Heil zu tun, mit
unserm Weg durch unser Leben, mit Begegnungen in der Mitmenschlichkeit,
mit unserem Heilsschicksal. ,Kultur® steht uns nicht gegeniiber als etwas,
wozu sich der Christ verhalt. ,Kultur®, das sind ,, wir “. Es ist kein Objekt, es
ist mein Weg in unserem Weg.

Darum sind wir in der Kultur ,engagiert“, wie es die Franzosen nennen.
Nicht anders wie wir in der Familie, in der Nachbarschaft, in der Arbeits-
gemeinschaft, in der Menschenbewegung engagiert sind; verpflichtet, verant-
wortlich, und zwar — lassen wir alle Vorstufen — christlich engaglert zum
Dienst, zur Liebe, zum Opfer.

Wir haben drei Geschichtsepochen hinter uns, die es uns schwer machen,
das ganze Gewicht dieses ,Engagements” abzuschitzen.

Der friihchristlichen Gemeinde stand die Kultur (die heidnische Spétantike,
der rémische Staat) als etwas Fremdes, aus der Siinde Geborenes gegeniiber;
es gab kein geschichtliches Verstindnis dieser Kultur: sie stand der Briider-
gemeinde der Glaubenden und Getauften wie ein Stiick verdorbener Natur



Der Welt verloren und aller Welt Freund 293

gegeniiber, und es,konnte sich nur darum handeln, den einzelnen zu Christus
zu bekehren, zu taufer und damit in die Gemeinde des neuen Lebens hinein-
zunehmen. Da es weder ein geschichtliches Verstindnis dieser Kultur gab (die
sich jaselber nicht verstand), noch also eine reale Moglichkeit der Anderung, gab
es auch keine Verantwortung fiir diese Kultur und ihre Einrichtungen und Ver-
anstaltungen: der romische Staat stand der Christengemeinde als ein harter, -
fremder, undurchdringlicher Block gegeniiber. Die Christen drangen in ihn
eing indem sie seine Biirger tauften. DaB sie sich davon keine Anderung dieses
Staates und dieser Kultur selbst erwarteten, hingt auch damit zusammen, da3
sie die Wiederkehr Christi in Bilde erwarteten. Das stellte sich als ein , Irrtum*
heraus, — freilich als ein Irrtum, in dem die gréBere, die ungeheuere Wahrheit
steckte, daB Christus im Kommen war und in jedem Augenblick kommen .
konnte und daB die Christen dieser Zeit wie die aller Zeiten sich nicht auf
dieser Erde und in jhrer Kultur einzurichten, sondern Sein Kommen, Sein
Reich zu erwarten hatten. Das Friihchristentum dachte und empfand in der
eschatologischen Wahrheit. ,Engagiert“ empfand es sich nur in der Gemeinde
und im Liebesdienst der Nihe, in der christlichen Briiderlichkeit, im Diakonat,
in der missionarischen Liebe zum Heiden und Juden, nicht aber im Staat, in
der Geschichte, in der Kultur. Das galt bis Konstantin.

Das Mittelalter ist gekennzeichnet durch die Taufe der rémischen Kaiser,
Feldherrn und Senatoren und durch die Taufe der neuen germanischen Herren
des Imperiums. Es verlor im Sacrum Imperium weitgehend den eschatologi-
schen Abstand, es vermas sich im groBartigen Uberschwang des jiinglinghaften
Glaubens der jungen Eroberervélker, Gottes Willen und Gottes Reich in einer
festen und geweihten irdischen Reichs-Ordnung bauen und sichern zu kénnen.
Theologisch war die eschatologische Wahrheit gesichert, und sie wurde von
den Heiligen und von den Armen im Geiste inbriinstig gelebt, aber die poli-
tische Theologie der herrschenden Schichten, des Adels, der Kénige und des
Kaisers, war nicht mehr eschatologisch; sie war allzu sehr engagiert: der
Kaiser empfand sich als Gottes Stellvertreter in den irdischen Dingen, —
librigens eine der tragischen Voraussetzungen des Bolschewismus.

In der Neuzeit brach diese.gr013artig-unschuldig—vermessene Einheit ausein-
ander: die Welt verlor die Kirche, die Kirche verlor die Welt. Die Welt wurde
»Sdkularisiert”, die Kirche geriet in die Gefahr der Spiritualisierung. Die Ge-
schichte der Welt und die Geschichte des Heils schienen. auseinanderzutreten.
Aber die Welt nahm den Heiligenschein des Sacrum Imperium mit auf ihren
Weg: wihrend ihr Handeln und Leben immer triebhafter wurde, vor allem im
Kapitalismus und im egoistischen Nationalstaat, aber auch in ihren Lebens-
formen, bildete sie eine eigene ideologische Welt des Geistes aus, in dem sie
hoch und absolut vom Menschen dachte. Hier steckt die Wurzel der Uber-
schitzung der ,Kultur“. In der Wirtschaft und im Staat beginnt der Mensch
als Raubtier, als geschickter und tiichtiger Egoist zu sammeln, zu raffen, zu
roboten, auszubeuten, zu vergewaltigen, — und in der ,Kultur“ denkt und
trdumt er erhaben von der Menschlichkeit. Die Kirche hilt sich heraus und
palit sich an; sie bewahrt in dieser schrecklichen Periode des Abfalls und der

.



294 - Walter Ijirks

Bewufitseinsspaltung die Wahrheit des Glaubens, das Sakrament, die Gemein-
schaft des Heils, aber sie bleibt fremd in dieser Kultur, an die sie doch durch
die Getauften und Treubleibenden, die dieses geschichtliche Schicksal mit-
erleiden und mitvollziehen, in der mannigfaltigsten Weise gebunden bleibt..
 Diese Zeit empfindet nicht eigentlich eschatologisch, sondern teils spirituali-

* stisch, teils weltlich, und der Christ ist nicht eigentlich engagiert, sondern teils
im ,,Ghetto“ von der Kultur getrennt, teils in ihre nicht durchschauten Deter-
minationen und Schicksale verstrickt. Auch in dieser Periode findet der Heilige
und der Arme im Geist seinen Weg, und auch in dieser Periode erfiillt Christus
seine Verheiung, den Troster, den Beistand, den Gelst der Wahrheit nicl#t
von der Kirche zu nehmen.

Und wir? Nach dem Zusammenbruch dieser neuzeitlichen Kultur, nach der
Entlarvung ihrer erhabenen T&duschungen entdecken wir die eschatologische
Wahrheit neu: dal diese Erde ein Tal der Trénen ist, daB der Mensch. ein
Liigner ist und sich lber nichts mehr belligt als liber sich selbst, daB seine
HKultur® eine Liige ist, dal das Heil nur in Christus und in Seiner Kirche zu
finden ist, dal wir auszuharren haben, bis Er wiederkommt, daB} wir IThn sehn-
slichtig erwarten, IThn und den neuen Himmel und die neue Erde, die Er ver-
heiflen hat.- Aber: wir sind engagiert. Diese eschatologische Wahrheit trennt
uns nicht von der Welt, der Geschichte, dem Staat, der Kultur, im Gegenteil:
sie verbindet uns ihnen. Weil wir in ihr Treiben verstrickt sind, in ihr
leben, ihr Brot essen. Weil es die Welt ist, die einmal christlich war, weil .
christliches Versagen und christliche Unterlassung sie mitgebildet haben. Weil )
wir den Schein der Sachlichkeit durchschauen und nun wissen kénnen, daB es
in der Gesellschaft um menschliche Beziehungen geht, zu einem immer gréfe-
ren Teil um wiBlbare, kontrollierbare, beherrschbare Beziehungen. Weil wir
die Geschichte besser verstehen und also mehr bestimmen kénnen. Alles das
Wissen, was etwa die Invasion in Nordfrankreich moglich machte — eine un-
geheure, planmiBige, mehrere Jahre lang vorbereitete Aktion dreier Kon-
tinente — oder alles das Wissen, was die Aktionen des Kreml so gefihrlich
macht, — alles das steht auch dem liebenden und helfenden Menschen zur Ver-
fiigung. Der Kampf zwischen der Ausbeutung und dem Liebesdienst (nicht
nur zwischen den ,, Ausbeutern“ und den ,Liebenden®, sondern auch in uns
selbst, zwischen der Ausbeutung und der Liebe in uns selbst) hat geschichtliche
Dimensionen angenommen: wahrscheinlich ein endzeitliches Kennzeichen.
Unsere Kultur ist nichts anderes mehr als eine tausendfiltige Auseinander-
setzung zwischen der mitmenschlichen Kooperation und der Ausbeutung. Und
wir wissen das, oder wir konnen (und also sollen) es wissen.

Das bringt uns in eine groBere Nihe zur ,Welt*, als wir sie je gehabt haben.
Denn Christus, der galildische Prediger, der Gekreuzigte und Auferstandene
ebenso wie der, der im Sakrament in uns ist, ebenso wie der, dessen Wieder-
kehr und Herrschaft wir erwarten, ruft uns zwar aus , der Welt“ heraus, in-
sofern diese Welt unser Eigennutz ist, unsere Selbstbehauptung, unser, Fleisch“
(in jenem dreifachen Sinn: als fleischliches Fleisch, als fleischliche Seele, als
fleischlicher Geist), unsere Herzenshérte und H_erzenstréigheit, Er ruft uns



Der Welt verloren und aller Welt Freund © 295

radikal heraus aus unserer Siinde, zu sich, an Sein Herz, in Sein Herz, in Seine
Liebe, in. Sein Opfer. Aber er ruft uns nicht heraus aus ,der Welt“, insofern
diese Welt der Mitmensch ist. Welt und Kultur, — das i s t aber der Mitmensch.
Der Weg, auch und gerade der eschatologisch verstandenhe Weg zu Gott, der
Weg in der eschatologischen Wirklichkeit, in der Wirklichkeit des sakramen-
talen und wiederkommenden Christus, fiihrt durch die Mitmenschen hindurch.
Denn in eben dieser Wirklichkeit ist er der Bruder, mit dem sich Christus
briiderlich identifiziert. Die christliche Liebe ist kein Gebot und kein Motiv,
sondern eine Frucht dieser Wirklichkeit: daB Gott Vater i st, daB wir Briider
sind, daB der Menschensohn uns das nicht nur gelehrt und vorgelebt hat,
sondern daB es in Seiner Gemeinschaft, in Thm und aus Seinem Heiligen Geiste
tatsichlich und wirklich so ist. Je mehr wir in dieser neuen Wirklichkeit leben,
je eschatologischer wir leben, um so mehr sind wir in dieser Erde auf den
Mitmenschen verwiesen, und zwar auch auf den Nichtchristen, und durchaus
auch in den profanen Bereichen. Je geistlicher wir werden, um so weltlicher
sollen wir werden. Dazu geniigt freilich die eschatologische Reflexion nicht,
sondern es bedarf des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, der BuBe und
Siihne, des Opfers und des Gebetes, und vor allem dessen, in dem in unserem
Pilgerstande alles dies in Christus gewonnen werden kann: des Sakramentes.

Natiirlich ist die Welt auBSerdem Schopfung. Das vermittelt sozusagen
zwischen der Radikalitdt jenes eschatologischen Abstandes und der Radikalitét
der opfernden und liebenden Zuwendung zur Welt. DaB ich mein Brot esse
und mein Brot mit meinen Kumpanen oder meiner Familie teile, darin steckt
nicht immer diese doppelte Radikalitiit, sondern darin steckt oft eine gewisse
Normalitit meines individuellen und sozialen Daseins. Je heiliger einer ist,
um so mehr wird auch dieses Essen und dieses Teilen ein ,eschatologischer”
und ,engagierter® Akt sein, um so mehr wird beides in seiner schlichten
Menschlichkeit ,vergeistigt”, vergeistlicht sein. Aber iiber die Heiligkeit 148t
sich nicht so ohne weiteres verfiigen: jeder von uns ist auf dem Wege dahin,
jeder ahmt in verschiedener Tiefe und verschiedener Innigkeit in den Schritten
seines Lebensweges die Heiligkeit nach, die er in Fiille im Sakrament empféngt.
Darum ist fiir uns durchschnittliche Menschen (so sehr wir im Ernst dazu auf-
gerufen sind, ,vollkommen“ zu sein, unser Kreuz auf uns zu nehmen) auf
Zeit jener gleichsam' mittlere Bereich normaler menschlicher Sittlichkeit von
Bedeutung, in dem sich viele Akte unseres Lebens abspielen.

Zweierlei ist aber fiir diesen Bereich zu bedenken. v

Einmal der Unterschied, der zwischen ,mir“ und den »anderen“ besteht.
Mein Besitz, meine Natur, meine Normalitit, meine Schopfungswirklichkeit,
mein gutes Recht als das eines Individuums in der Sozietdt ist jederzeit auf-
gerufen zum Opfer; es ist nicht massiv da, sondern es ist-Lehnsgut, beunruhigt
von der Méglichkeit, Gott kénne es mir wieder abfordern, Gott kénne mit mir
etwas vorhaben, Gott kénne aus jener ,radikalen Drangabe“ sehr konkrete
Forderungen ziehen, Er kénne mir etwa zumuten, alles, was ich habe, den
Armen zu geben und einem seiner Boten nachzufolgen. Der Besitz, die Natur,
die Normalitit, die Schopfungswirklichkeit, das gute Recht desanderenaber
sieht véllig anders aus: ich kann nicht fiir ihn opfern, ich kann nicht iliber den



296 . Walter Dirks

Heiligen Geist in ihm verfiigen; wenn er im Geheimnis der Freiheit und des
Heiligen Geistes nicht opfert und Christus nicht nachfolgt, sondern auf seinem
Schopfungsrecht besteht, dann habe ich in der mitmenschlichen Solidaritat fiir
dieses Recht einzutreten. Wir sprechen christlich viel zu massiv und einheitlich
vom ,Naturrecht” und vergessen diese Grundscheidung: zwischen meinen
Rechten, auf die ich oft zu verzichten christlich gerufen bin, und den Rechten
des anderen, die ich verteidigen mu8i, wenn er nicht christlich darauf ver-
zichtet. Hier entsteht ein starkes Engagement des Christen in der Kultur. Denn
ich schulde meinem Bruder nicht nur Brot, sondern auch Gerechtigkeit. Ich
schulde sie ihm weit mehr als mir selber. Ich kann von meinen verbrieften
Rechten sagen: Lohnt es sich denn, so eifersiichtig darauf zu bestehen? Gib
sie doch dran, befreie Dich von Deinen Rechten, sie sind Fesseln, opfere sie,
verschenke sie, mach Dich frei fiir die Vollkommenheit. Ich kann dasselbe auch
zum Nichsten sagen, aber nicht als Gebot, sondern nur als Appell: besteht
er auf seinem Recht, so schulde ich ihm Beistand. Ich darf dem Ubeltiter nicht
die rechte Wange anderer Leute darreichen. Man hat diesen Unterschied
oft nicht klar genug gemacht; manche Schwierigkeit in der Frage ,christliche
Vollkommenheit und Kultur® 16st sich hier.

Das zweite, was zu bedenken wire, ist zu Beginn schon angedeutet worden.
Unsere eigentliche Freiheit ist die Freiheit zum Gehorsam, zum Liebesgehor-
sam; unsere eigentliche Freiheit finden und verwirklichen wir um so tiefer
und wahrer, je mehr wir genau das tun und sind, was Gott mit uns und ganz
namentlich mit uns vorhat, — das Paradox christlicher Freiheit. Darunter aber
gibt es einen Bereich einer anderen Freiheit, die schon im Tiere angelegt ist
und im Menschen menschliche Ziige annimmt, ein Bereich der Wahl zwischen
dem und den‘l, »Zwischen der blauen und gelben Krawatte®, zwischen Oper und
Konzert, zwischen Strawinskij und Hindemith, zwischen diesem und jenem
Weg. In dieser Freiheit steckt die Versuchung zur Flucht vor dem Dienst, aber
sie gehdrt zur menschlichen Endlichkeit, und sie mufl auch von dem ethischen
Rigoristen demiitig und also dankbar angenommen werden. Thr Kern ist die
Freiheit des Spiels. Hier sind wir gebunden, indem wir frei sind. Wir kénnen
nicht menschlich dienen, wenn wir nicht auch menschlich diesen Bereich in
Anspruch nehmen. Auch auf diesem Feld sind wir mit der ,,Kultur“ verbunden;
wir kénnen keine andere Wahlfreiheit haben und keine anderen Spielé spielen
als die, die dem BewuBtsein und der Sozialitdt unserer Generation und unseres
Bereiches entsprechen. Wir diir f e n Schach spielen und zwischen gebiigelter .
Hose und Shorts wéhlen, zwischen Wein und Coca Cola. Nicht nur unsere
Bediirftigkeit und nicht nur die Hilfs-Bediirftigkeit der Mitmenschen bindet
. uns eng an unsere Kultur, sondern auch diese menschliche Freiheit und dieses
menschliche Spiel bindet uns positiv daran. Wer sich Gott ganz hingegeben
hat und aus séiner Hand die Welt neu empféngt, sieht nicht nur den Wald und
die Blumen mit neuen Augen an, das tidgliche Brot, den Nebenmenschen, den
armen Siinder, sondern auch das Kunstwerk, das beliebige. Die blaue Krawatte
ist ein Geschenk des giitigen Gottes, die gelbe desgleichen, das Recht, zwischen
ihnen nach Gefallen zu wihlen, erst rechf.



Der Welt verloren und aller Welt Freund 297

Trotzdem bleibt die Welt immer Versuchung, auch der Mitmensch. Die Welt
ist das Eigentliche nur in der Bruderschaft, — auBlerhalb dieser eschatologi-
schen Wirklichkeit ist sie Schopfung und Siinde, sittliche Pflicht und Ver-
suchung. Das war immer so, auch in den harmonischsten Zeiten und Kulturen.
Alles, auch die gute Schdpfung, kann uns ablenken von dem Einen, Notwen-
digen. Nur der Mitmensch nicht, soweit er in eben dem Einen, Notwendigen
auf mich verwiesen ist und ich auf ihn. Es gehért zu unseren wichtigsten christ-
lichen Aufgaben, die Schépfung und Kultur immer wieder in -christliche
Bruderschaft zu verwandeln, sie mit den Augen Christi zu sehen, sie i n der
Wirklichkeit Christi, sie in der Kirche, sie sakramental zu sehen, — auch die
Unglaubigen, ja vielleicht gerade sie, weil sie am drmsten sind und unserer
Liebe noch mehr bediirfen als die Glaubigen. Aber es ist schwer, immer wieder
diese Verwandlung zu vollziehen. Es ist schwer, selbst in dem Morder, der
gerade auf meine Kinder anlegt, den armen Bruder zu sehen, der mir gerade
durch diese seine Absicht und durch meine Pflicht, ihn zu téten und dadurch
an seinem Morde zu hindern, so briiderlich nahe ist, wie in dieser Stunde kein
Mensch der Welt mir briiderlich nahe sein kann. (Wie briiderlich nahe muB
dem Christen der bolschewistische Feind sein! Seine Feindschaft bringt ihn
uns nahe, er geht uns christlich viel inniger an als der amerikanische Ver-
biindete. Wir haben viel mehr Grund, fiir die Sowjetrussen [und nicht nur fiir
das vergewaltigte russische Volk] zu beten als fir die Amerikaner.)

Aber iiberall da, wo jene Verwandlung nicht gelingt, wird die Welt, die
Rultur, der Mitmensch zur Versuchung, — zu dem ,anderen“, was nicht das
Fine Notwendige ist. Das war, wie gesagt, immer so, es ist erst recht so in
unserer sikularisierten Welt. Es ist erst recht so, seitdem diese sikularisierte
Welt sich zerstreute, sich verlor, in jenen Zustand verfiel, den wir , Vermas-
sung*, ,Entseelung* oder mit Max Picard ,Diskontinuitdt“ nennen. Es ist erst
recht so, seitdem dieser Zustand eine fiebrige Geschiftigkeit erzeugte, und es
ist erst recht so, seitdem wir dazu aufgerufen sind, selbst in der Hilfe aktiv zu
werden. ) :

Darum bedarf es heute mehr denn je nicht nur eben des Einen Notwen-
digen, des Heils, des Glaubens, der Liebe, der Hoffnung, der Gemeinschaft im
Glauben, in der Liebe, in der Hoffnung, der Kirche, des Sakraments, der Ehe, der
Eucharistie, — sondern auch vieler besonderer Gegengewichte. Wer so sehr
nach auflen gehen muf, wie es der Liebesdienst in dieser Kultur von uns ver-
langt, muf3 um so mehr nach innen gehen: das Gebet, die Kontemplation, die
Liturgie werden wichtiger als je. (Die ,beschaulichen“ Orden sind noch nie so
wichtig gewesen wie in diesem Augenblick: we il die Christen aktiver handeln
miissen als je.) Es bedarf mehr als je der MuBe und des Spiels. Es bedarf mehr
als je des tiefen Schlafes. Es bedarf mehr als je jenes tiefen Vertrauens in den
Herrn der Geschichte, das es uns moglich macht, MuBe zu haben, zu spielen,
zu schlafen, unsere Frau und unsere Kinder zértlich zu lieben, obwohl uns
derselbe Herr der Geschichte diese Geschichte viel unmittelbarer als Aufgabe
in die Hand gelegt hat als fritheren Generationen.

Es bedarf dieses Vertrauens um so mehr, als es ja in der christlichen Wirk-

lichkeit nicht wir selbst sind, die jenes Ja zur Welt und jenes Nein zur Welt



298 ' . : Dr. Robert Scherer

sprechen, das die christliche Haltung bezeichnet. Der Geist ist es, Christi Geist,
der pfingstliche Geist der Wahrheit, der in und durch uns das Ja zur Schépfung,
das Nein zu ihrer Autonomie und Selbstbehauptung, das Ja zu ihrer Erldsung
in der briiderlichen Gemeinschaft mit 'dem Menschensohn, das Ja zu ihrem
erlésten Dasein spricht. Auf eigene Rechnung vermégen wir weder richtig Ja
noch richtig Nein, noch erst recht nicht das eigentliche Ja der ,Erlésung“ zu
sagen. Indem wir der Welt und uns selbst ,radikal absagen“, um uns ganz der
erlosenden Liebe des Vaters hinzugeben, spricht Sein Geist in uns das absolute
Ja, das uns auf eine neue Weise wieder zum Freund und Bruder aller Welt
macht, sowohl unseres eigenen Leibes und Geistes als auch vor allem ,der
Kultur, namlich der Mitmenschen.

Ordens- und Laienaszese
Von Dr. Robert Scherer, Freiburg i. Br.

Der Autor des vorliegenden Aufsatzes sieht das Verhiltnis von Ordenschrist
und Laienchrist anders, als.es fiir gewohnlich von geistlicher Seite aus gesehen
wird. Er geht nicht so sehr von der theologischen Reflexion (die oft zu sehr im
Abstrakten stecken bleibt) als' vielmehr von der konkreten Lebenserfahrung
aus. Damit ist eine gewisse Einseitigkeit und Unvollstéindigkeit in der Beur-
teilung des Ordenslebens gegeben. Anderseits werden aber auch wieder Ge-
sichtspunkte herausgestellt, die in einer grundsitzlicheren Betrachtungsweise
leicht iibersehen werden, die aber sowohl fiir den Ordenschristen wie auch fir
den Christen in der Welt wichtig sind. Die Schriftleitung.

1. Es gibt eine kurzschliissige Unterscheidung von Ordens- und Laienhaszese,
die nur Verwirrung stiftet, weil sie auf unklaren, wenn nicht zweideutigen
Formulierungen aufgebaut wird. Danach sind die Laien Christen, die in der
Welt leben und in diesem Weltleben ihre Seele retten sollen. Die Ordens-
christen hingegen haben die Welt verlassen und suchen nur mehr Gott. Darin
liegt die héhere Vollkommenheit; und wenn ein Laie in der Welt wirklich
vollkommen leben will, dann schielt er nach dem Ordensleben. Aber nach
dieser Bestimmung wiren weder der Laie in der Welt noch der Ordenschrist
auBerhalb der Welt wirkliche Christen; die einen nicht, weil sie das Grund-
gesetz des Christen vergessen, daB er nicht von dieser Welt ist und die andern
nicht, weil der Herr seinen Vater gebeten hat, seine Jiinger nicht von dieser
Welt zu nehmen, wihrend sie sich von diesem Gesetz dispensieren. In Wirk-
lichkeit sind beide in der Welt und nicht v on dieser Welt. Der Unterschied
liegt mehr in der Art, wie sie in der Welt leben als in der Tatsache, daB sie
nicht von dieser Welt sind, was durch die eine Taufe und durch dieselbe Teil-
nahme der Kirche am Opfer Christi begriindet wird. Keine Klausur und kein
Geliibde vermag den Christen ganz aus der Welt herauszuldsen; denn die Welt
ist nicht nur drauBen, sie ist vor allem im Menschen'. Die Weise, wie der
Ordenschrist sich durch die Geliibde von der Welt innen und auflen distanziert,
hat einen starken Symbolcharakter, darin zeichenhaft das Moment am christ-
lichen Leben verdeutlicht wird, da8 er nicht von dieser 'Welt ist. Diese Weise

1 Vgl. meine v,,Christliche Weltverantwortung®, 3. Auflage, Josef Knecht Verlag
Frankfurt a. M., wo diese Frage'ausfiihrlich behandelt wird.





