
288 Walter Dirks 

sieht, ihr Leben mit seinen Anforderungen, Freuden und Leiden für Gott und 
Gott zu lieb zu leben. Gewiß braucht diese innere Haltung der Pflege, der 
Nahrung, der Stärkung, und die wieder muß im Gebet vertieft werden. Aber 
ob dazu nicht bei einfachen Menschen die Form der gelernten mündlichen Ge- 
bete genügt? Ob nicht manche Bauersfrau, manche einfache kinderreiche Mut- 
ter, die in großer Schlichtheit Gott zu lieb ihr schweres Tagewerk geschafft 
und um Gottes willen Lasten und Leid ihres mühevollen Lebens getragen hat, 
sehr überrascht den Herrn wird sagen hören: •Wohlan, du gute und getreue 
Magd! Weil du über Weniges getreu gewesen bist, will ich dich über vieles 
setzen. Gehe ein in die Freude deines Herrn!" 

Freilich in dem Maß, als unser übriges Leben bewußt und reflektiert ab- 
läuft, • und viele Frauen kommen schon durch die intensivere Schulausbil- 
dung, später dann durch Lesen und Nachdenken und durch die ganze viel be- 
wußtere Weise unseres Lebens dazu, • muß auch das religiöse Leben in diese 
Wachheit aufgenommen werden. Es darf nicht, während alle anderen Lebens- 
bereiche bedacht und planvoll gestaltet oder doch gewollt werden, auf einer 
kindlichen Stufe bleiben, wobei allerdings als Ziel gilt, zu einer höheren Form 
von Kindlichkeit wieder zu gelangen. Eine gewollte Hinwendung, eine be- 
wußte Übergabe an Gott, gemäß der Weise der geistigen Wachheit, der Gesamt- 
persönlichkeit, müßte gekrönt werden von einer Gelöstheit, die nicht die ein- 
zelnen Phasen dieses Suscipe im Blick behält, die nicht das Wachsen der eigenen 
Liebe beobachtet, sondern die Gott das Weiterführen dieser Liebe überläßt und 
in seinem Auftrag den Blick von der Fixierung nach oben demütig herunter- 
lenkt auf die kleinen Dinge und Aufgaben, die er ihr im Alltag des Haushalts 
in die Hände gelegt hat. 

Der Welt verloren und aller Welt Freund 
Die christliche Vollkommenheit und die Kultur 

Von Walter Dirks, Frankfurt am Main 

Wenn die Sünde des Ostens dieser zerrissenen Welt die Tat ist, die vergewal- 
tigende Tat im Namen einer Macht, welche die Eigenschaften Gottes für sich 
beansprucht, Allwissenheit und Allmacht, dann ist die Sünde des Westens die 
Unterlassung. Wir drohen zugrunde zu gehen, weil wir nicht die Einsicht, den 
Willen und die Gemeinsamkeit zu einer helfenden Ordnung aufbringen. Das 
quält viele ernste Christen des Westens. Sie klagen sich der Herzensträgheit, 
der Sünde der Unterlassung an. Aus dieser Empfindung geht mancherlei Aktion 
und Aktivität hervor, darunter auch eine ungeduldige, ja fiebrige Aktivität, 
oder doch eine Aktivität, die nicht recht an ihr Ende kommt, meist weil sie die 
Voraussetzungen des Erfolges nicht genügend kennt. Dem entspricht eine 
Gegen-Empfindung: sind wir mit diesen Taten und Unternehmungen, Plänen 
und Aktionen auf dem richtigen Wege? Ist es nicht der Weg Marthas? Sind wir 
nicht gerufen, den besseren Teil zu erwählen, Marias Teil? 

Eine andere Empfindung, die manche sehr ernste Christen beherrscht: Die 



Der Welt verloren und aller Welt Freund 289 

Menschheit ist daran, den Weg des Abfalls von der Kirche, von Christus, von 
Gott, vom Menschen zu Ende zu gehen; je allgemeiner und größer ihre Ver- 
anstaltungen sind, ihre Staaten, Wirtschafts- und Verkehrssysteme, um so 
mehr verliert der Mensch seine Seele, seine Selbstbestimmung, seine Ganzheit. 
Lohnt es sich für den Christen noch, sich auf die Termiten-Reiche der Kultur 
und der Staaten einzulassen? Ist er nicht herausgerufen zu dem doppelten 
Dienst: dem Dienst Gottes und dem Dienst am einzelnen Menschen, dem Dienst 
der Nähe, dem kleinen Dienst Auge in Auge, Hand in Hand? Dem kleinen Weg 
der kleinen Therese? 

Andere haben es als eine Befreiung empfunden, daß die Katholiken und die 
Christen nicht mehr •im Ghetto" leben, daß man nicht mehr mühsam Enrika 
von Handel-Mazzetti durchsetzen muß, daß durch Graham Greene die ganze 
Welt von der •Macht und Herrlichkeit" des Sakramentes erfährt, daß Matisse 
Kirchen ausmalt und Strawinski] zur Ehre Gottes komponiert, daß Christen 
überall in der Dreck- und Kampfzone stehen, ihren Mann stellen und das Zeug- 
nis ihres Lebens ablegen, daß man die Christen nicht mehr am frommen Augen- 
aufschlag erkennt, sondern oft geradezu daran, daß sie fröhlicher werken und 
fröhlicher singen als andere Leute. 

Wie der Christ zur Kultur stehe, das ist nicht eine theoretische, sondern eine 
praktische Frage. Jeder von uns gibt seine Antwort; sein Leben- ist seine Ant- 
wort. Es ist im besten Falle seine und Gottes Antwort zugleich. Sie ist gerade 
in diesem besten Falle ein Geheimnis. Denn. Gott erwartet nicht von jedem 
von uns dasselbe, und er hat uns auch nicht von vornherein in große Klassen 
eingeteilt, in Ordensleute und Weltleute, in praktische und beschauliche Orden 
und Frömmigkeitstypen, in Täter und Leidende, in kleine und große, in stille 
und laute Menschen, sondern Er will von jedem einzelnen von uns etwas 
ganz Bestimmtes und Einmaliges. Er ruft uns nicht allgemein, sondern bei 
unserem Namen, und wenn einer im Laufe seines Lebens herauszubringen 
sucht, was es ist, was Gott gerade von ihm will, so wird er es zwar immer 
besser zu erkennen meinen, aber doch wohl erst im äußersten Akt zureichend 
erfahren können, im Sterben, in seinem ihm eigenen und nur ihm eigenen Tod. 
Wie Jeanne d'Arc, als sie vor dem Sterbesakrament erkennt: •Jetzt ist alles 
klar: der Sieg, den die Stimmen mir versprochen haben, ist das Martyrium." 
Es kann daher hier nicht darum gehen, Regeln aufzustellen, wie der Christ, 
der den Ruf zur Vollkommenheit vernommen hat, zur Kultur und in der 
Kultur sich verhalten solle. Es kann sichnur darum handeln, einige Klärungen 
vorzunehmen. 

Aber ist denn nicht schon alles geklärt? Seit Christus und den Evangelien? 
Seit der Weisheit der Väter? Seit Thomas, Bonaventura und Ignatius? Nein, 
nicht alles. Die Menschheit hat eine echte Ge^cnTcnte7^und diese Geschichte 
spielt sich nicht nur im Äußerlichen ab, sondern auch im Bewußtsein und im" 
Herzen des Menschen. Franziskus konnte nicht auf dieselbe Weise fromm sein 

' wie Benedikt und wie Augustinus. Wir kommen nicht darum herum, immer 
wieder neu zu durchdenken, worin die christliche Aufgabe in dieser Ge- 
schichte besteht. 

19 



290 Walter Dirks 

Der Schriftleiter dieser Zeitschrift hat in einem Brief an den Verfasser die 
Aufgabe dieser Klärung genau umrissen: •Es gilt hier zwei Dinge scharf her- 
auszuarbeiten: Einmal verlangt die Vollkommenheit des christlichen Lebens 
eine radikale Drangabe dieser Welt; es gibt hier keine Milderung etwa für 
den Laien im Vergleich zum ,Mönch', wenngleich die Formen der .Weltflucht' 
hier und dort andere sind; es gibt keine ,weltbejahende Frömmigkeit' im vor- 
dergründigen Sinne. Andererseits hat der Laie in ganz anderer Weise als der 
,Mönch' in der Welt zu stehen, in die Welt einzugehen, und er kann und darf 
es, weil auch Christus der Herr in diese Welt eingegangen ist." 

Ja, viermal ja zu den vier Thesen, die in diesen beiden Sätzen stecken: die 
•radikale Drangabe dieser Welt", •keine Milderungen für den Laien", keine 
•weltbejahende Frömmigkeit" (kein •Kulturchristentum", könnte man auch 
sagen, und also auch keine •christliche Kultur" und kein •christlicher Staat"), • 
und anderseits sollen wir •in die Welt eingehen". Die uralte Frage nach •Natur 
und Ubernatur", nach dem christlichen Ja und dem christlichen Nein zur Welt. 

Man tut gut, einige Begriffsklärungen vorwegzunehmen, • denn ein Teil 
der Schwierigkeiten (nicht freilich die eigentliche Schwierigkeit) kommt von 
der Mehrdeutigkeit der Worte •Welt" und •weltlich". Der kosmologische Sinn 
(Welt gleich Schöpfung) interessiert uns hier nur am Rande. Aber wir müssen 
das, was wir meinen, auch von dem unterscheiden, was meist (nicht immer) der 
heilige Paulus und mit ihm die christliche Überlieferung meinen, wenn sie von 
der Welt, der Weltlichkeit, der •Fleischlichkeit" durchaus negativ sprechen als 
von dem, •was dem Geist in uns widerstreitet". Hier ist die gefallene Natur 
als gefallene und unerlöste Natur gemeint, die in ihre Selbstsucht verstrickte 
Menschlichkeit und das, was aus ihr an Gesellschaft, Staat, Geschichte, Kultur 
hervorgetrieben worden ist. Gegen die manichäische Vergröberung braucht 
man wohl diesen negativen Welt-Begriff heute nicht mehr zu sichern. •Fleisch- 
lich" ist nicht nur das. gefallene Fleisch, sondern auch und gerade der gefallene 
Geist, genau genommen der ganze Mensch: •weltlich" in diesem Sinne ist nicht 
der Trieb nach Lust, nach Macht an sich, sondern das Verfallensein der Person 
an den Trieb, der Verlust der Freiheit an die Gesetzlichkeit der Selbstbehaup- 
tung; der Hochmut oder die Trägheit des Geistes und die Wut oder die Träg- 
heit der Seele sind genau so •fleischlich" wie die Wollust des Leibes; jeder der 
Lasterkataloge, die Paulus den •Früchten des Geistes" gegenüberstellt, zeigt es 
deutlich. Dieser •Geist" ist anderseits nicht zu verwechseln mit dem mensch- 
lichen Geist als einem der drei Bereich^, die nach dem klassischen Schema den 
Menschen ausmachen (Geist, Seele, Leib), und erst recht nicht mit Bewußt- 
seinsinhalten, mit den •Ideen" oder mit dem objektiven Geist oder mit irgend- 
einer anderen der vielen Bedeutungen, welche dieses schillernde Wort im 
Deutschen haben kann: die Früchte des Geistes sind die Früchte des Heiligen 
Geistes in uns, und •geistlich leben" heißt: aus dem Glauben und der Liebe 
und der Hoffnung leben.' 

Aber, wie gesagt: wir meinen diesen ausgesprochen negativen Sinn von Welt- 
lichkeit gar nicht, wenn wir von der Stellung des Christen •zur Welt" sprechen; 
er ist mitgemeint, aber er ist nicht allein und eigentlich gemeint. Das Wort 



Der Welt verloren und aller Welt Freund 291 

•Welt" hat für uns nicht einen von vornherein negativen Klang, wir verstehen 
darunter auch das Feld unserer Dienste und Verantwortungen. Erst recht hat 
das Wort •Kultur" keinen negativen Klang, im Gegenteil: •Kultur" tönt im 
Deutschen eher zu positiv. Wir haben allen Grund, auf diese Heiligsprechung 
der Veranstaltungen des gefallenen Menschen nicht hereinzufallen. Heil und 
heilig kann der Mensch nur durch das Sakrament im gekreuzigten und auf- 
erstandenen Menschensohn sein, und •Kultur" ist ein ebenso fragwürdiger 
Wert wie jeder andere Wert der gefallenen Menschheit. 

Wenn sie nicht schlechthin negativ ist, diese •Welt", und wenn sie nicht 
schlechthin positiv ist, diese •Kultur", was und wie ist sie dann? Etwa •indif- 
ferent", gleichgültig? Das erst recht nicht. Für den Menschen, der an den leben- 
digen Gott glaubt als an seinen Schöpfer, Herrn und Vater, kann es nichts 
•Indifferentes" geben. Was wir gewöhnlich als indifferent bezeichnen, jenen 
Raum der Beliebigkeit (die blaue oder gelbe Krawatte...), ist in Wahrheit ein 
Spielraum, ein wahrer Spiel-Raum der Freiheit, der uns von Gott geschenkt 
worden ist und den wir nur dankend mit unserer Freiheit ausfüllen können. 

•Welt", •Kultur" ist Sozialität, ist Mitmenschlichkeit, und zwar Mitmensch- 
lichkeit als Geschichte. Kultur ist die Weise, wie Menschen miteinander umzu- 
gehen pflegen: leben, denken, lieben, hassen, arbeiten, spielen. Wenn wir Kul- 
tur christlich richtig sehen wollen, müssen wir sie erst eines trügerischen 
Schleiers entkleiden: des Schleiers der Versachlichung, der •Verdinglichung". 
Die Einrichtungen, Gesetze, Ordnungen, Gewohnheiten, Überlieferungen, 
Übereinkünfte, Ideen, Stile, die wir insgesamt als •Kultur" bezeichnen, lassen 
sich als Allgemeinbegriffe gleichsam vom Menschen loslösen und •objek- 
tivieren", sie sind aber in-Wahrheit Beziehungen zwischen Menschen, vor- 
gegebene Bahnen, in denen sich Beziehungen zwischen Menschen verwirk- 
lichen. Selbst das eigentliche Ding, das Ding aus Stoff, hat seine wesentliche 
Bedeutung darin, daß es zur Verfügung des Menschen und Mittel des Menschen 
ist, daß es zwischenmenschliche Beziehungen vermittelt. Die Pointe dieser ge- 
bratenen Gans besteht darin, daß ich sie esse; und gegebenenfalls, daß Du sie 
nicht issest, nicht essen kannst, nicht essen darfst, nicht essen sollst; oder daß 
ich sie Dir schenke; oder daß wir sie gemeinsam essen. Das gilt erst recht von 
den allgemeinen Strukturen des Preis- und Lohngefüges, vom staatlichen Ge- 
setz, von Sitte und Brauch, in einem weiteren und tieferen Sinn aber auch 
von den Kunstwerken, von den Ideen, von der Literatur, ja von den Rede- 
weisen der Sprache: sie sind Äußerungen von Menschen in der Mitmenschlich- 
keit, Anrufe und Antworten, Ansprüche, Bindungen, Zumutungen, Zwänge, 
Dienste. Sie erschöpfen sich nicht darin: ist doch in alledem auch Gottes mäch- 
tige und heilige Gegenwart verborgen oder sichtbar darin. Es soll hier auch 
kein Nominalismus vertreten werden: es genügt für unsere praktischen Zwecke, 
daß wir unsere Augen schulen für jenen trügerischen Schein der •Sachlich- 
keit", der die Mitmenschlichkeit der Kultur verbirgt. Hinter den berühmten 
•Gesetzen der Wirtschaft" des Liberalismus z. B. verbirgt sich die statistische 
Gesetzlichkeit der Sozialpsychologie der eigennützigen Käufer und Verkäufer: 
ihre •Geltung" beruht auf der Erfahrung in einem engbegrenzten Bereich; 

19* 



292 Walter Dirks 

nicht nur der Heilige, nicht nur jedes Kloster, jede anständige Gemeinschaft 
widerlegt sie. Sie sind in diesem Bereich statistisch richtig, mehr nicht. Dasselbe 
gilt von den Gesetzen der ökonomischen Determination, die der Vulgärmarxis- 
mus beschreibt: diese Sachgesetze sind Bahnen, in denen die handelnden und 
leidenden Menschen erfahrungsgemäß meist und gern fahren. Es gibt das 
•Sachgebiet" Wirtschaft nicht: es ist ein Gebiet menschlichen Handelns. Das 
Schlagwort von den •Kultursachgebieten" und ihrer • Eigenständigkeit" ist 
Mythologie der Verdinglichung; es erspart dem Menschen seine Verantwort- 
lichkeit. Jenes •Es", jene Sache ist eine Täuschung: immer handelt es sich um 
ein •wir", und die Fremdheit, die sachliche Fremdheit, mit der solche Ver- 
anstaltungen dem einzelnen begegnen, beruht eben darin, daß dieser einzelne 
den Wir-Charakter nicht durchschaut und die Es-Verkrustungen für das 
Eigentliche hält. Wenn der Fahrplan unser Leben tyrannisiert, so ist es in 
Wahrheit eine Verabredung von Menschen oder ein Befehl von Menschen, die 
uns entgegenstehen: der Fahrplan ist nichts, er ist nur die Fixierung der Ver- 
abredung oder des Befehls. 

Es ist für den Christen wichtig, diese Entlarvung der scheinbaren Dinge vor- 
zunehmen und den Menschen ausfindig zu machen, der sich dahinter versteckt. 
Denn das Ding würde von ihm allzuleicht falsch bewertet: entweder zu gut, 
nämlich als Schöpfung (denn alles, was nicht aus der Sünde kommt, muß un- 
mittelbar von Gott kommen, und wenn es ein •Kultursachgebiet" gibt, so 
muß es gut sein: weil es da ist), oder aber zu schlecht, nämlich als Schlacke, 
als totes Produkt der Sünde und des Sünders. In Wahrheit aber haben wir es 
da mit Wirklichkeiten zu tun, die wir weder so noch so ad acta legen können, 
nämlich mit der wichtigsten und erregendsten Wirklichkeit, die es für den 
Christen innerhalb der Schöpfung geben kann: mit den Menschen, mit kon- 
kreten Menschen, mit den Mitmenschen und mit uns selbst. Und vor dieser 
Wirklichkeit kann unsere christliche Haltung nicht mehr einfach sein: denn wir 
haben es hier mit der Schöpfung, mit der Sünde, mit dem Heil zu tun, mit 
unserm Weg durch unser Leben, mit Begegnungen in der Mitmenschlichkeit, 
mit unserem Heilsschicksal. •Kultur" steht uns nicht gegenüber als etwas, 
wozu sich der Christ verhält. •Kultur", das sind • w i r ". Es ist kein Objekt, es 
ist mein Weg in unserem Weg. 

Darum sind wir in der Kultur •engagiert", wie es die Franzosen nennen. 
Nicht anders wie wir in der Familie, in der Nachbarschaft, in der Arbeits- 
gemeinschaft, in der Menschenbewegung engagiert sind; verpflichtet, verant- 
wortlich, und zwar • lassen wir alle Vorstufen • christlich engagiert: zum 
Dienst, zur Liebe, zum Opfer. 

Wir haben drei Geschichtsepochen hinter uns, die es uns schwer machen, 
das ganze Gewicht dieses •Engagements" abzuschätzen. 

Der frühchristlichen Gemeinde stand die Kultur (die heidnische Spätantike, 
der römische Staat) als etwas Fremdes, aus der Sünde Geborenes gegenüber; 
es gab kein geschichtliches Verständnis dieser Kultur: sie stand der Brüder7 

gemeinde der Glaubenden und Getauften wie ein Stück verdorbener Natur 



Der Welt verloren und aller Welt Freund 293 

gegenüber, und es.konnte sich nur darum handeln, den einzelnen zu Christus 
zu bekehren, zu taufen und damit in die Gemeinde des neuen Lebens hinein- 
zunehmen. Da es weder ein geschichtliches Verständnis dieser Kultur gab (die 
sich ja selber nicht verstand), noch also eine reaie Möglichkeit der Änderung, gab 
es auch keine Verantwortung für diese Kultur und ihre Einrichtungen und Ver- 
anstaltungen: der römische Staat stand der Christengemeinde als ein harter, 
fremder, undurchdringlicher Block gegenüber. Die Christen drangen in ihn 
einf indem sie seine Bürger tauften. Daß sie sich davon keine Änderung dieses 
Staates und dieser Kultur selbst erwarteten, hängt auch damit zusammen, daß 
#ie die Wiederkehr Christi in Bälde erwarteten. Das stellte sich als ein •Irrtum" 
heraus, • freilich als ein Irrtum, in dem die größere, die ungeheuere Wahrheit 
steckte, daß Christus im Kommen war und in jedem Augenblick kommen 
konnte und daß die Christen dieser Zeit wie die aller Zeiten sich nicht auf 
dieser Erde und in ihrer Kultur einzurichten, sondern Sein Kommen, Sein 
Reich zu erwarten hatten. Das Frühchristentum dachte und empfand in der 
eschatologischen Wahrheit. •Engagiert" empfand es sich nur in der Gemeinde 
und im Liebesdienst der Nähe, in der christlichen Brüderlichkeit, im Diakonat, 
in der missionarischen Liebe zum Heiden und Juden, nicht aber im Staat, in 
der Geschichte, in der Kultur. Das galt bis Konstantin. 

Das Mittelalter ist gekennzeichnet durch die Taufe der römischen Kaiser, 
Feldherrn und Senatoren und durch die Taufe der neuen germanischen Herren 
des Imperiums. Es verlor im Sacrum Imperium weitgehend den eschatologi- 
schen Abstand, es vermaß sich im großartigen Überschwang des jünglinghaften 
Glaubens der jungen Eroberervölker, Gottes Willen und Gottes Reich in einer 
festen und geweihten irdischen Reichs-Ordnung bauen und sichern zu können. 
Theologisch war die eschatologische Wahrheit gesichert, und sie wurde von 
den Heiligen und von den Armen im Geiste inbrünstig gelebt, aber die poli- 
tische Theologie der herrschenden Schichten, des Adels, der Könige und des 
Kaisers, war nicht mehr eschatologisch; sie war allzu sehr engagiert: der 
Kaiser empfand sich als Gottes Stellvertreter in den irdischen Dingen, • 
übrigens eine der tragischen Voraussetzungen des Bolschewismus. 

In der Neuzeit brach diese großartig-unschuldig-vermessene Einheit ausein- 
ander: die Welt verlor die Kirche, die Kirche verlor die Welt. Die Welt wurde 
•säkularisiert", die Kirche geriet in die Gefahr der Spiritualisierung. Die Ge- 
schichte der Welt und die Geschichte des Heils schienen auseinanderzutreten. 
Aber die Welt nahm den Heiligenschein des Sacrum Imperium mit auf ihren 
Weg: während ihr Handeln und Leben immer triebhafter wurde, vor allem im 
Kapitalismus und im egoistische^ Nationalstaat, aber auch in ihren Lebens- 
formen, bildete sie eine eigene ideologische Welt des Geistes aus, in dem sie 
hoch und absolut vom Menschen dachte. Hier steckt die Wurzel der Über- 
schätzung der •Kultur". In der Wirtschaft und im Staat beginnt der Mensch 
als Raubtier, als geschickter und tüchtiger Egoist zu sammeln, zu raffen, zu 
roboten, auszubeuten, zu vergewaltigen, • und in der •Kultur" denkt und 
träumt er erhaben von der Menschlichkeit. Die Kirche hält sich heraus und 
paßt sich an; sie bewahrt in dieser schrecklichen Periode des Abfalls und der 



294 Walter Dirks 

Bewußtseinsspaltung die Wahrheit des Glaubens, das Sakrament, die Gemein- 
schaft des Heils, aber sie bleibt fremd in dieser Kultur, an die sie doch durch 
die Getauften und Treubleibenden, die dieses geschichtliche Schicksal mit- 
erleiden und mitvollziehen, in der mannigfaltigsten Weise gebunden bleibt. 
Diese Zeit empfindet nicht eigentlich eschatologisch, sondern teils spirituali- 
stisch, teils weltlich, und der Christ ist nicht eigentlich engagiert, sondern teils 
im •Ghetto" von der Kultur getrennt, teils in ihre nicht durchschauten Deter- 
minationen und Schicksale verstrickt. Auch in dieser Periode findet der Hellige 
und der Arme im Geist seinen Weg, und auch in dieser Periode erfüllt Christus 
seine Verheißung, den Tröster, den Beistand, den Geist der Wahrheit nicrft 
von der Kirche zu nehmen. 

Und wir? Nach dem Zusammenbruch dieser neuzeitlichen Kultur, nach der 
Entlarvung ihrer erhabenen Täuschungen entdecken wir die eschatologische 
Wahrheit neu: daß diese Erde ein Tal der Tränen ist, daß der Mensch ein 
Lügner ist und sich über nichts mehr belügt als über sich selbst, daß seine 
•Kultur" eine Lüge ist, daß das Heil nur in Christus und in Seiner Kirche zu 
finden ist, daß wir auszuharren haben, bis Er wiederkommt, daß wir Ihn sehn- 
süchtig erwarten, Ihn und den neuen Himmel und die neue Erde, die Er ver- 
heißen hat. Aber: wir sind engagiert. Diese eschatologische Wahrheit trennt 
uns nicht von der Welt, der Geschichte, dem Staat, der Kultur, im Gegenteil: 
sie verbindet uns ihnen. Weil wir in ihr Treiben verstrickt sind, in ihr 
leben, ihr Brot essen. Weil es die Welt ist, die einmal christlich war, weil 
christliches Versagen und christliche Unterlassung sie mitgebildet haben. Weil 
wir den Schein der Sachlichkeit durchschauen und nun wissen können, daß es 
in der Gesellschaft um menschliche Beziehungen geht, zu einem immer größe- 
ren Teil um wißbare, kontrollierbare, beherrschbare Beziehungen. Weil wir 
die Geschichte besser verstehen und also mehr bestimmen können. Alles das 
Wissen, was etwa die Invasion in Nordfrankreich möglich machte • eine un- 
geheure, planmäßige, mehrere Jahre lang vorbereitete Aktion dreier Kon- 
tinente • oder alles das Wissen, was die Aktionen des Kreml so gefährlich 
macht, • alles das steht auch dem liebenden und helfenden Menschen zur Ver- 
fügung. Der Kampf zwischen der Ausbeutung und dem Liebesdienst (nicht 
nur zwischen den •Ausbeutern" und den •Liebenden", sondern auch in uns 
selbst, zwischen der Ausbeutung und der Liebe in uns selbst) hat geschichtliche 
Dimensionen angenommen: wahrscheinlich ein endzeitliches Kennzeichen. 
Unsere Kultur ist nichts anderes mehr als eine tausendfältige Auseinander- 
setzung zwischen der mitmenschlichen Kooperation und der Ausbeutung. Und 
wir wissen das, oder wir können (und also sollen) es wissen. 

Das bringt uns in eine größere Nähe zur •Welt", als wir sie je gehabt haben. 
Denn Christus, der galiläische Prediger, der Gekreuzigte und Auferstandene 
ebenso wie der, der im Sakrament in uns ist, ebenso wie der, dessen Wieder- 
kehr und Herrschaft wir erwarten, rifft uns zwar aus •der Welt" heraus, in- 
sofern dieseWelt unser Eigennutz ist, unsere Selbstbehauptung, unser •Fleisch" 
(in jenem dreifachen Sinn: als fleischliches Fleisch, als fleischliche Seele, als 
fleischlicher Geist), unsere Herzenshärte und Herzensträgheit, Er ruft uns 



Der Welt verloren und aller Welt Freund 295 

radikal heraus aus unserer Sünde, zu sich, an Sein Herz, in Sein Herz, in Seine 
Liebe, in. Sein Opfer. Aber er ruft uns nicht heraus aus •der Welt", insofern 
diese Welt der Mitmensch ist. Welt und Kultur, • das ist aber der Mitmensch. 
Der Weg, auch und gerade der eschatologisch verstandene Weg zu Gott, der 
Weg in der esehatologischen Wirklichkeit, in der Wirklichkeit des sakramen- 
talen und wiederkommenden Christus, führt durch die Mitmenschen hindurch. 
Denn in eben dieser Wirklichkeit i s t er der Bruder,, mit dem sich Christus 
brüderlich identifiziert. Die christliche Liebe ist' kein Gebot und kein Motiv, 
sondern eine Frucht dieser Wirklichkeit: daß Gott Vater ist, daß wir Brüder 
sind, daß der Menschensohn uns das nicht nur gelehrt und vorgelebt hat, 
sondern daß es in Seiner Gemeinschaft, in Ihm und aus Seinem Heiligen Geiste 
tatsächlich und wirklich so ist. Je mehr wir in dieser neuen Wirklichkeit leben, 
je eschatologischer wir leben, um so mehr sind wir in dieser Erde auf den 
Mitmenschen verwiesen, und zwar auch auf den Nichtchristen, und durchaus 
auch in den profanen Bereichen. Je geistlicher wir werden, um so weltlicher 
sollen wir werden. Dazu genügt freilich die eschatologische Reflexion nicht, 
sondern es bedarf des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, der Buße und 
Sühne, des Opfers und des Gebetes, und vor allem dessen, in dem in unserem 
Pilgerstande alles dies in Christus gewonnen werden kann: des Sakramentes. 

Natürlich ist die Welt außerdem Schöpfung. Das vermittelt sozusagen 
zwischen der Radikalität jenes esehatologischen Abstandes und der Radikalität 
der opfernden und liebenden Zuwendung zur Welt. Daß ich mein Brot esse 
und mein Brot mit meinen Kumpanen oder meiner Familie teile, darin steckt 
nicht immer diese doppelte Radikalität, sondern darin steckt oft eine gewisse 
Normalität meines individuellen und sozialen Daseins. Je heiliger einer ist, 
um so mehr wird auch dieses Essen und dieses Teilen ein •eschatologischer" 
und •engagierter" Akt sein, um so mehr wird beides in seiner schlichten 
Menschlichkeit •vergeistigt", vergeistlicht sein. Aber über die Heiligkeit läßt 
sich nicht so ohne weiteres verfügen: jeder von uns ist auf dem Wege dahin, 
jeder ahmt in verschiedener Tiefe und verschiedener Innigkeit in den Schritten 
seines Lebensweges die Heiligkeit nach, die er in Fülle im Sakrament empfängt. 
Darum ist für uns durchschnittliche Menschen (so sehr wir im Ernst dazu auf- 
gerufen sind, •vollkommen" zu sein, unser Kreuz auf uns zu nehmen) auf 
Zeit jener gleichsam mittlere Bereich normaler menschlicher Sittlichkeit von 
Bedeutung, in dem sich viele Akte unseres Lebens abspielen. 

Zweierlei ist aber für diesen Bereich zu bedenken. 
Einmal der Unterschied, der zwischen •mir" und den •anderen" besteht. 

Mein Besitz, meine Natur, meine Normalität, meine Schöpfungswirklichkeit, 
mein gutes Recht als das eines Individuums in der Sozietät ist jederzeit auf- 
gerufen zum Opfer; es ist nicht massiv da, sondern es ist-Lehnsgut, beunruhigt 
von der Möglichkeit, Gott könne es mir wieder abfordern, Gott könne mit mir 
etwas vorhaben, Gott könne aus jener •radikalen Drangabe" sehr konkrete 
Forderungen ziehen, Er könne mir etwa zumuten, alles, was ich habe, den 
Armen zu geben und einem seiner Boten nachzufolgen. Der Besitz, die Natur, 
die Normalität, die Schöpfungswirklichkeit, das gute Recht des a n d e r e n aber 
sieht völlig anders aus: ich kann nicht für ihn opfern, ich kann nicht über den 



296 Walter Dirks 

Heiligen Geist in ihm verfügen; wenn er im Geheimnis der Freiheit und des 
Heiligen Geistes nicht opfert und Christus nicht nachfolgt, sondern auf seinem 
Schöpfungsrecht besteht, dann habe ich in der mitmensehlichen Solidarität für 
dieses Recht einzutreten. Wir sprechen christlich viel zu massiv und einheitlich 
vom •Naturrecht" und vergessen diese Grundscheidung: zwischen meinen 
Rechten, auf die ich oft zu verzichten christlich gerufen bin, und den Rechten 
des anderen, die ich verteidigen muß, wenn er nicht christlich darauf ver- 
zichtet. Hier entsteht ein starkes Engagement des Christen in der Kultur. Denn 
ich schulde meinem Bruder nicht nur Brot, sondern auch Gerechtigkeit. Ich 
schulde sie ihm weit mehr als mir selber. Ich kann von meinen verbrieften 
Rechten sagen: Lohnt es sich denn, so eifersüchtig darauf zu bestehen? Gib 
sie doch dran, befreie Dich von Deinen Rechten, sie sind Fesseln, opfere sie, 
verschenke sie, mach Dich frei für die Vollkommenheit. Ich kann dasselbe auch 
zum Nächsten sagen, aber nicht als Gebot, sondern nur als Appell: besteht 
er auf seinem Recht, so schulde ich ihm Beistand. Ich darf dem Übeltäter nicht 
die rechte Wange anderer Leute darreichen. Man hat diesen Unterschied 
oft nicht klar genug gemacht; manche Schwierigkeit in der Frage •christliche 
Vollkommenheit und Kultur" löst sich hier. 

Das zweite, was zu bedenken wäre, ist zu Beginn schon angedeutet worden. 
Unsere eigentliche Freiheit ist die Freiheit zum Gehorsam, zum Liebesgehor- 
sam; unsere eigentliche Freiheit finden und verwirklichen wir um so tiefer 
und wahrer, je mehr wir genau das tun und sind, was Gott mit uns und ganz 
namentlich mit uns vorhat, • das Paradox christlicher Freiheit. Darunter aber 
gibt es einen Bereich einer anderen Freiheit, die schon im Tiere angelegt ist 
und im Menschen menschliche Züge annimmt, ein Bereich der Wahl zwischen 
dem und dem, •zwischen der blauen und gelben Krawatte", zwischen Oper und 
Konzert, zwischen Strawinski] und Hindemith, zwischen diesem und jenem 
Weg. In dieser Freiheit steckt die Versuchung zur Flucht vor dejn Dienst, aber 
sie gehört zur menschlichen Endlichkeit, und sie muß auch von dem ethischen 
Rigoristen demütig und also dankbar angenommen werden. Ihr Kern ist die 
Freiheit des Spiels. Hier sind wir gebunden, indem wir frei sind. Wir können 
nicht menschlich dienen, wenn wir nicht auch menschlich diesen Bereich in 
Anspruch nehmen. Auch auf diesem Feld sind wir mit der •Kultur" verbunden; 
wir können keine andere Wahlfreiheit haben und keine anderen Spiele spielen 
als die, die dem Bewußtsein und der Sozialität unserer Generation und unseres 
Bereiches entsprechen. Wir dürfen Schach spielen und zwischen gebügelter 
Hose und Shorts wählen, zwischen Wein und Coca Cola. Nicht nur unsere 
Bedürftigkeit und nicht nur die Hilfs-Bedürftigkeit der Mitmenschen bindet 
uns eng an unsere Kultur, sondern auch diese menschliche Freiheit und dieses 
menschliche Spiel bindet uns positiv daran. Wer sich Gott ganz hingegeben 
hat und aus seiner Hand die Welt neu empfängt, sieht nicht nur den Wald und 
die Blumen mit neuen Augen an, das tägliche Brot, den Nebenmenschen, den 
armen Sünder, sondern auch das Kunstwerk, das beliebige. Die blaue Krawatte 
ist ein Geschenk des gütigen Gottes, die gelbe desgleichen, das Recht, zwischen 
ihnen nach Gefallen zu wählen, erst recht. 



Der Welt verloren und aller Welt Freund 297 

Trotzdem bleibt die Welt immer Versuchung, auch der Mitmensch. Die Welt 
ist das Eigentliche nur in der Bruderschaft, • außerhalb dieser eschatologi- 
schen Wirklichkeit ist sie Schöpfung und Sünde, sittliche Pflicht und Ver- 
suchung. Das war immer so, auch in den harmonischsten Zeiten und Kulturen. 
Alles, auch die gute Schöpfung, kann uns ablenken von dem Einen, Notwen- 
digen. Nur der Mitmensch nicht, soweit er in eben dem Einen, Notwendigen 
auf mich verwiesen ist und ich auf ihn. Es gehört zu unseren wichtigsten christ- 
lichen Aufgaben, die Schöpfung und Kultur immer wieder in christliche 
Bruderschaft zu verwandeln, sie mit den Augen Christi zu sehen, sie i n der 
Wirklichkeit Christi, sie in der Kirche, sie sakramental zu sehen, • auch die 
Ungläubigen, ja vielleicht gerade sie, weil sie am ärmsten sind und unserer 
Liebe noch mehr bedürfen als die Gläubigen. Aber es ist schwer, immer wieder 
diese Verwandlung zu vollziehen. Es ist schwer, selbst in dem Mörder, der 
gerade auf meine Kinder anlegt, den armen Bruder zu sehen, der mir gerade 
durch diese seine Absicht und durch meine Pflicht, ihn zu töten und dadurch 
an seinem Morde zu hindern, so brüderlich nahe ist, wie in dieser Stunde kein 
Mensch der Welt mir brüderlich nahe sein kann. (Wie brüderlich nahe muß 
dem Christen der bolschewistische Feind sein! Seine Feindschaft bringt ihn 
uns nahe, er geht uns christlich viel inniger an als der amerikanische Ver- 
bündete. Wir haben viel mehr Grund, für die Sowjetrussen [und nicht nur für 
das vergewaltigte russische Volk] zu beten als für die Amerikaner.) 

Aber überall da, wo jene Verwandlung nicht gelingt, wird die Welt, die 
Kultur, der Mitmensch zur Versuchung, • zu dem •anderen"-, was nicht das 
Eine Notwendige ist. Das war, wie gesagt, immer so, es ist erst recht so in 
unserer säkularisierten Welt. Es ist erst recht so, seitdem diese säkularisierte 
Welt sich zerstreute, sich verlor, in jenen Zustand verfiel, den wir •Vermas- 
sung", •Entseelung" oder mit Max Pieard •Diskontinuität" nennen. Es ist erst 
recht so, seitdem dieser Zustand eine fiebrige Geschäftigkeit erzeugte, und es 
ist erst recht so, seitdem wir dazu aufgerufen sind, selbst in der Hilfe aktiv zu 
werden. 

Darum bedarf es heute mehr denn je nicht nur eben des Einen Notwen- 
digen, des Heils, des Glaubens, der Liebe, der Hoffnung, der Gemeinschaft im 
Glauben, in der Liebe, in der Hoffnung, der Kirche, des Sakraments, der Ehe, der 
Eucharistie, • sondern auch vieler besonderer Gegengewichte. Wer so sehr 
nach außen gehen muß, wie es der Liebesdienst in dieser Kultur von uns ver- 
langt, muß um so mehr nach innen gehen: das Gebet, die Kontemplation, die 
Liturgie werden wichtiger als je. (Die •beschaulichen" Orden sind noch nie so 
wichtig gewesen wie in diesem Augenblick: weil die Christen aktiver handeln 
müssen als je.) Es bedarf mehr als je der Muße und des Spiels. Es bedarf mehr 
als je des tiefen Schlafes. Es bedarf mehr als je jenes tiefen Vertrauens in den 
Herrn der Geschichte, das es uns möglich macht, Muße zu haben, zu spielen, 
zu schlafen, unsere Frau und unsere Kinder zärtlich zu lieben, obwohl uns 
derselbe Herr der Geschichte diese Geschichte viel unmittelbarer als Aufgabe 
in die Hand gelegt hat als früheren Generationen. 

Es bedarf dieses Vertrauens um so mehr, als es ja in der christlichen Wirk- 
lichkeit nicht wir selbst sind, die jenes Ja zur Welt und jenes Nein zur Welt 



298 Dr. Robert Scherer 

sprechen, das die christliche Haltung bezeichnet. Der Geist ist es, Christi Geist, 
der pfingsthche Geist der Wahrheit, der in und durch uns das Ja zur Schöpfung, 
das Nein zu ihrer Autonomie und Selbstbehauptung, das Ja zu ihrer Erlösung 
in der brüderlichen Gemeinschaft mit dem Menschensohn, das Ja zu ihrem 
erlösten Dasein spricht. Auf eigene Rechnung vermögen wir weder richtig Ja 
noch richtig Nein, noch erst recht nicht das eigentliche Ja der •Erlösung" zu 
sagen. Indem wir der Welt und uns selbst •radikal absagen", um uns ganz der 
erlösenden Liebe des Vaters hinzugeben, spricht Sein Geist in uns das absolute 
Ja, das uns auf eine neue Weise wieder zum Freund und Bruder aller Welt 
macht, sowohl unseres eigenen Leibes und Geistes als auch vor allem •der 
Kultur", nämlich der Mitmenschen. 

Ordens- und Läienaszese 
Von Dr. Robert Scherer, Freiburg i. Br. 

Der Autor des vorliegenden Aufsatzes sieht das Verhältnis von Ordenschrist 
und Laienchrist anders, als.es für gewöhnlich von geistlicher Seite aus gesehen 
wird. Er geht nicht so sehr von der theologischen Reflexion (die oft zu sehr im 
Abstrakten stecken bleibt) als vielmehr von der konkreten Lebenserfahrung 
aus. Damit ist eine gewisse Einseitigkeit und Unvollständigkeit in der Beur- 
teilung des Ordenslebens gegeben. Anderseits werden aber auch wieder Ge- 
sichtspunkte herausgestellt, die in einer grundsätzlicheren Betrachtungsweise 
leicht übersehen werden, die aber sowohl für den Ordenschristen wie auch für 
den Christen in der Welt wichtig sind. Die Schriftleitung. 

1. Es gibt eine kurzschlüssige Unterscheidung von Ordens- und Läienaszese, 
die nur Verwirrung stiftet, weil sie auf unklaren, wenn nicht zweideutigen 
Formulierungen aufgebaut wird. Danach sind die Laien Christen, die in der 
Welt leben und in diesem Weltleben ihre Seele retten sollen. Die Ordens- 
christen hingegen haben die Welt verlassen und suchen nur mehr Gott. Darin 
liegt die höhere Vollkommenheit; und wenn ein Laie in der Welt wirklich 
vollkommen leben will, dann schielt er nach dem Ordensleben. Aber nach 
dieser Bestimmung wären weder der Laie in der Welt noch der Ordenschrist 
außerhalb der Welt wirkliche Christen; die einen nicht, weil sie das Grund- 
gesetz des Christen vergessen, daß er nicht von dieser Welt ist und die andern 
nicht, weil der Herr seinen Vater gebeten hat, seine Jünger nicht von dieser 
Welt zu nehmen, während sie sich von diesem Gesetz dispensieren. In Wirk- 
lichkeit sind beide i n der Welt und nicht von dieser Welt. Der Unterschied 
liegt mehr in der Art, wie sie in der Welt leben als in der Tatsache, daß sie 
nicht von dieser Welt sind, was durch die eine Taufe und durch dieselbe Teil- 
nahme der Kirche am Opfer Christi begründet wird. Keine Klausur und kein 
Gelübde vermag den Christen ganz aus der Welt herauszulösen; denn die Welt 
ist nicht nur draußen, sie ist vor allem im Menschen1. Die Weise, wie der 
Ordenschrist sich durch die Gelübde von der Welt innen und außen distanziert, 
hat einen starken Symbolcharakter, darin zeichenhaft das Moment am christ- 
lichen Leben verdeutlicht wird, daß er nicht von dieser Welt ist. Diese Weise 

1 Vgl. meine •Christliche Weltverantwortung", 3. Auflage, Josef Knecht Verlag 
Frankfurt a. M., wo diese Frage'ausführlich behandelt wird. 




