
298 Dr. Robert Scherer 

sprechen, das die christliche Haltung bezeichnet. Der Geist ist es, Christi Geist, 
der pfingsthche Geist der Wahrheit, der in und durch uns das Ja zur Schöpfung, 
das Nein zu ihrer Autonomie und Selbstbehauptung, das Ja zu ihrer Erlösung 
in der brüderlichen Gemeinschaft mit dem Menschensohn, das Ja zu ihrem 
erlösten Dasein spricht. Auf eigene Rechnung vermögen wir weder richtig Ja 
noch richtig Nein, noch erst recht nicht das eigentliche Ja der •Erlösung" zu 
sagen. Indem wir der Welt und uns selbst •radikal absagen", um uns ganz der 
erlösenden Liebe des Vaters hinzugeben, spricht Sein Geist in uns das absolute 
Ja, das uns auf eine neue Weise wieder zum Freund und Bruder aller Welt 
macht, sowohl unseres eigenen Leibes und Geistes als auch vor allem •der 
Kultur", nämlich der Mitmenschen. 

Ordens- und Läienaszese 
Von Dr. Robert Scherer, Freiburg i. Br. 

Der Autor des vorliegenden Aufsatzes sieht das Verhältnis von Ordenschrist 
und Laienchrist anders, als.es für gewöhnlich von geistlicher Seite aus gesehen 
wird. Er geht nicht so sehr von der theologischen Reflexion (die oft zu sehr im 
Abstrakten stecken bleibt) als vielmehr von der konkreten Lebenserfahrung 
aus. Damit ist eine gewisse Einseitigkeit und Unvollständigkeit in der Beur- 
teilung des Ordenslebens gegeben. Anderseits werden aber auch wieder Ge- 
sichtspunkte herausgestellt, die in einer grundsätzlicheren Betrachtungsweise 
leicht übersehen werden, die aber sowohl für den Ordenschristen wie auch für 
den Christen in der Welt wichtig sind. Die Schriftleitung. 

1. Es gibt eine kurzschlüssige Unterscheidung von Ordens- und Läienaszese, 
die nur Verwirrung stiftet, weil sie auf unklaren, wenn nicht zweideutigen 
Formulierungen aufgebaut wird. Danach sind die Laien Christen, die in der 
Welt leben und in diesem Weltleben ihre Seele retten sollen. Die Ordens- 
christen hingegen haben die Welt verlassen und suchen nur mehr Gott. Darin 
liegt die höhere Vollkommenheit; und wenn ein Laie in der Welt wirklich 
vollkommen leben will, dann schielt er nach dem Ordensleben. Aber nach 
dieser Bestimmung wären weder der Laie in der Welt noch der Ordenschrist 
außerhalb der Welt wirkliche Christen; die einen nicht, weil sie das Grund- 
gesetz des Christen vergessen, daß er nicht von dieser Welt ist und die andern 
nicht, weil der Herr seinen Vater gebeten hat, seine Jünger nicht von dieser 
Welt zu nehmen, während sie sich von diesem Gesetz dispensieren. In Wirk- 
lichkeit sind beide i n der Welt und nicht von dieser Welt. Der Unterschied 
liegt mehr in der Art, wie sie in der Welt leben als in der Tatsache, daß sie 
nicht von dieser Welt sind, was durch die eine Taufe und durch dieselbe Teil- 
nahme der Kirche am Opfer Christi begründet wird. Keine Klausur und kein 
Gelübde vermag den Christen ganz aus der Welt herauszulösen; denn die Welt 
ist nicht nur draußen, sie ist vor allem im Menschen1. Die Weise, wie der 
Ordenschrist sich durch die Gelübde von der Welt innen und außen distanziert, 
hat einen starken Symbolcharakter, darin zeichenhaft das Moment am christ- 
lichen Leben verdeutlicht wird, daß er nicht von dieser Welt ist. Diese Weise 

1 Vgl. meine •Christliche Weltverantwortung", 3. Auflage, Josef Knecht Verlag 
Frankfurt a. M., wo diese Frage'ausführlich behandelt wird. 



Ordens- und Laienaszese • 299 

gründet aber selbst wieder im Opfer Christi und in der Taufe, wie das Leben 
eines jeden Christen, in welcher Weise auch immer er in der Welt leben muß. 

* Jeder Ohrist lebt in Erwartung des Kommens Christi. Wir beten alle: zu uns 
komme Dein Reich! Uns allen ist aufgegeben, zuerst das Reich Gottes zu suchen. 
So ist der Christ in einer ständigen inneren Spannung begriffen zwischen dem 
Dasein in dieser Welt und dem Anruf Gottes aus dieser Welt heraus. Es gibt 
unzählige Daseinsformen des Menschen, und im Grunde tragen sie alle das 
Zeichen Christi an sich, d. h. das Zeichen des Todes zur Auferstehung. Die 
Philosophen sprechen von einem grenzenlosen Verlangen des Menschen nach 
einem Unendlichen, von dem Ungenügen dieses Daseins oder vom Scheitern, 
die Moralisten von der Vergänglichkeit dieser Welt, von der Heimatlosigkeit 
des Menschen in dieser Zeit. Alle Erscheinungen dieser Welt, alle Stadien des 
Menschenlebens weisen über sich hinaus und drücken damit deutlich ihren 
Weg Charakter aus. Alles, was der Mensch schafft auf dem Gebiete des Geistes 
und selbst im Bereiche des Religiösen bleibt in seiner initerweltlichen Er- 
scheinung vergänglich, eigentlich ein Symbol nur, das auf ein Unvergängliches 
und Ewiges weist. So darf man wohl sagen, daß.das menschliche Leben in 
dieser Welt, schon natürlich betrachtet, tiefer Ausdruck eines Überweltlichen 
ist. Jedenfalls hat die christliche Überlieferung es immer,so gesehen. •Ist doch 
die Schöpfung der Vergänglichkeit unterworfen, nicht freiwillig, sondern 
durch den, der sie unterwarf, mit der Hoffnung, daß einst auch sie, die Schöp- 
fung, von der Knechtschaft des Verderbens erlöst wird zur Freiheit der Herr- 
lichkeit der Gotteskinder" (Rom 8.20 f.). 

Von dieser Sicht her ist es durchaus richtig, die drei Gelübde, die den Ordens- 
weg als •Stand der Vollkommenheit" auszeichnen, als d a s Mittel hinzustellen, 
durch das der Christ den entscheidenden Schritt über die Welt hinaus tut und 
so gleichsam seinen Tod vorwegnimmt, um fortan als ein Jenseitiger zu leben. 
Diese Symbolik kommt in den feierlichen Einkleidungen der Religiösen sehr 
tiefsinnig zum Ausdruck. Wir sollten dabei nur nicht vergessen, daß diese Sym- 
bolik von der Taufe genommen ist, und daß jeder Getaufte mit dem heiligen 
Paulus sprechen kann: •Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir!" 
So gesehen sind die Orden nur ein besonderer Ausdruck christlicher Lebens- 
form, wenn auch ein ausgezeichneter, neben dem es andere echte christliche 
Berufungen gibt für ein christliches Leben in der Welt, Berufungen nicht zu 
einer minderen Vollkommenheit, sondern zu einem andern Weg. 

Wenn die Kirche von jeher daran festgehalten hat, daß dem. Ordensstand 
gegenüber dem Leben in der Welt eine besondere Auszeichnung zukommt, so 
hat sie damit nie sagen wollen, die einen Christen seien vollkommener als die 
andern. Sie hat nur zum Ausdrück bringen wollen, daß der Ordensweg als 
Stand insofern einen höheren Rang einnimmt, als er seiner Natur nach kesser 
geeignet ist, den Menschen von sich selbst loszuschälen und zur Vollkommenheit 
zu führen. Dabei werden die Wege an und für sich verglichen, unabhängig Von 
der Berufung des einzelnen. Betrachtet man konkret die Christen in dem einen 
und dem andern Stand, dann mag jedenfalls das äußere Bild die Frage, wo die 
größere Vollkommenheit zu suchen sei, sehr schwer beantwortbar machen. 
Sie ist auch vom äußeren Schein her nicht zu lösen, weil Gott allein in die 



300 Dr. Robert Scherer 

Herzen schaut, und der Christ selber nicht weiß, ob er der Liebe oder des 
Zornes Gottes würdig sei. Auch stellt sich diese Frage dem Christen, der liebt, 
nicht. Wenn sie hier erhoben wird, so nur zu dem Zweck, um die Relativität 
der Lebensweisen eines jeden Standes herauszustellen. 

Wenn man etwa die tatsächliche Armut im Kloster und die Armut in der 
Welt vergleicht, so wird man sagen müssen, daß der Ordenschrist im allgemei- 
nen die Armut nicht so zu fühlen bekömmt wie der wirklich Arme in der Welt. 
Er braucht nicht wie dieser sich sorgen um Wohnen, um Kleidung und Essen. 
Seine Obern haben ihm diese Sorge abgenommen. Das Geschick der Armut ist 
etwas, was in den seltensten Fällen dem Ordenschristen zustößt, wohl aber dem 
Christen in der Welt. Denken wir an die Flüchtlinge und Ausgebombten. Es ist 
nun die Frage erlaubt, ob ein solches echtes Geschick der Armut nicht ein ur- 
sprünglicherer Weg sei zum Geist der Armut, wie ihn die Bergpredigt selig 
preist. Hier wird der Christ in einem ursprünglichen Sinn berufen, es wider- 
fährt ihm etwas, sein Weg wird ihm aufgezwungen. Er kommt in eine Situation, 
die er nur aus innerer Freiheit meistern kann. 

Wie steht es mit dem Gehorsam? Gewiß, der Ordenschrist kann nicht über 
seinen Weg und seine Tätigkeit selbst verfügen. Sein Oberer bestimmt, was er 
zu tun hat. Da er dies in christlicher Güte tut, wird er selbstverständlich auf die 
besonderen Anlagen seines Untergebenen Rücksicht nehmen, wenn er auch 
zuweilen jemand an einer Stelle einsetzt, die dieser von sich aus nicht wählen 
würde. Die Tätigkeitsbereiche innerhalb des Ordens liegen im Grunde in der 
Wahl des Ordenslebens schon einbegriffen und sind von vornherein stärker im 
Sinne der persönlichen Neigung. 

Wie geht es in dieser Hinsicht dem Christen in der Welt? Ohne Zweifel ist 
die Berufswahl in der Welt viel stärker dem Zwang der Verhältnisse unter- 
worfen als innerhalb eines Ordens. Die Trennung von Produktionsmitteln und 
Arbeitskraft zwingt die meisten Menschen in eine starke Abhängigkeit und 
in eine fremdbestimmte Ordnung hinein. Daß der moderne Mensch sich in 
vielfältigster Weise unterwerfen muß, ist eine der kennzeichnendsten Tat- 
sachen des heutigen Gesellschaftslebens. Auch hier darf man also fragen: wird 
der Christ in der Welt nicht viel konkreter und häufiger in bezug auf seine 
Selbstverfügung auf die Probe gestellt, und ist diese tagtägliche Erfahrung im 
Betrieb oder sonstwo nicht ein ursprünglicherer Weg zum Geist des Gehorsams 
als ein Leben, in dem wegen mangelnder Gelegenheit die Härte der Erfahrung 
nur in Grenzfällen gemacht wird? 

Bleibt nur mehr das Gelübde der Jungfräulichkeit. Hier ist ein Vergleich 
schwerer, weil die jungfräuliche Keuschffeit eine andere ist als die eheliche 
Keusghheit, wobei nicht die vielen Unverheirateten vergessen sein sollen, die 
dasselbe Opfer bringen müssen wie die Ordenschristen, dabei aber in viel 
empfindsamerer Weise. Die Keuschheit in der Welt wird immer stärker als 
Geschick empfunden werden als im Kloster und zwar aus dem einfachen Grund, 
weil in dem einen Fall der Christ sich von vornherein zum Stande der Jung- 
fräulichkeit entschlossen hat und in dem andern Fall unfreiwillig vor die 
Situation sich gestellt sieht, keusch zu leben. 



Ordens- und Laienaszese 301 

Natürlich überspitzen wir ein wenig. Aber wir mußten einseitig werden, um 
deutlich zu machen, wie sich im Leben des Weltchristen von diesem Leben 
selbst her Möglichkeiten nicht nur für die Verwirklichung des Geistes der 
evangelischen Räte, sondern für die reale und wörtliche Übung von Armut, 
Enthaltsamkeit und Gehorsam ergeben, die das Leben des Ordenschristen in 
dieser Weise und in diesem Umfange kaum kennt. Selbstverständlich wissen 
wir, daß wir damit noch nicht das Wesen der evangelischen Räte erschöpft 
haben, das in dem freiwilligen, lebenslänglichen Ganzopfer um der Liebe des 
Herrn willen besteht. Aber es kam uns hier zunächst darauf an, zu zeigen, 
daß der Geist der evangelischen Räte unabhängig vom Stand ist, wie auch 
umgekehrt aus dem Geist, unabhängig von der Situation, wirkliche Armut, 
wirklicher Gehorsam und wirkliche Keuschheit geübt werden können. 

2. Man hört oft sagen: Um wirklich vollkommen zu werden, müsse man 
die Welt verlassen und ins Kloster gehen. Die ersten Christen jedoch, die als 
Heilige verehrt wurden wie die Märtyrer oder diejenigen, die im Geiste der 
evangelischen Räte arm und jungf räulich lebten, flohen nicht in die Wüste und 
schlössen sich nicht in Klöstern von den übrigen Menschen ab, sondern blieben 
in der Welt, sogar in einer sehr heidnischen Welt, ohne christliche Organisatio- 
nen, ohne die schützenden und stärkenden Kräfte einer geschlossenen religiösen 
Gemeinschaft. Ihr lebendiges Beispiel übte so auf die christliche Gemeinde 
einen heilsamen Einfluß aus. Das Ideal der Jungfräulichkeit z. B. sollte wie ein 
Ferment wirken unter den verheirateten Christen. Der heilige Paulus schreibt: 
•Hinfort gilt es, daß die, welche Frauen haben, leben, als hätten sie keine; 
und die, welche weinen, als weinten sie nicht; die, welche sich freuen, als 
freuten sie sich nicht; die, welche kaufen, als besäßen sie nichts; und die, welche 
diese Welt genießen, als genössen sie dieselbe nicht; denn die Gestalt dieser 
Welt vergeht. Ich wünsche aber, ihr möchtet ohne Sorge sein" (1 Kor 7,30 ff.). 
Das Leben der evangelischen Räte in der Welt sollte also bei den gewöhnlichen 
Christen jene heilsame Spannung wecken, die in der Sprache der Aszese In- 
differenz genannt wird. Sie ist die Gelassenheit im Gebrauch und in der Er- 
fahrung dieser Welt um des Reiches Gottes willen. 

Das Mönchsleben mit seiner Abgeschlossenheit und seinen Gebräuchen, wie 
es im 4. und 5. Jahrhundert aufkam, war also nicht die ursprüngliche christ- 
liche Lebensform, sondern eine.Radikalisierung, die nichtsdestoweniger auf 
den Antrieb des Hl. Geistes zurückging und von vielfältigem Segen für die 
Kirche wurde. Bei dem Wegfall der natürlichen Gegebenheiten zur Einübung 
christlicher Gelasseniheit war es aber notwendig, zu mancherlei aszetischen 
Übungen zu greifen, die den Orden ihr konkretes Gepräge gegeben haben und 
in den Augen vieler schlechthin mit der Befolgung der evangelischen Räte un- 
löslich verbunden sind. 

Man war sich zwar immer bewußt, daß diese Übungen nur Mittel zum Zweck 
seien und daß die Beharrlichkeit immer nur Werk der Gnade sein könne. Doch 
lag es in der Natur der Sache, daß, nachdem die Lebensform der Mönche und 
der Ordensleute eine feste Institution in der Kirche geworden war, deren Fröm- 
migkeitsübungen und aszetische Lebensformen stärker in den Blickpunkt 



302 Dr. Robert Scherer 

traten, als es ihrem Sinn gemäß gut war. Sie erschienen nämlich als das We- 
sentliche des christlichen Lebens und trugen so dazu bei, das Mißverständnis zu 
fördern, das Streben nach Vollkommenheit sei nur Sache der Ordensleute, da 
die Christen in der Welt ja nicht in der Lage waren, sich solchen Übungen 
hinzugeben, wenigstens nicht in dem Maße, wie es nach den Ordenserfahrungen 
für das Streben nach Vollkommenheit nötig gewesen wäre. Daraus ist wohl 
der Gedanke der Dritten Orden zu verstehen. Die .Laienchristen wollten es auf 
ihre Weise den Ordensleuten gleichtun. ^ 

3. Es darf hier noch ein Gesichtspunkt eingeschaltet werden, um die Ent- 
wicklung des christlichen Lebens in den Orden besser zu verstehen. Es lag 
nahe, daß die Ordenschristen sich der Aufgabe des Apostolats und der Ver- 
kündigung widmeten, um so mehr, als im Laufe der Geschichte die Mönche 
immer häufiger Priester wurden. Damit trat eine Verschiebung ein in die ur- 
sprünglich gemeinte harmonische Verbindung des •ora et labora". Das •labora" 
der Handarbeit wurde zu einem •labora" der geistigen Arbeit, der theologi- 
schen Forschung oder der Seelsorgearbeit. Es war dies gewiß eine Vergeisti- 
gung der christlichen Lebensform, die aber nicht ohne Gefahren blieb. Der 
Mönch wurde auf eine Weise weltfern, die ihm den natürlichen Boden unter 
den Füßen wegzog, auf dem der Mensch sonst durch die harte Bindung an die 
Forderungen und Ansprüche dejrWelt hindurch organisch zu Gott emporsteigen 
kann. Das war wohl auch der Grund, weshalb man in den Orden eine 
hochentwickelte Aszese des Geistes pflegen mußte. Mit ihren vielen täg- 
lichen kleinen Übungen diente sie als Sicherung auf dem allzu geistigen Steil- 
weg. Sie sollte als Ersatz dienen für die ordnende und übende Macht der 
körperlichen Arbeit. Das hier Gemeinte wird deutlicher, wenn man auf jene 
seltsame ungebundene und ungeformte Lebensform so mancher reinen Schrift- 
steller hinweist, die sich nie an einen Beruf gebunden haben, weil sie darin 
eine Beeinträchtigung ihrer Freiheit sehen. Der Ordensberuf in seiner heutigen 
Form birgt ohne Zweifel ähnliche Gefahren, nur daß er durch eine lang er- 
probte innere Zucht von ihren Folgen bewahrt werden kann. 

4. Aus allem Bisherigen ergibt sich, daß die Situation der Einsiedler in der 
Wüste oder der Mönche in den Klöstern nicht mehr so ursprünglich war wie 
die des Christen, der die evangelischen Räte, noch in der Welt lebte, mitten 
unter der Christengemeinde. Freilich war das Verlassen der Welt von den 
ersten Mönchen nicht im Sinne primär der Weltflucht gedacht. Diese Mönche 
wollten die antike dekadente Welt verlassen, um sich ein christliches Milieu 
zu schaffen, wie wir heute sagen würden. Sie glaubten erst dann auf die Welt 
wirken zu können, wenn sie selbst zunächst ein Stück Welt heiligten und ver- 
christlichten, um von diesem Stück Welt heiligend auf die übrige Welt zu wirken. 
Die Geschichte hat denn auch bestätigt, wie segensvoll die Orden auf die Kul- 
tur der Völker gewirkt haben. Selbst bei den beschaulichen Orden bleibt die 
heiligende Wirkung auf die Welt im Sinne des Apostolats erhalten. Doch kann 
man neben dieser einen Entwicklung in der Ordensgeschichte eine andere fest- 
stellen, die vor allem seit der Neuzeit an Boden gewonnen hat. Der heilige 



Ordens- und Laienaszese 303 
•  • 

Ignatius von Loyola z. B. verlegt die Klausur des Klosters in das Herz des 
einzelnen Jesuiten. Man könnte fast von einer rückläufigen Bewegung, 
sprechen, die sich der Situation der ersten Christen nähert, die nach den evan- 
gelischen Räten in der Welt lebten. Ganz deutlich wird dies in der heute 
angestrebten Form der Weltlichen Institute. Hier wird aus apostolischen Grün- 
den der unmittelbare Kontakt mit der Welt über den einzelnen Religiösen 
angestrebt. Man möchte glauben, daß dieser Typ des •Ördenslebens" zum 
besonderen Segen der christlichen Gemeinden sein dürfte, so notwendig auch 
die mehr beschaulichen Orden bleiben werden. Diese Doppelfunktion geist- 
lichen Lebens in den Orden gehört .zum gesunden Leben der Kirche, sie spiegelt 
sich auch im Leben der Christen in der Welt wider. 

Im Durchschnittsbewußtsein der Christen in der Welt ist der Ordenschrist 
indes ein weltflüchtiger und weltfremder Mensch. Dieses Bewußtsein lebt 
selbst bei manchen Ordensleuten und wird genährt aus einem ganz bestimmten 
religiösen Lebensstil, der z. B. in einer betont religiösen Sprechweise seinen 
Ausdruck findet. Und eben dieses abstrakt geistliche Leben, wie es in den Novi- 
ziaten vieler Ordenshäuser grundgelegt und gepflegt wird, empfindet der Christ < 
in derWelt leicht als fremd. Als fremd gegenüber der religiösen Erfahrungswelt 
der Heiligen Schrift, als fremd auch gegenüber seiner persönlichen religiösen 
Erfahrung. Das liegt daran, daß die ursprüngliche religiöse Erfahrung auf 
einer anderen Situationsebene projiziert erscheint, wenn sie im Kloster ge- 
macht wird. Diese Gefahr einer Erziehung zu einem abstrakt geistlichen Leben 
wird meist bald überwunden, sobald der Novize durch die enge Berührung mit 
den Aufgaben seines Ordens in einen konkreten Alltag hineinwächst, der ana- 
log ist dem des Christen in der Welt. Aber es gibt ohne Zweifel für den Ordens- 
christen eine besondere Gefahr, im abstrakt Geistlichen, gleichsam in einem 
unbewährten geistlichen Lebensstadium stecken zu bleiben. 

Das was im Leben des Christen in der Welt für gewöhnlich langsam, mit 
der Reife der Lebensjahre, auf Grund vieler Schickungen und Prüfungen, 
gegen Ende eines Lebens an verklärtem und Gott liebendem Menschentum 
wächst, das sucht der Ordensmann gleichsam mit einem Schlag zu erobern. 
Er beugt sich von vornherein unter eine Lebensform, die der draußen in der 

. Welt gewachsenen, wenn sie schließlich allem abgestorben ist, äußerlich ähnlich 
sieht. In Wirklichkeit muß auch er in diese Form erst hineinwachsen, zwar nicht 
auf dem Wege der Erfahrungen des Christen, wie er in der Welt lebt, wohl 
aber auf. dem Wege aszetischer Abtötung, wie sie ihm seine Ordensregel vor- 
schreibt. 
. So gesehen, kann zwischen der Ordensaszese und der Laienaszese kein 
wesentlicher Unterschied sein. Denn in Wahrheit wurde die klösterliche 
Aszese der Aszese in der Welt abgeschaut. So muß es jedenfalls ursprünglich 
gewesen sein. Daraus verstehen wir, wieso der heilige RenedikJ^keinen andern 
Ehrgeiz hatte, als aus seinen Mönchen schlichte gute Christen zu machen. Ja, 
sein Ideal war geradezu die Reaktion gegen alles Außergewöhnliche eines 
außenseiterischen Christentums, wie es manche Einsiedlermönche pflegten. 
Nimmt man als Gegenbeispiel das Ideal des heiligen Ignatius von Loyola, wie 
es in der Schlußbetrachtung über die Liebe in den Exerzitien am schönsten zum 



304 Dr. Robert Scherer 

Ausdruck kommt, so finden wir auch hier eine so schlichte und gewöhnliche 
Form christlichen Lebens vorgezeichnet, daß sie auf jede Situation des Christen 
in der Welt paßt. 

5. Das Leben des Christen in der Welt ist gekennzeichnet durch seine be- 
sondere Aufgabe, an der Heiligung der Welt mitzuwirken, um darin Gott zu 
ehren und sein eigenes Heil zu wirken. Er soll mitarbeiten am Kommen der 
neuen Schöpfung aus der Kraft des eucharistischen Opfers, d. h. danksagend 
für die Güter der Schöpfung und sie opfernd dem Vater in Christus. Darin 
liegt .wohl der Sinn seines königlichen Priestertums. •Suchet zuerst das Reich 
Gottes", das gilt für ihn genau so wie für den Ordenschristen. Das erste in 
seinem Leben ist darum die sonntägliche Feier des heiligen Meßopfers. Es muß 
für ihn die große Ordnungsmacht seines Alltags werden, die eine und alles 
umgreifende Intention seines Lebens, die beherrschende Gestalt seines Betens, 
ob am Morgen oder am Abend, ob bei den Mahlzeiten oder vor der Arbeit. 
Immer wieder sollte in seinem Herzen, nicht allein in seinem Bewußtsein, 
dieses eine gegenwärtig sein, in Verbundenheit mit Christus und aus der 
Kraft des Geistes den Vater anzubeten, Ihm die Welt zu Füßen zu legen, d. h. als 
Seine Welt, als eine von der Sünde erlöste Welt, konkret gesprochen unseren 
Alltag mit seinen Mühen und Sorgen, mit unseren Nöten und unserem Versagen 
trotz besten Willens. Ich möchte den Satz wagen, was dem Christen in der 
Welt vor allem not-tut, ist nicht so sehr die Fertigkeit in aszetischen Übungen 
der Abtötung als der Geist des Gebetes. Dieser allerdings ist unerläßlich. Ohne 
ihn ist ein christliches Leben in der Welt schlechterdings unmöglich. 

Aber der Geist des Gebetes kommt nicht von selbst, wenn er nicht gepflegt 
wird. Es ist natürlich nicht damit getan, daß man jeden Sonntag in die heilige 
Messe geht. Man muß sich mit dem Geist des heiligen Meßopfers, mit der 
Liturgie und vor allem mit dem in ihr waltenden Worte Gottes vertraut 
machen. Ohne öfteres, mündliches oder betrachtendes Gebet, ohne ein Mini- 
mum an Schriftlesung dürfte dies unmöglich sein. Auch wird dieser Geist nie 
lebendig, wenn er nicht im konkreten Leben realisiert wird. Der Geist des 
Lebens und Sterbens mit Christus muß gleichsam inkarniert werden in 
unseren Mühen und Sorgen, in unserem Leiden und Sterben, aber auch in 
den schöpferischen Pausen des Lebens. Jedes Wachstum und jedes Reifen im 
Leben wird um den Preis der Entsagung erkauft. Je älter der Mensch wird, 
um so mehr schwindet die Fülle der Möglichkeiten, die erst das Leben so 
begehrenswert machten. Das Bejahen und Annehmen dieser uns immer mehr 
einengenden Beschränkungen, das Jasagen zum Festgelegtsein auf eine be- 
grenzte Lebensform, zum Abgenutztwerden unserer Kräfte im Geiste Christi, 
der selber die Fülle seiner menschlichen Möglichkeiten in den frühen Tod 
hinein geopfert hat, ist ein solcher echter Mitvollzug unseres Lebenopfers. Die 
späten Möglichkeiten werden die kostbareren und die letzte, der Tod, sollte 
die Erfüllung des Lebens sein, auch wenn das Leben äußerlich gesehen wie 
ein Torso abbricht. 

Eines darf beim Leben des Christen in der Welt nicht verkannt werden, die 
ganz besondere Schwierigkeit, in der er sich befindet, den Geist der Sammlung 



Ordens- und Laienaszese 305 

zu bewahren. Darin liegt denn auch die Haüptgefahr seines Weges, daß er sich 
an die Welt verliert, daß die Hast ihn überwältigt und er nicht zu sich selbst 
kommt und so auch nicht mehr zu einer Begegnung mit Gott. Um so notwen- 
diger ist er auf ein tägliches Mindestmaß von Sammlung und Besinnung an- 
gewiesen, sei es am Morgen oder am Abend, das ihm die Kraft gibt, den immer 
wechselnden Situationen wirklich zu begegnen, statt von ihnen überrannt 
zu werden. Es ist eine häufige Erscheinung in unserer Zeit, daß gerade die 
Menschen, die auf Grund ihrer Stellung eine hohe Verantwortung tragen, 
unter der Überlastung der Arbeit klagen. Sie lassen sich soviel ^aufbürden und 
übernehmen selbst soviel Aufgaben, daß sie nicht mehr fähig sind zu einer 
schöpferischen Pause. Sie versäumen um irgendwelcher Nahziele willen, deren 
Bedeutung gar .nicht in Zweifel gezogen werden soll, das viel wichtigere und 
unerläßliche Fernziel. Diese Versuchung ist die größte und die schwerste, weil 
deren Überwindung eine Energie kostet, die selten aufgebracht wird. Man 
kann geradezu sagen, daß die treue Einhaltung einer täglichen religiösen 
Lesung und Betrachtung im weitesten Sinn des Wortes, zumal dann, wenn die 
Arbeit einem eigentlich keine Zeit dazu- läßt, das entscheidende Merkmal ist 
für die Erfüllung des Lebens mit christlichem Geist. Wer sich für diesen Primat 
des Reiches Gottes in seinem Leben Gewalt antut, dem wird vieles darin ge- 
schenkt werden, was er sonst kaum erkämpfen würde. 

In dieser Pflege der Vergegenwärtigung Gottes, ausgehend vom Kommen 
Christi im heiligen Meßopfer und getragen vom täglichen Umgang mit dem 
Worte Gottes in der Heiligen Schrift, wird dem Christen bei aller Bedrängung 
durch die Dinge und die Ereignisse dieser Welt der Raum der Freiheit ge- 
schenkt, aus dem heraus er in Gelassenheit alles tut und läßt, wie es die Liebe 
erfordert. So lernt er vor allem sich selbst tragen und ertragen, so sagt er Ja 
nicht nur zur aufsteigenden Linie seines Lebens, sondern auch zu der absteigen- 
den, weil das eigentliche Leben erst nach dem Tode kommt, • so nimmt er 
auch die schweren Geschicke aus Gottes Hand, wenn sie über ihn verhängt 
werden. 

Das menschliche Leben ist mehr als Natur, es ist Geschichte und selbst wieder 
eingebettet in die große Geschichte mit ihren großen Schicksalsschlägen, wie 
wir sie in den letzten Jahrzehnten immer wieder erlebt haben. Was ist da- 
gegen das Leben des Einzelmenschen? Es wird hineingerissen in den Strudel 
der geschichtlichen Ereignisse, in ganze Völkerkatastrophen, die das Gefüge 
von Volk und Familie und das Lebensglück so vieler Menschen zerstören. Die 
menschliche Ungesichertheit wird, zumal heute vom Christen in der Welt in 
weit größerem und konkreter spürbarem Ausmaße erfahren als vom Christen 
im Kloster. Selbstverständlich gibt es auch im Kloster die Erfahrung der Un- 
gesichertheit, nur in geistigerer Weise. Worauf wir abheben wollen ist einzig 
dies: nicht daß der Ordenschrist weniger wirklichkeitsnah lebte; denn keine 
Wirklichkeit ist so dicht wie die geistige. Aber dieses Geistige hat nur dann 
Aussicht auf Bestand, wenn es verkörpert und getragen wird durch die kon- 
krete Existenz in der Bindung an die Welt. Nun liegt aber die Versuchung des 
Geistigen und Religiösen im Menschen gerade darin, sich loszulösen von diesen 
Bindungen. Daß diese Versuchung für den Ordenschristen besonders groß ist, 



306 Dr. Robert Scherer 

liegt in der Natur der Sache. Das hängt eben mit der Größe seines Berufes 
zusammen. Die christliche Indifferenz hat nichts zu tun mit dem Stoizismus. 
Das unbedingte Suchen zuerst des Reiches Gottes fällt zusammen mit dem 
ersten und größten Gebot der Liebe, sonst entfernt es sich von der Wirklichkeit. 
Darum liegt das einzig zuverlässsige Kriterium echter Frömmigkeit in der, Liebe. 

Die Stimmung der Unsicherheit mag zwar oft in Weltangst ausarten" 
und zu Fluchterscheinungen führen, die nichts mit dem Christentum zu tun 
haben. Sie ist aber eigentlich die dem Christen gemäße Stimmung, die am stärk- 
sten einübt in die Haltung, dieses Leben als Durchgang aufzufassen und zuerst 
nach dem Reiche Gottes zu trachten. Die unmittelbare Erfahrung der Vergäng- 
lichkeit dieser Zeit, das Ausgeliefertsein an alle möglichen Schicksalsschläge, 
wie sie plötzliche Verarmung, Arbeitslosigkeit, Auseinandergerissenwerden in 
der Familie darstellen, um nur einige zu nennen, bedeuten für die Existenz des 
Christen in der Welt einen sehr einprägsamen Anruf Gottes, der, wenn er 
immer wieder vergegenwärtigt wird im Gebetsleben, als natürlichste Schule 
des Glaubens an die göttliche Vorsehung angesehen werden darf. Gewiß wird 
auch der Ordenschrist diese Schicksale in ähnlicher Weise erfahren können, wie 
wir es z. B. bei den Ordensleuten beobachten konnten, die vom Kriege oder 
vom Flüchtlingsschicksal betroffen wurden. Doch dürften sie in der Regel nie 
so ausgesetzt sein wie der Christ in der Welt, es sei denn zu Zeiten außer- 
ordentlicher Völkerkatastrophen oder der Christenverfolgung, wie wir sie 
heute in vielen Ländern Europas erleben. 

Das tagtägliche Ausgesetztsein einer möglichen neuen Situation gegenüber 
fordert viel unmittelbarer die Freiheit des einzelnen. Natürlich kann 
er sich dieser Forderung entziehen, dafür aber bekommt er wieder viel greif- 
barer die Folgen einer solchen Flucht zu spüren. Die Unterlassungen des 
Christen in der Welt rächen sich menschlich gesprochen viel konkreter als beim 
Ordenschristen. Ich will nicht sagen, daß dort dieses Gesetz nicht genau so 
herrsche. Nur wird dieses Gesetz im rein Geistigen nicht so handgreiflich und 
so sichtbar in den Auswirkungen erfahren wie in der Welt. Denken wir etwa, 
wie das mangelnde Verantwortungsbewußtsein sich im Politischen, und zwar 
in der großen wie in der kleinen Politik ausgewirkt hat. Die Welt als Schöp- 
fungsauftrag Gottes, erst recht als Erlösungsauftrag Christi ruft uns zur Ver- 
antwortung. Es kann nicht geleugnet werden, daß nach dieser Richtung in der 
Erziehung der Gewissen eine große Unterlassungssünde begangen wurde. 
Wenn erwachsene Laien ihre Beicht so ablegen, wie sie es als Kinder getan 
haben, nach dem Maßstab eines sehr formalen Gesetzeskanons, so brauchen 
wir uns nicht wundern, daß das Verantwortungsbewußtsein unter den Christen 
in der Welt so selten anzutreffen ist. Aber allein von der Verantwortung her 
dem öffentlichen Leben gegenüber, der Arbeit und dem Beruf gegenüber, der 
Familie gegenüber, der Jugend gegenüber, kann das Leben des Christen in der 
Welt wirklich in das große Erlösungsgeschehen am Altar eingebaut werden. 
Für ihn kann es kein Entrinnen geben. Entweder nimmt er seine Verantwor- 
tung, die ihm vom Altare und vom Schöpfungsauftrag her gestellt ist, ernst, 
oder er versagt als Christ und muß sehen, wie die Folgen an ihm selbst und 
um ihn herum sich heillos auswirken. 



Ordens- und Laienaszese 307 

Diese Verantwortung stellt sich jedem einzelnen in seiner Arbeit und in 
seinem Beruf, sowohl von der sachlichen Aufgabe wie von der Zusammenarbeit 
mit den andern her; genau so in der Familie, wo er tagtäglich vor neue 
Situationen gestellt wird, die seine Geduld in höchstem Maße in Anspruch 
nehmen, wiederum so, daß er nicht ausweichen kann, weil die Dinge und die 
Menschen ihm so nahegerückt sind, daß er handeln muß, ob er will oder nicht. 
Darin liegt das Eigentümliche der Situation des Christen in der Welt, daß er 
tagtäglich immer wieder neu von den Dingen wie von den Menschen her in 
seiner Verantwortung gefordert wird. 

Diese besondere Eigentümlichkeit der Undistanziertheit den Ansprüchen der 
weltlichen Aufgaben gegenüber, hat zweierlei zur Folge. Einmal steht der 
Christ in der Welt eigentlich immer mehr oder weniger einem Zwang der 
Situation gegenüber. Das heißt nicht, daß er keine Freiheit ihr gegenüber habe, 
sondern daß er sich ihr immer sofort zu stellen 'hat, so oder so, und daß er nicht 
wie der Ordenschrist den Entscheid eines verantwortlichen Obern anrufen 
kann. Damit gerät er unter den logischen Zwang der Folgen seiner Handlungen. 
Entweder lebt er in der Freiheit der Kinder Gottes bei aller Bindung an die 
Aufgaben dieser Welt, und zwar dann, wenn er sie im Sinne des Schöpfungs- 
auftrags löst. Oder aber er gerät in die Sklaverei seines verkehrten Handelns 
oder seines Versagens, und zwar zwangsläufig, so daß er seiner Natur gemäß 
wieder zur Freiheit strebt. Dabei kommt ihm die zunehmende Reife des Alterns 
zu Hilfe. Das muß zwar nicht so sein, weil der Mensch immer dem Anruf 
Gottes widerstehen kann. Aber der Anruf Gottes, der in Gestalt der weltlichen 
Aufgaben an den Christen in der Welt herantritt, hat etwas von dem steten 
Tropfen, der den Stein aushöhlt, und wäre es auch im Laufe der Jahre. Es 
gibt im Leben des Menschen ein organisches Reifen durch alle Stürme hin- 
durch, dessen Logik man mehr zutrauen sollte, als man es für gewöhnlich tut. 
Es ist dies natürlich nicht so gemeint, als sei dies die einzige Gestalt, in der 
sich der Anruf Gottes an den Menschen ausdrückt. Gott kann das Herz des 
Menschen zu jeder Zeit und unabhängig von den Lebensaltern anrufen, und 
zwar auch zu Berufungen, die außergewöhnlich sind. Aber man sollte darum 
die gewöhnliche Art der Berufung nicht geringschätzen. 

Es ist doch in Wirklichkeit nicht so, als sei diese gewöhnliche Berufung wegen 
der geringeren Steile ihres Aufstiegs ein weniger ernst zu nehmender Weg 
zur Vollkommenheit. Das Bestehen dieses Weges in der ganzen Verantwortung 
des Christen fordert ein hohes Maß an Geduld, das bis zum Heroismus gehen 
kann. Es gibt Situationen im Leben des Christen in der Welt, in denen das 
Beharren in der Gottesliebe nur unter heroischem Einsatz möglich ist. 

6. Wir haben beim Christen in der Welt mehr den Nachdruck auf die Not- 
wendigkeit der Sammlung aus dem Geiste des Gebetes gelegt als auf einzelne 
aszetische Übungen, weil die größere Fülle an Situationen, denen er ausgesetzt 
ist, praktisch solchen Übungen gleichkommt. Die außerordentliche Vielfalt der 
Situationen kann aber auch eine starke Gefährdung seiner inneren Freiheit 
mit sich bringen. Die vielfältige Inanspruchnahme seiner Aufmerksamkeit hat 
einen zwiespältigen Charakter. Einerseits bedeutet sie eine viel stärkere Unter- 

20* 



308 Dr. Robert Scherer 

werfung unter den eisernen Zwang der Tatsachen der Schöpfungsordnung, 
die ihrem Wesen nach zum Schöpfer führt. Anderseits bedingt eben die Viel- 
falt der zu bestehenden Gelegenheiten eine um so größere Gefährdung. Die 
größere Nähe zu den Weltsituationen bedeutet größere Gelegenheit sowohl zu 
einer illusionsloseren Überwindung der Welt wie aber auch zu Versuchungen. 
Der Ordenschrist, der sich freiwilüg einer Vielfalt normaler Weltsituationen 
entäußert, kann in bezug auf diese seine Weltentäußerung leichter der Illusion 
verfallen. Sein Leben für Gott überspringt sozusagen die Mannigfaltigkeit der 
gewöhnlichen Weltsituationen, einmal auf Grund seiner Gelübde, dann auf 
Grund der Tatsache, daß er in einer auserlesenen Situation lebt, in der durchaus 
christlicheren Welt einer Kommunität oder eines Konvents, so daß er zur Kon- 
trolle seiner tatsächlichen Weltüberwindung eines Kunstgriffs bedarf, der ihm 
den Kontakt mit den differenziertesten Weltsituationen zum Zweck der 
Prüfung und Bewährung ersetzt. Hier liegt die Funktion all jener aszetischen 
Übungen der Ordenschristen, die den Zweck haben, die Abtötung des alten 
Menschen unter Beweis zu stellen. Nicht als ob dieses Ziel nicht auch dem 
Christen in der Welt gestellt wäre. Aber in der Welt liegt die Entsagung zu 
einem großen Teil bereits in den Situationen selbst einbegriffen, sofern sie 
bewältigt werden. Das Ausgeliefertsein an die vielen Situationen in der Welt 
bedeutet für den Christen eine Art Widerstand, der zur Messung der Kraft 
seines Liebesstromes zu Gott dient. Für den Ordenschristen sind es die selbst- 
gesetzten Übungen der Selbstüberwindung. Der Zwang der Verhältnisse in 
der Welt sorgt dafür, daß der in ihr lebende Christ einem hohen Maß von 
Gelegenheiten zur Selbstüberwindung ausgesetzt bleibt. 

•Dieser Gegensatz zwischen Ordenschrist und Weltchrist darf natürlich nicht 
verabsolutiert werden. Es bleibt auch dem Christen in der Welt Raum genug 
zu freiwilligen Entsagungen. Er steht ja immer wieder auch vor Situationen, 
wo er von einem Gute Gebrauch machen kann oder nicht, ohne daß es sich 
dabei um eine Sünde handeln braucht. Hier ist ein fruchtbarer Ansatz für den 
Gedanken der Sühne. Trotzdem wird es nie so sein, daß der Christ in der Welt 
wie der Ordenschrist auf solche Situationen besonders bedacht sein wird, so 
daß man von einem relativen Gegensatz zwischen beiden christlichen Lebens- 
formen sprechen darf. Das •in der Welt" ist sowohl für den Ordenschristen 
als auch für den Christen in der Welt relativ, weil es die Spannung des Lebens 
in einer andern Welt in sich schließt. 

Dieser relative Gegensatz scheint uns sehr fruchtbar zu sein, und zwar 
gerade in bezug auf ein besseres Verständnis der beiden Lebensformen. Man 
vergleiche etwa das Problem der Nächstenliebe im Kloster und in der Familie. 
Auf der einen Seite haben wir die Forderung, ungeordnete Anhänglichkeit zu 
meiden und alle ohne Betonung einer persönlichen Neigung zu lieben; das 
führt meist zu einer überhaupt distanzierten Liebe mit verminderten Kontak- 
ten. Gewiß fehlt es auch auf diesem Gebiet in den Klöstern nicht an Kraft- 
proben, zumal in Frauenkommunitäten, wo es darum geht, den Mitbruder, die 
Mitschwester oft auch gegen die natürliche Neigung zu lieben. Dieses Über- 
springen aller natürlich reifenden Gesetze in den Beziehungen zwischen Men- 
schen fordert geradezu eine Pflege von Akten der inneren Selbstüberwindung, 



Ordens- und Laienaszese 309 

soll das Gemeinschaftsleben in den Klöstern bestanden werden. An die Stelle 
der aus der gewachsenen Lebenserfahrung entspringenden lebendigen Norm 
tritt das abstrakte Gesetz, die Regel mit ihren Forderungen. Der äußere Ab- 
stand von Mensch zu Mensch läßt den Ordenschristen alles nur innerlich er- 
fahren. Er braucht zur Pflege und zur Aufrechterhaltung seines seelischen 
Gleichgewichts die künstlich gesetzten Widerstände zur Selbstkontrolle. 

Anders verhält es sich etwa zwischen christlichen Gatten, die in herzlicher 
Zuneigung einander zugetan sind, da jeder am andern die Reaktion seines, 
Verhaltens abliest. Das Versagen des einzelnen wird hier sogleich deutlich und 
zwar nicht nur innerlich, so daß jeder eine ständige Kontrolle hat. Dasselbe gilt 
vom Verhältnis der Eltern zu ihren Kindern. Es tritt hier eine wechselseitige 
Erziehung ein, die für den, der sich dieser Situation entäußert hat, wegfallen. 

Das Ideal des Gentleman ist gewiß ein weltliches Ideal. Es gibt aber zu 
denken, daß die Tugenden des echten Gentleman gerade aus dem Umgang mit 
der Welt gewonnen werden, Tugenden; die man bei Klosterleuten zuweilen 
vermißt. Woher kommt das? Ich möchte sagen, aus dem Mangel an natürlicher 
Selbstkontrolle, welche die Frucht der Bewährung in den gewöhnlichen Welt- 
situationen ist. Darum sind die Opfer, die in dem Umgang mit der Welt ge- 
fordert und gelebt werden, die ursprünglichere Form der Aszese. Die aszetäsche 
Übung außerhalb der unmittelbaren Forderung der Situation hat dieser ur- 
sprünglichen Erfahrung gegenüber eine Ersatzfunktion, die je nach der Situ- 
ation sehr notwendig werden kann, wenn sie auch, wie wir gesehen haben, ihre 
spezifischen Gefahren hat. Im übrigen sind beide Formen der Selbstüberwin- 
dung nicht Selbstzweck, sondern nur Wege, die transparent bleiben müssen, 
d. h. die den Ruf Gottes und seine Gnade nicht verdecken dürfen. Der Ordens- 
christ sucht auf allen Stadien seines Lebens sein ein für allemal gesprochenes 
Fiat zu erfüllen, er kann es auch nur in kleinen Stücken wiederholen, auch er 
kann der göttlichen Vorsehung nicht vorgreifen. Der Christ in der Welt wirft 
sich gleichsam von vornherein in die Arme der göttlichen Vorsehung und 
schenkt Gott sein Fiat in jedem Augenblick, so wie es Gott von ihm fordert, be- 
reit auch er zum Letzten, wenn es von ihm verlangt sein sollte. Was der eine 
durch Berufung vorwegnehmen darf, das hält der andere zuletzt doch nicht 
zurück. Beide Wege wird es geben, solange das Wort Gottes gilt. 




