298 ' . : Dr. Robert Scherer

sprechen, das die christliche Haltung bezeichnet. Der Geist ist es, Christi Geist,
der pfingstliche Geist der Wahrheit, der in und durch uns das Ja zur Schépfung,
das Nein zu ihrer Autonomie und Selbstbehauptung, das Ja zu ihrer Erldsung
in der briiderlichen Gemeinschaft mit 'dem Menschensohn, das Ja zu ihrem
erlésten Dasein spricht. Auf eigene Rechnung vermégen wir weder richtig Ja
noch richtig Nein, noch erst recht nicht das eigentliche Ja der ,Erlésung“ zu
sagen. Indem wir der Welt und uns selbst ,radikal absagen“, um uns ganz der
erlosenden Liebe des Vaters hinzugeben, spricht Sein Geist in uns das absolute
Ja, das uns auf eine neue Weise wieder zum Freund und Bruder aller Welt
macht, sowohl unseres eigenen Leibes und Geistes als auch vor allem ,der
Kultur, namlich der Mitmenschen.

Ordens- und Laienaszese
Von Dr. Robert Scherer, Freiburg i. Br.

Der Autor des vorliegenden Aufsatzes sieht das Verhiltnis von Ordenschrist
und Laienchrist anders, als.es fiir gewohnlich von geistlicher Seite aus gesehen
wird. Er geht nicht so sehr von der theologischen Reflexion (die oft zu sehr im
Abstrakten stecken bleibt) als' vielmehr von der konkreten Lebenserfahrung
aus. Damit ist eine gewisse Einseitigkeit und Unvollstéindigkeit in der Beur-
teilung des Ordenslebens gegeben. Anderseits werden aber auch wieder Ge-
sichtspunkte herausgestellt, die in einer grundsitzlicheren Betrachtungsweise
leicht iibersehen werden, die aber sowohl fiir den Ordenschristen wie auch fir
den Christen in der Welt wichtig sind. Die Schriftleitung.

1. Es gibt eine kurzschliissige Unterscheidung von Ordens- und Laienhaszese,
die nur Verwirrung stiftet, weil sie auf unklaren, wenn nicht zweideutigen
Formulierungen aufgebaut wird. Danach sind die Laien Christen, die in der
Welt leben und in diesem Weltleben ihre Seele retten sollen. Die Ordens-
christen hingegen haben die Welt verlassen und suchen nur mehr Gott. Darin
liegt die héhere Vollkommenheit; und wenn ein Laie in der Welt wirklich
vollkommen leben will, dann schielt er nach dem Ordensleben. Aber nach
dieser Bestimmung wiren weder der Laie in der Welt noch der Ordenschrist
auBerhalb der Welt wirkliche Christen; die einen nicht, weil sie das Grund-
gesetz des Christen vergessen, daB er nicht von dieser Welt ist und die andern
nicht, weil der Herr seinen Vater gebeten hat, seine Jiinger nicht von dieser
Welt zu nehmen, wihrend sie sich von diesem Gesetz dispensieren. In Wirk-
lichkeit sind beide in der Welt und nicht v on dieser Welt. Der Unterschied
liegt mehr in der Art, wie sie in der Welt leben als in der Tatsache, daB sie
nicht von dieser Welt sind, was durch die eine Taufe und durch dieselbe Teil-
nahme der Kirche am Opfer Christi begriindet wird. Keine Klausur und kein
Geliibde vermag den Christen ganz aus der Welt herauszuldsen; denn die Welt
ist nicht nur drauBen, sie ist vor allem im Menschen'. Die Weise, wie der
Ordenschrist sich durch die Geliibde von der Welt innen und auflen distanziert,
hat einen starken Symbolcharakter, darin zeichenhaft das Moment am christ-
lichen Leben verdeutlicht wird, da8 er nicht von dieser 'Welt ist. Diese Weise

1 Vgl. meine v,,Christliche Weltverantwortung®, 3. Auflage, Josef Knecht Verlag
Frankfurt a. M., wo diese Frage'ausfiihrlich behandelt wird.



Ordens- und Laienaszese ‘ . 299

. griindet aber selbst wieder im Opfer Christi und in der Taufe, wie das Leben
eines jeden Christen, in welcher Weise auch immer er in der Welt leben muB8.
* Jeder Christ lebt in Erwartung des Kommens Christi. Wir beten alle: zu uns
komme Dein Reich! Uns allen ist aufgegeben, zuerst das Reich Gottes zu suchen.
So ist der Christ in einer stindigen inneren Spannung begriffen zwischen dem
Dasein in dieser Welt und dem Anruf Gottes aus dieser ' Welt heraus. Es gibt
unzihlige Daseinsformen des Menschen, und im Grunde tragen sie alle das
Zeichen Christi an sich, d. h. das Zeichen des Todes zur Auferstehung. Die
Philosophen sprechen von einem grenzenlosen Verlangen des Menschen nach
einem Unendlichen, von dem Ungeniigen dieses Daseins oder vom Scheitern,
die Moralisten von der Verginglichkeit dieser Welt, von der Heimatlosigkert
des Menschen in dieser Zeit. Alle Erscheinungen dieser Welt, alle Stadien des
Menschenlebens weisen iiber sich hinaus und driicken damit deutlich ihren
W e g charakter aus. Alles, was der Mensch schafft auf-dem Gebiete des Geistes
und selbst im Bereiche des Religiosen bleibt in seiner inrrerweltlichen Er-
scheinung vergiéinglich, eigentlich ein Symbol nur, das auf ein Unvergéingliches
und Ewiges weist. So darf man wohl sagen, daB3.das menschliche Leben in -
dieser Welt, schon natlirlich betrachtet, tiefer Ausdruck eines Uberweltlichen
ist. Jedenfalls hat die christliche Uberlieferung es immer so gesehen. ,Ist doch
die Schipfung der Verginglichkeit unterworfen, nicht freiwillig, sondern
durch den, der sie unterwarf, mit der Hoffnung, dafi einst auch sie, die Schép-

-fung, von der Knechtschaft des Verderbens erlést wird zur Freiheit der Herr-
lichkeit der Gotteskinder* (Rom 8.20 £.).

Von dieser Sicht her ist es-durchaus richtig, die drei Geliibde, die den Ordens-

- weg als ,Stand der Vollkommenheit“ auszeichnen, als d a s Mittel hinzustellen,
durch das der Christ den entscheidenden Schritt iiber die Welt hinaus tut und
so gleichsam seinen Tod vorwegnimmt, um fortan als ein Jenseitiger zu leben. .
Diese Symbalik kommt in den feierlichen Einkleidungen der Religiosen sehr
tiefsinnig zum Ausdruck. Wir sollten dabei nur nicht vergessen, dafl diese Sym-
bolik von der Taufe genommen ist, und dafl jeder Getaufte mit dem heiligen
Paulus sprechen kann: ,Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir!*
So gesehen sind die Orden nur ein besonderer Ausdruck christlicher Lebens-
form, wenn auch ein ausgezeichneter, neben dem es andere echte christliche
Berufungen gibt fiir ein christliches Leben in der Welt, Berufungen nicht zu
einer minderen Vollkommenbheit, sondern zu einem andern Weg.

‘Wenn die Kirche von jeher daran festgehalten hat, da dem Ordensstand
gegeniiber dem Leben in der Welt eine besondere Auszeichnung zukommt, so
hat sie damit nie sagen wollen, die einen Christen seien vollkommener als die

- andern. Sie hat nur zum Ausdruck bringen wollen, daB der Ordensweg als
Stand insofern einen héheren Rang einnimmt, als er seiner Natur nach besser
geeignet ist, den Menschen von sich selbst loszuschilen und zur Vollkommenheit
zu fiihren. Dabei werden die Wege an und fiir sich verglichen, unabhéngig ¥on
der Berufung des einzelnen. Betrachtet man konkret die Christen in dem einen
und dem andern Stand, dann mag jedenfalls das &uBere Bild die Frage, wo die
grofere Vollkommenheit zu suchen sei, sehr schwer beantwortbar machen.
Sie ist auch vom dufleren Schein her nicht zu losen, weil Gott allein in die



300 . Dr. Robert Scherer

Herzen schaut, und der Christ selber nicht weiB}, ob er der Liebe oder des
Zornes Gottes wiirdig sei. Auch stellt sich diese Frage dem Christen, der liebt,
nicht. Wenn sie hier erhoben wird, so nur zu dem Zweck, um die Relativitit
der Lebensweisen eines jeden Standes herauszustellen.

Wenn man etwa die tatsichliche Armut im Kloster und die Armut in der
Welt vergleicht, so wird man sagen miissen, da8 der Ordenschrist im allgemei-
nen die Armut nicht so zu filhlen bekommt wie der wirklich Arme in der Welt.
Er braucht nicht wie dieser sich sorgen um Wohnen, um Kleidung und Essen.

~Seine Obern haben ihm diese Sorge abgenommen. Das Geschick der Armut ist
etwas, was in den seltensten Fillen dem Ordenschristen zust68t, wohl aber dem
Christen in der Welt. Denken wir an die Fliichtlinge und Ausgebombten. Es ist
nun die Frage erlaubt, ob ein solches echtes Geschick der Armut nicht ein ur-
spriinglicherer Weg sei zum Geist der Armut, wie ihn die Bergpredigt selig
preist. Hier wird der Christ in einem urspriinglichen Sinn berufen, es wider-
fahrt ihm etwas, sein Weg wird ihm aufgezwungen. Er kommt in eine Situation,
die er nur aus innerer Freiheit meistern kann. ' )

Wie steht es mit dem Gehorsam? GewiB, der Ordenschrist kann nicht tiber
seinen Weg und seine Tétigkeit selbst verfiigen. Sein Oberer bestimmt, was er
zu tun hat. Da er dies in christlicher Giite tut, wird er selbstverstindlich auf die
besonderen Anlagen seines Untergebenen Riicksicht nehmen, wenn er auch
zuweilen jemand an einer Stelle einsetzt, die dieser von sich aus nicht wéhlen
wiirde. Die Tétigkeitsbereiche innerhalb des Ordens liegen im Grunde in der
Wahl des Ordenslebens schon einbegriffen und sind von vornherein stirker im
Sinne der persénlichen Neigung. -

Wie geht es in dieser Hinsicht dem Christen in der Welt? Ohne Zweifel ist ’
die Berufswahl in der Welt viel stirker dem Zwang der Verhiltnisse unter-
worfen als innerhalb eines Ordens. Die Trennung von Produktionsmitteln und
Arbeitskraft zwingt die meisten Menschen in eine starke Abhingigkeit und
in eine fremdbestimmte Ordnung hinein. DaB der moderne Mensch sich in
vielfaltigster Weise unterwerfen muf, ist eine der kennzeichnendsten Tat-
sachen des heutigen Gesellschaftslebens. Auch hier darf man also fragen: wird
der Christ in der Welt nicht viel konkreter und héufiger in bezug auf seine
Selbstverfiigung auf die Probe gestellt, und ist diese tagtégliche Erfahrung im
Betrieb oder sonstwo nicht ein urspriinglicherer Weg zum Geist des Gehorsams
als ein Leben, in dem wegen mangelnder Gelegenheit die Hirte der Erfahrung
nur in Grenzfillen gemacht wird?

Bleibt nur mehr das Geliibde der Jungfriulichkeit. Hier ist ein Vergleich
schwerer, weil die jungfriuliche Keusch é_it eine andere ist als die eheliche
Keusghheit, wobei nicht die vielen Unverheirateten vergessen sein sollen, die
dasselbe Opfer bringen miissen wie die Ordenschristen, dabei aber in viel
empfindsamerer Weise. Die Keuschheit in der Welt wird immer stiarker als
Geschick empfunden werden als im Kloster und zwar aus dem einfachen Grund,
" weil in dem einen Fall der Christ sich von vornherein zum Stande der Jung-
fraulichkeit entschlossen hat und in dem andern Fall unfreiwillig vor die
Situation sich gestellt sieht, keusch zu leben.



Ordens- und Laienaszese 301

Natiirlich liberspitzen wir ein wenig. Aber wir mufiten einseitig werden, um
deutlich zu machen, wie sich im Leben des Weltchristen von diesem Leben
selbst her Moglichkeiten nicht nur fiir die Verwirklichung des Geistes der
evangelischen Rite, sondern fiir die reale und wértliche Ubung von Armaut,
Enthaltsamkeit und Gehorsam ergeben, die das Leben des Ordenschristen in
dieser Weise und in diesem Umfange kaum kennt. Selbstverstindlich wissen
wir, daB wir damit noch nicht das Wesen der evangelischen Rite erschopft
haben, das in dem freiwilligen, lebenslinglichen Ganzopfer um der Liebe des
Herrn willen besteht. Aber es kam uns hier zunichst darauf an, zu zeigen,
daB der Geist der evangelischen Réite unabhingig vom Stand ist, wie auch
umgekehrt aus dem Geist, unabhéngig von der Situation, wirkliche Armut,
wirklicher Gehorsam und wirkliche Keuschheit geiibt werden kénnen.

2. Man hort oft sagen: Um wirklich vollkommen zu werden, miisse man
die Welt verlassen und ins Kloster gehen. Die ersten Christen jedoch, die als
Heilige verehrt wurden wie die Martyrer oder diejenigen, die im Geiste der
evangelischen Rite arm und jungfréulich lebten, flohen nicht in die Wiiste und
schlossen sich nicht in Kléstern von den iibrigen Menschen ab, sondern blieben
in der Welt, sogar in einer sehr heidnischen Welt, ohne christliche Organisatio-
nen, ohne die schititzenden und stirkenden Krifte einer geschlossenen religiosen
Gemeinschaft. Ihr lebendiges Beispiel iibte so auf die christliche Gemeinde
einen heilsamen Einflul aus. Das Ideal der Jungfriulichkeit z. B. sollte wie ein
Ferment wirken unter den verheirateten Christen. Der heilige Paulus schreibt:
»Hinfort gilt es, daB die, welche Frauen haben, leben, als hétten sie keine;
und die, welche weinen, als weinten sie nicht; die, welche sich freuen, als
freuten sie sich nicht; die, welche kaufen, als bes#Ben sie nichts; und die, welche
diese Welt genieflen, als gendssen sie dieselbe nicht; denn die Gestalt dieser
Welt vergeht. Ich wiinsche aber, ihr méchtet ohne Sorge sein“ (1 Kor 7,30 ff.).
Das Leben der evangelischen Rite in der Welt sollte also bei den gewdhnlichen
Christen jene heilsame Spannung wecken, die in der Sprache der Aszese In-
differenz genannt wird. Sie ist die Gelassenheit im Gebrauch und in der Er-
fahrung dieser Welt um des Reiches Gottes willen. /

Das Ménchsleben mit seiner Abgeschlossenheit und seinen Gebriuchen, wie
es im 4. und 5. Jahrhundert aufkam, war also nicht die urspriingliche christ-
‘liche Lebensform, sondern eine, Radikalisierung, die nichtsdestoweniger auf
den Antrieb des Hl. Geistes zuruckgmg und von vielfiltigem Segen fiir die
Kirche wurde. Bei dem Wegfall der natiirlichen Gegebenheiten zur Einiibung
christlicher Gelassenheit war es aber notwendig, zu mancherlei aszetischen
Ubungen zu greifen, die den Orden ihr konkretes Geprage gegeben haben und
in den Augen vieler schlechthin mit der Befolgung der evangelischen Rite un-
16slich verbunden sind. :

Man war sich zwar immer bewuBt, daB diese Ubungen nur Mittel zum Zweck
seien und daB die Beharrlichkeit immer nur Werk der Gnade sein kénne. Doch
lag es in der Natur der Sache, daBl, nachdem die Lebensform der Ménche und
der Ordensleute eine feste Institution in der Kirche geworden war, deren From-
migkeitsiibungen und aszetische Lebensformen stirker in den Blickpunkt

»



- 302 Dr. Robert Scherer

traten, als es ihrem Sinn gem&8 gut war. Sie erschienen némlich als das We-
sentliche des christlichen Lebens und trugen so dazu bei, das MiBversténdnis zu
férdern, das Streben nach Vollkommenheit sei nur Sache der Ordensleute, da
die Christen in der Welt ja nicht in der Lage waren, sich solchen Ubungen
hinzugehgn, wenigstens nicht in dem MaBe, wie es nach den Ordenserfahrungen
" fiir das Streben nach Vollkommenheit nétig gewesen wire. Daraus ist wohl
der Gedanke der Dritten Orden zu verstehen. Die Laienchristen wollten es auf
ihre Weise den Ordensleuten gleichtun. -

3. Es darf hier noch ein Gesichtspunkt eingeschaltet werden, um die Ent-
wicklung des christlichen Lebens in den Orden besser zu verstehen. Es lag
nahe, daB die Ordenschristen sich der Aufgabe des Apostolats und der Ver-
kiindigung widmeten, um so mehr, als im Laufe der Geschichte die Mdnche
immer hiufiger Priester wurden. Damit trat eine Verschiebung ein in die ur-
spriinglich gemeinte harmonische Verbindung des ,,ora et labora“. Das , labora“
der Handarbeit wurde zu einem ,labora® der geistigen Arbeit, der theologi-
schen Forschung oder der Seelsorgearbeit. Es war dies gewifl eine Vergeisti-
gung der christlichen Lebensform, die aber nicht ohne Gefahren blieb. Der
Monch wurde auf eine Weise weltfern, die ihm den natiirlichen Boden unter
den FiiBen wegzog, auf dem der Mensch sonst durch die harte Bindung an die
Forderungen und Anspriiche der Welt hindurch organisch zu Gott emporsteigen
kann. Das war wohl auch der Grund, weshalb man in den Orden eine
hochentwickelte Aszese des Geistes pflegen mufite. Mit ihren vielen tig-
lichen kleinen Ubungen diente sie als Sicherung auf dem allzu geistigen Steil-
weg. Sie sollte als Ersatz dienen fiir die ordnende und iibende Macht der
korperlichen Arbeit. Das hier Gemeinte wird deutlicher, wenn man auf jene
seltsame ungebundene und ungeformte Lebensform sa mancher reinen Schrift-
steller hinweist, die sich nie an einen Beruf gebunden haben, weil sie darin
eine Beeintrichtigung ihrer Freiheit sehen. Der Ordensberuf in seiner heutigen
Form bingt ohne Zweifel dhnliche Gefahren, nur daBl er durch eine lang er-
probte innere Zucht von ihren Folgen bewahrt werden kann.

4. ‘Aus allem Bisherigen ergibt sich, daf} die Situation der Einsiedler in der
Wiiste oder der Ménche in den Klostern nicht mehr so urspriinglich war wie
" die des Christen, der die evangelischen Rite noch in der Welt lebte, mitten
unter der Christengemeinde. Freilich war das Verlassen der Welt von den
ersten Ménchen nicht im Sinne primir der Weltflucht gedacht. Diese Monche
wollten die antike dekadente Welt verlassen, um sich ein christliches Milieu
zu schaffen, wie wir heute sagen wiirden. Sie glaubten erst dann auf die Welt
wirken zu koénnen, wenn sie selbst zunichst ein Stiick Welt heiligten und ver-
christlichten, um von diesem Stiick Welt heiligend auf die iibrige Welt zu wirken.
Die Geschichte hat denn auch bestitigt, wie segensvoll die Orden auf die Kul-
tur der Vélker gewirkt haben. Selbst bei den beschaulichen Orden bleibt die
heiligende Wirkung auf die Welt im Sinne des Apostolats erhalten. Doch kann
man neben dieser einen Entwicklung in der Ordensgeschichte eine andere fest-
* stellen, die vor allem seit der Neuzeit an Boden gewonnen hat. Der heilige



Ordens- und Laienaszese : 303
. -

Ignatius von Loyola z. B. verlegt die Klausur des Klosters in das Herz des

einzelnen Jesuiten. Man koénnte fast von einer riickliufigen Bewegung .

sprechen, die sich der Situation der ersten Christen ndhert, die nach den evan-
gelischen Riten in der Welt lebten. Ganz deutlich wird dies in der heute
angestrebten Form der Weltlichen Institute. Hier wird aus apostolischen Griin-
den der unmittelbare Kontakt mit der Welt iiber den einzelnen Religiosen
angestrebt. Man méchte glauben, dafl dieser Typ des ,Ordenslebens“ zum

besonderen Segen der christlichen Gemeinden sein diirfte, so notwendig auch -

die mehr beschaulichen Orden bleiben werden. Diese Doppelfunktion geist-
lichen Lebens in den Orden gehért zum gesunden Leben der Kirche, sie spiegelt
sich auch im Leben der Christen in der Welt wider. _

Im DurchschnittsbewuBtsein der Christen in dér Welt ist der Ordenschrist
indes ein weltfliichtiger und weltfremder Mensch. Dieses BewuBtsein lebt
selbst bei manchen Ordensleuten und wird genshrt aus einem ganz bestimmten
religidsen Lebensstil, der z.B. in einer betont religitsen Sprechweise seinen
Ausdruck findet. Und eben dieses abstrakt geistliche Leben, wie es in den Novi-
ziaten vieler Ordenshiuser grundgelegt und gepflegt wird, empfindet der Christ
in derWelf leicht als fremd. Alsfremd gegeniiber der religiésen Erfahrungswelt
der Heiligen Schrift, als fremd auch gegeniiber seiner persénlichen religidsen
Egfahrung. Das liegt daran, dafl die ursprunghche religise Erfahrung auf
einer anderen Situationsebene projiziert erscheint, wenn sie im Kloster ge-
macht wird. Diese Gefahr einer Erziehung zu einem abstrakt geistlichen Leben
wird meist bald {iberwunden, sobald der Novize durch die enge Beriihrung mit
den Aufgaben seines Ordens in einen konkreten Alltag hineinwichst, der ana-
log ist dem des Christen in der Welt. Aber es gibt ohne Zweifel fiir den Ordens-
christen eine besondere Gefahr, im abstrakt Geistlichen, gleichsam in einem
unbewihrten geistlichen Lebensstadium stecken zu bleiben.

Das was im Leben des Christen in der Welt fiir gewohnlich langsam, mit
der Reife der Lebensjahre, auf Grund vieler Schickungen und Priifungen,
gegen Ende eines Lebens an verklirtem und Gott liebendem Menschentum
wichst, das sucht der Ordensmann gleichsam mit einem Schlag zu erobern.
Er beugt sich von vornherein unter eine Lebensform, die der drauBen in der

. Welt gewachsenen, wenn sie schlieBlich allem abgestorben ist, &uBerlich dhnlich
sieht. In Wirklichkeit muB auch er in diese Form erst hineinwachsen, zwar nicht
auf dem Wege der Erfahrungen des Christen, wie er in der Welt lebt, wohl
aber auf dem Wege aszetischer Abttung, wie sie ihm seine Ordensregel vor-
schreibt.

So gesehen, kann zw1schen der Ordensaszese und der Laienaszese kein
wesentlicher Unterschied sein. Denn in Wahrheit wurde die kldsterliche
Aszese der Aszese in der Welt abgeschaut. So muf es jedenfalls urspriinglich
gewesen sein. Daraus verstehen wir, wieso der heilige Benedikt keinen andern
Ehrgeiz hatte, als aus seinen Ménchen schlichte gute Christen zu.machen. Ja,
sein Ideal war geradezu die Reaktion gegen alles AuBergewohnhche eines
auBenseiterischen Christentums, wie es manche Einsiedlermdnche pflegten.
Nimmt man als Gegenbeispiel das Ideal des heiligen Ignatius von Loyola, wie
es in der SchluBbetrachtung iiber die Liebe in den Exerzitien am schénsten zum

-



304 Dr. Robert Scherer

L ]
Ausdruck kommt, so finden wir auch hier eine so schlichte und gewdhnliche

Form christlichen Lebens vorgezeichnet, dag sie auf jede Situation des Christen
in der Welt paft.

5. Das Leben des Christen in der Welt ist gekennzeichnet durch seine be-
sondere Aufgabe, an det Heiligung der Welt mitzuwirken, um darin Gott zu
ehren und sein eigenes Heil zu wirken. Er soll mitarbeiten am Kommen der
neuen Schépfung aus der Kraft des eucharistischen Opfers, d. h. danksagend
fiir die Giiter der Schépfung und sie opfernd dem Vater in Christus. Darin
liegt ,wohl der Sinn seines kéniglichen Priestertums. ,,Suchet zuerst das Reich
Gottes, das gilt fiir ihn genau so wie fiir den Ordenschristen. Das erste in
seinem Leben ist darum die sonntégliche Feier des heiligen MeBopfers. Es mu8

fir ihn die groBe Ordnungsmacht seines Alltags werden, die eine und alles
 umgreifende Intention seines Lebens, die beherrscliende Gestalt seines Betens,
ob am Morgen oder am Abend, ob bei den Mahlzeiten oder vor der Arbeit.
Immer wieder sollte in seinem Herzen, nicht allein in seinem Bewu@Btsein,
dieses eine gegenwirtig sein, in Verbundenheit mit Christus und aus der
Kraft des Geistes den Vater anzubeten, Ihm die Welt zu Fiilen zu legen, d. h. als
Seine Welt, als eine von der Siinde erléste Welt, konkret gesprochen unseren
Alltag mit seinen Miihen und Sorgen, mit unseren Néten und unserem Vgrsagan
trotz besten Willens. Ich mdéchte den Satz wagen, was dem Christen in der
Welt vor allem not-tut, ist nicht so sehr die Fertigkeit in aszetischen Ubungen
der Abtétung als der Geist des Gebetes. Dieser allerdings ist unerliBlich. Ohne
ihn ist ein christliches Leben in der Welt schlechterdings unméglich.

Aber der Geist des Gebetes kommt nicht von selbst, wenn er nicht gepflegt
wird. Es ist natiirlich nicht damit getan, daB man jeden Sonntag in die heilige
Messe geht. Man muB sich mit dem Geist des heiligen MeBopfers, mit der
Liturgie und vor allem mit dem in ihr waltenden Worte Gottes vertraut
machen. Ohne &fteres, miindliches oder betrachtendes Gebet, chne ein Mini-
mum an Schriftlesung diirfte dies unméoglich sein. Auch wird dieser Geist nie
* lebendig, wenn er nicht im konkreten Leben realisiert wird. Der Geist des
Lebens und Sterbens mit Christus mufl gleichsam inkarniert werden in
unseren Miihen und Sorgen, in unserem Leiden und Sterben, aber auch in
den schopferischen Pausen des Lebens. Jedes Wachstum und jedes Reifen im
Leben wird um den Preis der Entsagung erkauft. Je #lter der Mensch wird,
um so mehr schwindet die Fiille der Méglichkeiten, die erst das Leben so
begehrenswert machten. Das Bejahen l_md Annehmen dieser uns immer mehr
einengenden Beschrénkungen, das Jasagen zum Festgelegtsein auf eine be-
grenzte Lebensform, zum Abgenutztwerden unserer Krifte im Geiste Christi,
der selber die Fiille seiner menschlichen Méglichkeiten in den frithen Tod
hinein geopfert hat, ist ein solcher echter Mitvollzug unseres Lebenopfers. Die
spaten Moglichkeiten werden die kostbareren und die letzte, der Tod, sollte
die Erfiillung des Lebens sein, auch wenn das Leben #duBerlich gesehen wie
ein Torso abbricht. .

Eines darf beim Leben des Christen in der Welt nicht verkannt werden, die
ganz besondere Schwierigkeit, in der er sich befindet, den Geist der Sammlung



Ordens~ und Laienaszese J 305

zu bewahren. Darin liegt denn auch die Hauptgefahr seines Weges, da8 er sich
an die Welt verliert, daB die Hast ihn iiberwiltigt und er nicht zu sich selbst
kommt und so auch nicht mehr zu einer Begegnung mit Gott. Um so notwen-
diger ist er auf ein tégliches Mindestmal von Sammlung und Besinnung an~
gewiesen, sei es am Morgen oder am Abend, das ihm die Kraft gibt, den immer
*wechselnden Situationen wirklich zu begegnen, statt von ihnen iiberrannt
zu werden. Es ist eine haufige Erscheinung in unserer Zeit, daB gerade die
Menschen, die 4uf Grund ihrer Stellung eine hohe Verantwortung tragen,
unter der Uberlastung der Arbeit klagen. Sie lassen sich soviel Yufbiirden und
ubernehmen selbst soviel Aufgaben; daf sie nicht mehr -fihig sind zu einer
opferischen Pause. Sie versiumen um irgendwelcher Nahziele willen, deren
edeutung gar nicht in Zweifel gezogen werden soll, das viel wichtigere und
unerliBliche Fernziel. Diese Versuchung ist die grofite und die schwerste, weil
deren Uberwindung eine Energie kostet, die selten aufgebracht wird. Man -
kann geradezu sagen, dafl die tréue Einhaltung einer tiglichen religiésen
Lesung und Betrachtung im weitesten Sinn des Wortes, zumal dann, wenn die
Arbeit einem eigentlich keine Zeit dazu-148t, das entscheidende Merkmal ist
fiir die Erfiillung des Lebens mit christlichem Geist. Wer sich fiir diesen Primat
des Reiches Gottes in seinem Leben Gewalt antut, dem wird vieles darin ge-
schenkt werden, was er sonst kaum erkidmpfen wiirde.

In dieser Pflege der Vergegenwirtigung Gottes, ausgehend vom Kommen
Christi im heiligen MeBopfer und getragen vom tiiglichen Umgang mit dem
Worte Gottes in der Heiligen Schrift, wird dem Christen bei aller Bedringung
durch die Dinge und die Ereignisse dieser Welt der Raum der Freibeit ge-
schenkt, aus dem heraus er in Gelassenheit alles tut und 1#6t, wie es die Liebe .
erfordert. So lernt er vor allem sich selbst tragen und ertragen, so sagt er Ja
nicht nur zur aufsteigenden Linie seines Lebens, sondern auch zu der absteigen-
den, weil das eigentliche Leben erst nach dem Tode kommt, — so nimmt er

-auch die schweren Geschicke aus Gottes Hand, wenn sie iiber ihn verhiingt
_werden.
" Das menschliche Leben ist mehr als Natur, es ist Geschichte und selbst wieder
eingebettet in die grofie Geschichte mit ihren grofen Schicksalsschligen, wie
wir sie in den letzten Jahrzehnten immer wieder erlebt haben. Was ist da-
gegen das Leben des Einzelmenschen? Es wird hineingerissen in den Strudel
der geschichtlichen Ereignisse, in ganze Vélkerkatastrophen, die das Gefiige
von Volk und Familie und das Lebensgliick so vieler Menschen zerstoren. Die
" menschliche Ungesichertheit wird, zumal heute vom Christen in der Welt in
weit gréfierem und konkreter spiirbarem Ausmafe erfahren als vom Christen
im Kloster. Selbstverstindlich gibt es auch im Kloster die Erfahrung der Un-
gesichertheit, nur in geistigerer Weise. Worauf wir abheben wollen ist einzig
dies: nicht dafl der Ordenschrist weniger wirklichkeitsnah lebte; denn keine
Wirklichkeit ist so dicht wie die geistige. Aber dieses Geistige hat nur dann
Aussicht auf Bestand, wenn es verkoérpert und getragen wird durch die kon-
krete Existenz in der Bindung an die Welt. Nun liegt aber die Versuchung des
Geistigen und ReligiGsen im Menschen gerade darin, sich loszulésen von diesen
Bindungen. Daf} diese Versuchung fiir den Ordenschristen besonders grof} ist,

20



306 Dr. Robert Scherer

liegt in der Natur der Sache. Das hingt eben mit der GréBe seines Berufes
zusammen. Die christliche Indifferenz hat nichts zu tun mit dem Stoizismus.
Das unbedingte Suchen zuerst des Reiches Gottes fillt zusammen mit dem
ersten und gréBten Gebot der Liebe, sonst entfernt es sich von der Wirklichkeit.
Darum liegt das einzig zuverlésssige Kriterium echter Frommigkeit in der; Liebe.

Die Stimmung der Unsicherheit mag zwar oft in Weltangst ausarten’
und zu Fluchterscheinungen fithren, die nichts mit dem Christentum zu tun
haben. Sie ist aber eigentlich die dem Christen gemiBe Stimmung, die am stirk-
sten einiibt in die Haltung, dieses Leben als Durchgang aufzufassen und zuerst
nach dem Reiche Gottes zu trachten. Die unmittelbare Erfahrung der Vergéng-
lichkeit dieser Zeit, das Ausgeliefertsein an alle moglichen Schicksalsschlige,
wie sie plétzliche Verarmung, Arbeitslosigkeit, Auseinandergerissenwerden in
der Familie darstellen, um nur elnige zu nennen, bedeuten fiir die Existenz des
Christen in der Welt einen sehr einprigsamen Anruf Gottes, der, wenn er
immer wieder vergegenwiirfigt wird im Gebetsleben, als natiirlichste Schule
des Glaubens an die gottliche Vorsehung angesehen werden darf. Gewil wird
auch der Ordenschrist diese Schicksale in dhnlicher Weise erfahren kénnen, wie
wir es z. B. bei den Ordensleuten beobachten konnten, die vom Kriege oder
vom Fliichtlingsschicksal betroffen wurden. Doch diirften sie in der Regel nie
s0 ausgesetzt sein wie der Christ in der ‘Welt, es sei denn zu Zeiten auBer-
ordentlicher Volkerkatastrophen oder der Christenverfolgung, wie wir sie
heute in vielen Lindern Europas erleben.

Das tagtigliche Ausgesetztsein einer maoglichen neuen Situation gegeniiber
fordert viel unmittelbarer die Freiheit des einzelnen. Natiirlich kann
er sich dieser Forderung entziehen, dafiir aber bekommt er wieder viel greif-
barer die Folgen einer solchen Flucht zu spiiren. Die Unterlassungen des
- Christen in der Welt richen sich menschlich gesprochen viel konkreter als beim
Ordenschristen. Ich will nicht sagen, daB dort dieses Gesetz nicht genau so
herrsche. Nur wird dieses Gesetz im rein Geistigen nicht so handgreiflich und
so sichtbar in den Auswirkungen erfahren wie in der Welt. Denken wir etwa,
wie das mangelnde VerantwortungsbewuBltsein sich im Politischen, und zwar '
in der groBen wie in der kleinen Politik ausgewirkt hat. Die Welt als Schop-
fungsauftrag Gottes, erst recht als Erlésungsauftrag Christi ruft uns zur Ver-
antwortung. Es kann nicht geleugnet werden, dafl nach dieser Richtung in der
Erziehung der Geéwissen eine grofe Unterlassungssiinde begangen wurde.
Wenn erwachsene Laien ihre Beicht so ablegen, wie sie es als Kinder getan
haben, nach dem MaBstab eines sehr formalen Gesetzeskanons, so brauchen
wir uns nicht wundern, daBl das VerantwortungsbewuBtsein unter den Christen
in der Welt so selten anzutreffen ist. Aber allein von der Verantwortung her
dem o&ffentlichen Leben gegeniiber, der Arbeit und dem Beruf geg'em‘iber, der
Familie gegeniiber, der Jugend gegeniiber, kann das Leben des Christen in der
Welt wirklich in das grofie Erlosungsgeschehen am Altar eingebaut werden.
Fiir ihn kann es kein Entrinnen geben. Entweder nimmt er seine Verantwor-
tung, die ihm vom Altare und vom Schépfungsauftrag her gestellt ist, ernst,
oder er versagt als Christ und muB sehen, wie die Folgen an. ihm selbst und
um ihn herum sich heillos auswirken.



Ordens- und Laienaszese . 307

Diese Verantwortung stellt sich jedem einzelnen in seiner Arheit und in
seinem Beruf, sowohl von der sachlichen Aufgabe wie von der Zusammenarbeit
mit den andern her; genau so in der Familie, wo er tagtiaglich vor neue
Situationen gestellt wird, die seine Geduld in héchstem MaBe in Anspruch
nehmen, wiederum so, daB er nicht ausweichen kann, weil die Dinge und die
Menschen ihm so nahegeriickt sind, da88 er handeln mu8, ob er will oder nicht.
Darin liegt das Eigentiimliche der Situation des Christen in der Welt, daB er
‘tagtdglich immer wieder neu von den Dingen wie von den Menschen her in
seiner Verantwortung gefordert wird.

Diese besondere Eigentiimlichkeit der Undistanziertheit den Anspriichen der
weltlichen Aufgaben gegeniiber hat zweierlei zur Folge. Einmal steht der
Christ in der Welt eigentlich immer mehr oder weniger einem Zwang der
Situation gegeniiber. Das heifit nicht, da§l er keine Freiheit ihr gegeniiber habe,
sondern daB er sich ihr immer sofort zu stellen hat, so oder so, und dafl er nicht
wie der Ordens¢hrist den Entscheid eines verantwortlichen Obern anrufen
kann. Damit gerit er unter den logischen Zwang der Folgen seiner Handlungen.
Entweder lebt er in der Freiheit der Kinder Gottes bei aller Bindung an die
Aufgaben dieser Welt, und zwar dann, wenn er sie im Sinne des Schopfungs-
auftrags 16st. Oder aber er gerdt in die Sklaverei seines verkehrten Handelns
oder seines Versagens, und zwar zwangslidufig, so dafl er seiner Natur gemiB
wieder zur Freiheit strebt. Dabei kommt ihm die zunehmende Reife des Alterns
zu Hilfe. Das muBl zwar nicht so sein, weil der Mensch immer dem Anruf
Gottes widerstehen kann. Aber der Anruf Gottes, der in Gestalt der weltlichen
Aufgaben an den Christen in der Welt herantritt, hat etwas von dem steten
Tropfen, der den Stein aushohlt, und ware es auch im Laufe der Jahre. Es
gibt im Leben des Menschen ein organisches Reifen durch alle Stiirme hin-
durch, dessen Logik man mehr zutrauen sollte, als man es fiir gewohnlich tut..
Es ist dies natiirlich nicht so gemeint, als sei dies die einzige Gestalt, in der
sich der Anruf Gottes an den Menschen ausdriickt. Gott kann das Herz des
Menschen zu jeder Zeit und unabhéngig von den Lebensaltern anrufen, und’
zwar auch zu Berufungen, die auergewohnlich sind. Aber man sollte darum
die gewdhnliche Art der Berufung nicht geringschétzen.

Es ist doch in Wirklichkeit nicht so, als sei diese gewohnliche Berufung wegen
der geringeren Steile ihres Aufstiegs ein weniger ernst zu nehmender Weg
zur Vollkommenheit. Das Bestehen dieses Weges in der ganzen Verantwortung
des Christen fordert ein hohes MaB an Geduld, das bis zum Heroismus gehen
kann. Es gibt Situationen im Leben des Christen in der Welt, in denen das
Beharren in der Gottesliebe nur unter heroischem Einsatz moglich ist.

6. Wir haben beim Christen in der Welt mehr den Nachdruck auf die Not-
" wendigkeit der Sammlung aus dem Geiste des Gebetes gelegt als auf einzelne
aszetische Ubungen, weil die gréBere Fiille an Situationen, denen er ausgesetzt
ist, praktisch solchen Ubungen gleichkommt. Die auBerordentliche Vielfalt der
Situationen kann aber auch eine starke Gefdhrdung seiner inneren Freiheit
mit sich bringen. Die vielfiltige Inanspruchnahme seiner Aufmerksamkeit hat
einen zwiespiltigen Charakter. Einerseits bedeutet sie eine viel starkere Unter-

20*



308 ' Dr. Robert Scherer

werfung unter den eisernen Zwang der Tatsachen der Schopfungsordnung,
“die ihrem Wesen nach zum Schépfer fithrt. Anderseits bedingt eben die Viel-
falt der zu bestehenden Gelegenheiten eine um so griéBere Gefihrdung. Die
groflere Nihe zu den Weltsituationen bedeutet groBere Gelegenheit sowohl zu
einer illusionsloseren Uberwindung der Welt wie aber auch zu Versuchungen.
Der Ordenschrist, der sich freiwillig einer Vielfalt normaler Weltsituationen
entduBert, kann in bezug auf diese seine WeltentduBerung leichter der Illusion
verfallen. Sein Leben fiir Gott iiberspringt sozusagen die Mannigfaltigkeit der
gewdéhnlichen Weltsituationen, einmal auf Grund seiner Geliibde, dann auf
Grund der Tatsache, daB er in einer auserlesenen Situation lebt, in der durchaus
christlicheren Welt einer Kommunitit oder eines Konvents, so da er zur Kon-
trolle seiner tatséchlichen Weltiiberwindung eines Kunstgriffs bedarf, der ihm
den Kontakt mit den differenziertesten Weltsituationen zum Zweck der
Priifung und Bewihrung ersetzt. Hier liegt die Funktion all jener aszetischen
Ubungen der Ordenschristen, die den Zweck haben, die Abtétung des alten
Menschen unter Beweis zu stellen. Nicht als ob dieses Ziel nicht auch dem
Christen in der Welt gestellt wire. Aber in der Welt liegt die Entsagung zu
einem groBen Teil bereits in den Situationen selbst einbegriffen, sofern sie
bewiltigt werden. Das Ausgeliefertsein an die vielen Situationen in der Welt
bedeutet fiir den Christen eine Art Widerstand, der zur Messung der Kraft
seines Liebesstromes zu Gott dient. Fiir den Ordenschristen sind es die selbst-
gesetzten Ubungen der Selbstiiberwindung. Der Zwang der Verhiltnisse in
-der Welt sorgt dafiir, daBl der in ihr lebende Christ einem hohen MaB von
Gelegenheiten zur Selbstiiberwindung ausgesetzt bleibt.

Dieser Gegensatz zwischen Ordenschrist und Weltchrist darf natiirlich nicht
verabsolutiert werden. Es bleibt auch dem Christen in der Welt Raum genug
zu freiwilligen Entsagungen. Er steht ja immer wieder auch vor Situationen,
wo er von einem Guie Gebrauch machen kann oder nicht, ohne daB es sich
dabei um eine Siinde handeln braucht. Hier ist ein fruchtbarer Ansatz fiir den
Gedanken der Siihne. Trotzdem wird es nie so sein, daB der Christ in der Welt

"~ wie der Ordenschrist auf solche Situationen besonders bedacht sein wird, so
dafl man von einem relativen Gegensatz zwischen beiden christlichen Lebens-
formen sprechen darf. Das ,in der Welt“ ist sowohl fiir den Ordenschristen
als auch fiir den Christen in der Welt relativ, weil es die Spannung des Lebens
in einer andern Welt in sich schlieBt.

. Dieser relative Gegensatz scheint uns sehr fruchtbar zu sein, und zwar °
gerade in bezug auf ein besseres Verstindnis der beiden Lebensformen. Man
vergleiche etwa das Problem der Nichstenliebe im Kloster und in der Familie,
Auf der einen Seite haben wir die Forderung, ungeordnete Anhinglichkeit zu
meiden und alle ohne Betonung einer persénlichen Neigung zu lieben; das
fithrt meist zu einer iiberhaupt distanzierten Liebe mit verminderten Kontak-
ten. GewiB fehlt es auch auf diesem Gebiet in den Kléstern nicht an Kraft-
proben, zumal in Frauenkommunitidten, wo es darum geht, den Mitbruder, die
Mitschwester oft auch gegen die natiirliche Neigung zu lieben. Dieses Uber-
springen aller natiirlich reifenden Gesetze in den Beziehungen zwischen Men-
schen fordert geradezu eine Pflege von Akten der inneren Selbstiiberwindung,



Ordens- und Laienaszese ’ 309

soll das Gemeinschaftsleben in den Kléstern bestanden werden. An die Stelle
der aus der gewachsenen Lebenserfahrung entspringenden lebendigen Norm
tritt das abstrakte Gesetz, die Regel mit ihren Forderungen. Der dufiere Ab-
stand von Mensch zu Mensch 138t den Ordenschristen alles nur innerlich er-
fahren. Er braucht zur Pflege und zur Aufrechterhaltung seines . seelischen
Gleichgewichts die kiinstlich gesetzten Widerstdnde zur Selbstkontrolle.

Anders verhalt es sich etwa zwischen christlichen Gatten, die in herzlicher
Zuneigung einander zugetan sind, da jeder am andern die Reaktion seines.
Verhaltens abliest. Das Versagen des einzelnen wird hier sogleich deutlich und
zwar nicht nur innerlich, so dafl jeder eine stindige Kontrolle hat. Dasselbe gilt
vom Verhiltnis der Eltern zu ihren Kindern. Es tritt hier eine wechselseitige
Erziehung ein, die fiir den, der sich dieser Situation entéduBert hat, wegfallen.

Das Ideal des Gentleman ist gewi8 ein weltliches Ideal. Es gibt aber zu
denken, daf} die Tugenden des echten Gentleman gerade aus dem Umgang mit
der Welt gewonnen werden, Tugenden; die man bei Klosterleuten zuweilen
vermifit. Woher kornmt das? Ich méchte sagen, aus dem Mangel an natiirlicher
Selbstkontrolle, welche die Frucht der Bewéhrung in den gewthnlichen Welt-
situationen ist. Darum sind die Opfer, die in dem Umgang mit der Welt ge-
fordert und gelebt werden, die urspriinglichere Form der Aszese. Die aszetische
Ubung auBerhalb der unmittelbaren Forderung der Situation hat dieser ur-
spriinglichen Erfahrung gegeniiber eine Ersatzfunktion, die je nach der Situ-
ation sehr notwendig werden kann, wenn sie auch, wie wir gesehen haben, ihre
spezifischen Gefahren hat. Im iibrigen sind belde Formen der Selbstiiberwin-
dung nicht Selbstzweck, sondern nur Wege, die transparent bleiben miissen,
d.h. die den Ruf Gottes und seine Gnade nicht verdecken diirfen. Der Ordens-
christ sucht auf allen Stadien seines Lebens sein ein flir allemal gesprochenes
Fiat zu erfiillen, er kann es auch nur in kleinen Stiicken wiederholen, auch er
kann der gottlichen Vorsehung nicht vorgreifen. Der Christ in der Welt wirft
sich gleichsam ven vornherein in die Arme der gottlichen Vorschung und
schenkt Gott sein Fiat in jedem Augenblick, so wie es Gott von ihm fordert, be-
reit auch er zum Letzten, wenn es von ihm verlangt sein sollte. Was der eine
durch Berufung vorwegnehmen darf, das hilt der andere zuletzt doch nicht
zuriick. Beide Wege wird es geben, solange das Wort Gottes gilt.

~





