
321 

Am Vorabend der feierlichen Dogmatisierung 
der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 

Von Univ. Professor Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tübingen 

(Der folgende  Vortrag  wurde   am 10. Oktober 1950  auf  der Diözesansynode  in 
Rottenburg gehalten). 

An der Vigil von Mariae Himmelfahrt d. J. hat der Heilige Vater P. Pius XII. 
offiziell mitgeteilt, daß er am Allerheiligenfest als oberster Lehrer der Kirche 
die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel feierlich zum formellen Dogma 
erklären werde. 

Damit findet die assumptionistische Bewegung der jüngsten Vergangenheit, 
die mit der Bitte der 200 Bischöfe auf dem vatikanischen Konzil um die Dog- 
matisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel ihren Anfang 
nahm, ihren krönenden Abschluß. Es sind also immerhin 80 Jahre verflossen, 
bis diese Bewegung ihr Ziel erreicht hat. Man wird also nicht sagen können, 
daß der apostolische Stuhl in die Hände dieser manchmal allzu stürmischen 
Bewegung geraten sei, deren Enthusiasmus oft größer war als ihre dogmatische 
Begründung haltbar. Und man wird dem apostolischen Stuhl noch weniger 
den Mangel an Klugheit und Vorsicht machen können. Wenn am Allerheiligen- 
fest d. J. die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel zum formellen 
Glaubenssatz der Kirche erhoben wird, so ist das die Frucht eines langsam 
reifenden Prozesses, der abschließende Akt des klugen Wartens, des zügelnden 
Mäßigens, des unablässigen Prüfens. Die erste Bittschrift der 200 Konzils- 
bischöfe wurde dem päpstlichen •Archiv" überwiesen. Und erst jetzt erfahren 
wir, dank der Dokumentenpublikationen von W. Hentrich und R. W. von Moos, 
daß die von Bischof Vaccari nach dem vatikanischen Konzil ins Leben gerufene 
internationale assumptionistische Bewegung durch Dekret des heiligen Offi- 
ziums vom 19. Februar 1880 als valde importuna abgestoppt worden ist1. Der 
apostolische Stuhl hat sich von den Stürmern dieser Bewegung nie ins Schlepp- 
tau nehmen lassen. 

Am Allerheiligenfeste findet aber auch der letzte Akt des Dramas, der mit 
der Enzyklika P. Pius XII. •Deiparae Virginis" vom 1. Mai 1946 begann, 
sein Ende. 

Denn mit dieser Enzyklika sind wir in das entscheidende Endstadium der 
Frage eingetreten. Bis dahin war die Definibilität der assumptio eine rein 
theologische Angelegenheit gewesen. Es ging dabei um die Fragen, ob die leib- 
liche Aufnahme zum Bestand der Offenbarung gehöre; welche Art von Offen- 
barung vorliege, ob eine ausdrückliche (explicita) oder einschließliche (impli- 
cita) und wenn letztere, ob diese eine formal einschließliche oder virtual ein- 
schließliche sei; was denn eigentlich zum Inhalt dieser Offenbarungswahrheit 
gehöre und welches der Grad der Gewißheit sei. Mit der Enzyklika •Deiparae 
Virginis" ward aber der Bereich der bloß theologischen Reflexion überschritten. 

1 G. Hentrich und R. G. de Moos, Petitiones de ässumptione corporea "B. V. M. II 
(1945), 920/929; G. Hentrich, De definibilitate assumptionis B. M. V. 1949, 43. 



322 Dr. Josef Rupert Geiselmann 

Denn die Enzyklika enthielt nicht das, was bestimmte Theologen vorgeschlagen 
hatten, der Papst solle den Bischöfen Fragen wissenschaftlich-theologischer 
Art vorlegen: ob diese Wahrheit formaliter oder virtualiter gecxffenbart sei; 
welche Beweise für sie schlüssig se'pn, welche nicht, ob die assumptio auch den 
Tod und die Auferweckung Mariens mit einbegreife2. Sie war auf einen ganz 
anderen Ton gestimmt und sofort ist aufgefallen, daß sie nach dem Vorbild 
der Enzyklika Pius IX. •Ubi primum" vom 2. Februar 1849 gestaltet war, die 
die Dogmatisierung der Unbefleckten Empfängnis Mariens eingeleitet hat. 
Aber während von da ab das Ergebnis der Rundfrage des Papstes an die 
Bischöfe theologisch ausgewertet und die Frage gestellt wurde, ob auf Grund 
der Antworten der Bischöfe diese Wahrheit mit Sicherheit als Offenbarungs- 
wahrheit angesprochen werden dürfte und als definibel zu bezeichnen sei, ist 
mit der Kundgabe des Termins der feierlichen Erklärung der assumptio zum 
Dogma durch P. Piüs XII. auch für die dogmatische Behandlung der Frage 
eine neue Situation entstanden. Denn während bisher nur feststand, daß die 
überwältigende Mehrheit der Bischöfe sich für die Definibilität ausgesprochen 
habe, die Stellungnahme des Papstes selber aber immer noch ausstand, hat 
jetzt der Papst durch die offizielle Bekanntgabe des Termins der Dogmatisie- 
rung auch die Definibilität ausgesprochen. Damit liegt also jetzt das moralisch 
übereinstimmende Urteil der gesamten lehrenden Kirche über die Definibilität 
der assumptio Mariens vor, das will sagen das authentische Urteil der Bischöfe 
und das auktoritative Urteil des Papstes, daß die leibliche Aufnahme Mariens 
zum Bestand der Offenbarung gehöre und daher zum formellen Dogma, zum 
bindenden Glaubenssatz der Kirche erhoben werden könne. Darüber ist seit 
dem 14. August 1950 ein theologischer Zweifel nicht mehr möglich. Es besteht 
vielmehr die Gewißheit darüber, daß die assumptio zu dem der Kirche anver- 
trauten Glaubensgut gehört. Die Frage der Definibilität ist damit lehramtlich 
geklärt. 

Zugleich ist für die Glaubenswissenschaft die Aufgabe klar umschrieben, 
die sie nunmehr mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel 
zu erfüllen hat. Sie hat von jetzt ab nicht mehr zu untersuchen, ob diese Wahr- 
heit zum Offenbarungsbestand gehört. Diese Frage ist entschieden. Ihre Auf- 
gabe ist vielmehr, klarzulegen, inwiefern die assumptio eine Offenbärungs- 
wahrheit sei und aus den Offenbarungsquellen als Glaubenswahrheit nachge- 
wiesen werden könne. 

Um es gleich von vornherein zu sagen, diese ihr mit dem kommenden Dogma 
der assumptio gestellte Aufgabe ist eine der schwierigsten des gesamten dog- 
matischen Bereiches. Und es wäre mehr als vermessen zu wähnen, als ob die 
vielen mit der assumptio gestellten, oft mannigfaltig ineinander verschlunge- 
nen Probleme in einem kurzen Bericht auch nur annähernd erschöpfend be- 
handelt werden könnten. Es kann sich also hur darum handeln, die mit der 
assumptio gegebenen dogmatischen und kerygmatischen Fragen wenigstens 
in ihren Grundlinien kurz zu zeichnen. 

2 M. Iugie, La mort et Passomption de la sainte Vierge 1944, 600 A 1 • C. Balic, Pro 
veritate assumptionis B. V. Mariae dogmatice definienda 1949, 24. 



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 323 

I. 

Die mit der leiblichen Aufnahme Mariens in  den Himmel aufgeworfenen 
dogmatischen Fragen. 

1. Das Zeugnis  der tradutio viva  et activa  von  der  as- 
sumptio als einer Offenbarungswahrheit. 

Um überhaupt dogmatisch zur assumptio der Mutter Gottes Zugang zu be- 
kommen, ist es nötig und unumgänglich, ein fest umrissenes Bild von dem die 
Kirche tragenden und beherrschenden Traditionsprinzip zu haben3 und vor 
allem sich klar zu sein über den fundamentalen Unterschied von der leben- 
,digen und aktiven Tradition, der traditio viva et activa als Glaubensnorm und 
der Tradition als locus theologicus, als dogmatischer Beweisquelle. Beides ist 
nicht dasselbe. Und es kann sein, daß etwas deutlich ausgesprochener und 
formulierter Gegenstand der traditio viva ist, ohne auch zugleich immer als 
Glaubensgegenstand in der Tradition als dogmatischer Beweisquelle ebenso 
klar und präzise formuliert zu sein. 

Diese Unterscheidung vorausgesetzt, können wir aber sagen: Die leibliche 
Aufnahme Mariens in den Himmel ist mit Gewißheit eine Offenbarungswahr- 
heit, weil sie als solche von der lebendigen Überlieferung bezeugt ist. 

Die assumptio ist Gegenstand der Glaubensverkündigung der Gesamtkirche. 
In den Katechismen aller Diözesen wird sie nicht nur als fromme Meinung, 
sondern als\ Wahrheit verkündet, die zum Bestand der Glaubenswahrheiten 
gehört. In lier ganzen Kirche wird in der Liturgie das Fest der assumptio 
Mariens gefeiert. Und hier gilt wirklich der Grundsatz: lex orandi est lex 
credendi. Denn das Fest der assumptio darf keineswegs etwa dem Fest der 
Darstellung Mariens im Tempel gleichgestellt werden, das eine fromme Le- 
gende kultisch zum Ausdruck bringt. Es hat vielmehr ebenso wie das Fest der 
Unbefleckten Empfängnis kultdogmatische Bedeutung, weil in ihm die as- 
sumptio als eine Glaubenswahrheit zum Ausdruck gebracht werden will und 
auch, klar zum Ausdruck gebracht ist. Dieses lebendige Glaubenszeugnis der 
Gesamtkirche von der assumptio eindeutig festzustellen, war aber der Zweck 
dor Enzyklika Pius XII. •Deiparae Virginis" vom 1. Mai 1946. Denn hier 
wurden die Bischöfe aufgefordert, anzugeben, welches die Stellung des ihrer 
Leitung anvertrauten g-läubigeh Volkes und Klerus in Verehrung, Glaube und 
Frömmigkeit der leiblichen Aufnahme der seligsten Jungfrau Maria gegen- 
über sei. Vor allem aber wünschte der Heilige Vater das Urteil .der Bischöfe 
darüber zu hören, ob die assumptio corporalis zum Dogma erhoben werden 
könne (tamquam dogma fidei proponi ac definiri posse) und ob dies der 
Wunsch von Klerus und Volk sei. 

Kann man sagen, mit dieser Enzyklika und ihren Anfragen habe der Papst 
gleichsam ein allgemeines Konzil auf schriftlichem Wege abgehalten (Balic)? 
Dann wäre das moralisch übereinstimmende Votum des Gesamtepiskopates 

3 J. Filograssi, Traditio divino- apostolica et assumptio B. V. M. Gregorianum Bd. 
30 (1949), 443/489. 

21" 



324 Dr. Josef Rupert Geiselmann 

selbst schon, wenn der Papst ihm zustimmt, eine die Gesamtkirche bindende 
lehramtliche, auktoritative Erklärung, daß die assumptio eine Offenbarungs- 
wahrheit sei und die Gesamtkirche zur Annahme im Glauben verpflichte. Und 
die an Allerheiligen erfolgende Erklärung wäre nur mehr die noch erforder- 
liche Zustimmung zu dem durch den Gesamtepiskopat ausgesprochenen Dogma 
der assumptio, nicht aber die ex cathedra erfolgende Erklärung des Papstes 
als des obersten Lehrers der Kirche der assumptio zum Dogma. Das Votum 
der Bischöfe wäre hier eine auktoritative Lehräußerung, die die Gesamtkirche 
bindet. Denn der Bischof hat auktoritative Lehrgewalt in seiner Diözese. Er ist 
außerdem authentischer Zeuge der Tradition für die Gesamtkirche und hat als 
Glied des Gesamtepiskopates auf einem allgemeinen Konzil auktoritative, die 
Gesamtkirche bindende Lehrgewalt. 

Ein auf schriftlichem Wege sich abspielendes allgemeines Konzil kann diese 
päpstliche Rundfrage schon deshalb nicht sein, weil die Bischöfe damit nur in 
Gedankenaustausch mit dem Papste treten, nicht aber in Gedankenaustausch 
unter sich. Dies gehört aber mit zum Wesen eines allgemeinen Konzils. Und 
das Votum, das sie nach der Enzyklika abzugeben haben, ist nicht ein Votum, 
das sie als Glied des in einem Konzil versammelten Gesamtepiskopates ab- 
geben. Es ist daher kein auktoritativer, die Gesamtkirche bindender Lehrent- 
scheid, auch wenn moralische Übereinstimmung besteht und die päpstliche Zu- 
stimmung erfolgt. Denn nach der Enzyklika geht es nur um die Feststellung 
des in der Gesamtkirche lebendigen Glaubens in Ansehung der assumptio. Es 
soll festgestellt werden, was die Träger der lebendigen Überlieferung, gläubi- 
ges Volk, Priester im Vereine mit ihrem Bischof von der assumptio der aller- 
seligsten Jungfrau halten. Die Bischöfe sind nur befragt mit Bezyg auf den 
Assumpta-Glauben in ihrer Diözese. Und dazu hin sollen die Bischöfe als festes 
qualificati der lebendigen Überlieferung, als authentische Zeugen der Tradi- 
tion, ihr Urteil über die Frage abgeben, ob die.leibliche Aufnahme Mariens 
als Offenbarungswahrheit zu gelten habe und definibel sei. Das Erge;lMs der 
Umfrage war das moralisch-übereinstimmende Urteil, sie sei Offenbar mgs- 
wahrheit und werde vom gläubigen Volk und Klerus als solche im Glauben 
angenommen. Und zu diesem Urteil hat nunmehr der oberste Lehrer der 
Kirche ein eigenes Urteil beigefügt, daß die assumptio eine Offenbarungs;- 
wahrheit sei. Damit hat sich also die lehrende und hörende Kirche einmütig 
dazu bekannt, daß in der assumptio eine Offenbarungswahrheit vorliege. Das 
ist ein Glaubensbekenntnis der Gesamtkirche und -dieses ist irrtumslos, • weil 
die Gesamtkirche durch den Heiligen Geist vor Irrtum bewahrt wird. Dieses 
Bekenntnis ist aber zugleich der Ausdruck der lebendigen Überlieferung. Denn 
was von allen einmütig im Glauben bekannt wird, kann keinen Irrtum enthal- 
ten, sondern ist ein Zeugnis der Überlieferung, non est erratum, sed traditum. 
Die Universalität des Glaubens ist ja nach Vinzenz von Lerin das erste und ent- 
scheidende Kriterium,' daß eine durch lebendige Überlieferung vermittelte 
Glaubens- und Offenbarungswahrheit vorliegt. Damit steht mit Gewißheit die 
Tatsache fest, daß es sich bei der assumptio um eine Offenbarungswahrheit 
handelt, und ist zugleich die Voraussetzung geschaffen, die leibliche Aufnahme 



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 325 

der Mutter Gottes in den Himmel zum formellen Dogma der Kirche zu er- 
heben. Dogma ist getragen, durch die lebendige Überlieferung. Wenn Papst 
Pius XII. an Allerheiligen 'die assumptio corporalis zum Dogma der Kirche 
erklärt, so tut er es daher auf Grund des übereinstimmenden Glaubens der 
Gesamtkirche, in der die lebendige Überlieferung der assumptio als einer 
Offenbarungswahrheit zum Ausdruck kommt. 

2.  Der  Nachweis  der  assumptio   aus   den  Offenbarungs- 
quellen,   Schrift und Überlieferung. 

a) Der Unterschied der ascensio (Himmelfahrt) Jesu und der assumptio (Auf- 
nahme) Mariae und ihrer verschiedenen Bezeugung. 

Ist aber die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel eine Wahrheit der 
Offenbarung, dann muß diese auch durch die Qffenbarungsquellen, d. h. durch 
die Heilige Schrift und die Tradition bezeugt sein. Wir haben daher den Nach- 

' weis zu führen, daß die assumptio durch Schrift und Überlieferung als Offen- 
barungswahrheit bezeugt sei. 

Bevor wir aber diesen Nachweis antreten, müssen wir uns darüber im klaren 
sein, was nachgewiesen werden soll. Die Frage des Papstes in der Enzyklika 
•Deiparae Virginis" bezieht sich nur auf die assumptio corporalis. Das aber 
heißt, daß das kommende Dogma sich nur auf die leibliche Aufnahme Mariens 
in den Himmel beziehen wird und dies im engen und strengen Sinne. Der Tod 
Mariens und ihre Wiedererweckung sind also nicht als wesentliche Elemente 
in das Dogma aufgenommen. Sie stehen außerhalb des Dogmas und sind seine 
mehr oder weniger notwendigen Voraussetzungen, höchstenfalls also facta 
dogmatica. 

Und damit ergibt sich als Erstes: der wesentliche Unterschied zwischen der 
leiblichen Aufnahme Jesu in den Himmel, der Himmelfahrt Jesu und der 
assumptio Mariens und ihrer je verschiedenen Bezeugung. Jesu Himmelfahrt 
steht in wesenhaftem Zusammenhang mit seiner Auferstehung von den Toten. 
Sie bildet den Abschluß des messianischen Wirkens Jesu, das seinen Anfang 
nahm mit der Taufe am Jordan und beendet wurde durch seinen Eingang zum 
Vater in der ascensio. Die Himmelfahrt gehört noch zu jenen Ereignissen, die 
die Jünger Jesu als Augen- und Ohrenzeugen erlebt haben, und sie gehört 
noch in jenen Zeitraum, •da der Herr Jesus bei uns ein- und ausging", ebenso 
wie die Auferstehung am dritten Tage nach seinem Tode. Auferstehung und 
Himmelfahrt haben die Zwölfe als Augen- und Ohrenzeugen erlebt, haben sie 
doch mit dem Auferstandenen Tischgemeinschaft gepflegt (owakiC,ö\i£vo<; Apg 
1,4), mit ihm gegessen und getrunken. Wenn die Zwölfe darüber berichten, 
so bezeugen sie davon, was sie gesehen und gehört haben. Ihre martyria von 
Jesus dem Auferstandenen und in den Himmel Eingehenden ist die martyria 
von Augenzeugen. Von der ascensio Jesu unterscheidet sich aber die assumptio 
Mariens. Die assumptio der Mutter des Herrn ist keine Himmelfahrt. Von der 
Himmelfahrt Mariens zu sprechen, ist sehr mißverständlich, denn das legt 
nahe, anzunehmen, die assumptio Mariens sei ein heilsgeschichtlicher Vorgang 
derselben Art wie die ascensio Jesu. Das meint aber das Dogma von der 



326 Dr. Josef Rupert Geiselmann 

assumptio gerade nicht. Das ist eine sachlich nicht begründete und den wahren 
Sachverhalt geradezu verfälschende Vorstellung der assumptio. Das hat die 
apokryphe Literatur des sog. transitus Mariae getan und die -assumptio Ma- 
riens der ascensio Jesu bewußt angeglichen. Denn auch hier treten die Zwölf 
Apostel als Augenzeugen auf und sollen sichtlich als Augenzeugen ihre mar- 
tyria, ihr Zeugnis von der Aufnahme Mariens in den Himmel ablegen, wie sie 
ihre martyria von der Himmelfahrt des Herrn Jesus abgeben. 

Ein solches Zeugnis haben die Zwölfe nicht gegeben und konnten es nicht 
geben, weil sie nicht Augenzeugen der assumptio waren. Die martyria der 
Apostel von der assumptio Mariens ist nicht Augen-Zeugnis, sondern nur Be- 
kenntnis- und Glaubenszeugnis. Und auch da erhebt sich die Frage, in welchem 
Sinne die Apostel davon bekennend Zeugnis geben, ob sie ein unmittelbares 
ausdrückliches (eine martyria explicita et expressa) oder nur ein mittelbares, 
eingeschlossenes (eine martyria implicita) Bekenntnis-Zeugnis abgeben. Denn 
es kann etwas unmittelbar und ausdrücklich geoffenbart sein (revelatum ex- 
plicitum). Und es kann etwas auch nur mittelbar und in anderes eingeschlossen 
geoffenbart sein (revelatum implicitum). Und dementsprechend kann etwas 
von den Vermittlern und Kündern der Offenbarung ausdrücklich bezeugt oder 
eingeschlossen (implicite) bezeugt werden. Und damit kann auch das Bezeugte 
ausdrücklich und unmittelbar überliefert werden, oder in anderem einge- 
schlossen mitüiberliefert werden (traditio explicita bzw. implicita). 

Die Überlieferung der Zwölfe von der Auf erweckung und Himmelfahrt Jesu 
ist eine historisch-theologische Tradition. Denn die Zwölfe berichten davon 
als Augen- und Ohrenzeugen. Das macht den geschichtlichen Charakter dieser 
Tradition aus. Aber sie berichten- von diesen Ereignissen nicht als nur von 
gewöhnlichen geschichtlichen Fakta, sondern von Heilsereignissen. Und das 
macht den theologischen Charakter dieser Tradition aus. Eine historisch-theo- 
logische Tradition (B. Altaner) von der assumptio Mariens verlangen, heißt 
daher unter der Hand die assumptio Mariens verfälschen in einen Vorgang, - 
der der ascensio Jesu angeglichen ist, den die Zeugen der Offenbarung, die 
Apostel, als Augenzeugen erleibt haben, so wie das in der apokryphen Ver- 
fälschung der assumptio im transitus Mariens der Fall ist. Es kann sich also 
bei der assumptio Mariens • und das Hegt in der Sache begründet • nur um 
eine Glaubens-Tradition handeln. 

b) Die assumptio Mariae als eine in anderen Glaubenswahrheiten eingeschlos- 
sene und mit-überlieferte Glaubenswahrheit. 

Und so stehen wir vor der Frage, ob die assumptio in den Offenbarungs- 
quellen von Schrift und Überlieferung ausdrücklich oder nur eingeschlossen 
bezeugt sei. 

Tatsächlich wollen verschiedene Theologen die assumptio in Schrift und 
Tradition ausdrücklich bezeugt finden. Von den älteren Theologen ist es 
R. Buselli4. Von den Theologen der Gegenwart findet M. Jugie5 die assumptio 

* La vergine Maria vivente in corpo et in anima in cielo, Florenz 1863. 
5 La mort et l'assomption de la sainte Vierge 1944. 



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Martens in den Himmel 327 

in dem Bilde der Geh. Qffbg. (12) von dem Weibe, bekleidet mit der Sonne, den 
Mond zu ihren Füßen und eine Krone von 12.Sternen auf ihrem Haupte, aus- 
drücklich ausgesprochen, während P. Renaudin8 die Tatsache des allgemeinen 
Glaubens an die assumptio corporalis sich nur unter der Voraussetzung einer 
ausdrücklichen apostolischen Überlieferung erklären kann. 

Allein weder das sog. Proto-Evangelium Gen 3,15, noch das •Voll der 
Gnaden" von Lk 1,28, noch das apokalyptische Bild des 12. Kapitels der Ge- 
heimen Offenbarung kann so verstanden werden, als ob hier direkt die 
assumptio corporalis Mariens ausgesagt werde. Ist es doch mehr als fraglich, 
ob in diesen Schriftstellen auch nur implicite von der assumptio die Rede ist. 

. Und gegen eine ausdrückliche, von Anfang an bestehende apostolische Tra- 
dition spricht entscheidend die Tatsache, daß wir bis ins 5. Jahrhundert hinein 
kein einziges ausdrückliches und unumstrittenes Zeugnis von der assumptio 
haben. Und schließlich ist Renaudins Postulat deshalb überflüssig, weil die 
Tatsache eines allgemeinen Glaubens gegeben ist an Wahrheiten, die nur 
implicite mitüberliefert sind, wie dies das Beispiel der Unbefleckten Empfäng- 
nis eindeutig zeigt. 

Die assumptio Mariens ist nur in anderen überlieferten Glaubenswahrheiten 
eingeschlossen mit-überliefeiH;. Und es hat eines langen und verschlungenen 
Pfades bedurft, bis unter dem Wirken des uns vom Herrn verheißenen Geistes, 
der uns in alle Wahrheit einführen soll, das in anderen Glaubenswahrheiten 
eingeschlossene Geheimnis der assumptio erkannt, ausgesprochen, klar for- 
muliert und aus diesen Zusammenhängen mit andern Glaubenswahrheiten 
begründet worden ist. Und dabei ist das gläubig sinnige Gemüt ebenso be- 
teiligt wie die scharf geschliffene theologische Reflexion und die in die Tiefen 
steigende Spekulation. Denn der Geist weht, wo er will. Und erst alle zusam- 
men haben zu dem Bilde beigetragen, das heute als die assumptio corporalis 
Mariens vor uns steht. Gerade dieses vor dem Abschluß stehende Dogma ist 
ein Schulbeispiel dafür, daß die Überlieferung nicht ein mechanisches von 
Hand-zu-Hand-Reichen fertiger Wahrheiten ist, sondern daß sie Geist und 
Leben ist, daß sie der Mühe des Denkens nicht enthoben ist. Am Dogma der 
assumptio kann einleuchtend demonstriert werden, daß es die Aufgabe der 
lebendigen, Überlieferung ist, nicht bloß den Glauben, die fides durch den 
Strom der Jahrhunderte hinabzutragen, sondern zum intellectus fidei, zu 
immer weiterem, immer umfassenderem, immer tieferem Verständnis des 
Gotteswortes fortzuschreiten. , 

c) Versuch einer dogmatischen Begründung der assumptio Mariae. 

Wir sagen bewußt Versuch einer dogmatischen Begründung. Denn das, was 
wir über die Tradition der assumptio ausgeführt haben, hat uns schon gezeigt, 
daß hier mehr Probleme aufgezeigt, als klare Ergebnisse aufgewiesen werden 
können. Und nicht besser steht es mit der biblischen Begründung. So steht die 
dogmatische Begründung erst in ihren Anfängen. Es bedarf noch eingehender 

• Assumptio B. M. V. matris Dei, Turin 1933. 



328 Dr. Josef Rupert Geiselmann 

biblischer Untersuchungen und noch mehr der dogmengeschichtlichen For- 
schungen, um wirklich stichhaltig die assumptio aus den Offenbarungsquellen 
von Schrift und Überlieferung nachweisen zu können. 

Ehe wir uns aber an die dogmatische Begründung der assumptio aus Schrift 
und Überlieferung wagen, sei die Bemerkung vorausgeschickt, daß wir das, 
was uns Schrift und Tradition sagen, nicht isoliert von dem lebendigen Glau- 
benszeugnis der Gesamtkirche von der assumptio betrachten dürfen, daß wir 
also nicht von diesem Glaubenszeugnis absehend aus den Offenbarungsquellen 
von Schrift und Überlieferung die assumptio zu erweisen haben. Das ist der 
Sinn des dogmatischen Beweises, überhaupt betrachtet, nicht und kann es 
daher auch in unserem besonderen Falle nicht sein. Kirche, Schrift und Tradi- 
tion gehör en, vielmehr zusammen und bilden ein unlösliches organisches 
Ganze. Von daher bekommen auch die sog. Konvenienzbeweise ihre Kraft und 
dogmatische Gültigkeit. Denn es ist keineswegs so, als ob mit dem potuit Deus, 
decuit, ergo fecit dem Dogmatiker eine Zauberformel an die Hand gegeben 
wäre, mit der er alles und jedes und das heißt nichts beweisen kann. Mit ihnen 
will vielmehr die durch die Gesamtkirche bezeugte, also dogmatisch schon 
sicher feststehende Glaubenswahrheit der assumptio theologisch durchleuchtet 
und mit den der Glaubenswissenschaft zur Verfügung stehenden Gründen 
theologisch gerechtfertigt werden. Daß diese Konvenienzgründe nicht die 
höchste Form des Beweises darstellen und nicht den obersten Grad der Gewiß- 
heit garantieren, das weiß niemand besser als der Dogmatiker selbst. Wenn er 
sie trotzdem anwendet, so aus dem Bewußtsein heraus, daß mangelhafte 
Gründe immer noch besser sind als gar keine. 

Überblickt man aber die dogmatische Begründung der assumptio, so fällt 
vor allem auf, daß sie bisher fast ausschließlich von der dogmatischen Anthro- 
pologie her erfolgt. Der Grund hiefür liegt darin, daß die assumptio im engsten. 
Zusammenhang mit dem Dogma von der Unbefleckten Empfängnis gesehen 
wird. Man hat den Versuch unternommen, aus schon bestehenden lehramt- 
lichen Entscheidungen der Kirche die assumptio zu begründen. So hat jüngst 
der Theologe C. Koser O. F. M. geglaubt, aus dem 2. Kanon des von Papst 
Bonifaz II. bestätigten Konzils von Orange 529 die assumptio als implicite 
definiertes Dpgma ableiten zu können. In diesem Kanon wird ja ausgesprochen, 
daß der Tod des Menschen Erbtod sei und auf die Nachkommen Adams mit 
der Erbsünde als Strafe von Adam aus übergeht. Hier findet dieser Theologe 
ausgesprochen, daß ein notwendiger Zusammenhang bestehe zwischen der 
ursprünglichen Gerechtigkeit, der Empfängnis ohne die Erbsünde und den 
mit der ursprünglichen Gerechtigkeit verbundenen sog. außernatürlichen 
Gaben (den sog. dona praeternaturalia), zu denen auch die Befreiung vom Tode 
gehört. Und nun folgert er: Maria war weder mit der Erbsünde noch mit einer 
persönlichen Sünde behaftet, also war sie auch dem Tode als Strafe nicht 
unterworfen. Sie hat ein ius ad immortalitatem (ein Recht auf Unsterblichkeit). 
Wenn sie nach dem Vorbild ihres Sohnes sich trotzdem dem Sterben unter- 
warf, um für die Sünden der Menschen Gott genugzutun, so konnte sie doch 
nicht im Grabe bleiben, weil dies mit der Genugtuung für die Sünden nichts 



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 329 

zu tun hat. Wenn Gott nicht ungerecht erscheinen wollte, so konnte er daher 
die seligste Jungfrau nicht der Verwesung unterwerfen. 

Allein das donum praeternaturale der Unsterblichkeit ist durch die Adams- 
sünde endgültig zurückgenommen, nicht nur bis auf weiteres unterbunden 
(revocatum non suspensum)7 derart, daß wenn jemand durch ein besonderes 
Privileg von der Erbsünde bewahrt wird, für diesen nicht ipso facto auch der 
Anspruch auf Unsterblichkeit eintritt. Und zum anderen hat Gott durch das 
besondere Privileg, von der Erbsünde bewahrt zu werden, die Mutter des 
Herrn nicht mit der iustitia originalis (der Urstandsgerechtigkeit) begnadet, 
wie sie der Stammvater besaß, die Gnade, die ihr zuteil wurde, war vielmehr 
eine Gnade Christi, des Erlösers des gefallenen Menschengeschlechtes, sie war 
Erlösungsgnade. Das Dogma von der Unbefleckten Empfängnis besagt aber 
nur, daß die Mutter des Herrn von der Erb s ü n d e bewahrt worden ist und 
es besagt nicht, daß sie auch von allen mit der Ursünde verbundenen Folgen 
bewahrt wurde. Damit ist es wohl vereinbar, daß Maria dem Tode verfallen 
konnte, zwar nicht als einer Strafe, aber als einer mit der Natur der Menschen 
gegebenen Folge. Denn der Mensch ist mortalis condicione corporis animalis, 
immortalis beneficio conditoris (sterblich auf Grund der Leibhaftigkeit, un- 
sterblich durch eine besondere Gnade des Schöpfers) (Augustin, De Genes, ad 
litteram VI c. 25). Mit dem Dogma von der Unbefleckten Empfängnis ist es 
also wohl vereinbar, daß die Mutter des Herrn propter condicionem naturae 
humanae (nach den Gesetzen der menschlichen Natur) dem Tode unterworfen 
und ihre Seele bis zu dem Tage der allgemeinen Auferstehung vom Leibe 
getrennt blieb. Was soll damit, gesagt sein? Dies, daß die assumptio, die leib- 
liche Aufnahme Mariens, in der Offenbarungswahrheit der Unbefleckten Emp- 
fängnis allein nicht schon enthalten und aus ihr allein auch nicht ge- 
folgert werden kann. 

Und das führt uns auf das Verhältnis der assumptio zur Unbefleckten Emp- 
fängnis Mariens überhaupt. Es lag nahe, die leibliche Aufnahme aus dem 
Dogma der immaculata conceptio zu folgern. Papst Pius IX. selbst hat der 
Königin Isabella von Spanien auf ihre Bitte um die Dogmatisierung der 
assumptio geantwortet: Dubium non est, quin Assumptio eo modo quo a 
fidelium communitate creditur, ex Conceptione Immaculata consequatur8. Dar- 
über hinaus hat aber die Theologie die assumptio auch im engsten Anschluß 
an die Begründung der Unbefleckten Empfängnis dogmatisch zu beweisen ver- 
sucht, derart, daß die biblischen Beweise für die immaculata conceptio 
(Gen 3,15; Lk 1,28) auch auf die assumptio angewendet werden. 

Es ist nicht überflüssig, sich einmal die Frage zu stellen, ob dieser Parallel- 
gang der dogmatischen Begründung sachlich gerechtfertigt ist. 

Es kann der fundamentale Unterschied nicht übersehen werden, der zwischen 
der assumptio und der immaculata conceptio besteht. Während nämlich die 

7 C Balic, aaO., S. 22. 
8 •Es ist kein Zweifel, daß die leibliche Aufnahme (Mariens), so wie sie von den 

Gläubigen geglaubt wird, sich konsequenterweise aus der Unbefleckten Empfängnis 
ergibt." G.- Hentrich • R. G. de Moos, Petitiones de assumptione corporea II 
(1942), 883. 



330 Dr. Josef Rupert Geiselmann 

Bewahrung vor der Erbsünde etwas ist, was nur der Mutter des Herrn durch 
ein einzigartiges Privileg zuteil geworden ist, ist die leibliche Aufnahme Ma- 
riens in den Himmel, auf ihren Inhalt besehen etwas, was Maria mit allen in 
der Gnade Christi Verstorbenen gemein hat. Der Unterschied zwischen der 
Mutter des Herrn und den übrigen in Christo Erlösten ist nur der, daß diesen 
die Auferstehung des Fleisches erst im kommenden Äon zuteil werden wird, 
während der Mutter des Herrn diese Gnade schon in diesem Äon zuteil ge- 
worden ist, in dem noch der Tod, der Feind des Menschengeschlechtes, seine 
Herrschaft ausübt. Das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den 
Himmel sagt also aus, daß das, was allen in der Gnade Christi Verstorbenen 
einst zuteil werden wird, an der Mutter des Herrn vorzeitig verwirklicht ist. 
Bei der immaculata conoeptio haben wir es also mit einem sachlichen Privileg, 
bei der assumptio mit einem zeitlichen Privileg zu tun. 

Dies einmal klargestellt weist uns aber den Weg, den wir in der Begrün- 
dung der assumptio einzuschlagen haben. Die assumptio als eine Form der 
resurrectio carnis, der Auferstehung des Fleisches gesehen, sagt uns, 
daß wir diese nicht von der Anthropologie her, sondern christozentrisch zu be- 
gründen haben. Die assumptio aber als vor-zeitige Verwirklichung der 
resurrectio carnis verstanden verweist uns auf die Heilsgeschichte als den 
Weg, der uns die assumptio verstehen lehrt. Denn wo es sich um die Zeit han- 
delt, da geht es um die Geschichte. Und wo es sich dabei noch um das Heil in 
Christo Jesu handelt, da geht es um die Heilsgeschichte. Damit ist gesagt, daß 
es sich bei der assumptio Mariens um ein heilsgeschichtliches Ereignis handelt, 
das auch nur aus dem Zusammenhang der oikonomia Gottes verstanden wer- 
den kann. 

(1.) Die assumptio kann nur von Christus her begründet 
werden. 

Wie die immaculata conceptio eine Gnade Christi ist, wie sie Maria nur intuitu 
meritof um Christi, im Hinblick auf die Verdienste Christi von Gott geschenkt 
worden ist, so ist auch die assumptio eine Gnade, die in Christus, näherhin in 
der Auferstehung Christi, ihre Quelle hat. Und daher hat die assumptio ihre 
biblische Begründung in dem berühmten 15. Kapitel des ersten Korinther- 
briefes des Apostels Paulus: •Wenn aber gepredigt wird, daß Christus von 
den Toten auferstanden ist, wie können dann einige von euch behaupten, es 
gebe keine Auferstehung der Toten? ... Nun aber ist Christus von den Toten 
auferstanden als der Erstling der Entschlafenen. Denn da durch einen Men- 
schen der Tod gekommen ist, so kommt auch durch einen Menschen die Auf- 
erstehung der Toten. Wie in Adam alle sterben, so werden in Christus alle 
wiederbelebt werden. Ein jeder aber, wenn die Reihe an ihm ist: Christus als 
Erstling, sodann jene, die Christus angehören, bei seiner Ankunft. (1 Kor 15,12 
und 20•23). 'Ev TU) Xoiatcp navxeq £ooojtoiT){hf]aovTai. In Christus werden alle 
wieder zum Leben gerufen (1 Kor 15,22): Das gilt für alle ohne Ausnahme, 
auch für Maria, die Mutter des Herrn. In Christus dem Auferstandenen hat 
die assumptio Mariens ihre Ursache. 



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 331 

Aber ebenso wichtig wie 1 Kor 15,22 ist 1 Kor 15,23: zxaaxoq öE ev tcp I8i(p 
xäy\iaxi. Ein jeder wird dann wiederbelebt werden, wann die Reihe, an 
ihm ist. Und die Reihe bestimmt der Apostel für Christus und für die, die 
Christus angehören. Für Christus ist die Auferstehung von den Toten schon 
eingetreten. Er hat den Anfang gemacht. Die Christo Angehörenden sind •an 
der Reihe" bei der Parusie des Herrn. 

2. Wann aber ist Tö 'IÖIOV TCIYH& für die Mutter Gottes anzusetzen? Wann ist 
Maria •an der Reihe"? Das sagt uns die Heilsgeschichte. Denn bis 
"dahin wissen wir nur, daß Jesus in seiner Auferstehung die Herrschaft des 
Todes gebrochen und allen Christo Angehörenden damit das Wiederbelebt- 
werden gebracht hat, auch Maria seiner Mutter. 

(a) Die heilsgeschichtliche Stellung Mariens nach der Heiligen Schrift. 

Die Heilsgeschichte zeigt uns aber, daß Maria in ihr eine solche Stellung ein- 
nimmt, daß sie in keinem Fall mit den übrigen Christo Angehörenden gleich- 
gestellt werden darf. Es ist nicht nötig, daß wir das Alte Testament nach ein- 
zelnen Stellen absuchen, an denen die einzigartige Stellung Mariens ausge- 
sprochen ist und aus denen wenigstens andeutungsweise die assumptio er- 
schlossen werden könnte. Jedenfalls spricht das sog. Protoevangelium Genes. 
3,15 im hebräischen Urtext nur davon,« daß der Same des Weibes den Kopf 
der Schlange zertreten werde. Die Stelle hat ausschließlich messianischen nicht 
marianischen Sinn. Wie sich die einzigartige Stellung Mariens in der Heils- 
geschichte vom Alten Testament her feststellen läßt, das zeigt uns das Neue 
Testament im Stammbaum Jesu des Matthäusevangeliums, das von der Geburt 
Jesu aus rückschauend die Heilsgeschichte betrachtet. Als Ziel der Heils- 
geschichte des Alten Testamentes aber erscheint hier •Maria, von welcher 
geboren wurde Jesus, der Christus genannt wird" (Mt 1,16). Und wie sich die 
einzigartige Stellung Mariens in der Heilsgeschichte vom Alten Testament 
her feststellen läßt, das sagt uns ein zweites Mal das Neue Testament in der 
prophetischen 'Gestalt des greisen Simeon. Mariens Kind in den Armen gibt 
er eine Deutung der Geschichte seines Volkes: Meine Augen haben dein Heil 
gesehen, das du bereitet hast im Angesicht aller Völker, ein Licht zur Offen- 
barung unter den Heiden und zur Verherrlichung deines Volkes Israel" (Lk 2, 
30•32). 

Jedes Volk hat seinen Tag in der Geschichte. Auch Israels Volk •hat seinen 
Tag gehabt, sagt uns der alte Simeon. Es ist der Tag, an dem Maria in Beth- 
lehem den Christus Gottes zur Welt brachte zur Verherrlichung ihres Volkes. 
An jenem Tage hat dieses Volk das göttliche Ziel seiner Geschichte erreicht, 
hat das Warten Simeons sein Ende gefunden. ... So sieht Simeon die Ge- 
schichte seines Volkes. Alle Geschichte Israels ist Vorgeschichte Jesu Christi. 
Dieses Volk ist von Gott geschaffen und durch die Zeiten geführt, um Maria 
hervorzubringen. Das war seine weltgeschichtliche (und fügen wir hinzu seine 
heilsgeschichtliche) Bedeutung. Nachdem es der Menschenwelt diesen histori- 
schen Dienst getan hat, kann es in Frieden dahinfahren." Das ist nicht meine 
Interpretation des Simeon-Gebetes. Ich habe hier nur zitiert. Diese Interpreta- 



332 Dr. Josef Rupert Geiselmann 

tion habe ich auch nicht einem katholischen Betraehtungsbuch entnommen. 
Das ist vielmehr die Interpretation, die jüngst ein evangelischer Theologe, ein 
Kenner des Neuen Testamentes, Ethelbert Stauffer, gegeben hat9. 

Im Lichte von Mt 1,16: Maria, von welcher geboren ward Jesus, der Christus 
genannt wird • erscheint Is 7,14: •Siehe, die Jungfrau wird empfangen und 
einen Sohn gebären und seinen -Namen Emmanuel (Gott mit uns) nennen", 
als die eigentliche Sinngebung der alttestamentlichen Heilsgeschichte10. Ihr 
Sinn und Ziel, ihre vorwärtstreibende Dynamik und ihr Ende ist: die Jungfrau 
und ihr Emmanuel-Sohn, ist Maria, von welcher geboren ward Jesus, der 
Christus genannt wird. 

(b) Die heilsgeschichtliche Stellung Mariens nach der Überlieferung. 

Das ist nach dem Worte Gottes, der Heiligen Schrift die Stellung, die Maria 
als die Mutter Jesu als des Gesalbten Gottes einnimmt. Was aber die leben- 
dige Überlieferung über Jesus Christus und Christi Mutter weiterhin sagt, 
ist nichts anderes als die Entfaltung von Mtl, 16 als'Erfüllung von Is 7,14 in 
die einzelnen konkreten Glaubensaussagen und Glaubenswahrheiten. Denn 
die lebendige Überlieferung ist schrifterklärende Überlieferung (traditio inter- 
pretativa) und das heißt ausdeutende Entfaltung und entfaltende Ausdeutung 
des Wortes Gottes der Heiligen Schrift. Die lebendige Überlieferung redet 
nicht anders von Jesus dem Christus und von der, die ihn gebar, als es die 
Heilige Schrift tut. Auch sie hat die Jungfrau von dem Emmanuel-Sohn nicht 
getrennt. Sie sprieht die Sprache des Neuen Testamentes weiter, die Jesus 
zusammen mit der Mutter, die ihn gebar, als das Ziel und Ende der alttesta- 
mentlichen Heilsgeschichte darstellt. Die lebendige Tradition redet nicht anders 
als die Heilige Schrift. Aber sie sagt anderes aus über Jesus Christus und über 
die, die Jesus, den Christus, mit ihrem Blute der Welt geschenkt hat. Dieses 
andere, was sie sagt, hat aber nur den Sinn, den ganzen Reichtum, den die 
Sprache des Heiligen Geistes in die schlichten Worte gehüllt hat: Maria, von 
welcher geboren ward Jesus, der Christus genannt wird (Mt 1,16), in einzelne 
konkrete Aussagen über Christus und seine Mutter zu entfalten. Und die leben- 
dige Überlieferung tut das, getrieben und getragen von demselben Heiligen 
Geiste, der die schlichten Worte von Mtl, 16 eingegeben hat, von demselben 
Heiligen Geiste, der uns durch die entfaltenden Aussagen der lebendigen 

•Tradition in alle Wahrheit einführen will und uns durch die lebendige Tradi- 
tion den vollen und reichen Gehalt dessen auseinanderlegt, was das schlichte 
Sätzlein von Mtl, 16: Maria, von welcher geboren ward Jesus, der Christus 
genannt wird, besagt. 

Die lebendige Überlieferung hat in der Urform des apostolischen Kerygmas, 
die noch vor unseren Evangelien liegt, durch den' Mund der Zwölf-Apostel 
uns ausgelegt, was das sagen will: •Jesus der Christus genannt wird", und 
Jesu heilsgeschichtliche Stellung als des durch die Propheten vorausverkün- 
deten Messias bestimmt. Die lebendige Überlieferung hat uns das Geheimnis 

9 In: Christus und die Caesaren 1948, 24/25. 
10 Jon. Sehildenberger, Vom Geheimnis des Gotteswortes 1950, 127. 



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 333 

der Person Jesu enthüllt, und ihn als vollen und ganzen Menschen ebenso wie. 
als wahren Gott von Gott, Licht vom Lichte, als den Gott-Menschen näherhin 
umschrieben. 

• Und im Zusammenhang mit diesen Jesus-Prädikaten hat sie auch in die 
Tiefen des Geheimnisses derer hinabgeleuchtet, die ihn gebar, Maria, und hat 
uns dieses Geheimnis des Glaubens nahe gebracht: Maria die Unbefleckt-Emp- 
fängene, die immerwährende Jungfrau, die Gottesgebärerin, die Immaculata, 
die Virgo, die Deipara. Die lebendige Überlieferung ist aber, wie sie neben 
der Person Jesu auch seine heilsgeschichtliche Stellung als des Messias, als 
des ewigen, für uns bittenden Hohenpriesters, als des Herrschers gezeichnet 
hat, auch in die heilsgeschichtliche Stellung, die die Mutter im Reiche ihres 
Sohnes einnimmt, betend und nachdenkend eingedrungen. Es ist der unver- 
gleichlich tiefe Theologe Irenaeus gewesen, der dies zuerst getan hat. Wie 
Paulus Christus in Parallele zu Adam gestellt hat (Rö5,12•21, 1 Kor 15,21 
und 22), um so den heilsgeschichtlichen Bezug Christi auf das ganze Menschen- 
geschlecht anschaulich zu machen, so hat Irenaeus zu der Parallele Eva-Maria 
gegriffen, um eine Ahnung in uns zu wecken, daß Maria in der Heilsgeschichte 
eine Bedeutung hat, die alle Eva-Geborenen umgreift. Und diese heils- 
geschichtliche Funktion ist keineswegs damit erschöpft, daß sie Jesus gebar, 
den Erlöser aller. Diese heilsgeschichtliche Stellung Mariens setzt sich im Reiche 
Christi fort. Als Mutter des Erlösers ist sie auch Mutter aller Erlösten. Und 
diese sorgende Mutterliebe findet ihren Ausdruck in der Fürbitte für alle von 
ihrem Sohne Erlösten: Haec quippe nostras lacrimas, precesque defert Filio 
{Unsere Tränen und Bitten bringt sie vor ihren Sohn) (Hymnus zur Matutin 
der Maternitas B.M.V. vom 11. Oktober), Diese heilsgeschichtliche Funktion 
der Mutter des Herrn ist zuletzt klar ausgesprochen im Glauben der Kirche 
an Maria als die fürbittende Vermittlerin aller Gnaden. 

(c) Damit haben wir aus Schrift und lebendiger Überlieferung die Voraus- 
setzungen erhoben, von denen aus wir die Frage nach dem Offenbarungs- 
charakter der assumptio Mariens stellen und beantworten können. 

Wir haben im Anschluß an 1 Kor 15,23 die Frage gestellt, wann für die 
Mutter des Herrn das 'ükov tdyna der resurrectio carnis anzusetzen sei, wann 
sie heilsgeschichtlich gesehen an der Reihe ist, in- Christus wieder zum Leben 
gerufen zu werden (1 Kor 15,22). Christus ist die ajiotQXT) (1 Kor 15, 20 und 23). 
Das aber heißt nicht nur: er ist der Erste, der von den Toten auf erweckt 
worden ist zum ewigen Leben, sondern auch: er ist der, der alle andern wieder 
zum Leben ruft. Und dem Führer zum Leben (Apg 3,15), der schon zum Leben 
erweckt ist, stellt Paulus auf der anderen Seite die gegenüber, die das erst 
bei seiner Parusie im kommenden Äon zu erwarten haben. Wo ist aber das 
'IöIöV Tdyua für die Mutter des Herrn? Mit anderen Worten: Auf welche Seite 
haben wir Maria zu stellen? Auf die Seite derer, die die Erweckung zum Leben 
erst bei der Parusie des Herrn zu erwarten haben, oder auf die Seite des Christ, 
der von Gott schon in diesem Äon zum Leben erweckt worden ist, der als 
Erstling schon von den Toten erstanden ist? Auf dieselbe Linie wie Christus 



334 Dr. Josef Rupert Geiselmann 

dürfen wir Maria nicht stellen. Denn das würde das 'IöIOV xäy\ia, das Jesus als 
dem Führer zum Leben vorbehalten ist, das würde die heilsgeschichtliche Ord- 
nung zerstören, die Paulus hier klar und scharf zeichnet. Jesus der Herr steht 
über und vor der Mutter, als der, der alle, auch Maria, wieder zum Leben 
ruft. Maria aber auf die Seite derer zu stellen, die erst im kommenden Äon 
die Erweckung zum Leben zu erwarten haben, das ist wieder gegen die von der 
Heiligen Schrift klar gezeichnete heilsgeschichtliche Ordnung, die den Sohn 
nicht ohne Zusammenhang mit der nennt, die ihn gebar: Maria. Das würde 
eine Disharmonie in jene gewaltige heilsgeschichtliche Symphonie bringen, 
deren Grundmotiv in Mt 1,16 anklingt: Maria, von welcher geboren ward 
Jesus, der Christus genannt wird, ein Grundmotiv, das in den christologischen 
und mariologischen Sätzen in wunderbarer Harmonie, durch die ganze leben- 
dige Überlieferung hin großartig ausgesponnen, durchgehalten wird. Maria 
auf die Seite derer zu stellen, die die Auferstehung von den Toten erst im 
kommenden Äon zu erwarten haben, das würde das biblisch begründete Band 
zwischen dem Christus und der, die ihn gebar, zerschneiden. Das wäre wider 
den Geist der Heiligen Schrift und der lebendigen Überlieferung. 

Aus diesem Dilemma, in das uns unsere Erwägungen geführt haben, führt 
uns der Glaube der Gesamtkirche heraus, daß Maria schon in diesem Äon 
mit dem Leibe in den .Himmel aufgenommen ist, führt uns heraus die bevor- 
stehende Erklärung Papst Pius XII. als des obersten Lehrers der Kirche, daß 
die assumptio eine Wahrheit sei, die uns der offenbarende Gott geschenkt hat. 

Diese Offenbarung ist allerdings von Gott nicht ausdrücklich ausgesprochen. 
Sie ist auch nicht in einem einzelnen schon formulierten marianischen Dogma 
allein enthalten, weder im Dogma von der immaculata conceptio allein, noch 
im Dogma von der immerwährenden Jungfrau allein, noch im Dogma von der 
Gottesgebärerin allein, noch im Glauben der Gesamtkirche an Maria die für- 
bittende Vermittlerin aller Gnaden allein. 

Aber sie alle zusammen in Verbindung gebracht mit dem vom heiligen Apo- 
stel Paulus ausgesprochenen heilsgeschichtlichen Prinzip des lÖiov rdyjia 
(1 Kor 15,23) führen uns auf die assumptio Mariens hin. Denn das °i8iov Tdyixa 
von 1 Kor 15,23 sagt aus, daß die Auferweckung von den Toten der jeweiligen 
heilsgeschichtlichen Stellung des einzelnen entspricht. Die heilsgeschichtliche 
Stellung Jesu hat dazu geführt, daß er schon in diesem Äon von deff Toten 
erstanden ist. Die Stellung, die Maria, die Mutter des Herrn in der Heils- 
geschichte einnimmt ist aber so, daß sie weder Christus noch den übrigen 
Gläubigen schlechthin gleichgestellt werden kann. Sie steht unter Christus, 
aber als leibliche Mutter des Erlösers und geistliche, fürsorgende Mutter aller 
Erlösten über allen denen, die ihre Erweckung zum Leben erst im kommenden 
Äon zu erwarten haben. Wo also haben wir das Höiov xäy\ia der Mutter des 
Herrn und aller Erlösten anzusetzen? Doch wohl in der Mitte zwischen Chri- 
stus und denen, die auf ihre Auferweckung im kommenden Äon warten. Das, 
was zu folgern hier unmittelbar nahe gelegt wird, spricht das kommende 
Dogma der assumptio aus. Maria wird durch das Dogma von der leiblichen 
Aufnahme in den Himmel deutlich auf die Seite aller Erlösten gestellt, wlül 



Dogmatisierung'der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 335. 

auch sie wie alle andern Kinder Evas durch den Urheber des Lebens vom Tode 
ins Leben wieder gerufen ist, weil das was sie damit erfährt, keine ascensio, 
sondern eine assumptio, kein selber aus eigener Machtfülle Hinaufsteigen, 
sondern ein von Christi "Gnade Hinauf genommenwerden ist. Maria wird aber 
durch das Dogma von der assumptio, ihrer Stellung in der Heilsgeschichte 
entsprechend, über alle Erlösten und an die Seite ihres Sohnes gestellt, weil 
Christus das, was er den andern erst im kommenden Äon geben wird, seiner 
Mutter schon in diesem Äon geschenkt hat. Dieses vorzeitige Eingehen mit 
Leib und Seele in die Gottesherrlichkeit ist möglich. Es ist für die Mutter des 
Herrn ein Geschenk dessen, der der Herr über die Zeiten der Heilsgeschichte 
ist, ein Geschenk des Herrschers über die Äonen, des unsterblichen und un- 
sichtbaren Gottes (1 Tim 1,12). So können wir sagen, daß die genannten Wahr- 
heiten in ihrer Zusammenschau auf.die assumptio Mariens hinkonvergieren. 
Wir haben in der assumptio keine unmittelbar ausgesprochene, aber eine 
mittelbar nahegelegte Offenbarungswahrheit oder theologisch formuliert eine 
veritas implicite revelata. 

So haben wir von der Heilsgeschichte ausgehend versucht, das kommende 
Dogma von der assumptio Mariens dogmatisch zu begründen. Unser Anliegen 
war, die bisher vorzüglich anthropologische Begründung nach der christozen- 
trischen hin zu ergänzen, und vor allem der von der theologischen Situation 
der Gegenwart geforderten heilsgeschichtlichen Betrachtung gerecht zu 
werden. ' . 

II. 

Die leibliche Aufnahme Mariens in kerygniatischer Sicht. 

Was ergibt sich aus dem, was wir bisher dargelegt haben, für die Glaubens- 
verkündigung. Von welchen Grundgedanken muß sie beherrscht sein, welche 
besonderen Gesichtspunkte muß sie berücksichtigen? 

1. Sie muß die Frage der Opportunität behandeln. Ist die Dogmatisierung 
der assumptio opportun? Gerade das ist für viele die Hauptschwierigkeit, um 
ihr volles und freudiges Ja zu dem zu geben, was am Allerheiligenfest sich 
begeben soll. Was sollen wir dazu sagen? Zum ersten steht die Verkündigung 
des Glaubens nicht unter dem Gesetz der Opportunität. Als Gesetz hat der 
Apostel vielmehr aufgestellt: verkünde das Wort, ob gelegen oder ungelegen. 
Zum andern: wie wollen wir jetzt schon urteilen, ob die feierliche Dogmati- 
sierung gerade jetzt opportun oder nicht opportun sei. Nach mehr als dreißig- 
jähriger Forschung'auf dem Gebiete der Dogmengeschichte wüßte ich kern, 
einziges Dogma anzugeben, das bei seiner Dogmatisierung nach menschlichen 
Maßstäben gemessen •opportun" war. Sie waren alle für viele, oft für sehr 
viele höchst inopportun, und sie haben sich alle aus späterer Sicht gesehen 
als höchst opportun erwiesen. Eine solche das Schicksal der ganzen Kirche 
berührende Tat, wie es die feierliche Erklärung eines Dogmas ist, geschieht 
nicht ohne das besondere Wirken des die Kirche Gottes durchlebenden Geistes 
Christi: Das Providentieüe einer solchen Erklärung geht uns Menschen oft 
e'st nach Jahrzehnten, vielleicht erst nach Jahrhunderten auf. 



. 336 August Brunner 

2. Es wird notwendig sein, darauf in der Glaubensverkündigung hinzu- 
weisen, daß mit dem Dogma von der assumptio nicht etwas völlig Neues, bisher 
nicht Dagewesenes in der Kirche eingeführt wird. Wir müssen betonen, daß 
die Gesamtkirche schon bisher die assumptio im Glauben hingenommen, in der 
Liturgie gefeiert und in der christlichen Kunst verherrlicht hat. Durch die Dog- 
matisierung werden wir nur in der Gewißheit bestärkt und wird jeder Zweifel 
beseitigt daß die assumptio ihren Grund im Worte und der Heilstat des offen- 
barenden Gottes hat. 

3. Es muß das Anliegen der Glaubensverkündigung sein, den Unterschied 
des ascensio Jesu und der assumptio Mariae herauszustellen. Die Predigt aber 
auf den apokryphen Bericht des transitus Mariae zu stellen, wäre geradezu 
eine Verfälschung des assumptio-Dogmas. 

4. Die Glaubensverkündigung wird die assumptio-Ppedigt christozentrisch 
auszurichten haben. Die assumptio ist keine Verdunkelung Christi und seiner 
zentralen Erlösungstat, der Auferstehung. Denn was die Mutter des Herrn an 
Herrlichem durch ihre leibliche Aufnahme erhielt, das verdankt sie Christus, 
dem Auferstandenen, dem Erstling der Entschlafenen, dem Führer zum Leben. 

Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 
Von August B.r u n n e r , S. J., München 

Die Ansicht, der Leib sei etwas Unreines und der Staff an sich böse, ja, der 
Ursprung des Bösen, ist in den außerchristlichen Religionen und Philosophien 
weit verbreitet. Die Gründe für diese Ansicht sind mannigfaltig. Einer der 
hauptsächlichsten mag in der Tatsache liegen, daß manche leiblichen Vor- 
gänge einen natürlichen Widerwillen und Ekel erregen. Dieser Ekel ist ein 
Schutzmittel, durch das sich das Leben gegen gewisse Gefahren der Ansteckung 
sichert und hat. eine angemessene Sorge für körperliche Reinlichkeit und 
Schönheit zur Folge. Ontologisch ist er ohne Bedeutung. Ein weiterer Grund 
für die Entwertung des Leibes liegt darin, daß die körperliche Arbeit mühsam 
ist und der Mensch sie darum gerne von sich wegschiebt auf die Schultern des 
Schwachen, den er sich durch seine Überlegenheit unterworfen hat. Die Not- 
wendigkeit körperlicher Arbeit wird darum gerade in den höheren heidnischen 
Kulturen zum Zeichen des, Unfreien, des Sklaven. Und da die Sklaverei auf 
die Dauer auch den Sinn des Sklaven ändert, so wird ,die Arbeit auch mit 
diesem sklavischen Sinn, der ein Kind der Unfreiheit ist, in Verbindung 
gebracht. Ein Mensch, der körperlich arbeitet • die aristokratische Anstren- 
gung der Jagd, des Sports und des Krieges ausgenommen •, müsse, so meinte 
man, auch eine unfreie und unedle Natur besitzen. Körperliche Arbeit war 
darum in der Antike verachtet. Selbst große Künstler, deren Kunst Umgang 
mit dem Stoff und körperliche Anstrengung verlangte, wie Baumeister und 
Bildhauer, wurden von manchen zu den Banausen, zu den knechtlichen Ar- 
beitern gerechnet. 




