321

Am Vorabend der feierlichen Dogmatisierung
derv leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel

Von Univ. Professor Dr. Josef Rupert Geiselmann, Tiibingen

(Der folgende Vortrag wurde am 10. Oktober 1950 auf der Didzesansynode in
Rottenburg gehalten).

An der Vigil von Mariae Himmelfahrt d. J. hat der Heilige Vater P. Pius XII.
offiziell mitgeteilt, daB er am Allerheiligenfest als oberster Lehrer der Kirche
die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel feierlich zum formellen Dogma
erkliren werde.

Damit findet die assumptionistische Bewegung der jiingsten Vergangenheit,
die mit der Bitte der 200 Bischéfe auf dem vatikanischen Konzil um die Dog-
matisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himme] ihren Anfang
nahm, ihren kréonenden AbschluBl. Es sind also immerhin 80 Jahre verflossen,
bis diese Bewegung ihr Ziel erreicht hat. Man wird also nicht sagen konnen,
daB der apostolische Stuhl in die Hinde dieser manchmal allzu stiirmischen
Bewegung geraten sei, deren Enthusiasmus oft gréfler war als ihre dogmatische
Begriindung haltbar. Und man wird dem apostolischen Stuhl noch weniger
den Mangel an Klugheit und Vorsicht machen kdnnen. Wenn am Allerheiligen-
fest d. J. die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel zum formellen
Glaubenssatz der Kirche erhoben wird, so ist das die Frucht eines langsam -
reifenden Prozesses, der abschlieBende Akt des klugen Wartens, des ziigelnden
MaéigBigens, des unablissigen Priifens. Die erste Bittschrift der 200 Konzils-
bischofe wurde dem pépstlichen ,,Archiv* iiberwiesen. Und erst jetzt erfahren
wir, dank der Dokumentenpublikationen von W. Hentrich und R. W. von Moos,
daf} die von Bischof Vaccari nach dem vatikanischen Konzil ins Leben gerufene
internationale assumptionistische Bewegung durch Dekret des heiligen Offi-
ziums vom 19. Februar 1880 als valde importuna abgestoppt worden ist'. Der
apostolische Stuhl hat sich von den Stiirmern dieser Bewegung nie ins Schlepp-
tau nehmen lassen. '

Am Allerheiligenfeste findet aber auch der letzte Akt des Dramas, der mit
der Enzyklika P. Pius XII. ,Deiparae Virginis“ vom 1. Mai 1946 begann,
sein Ende.

Denn mit dieser Enzyklika sind wir in da:s'entsdmi'den-de Endstadium der
Frage eingetreten. Bis dahin war die Definibilitdt der assumptio eine rein
theologische Angelegenheit gewesen. Es ging dabei um die Fragen, ob die leib-
liche Aufnahme zum Bestand der Offenbarung gehore; welche Art von Offen-
barung vorliege, ob eine ausdriickliche (explicita) oder einschlieBliche (impli-
cita) und wenn letztere, ob diese eine formal einschlieBliche oder virtual ein-
schlieBliche sei; was denn eigentlich zum Inhalt dieser Offenbarungswahrheit
gehore und welches der Grad der Gewilheit sei. Mit der Enzyklika , Deiparae
Virginis“ ward aber der Bereich der bloB theologischen Reflexion iiberschritten.

1 G. Hentri¢ch und R. G. de Moos, Petitiones de assumptione corporea "B.‘V. M. 11
(1945), 920/929; G. Hentrich, De definibilitate assumptionis B. M. V. 1949, 43.

21



322 Dr. Josef Rupert Geiselmann

Denn die Enzyklika enthielt nicht das, was bestimmte Theologen vorgeschlagen
hatten, der Papst solle den Bischéfen Fragen wissenschaftlich-theologischer
Art vorlegen: ob diese Wahrheit formaliter oder virtualiter geoffenbart sei;
welche Beweise fiir sie'schliissig se’e~n, welche nicht, ob die assumptio auch den
Tod und die Auferweckung Mariens mit einbegreife?. Sie war auf einen ganz
anderen Ton gestimmt und sofort ist aufgefallen, daf3 sie nach dem Vorbild
der Enzyklika Pius IX. ,,Ubi pﬁmum“ vom 2. Februar 1849 gestaltet war, die
die Dogmatisierung der Unbefleckien Empfingnis Mariens eingeleitet hat.
Aber wihrend von da ab das Ergebnis der Rundfragé des Papstes an die
Bischoéfe theologisch ausgewertet und die Frage gestellt wurde, ob auf Grund
der Antworten der Bischife diese Wahrheit mit Sicherheit als Offenbarungs-
wahrheit angesprochen werden diirfte und als definibel zu bezeichnen sei, ist
mit der Kundgabe des Termins der feierlichen Erkldrung der assumptio zum
Dogma durch P. Pius XII. auch filir die dogmatische Behandlung der Frage
eine neue Situation entstanden. Denn wihrend bisher nur feststand, daB die
iiberwiltigende Mehrheit der Bischéfe sich fiir die Definibilitdt ausgesprochen
habe, die Stellungnahme des Papstes selber aber immer noch ausstand, hat
jetzt der Papst durch die offizielle Bekanntgabe des Termins der Dogmatisie-
rung auch die Definibilitit ausgesprochen. Damit liegt also jetzt das moralisch
libereinstimmende Urteil der gesamten lehrenden Kirche iiber die Definibilitit
der assumptio Mariens vor, das will sagen das authentische Urteil der Bischéfe
und das auktoritative Urteil des Papstes, dafl die leibliche Aufnahme Mariens
zum Bestand der Offenbarung gehére und daher zum formellen Dogma, zum
bindenden Glaubenssatz der Kirche erhoben werden kénne. Dariiber ist seit
dem 14. August 1950 ein theologischer Zweifel nicht mehr moglich. Es besteht
vielmehr die GewiBheit dariiber, daB die assumptio zu dem der Kirche anver-
trauten Glaubensgut gehort. Die Frage der Definibilitdt ist damit lehramtlich
geklirt, ’

Zugleich ist fiir die Glaubenswissenschaft die Aufgabe klar umschrieben,
die sie nunmehr mit Bezug auf die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel
zu erfiillen hat. Sie hat von jetzt ab nicht mehr zu untersuchen, ob diese Wahr-
heit zum Offenbarungsbestand gehort. Diese Frage ist entschieden. Thre Auf-
gabe ist vielmehr, klarzulegen, inwiefern die assumptio eine Offenbarungs-
. wahrheit sei und aus den Offenbarungsquellen als Glaubenswahrheit nachge-

wiesen werden kénne. .

Um es gleich von vornherein zu sagen, diese ihr mit dem kommenden Dogma
der assumptio gestellte Aufgabe ist eine der schwierigsten des gesamten dog-
matischen Bereiches. Und es wire mehr als vermessen zu wihnen, als ob die

_ vielen mit der assumptio gestellten, oft mannigfaltig ineinander verschlunge-
nen Probleme in einem kurzen Bericht auch nur annidhernd erschépfend be-
handelt werden konnten. Es kann sich also hur darum handeln, die mit der
assumptio gegebenen dogmatischen und kerygmatischen Fragen wenigstens
in ihren Grundlinien kurz zu zeichnen. .

2 M. Iugie, La mort et I'assomption de la sainte Vierge 1944, 600 A 1 — C. Bali&, Pro
veritate assumptionis B. V. Mariae dogmatice definienda 1949, 24.



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 323
I

Die mit der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel aufgeworfenen
dogmatischen Fragen.

1. Das Zeugnié der traditio - viva et activa von der as- -
"sumptio als'einer Offenbarungswahrheit.

Um {iberhaupt dogmatisch zur assumptio der Mutter Gottes Zugang zu be-
kommen, ist es nétig und unumgénglich, ein fest umrissenes Bild von dem die
Kirche tragenden und beherrschenden Traditionsprinzip zu haben® und vor
allem sich klar zu sein iiber den fundamentalen Unterschied von der leben-
digen und aktiven Tradition, der traditio viva et activa als Glaubensnorm und
der Tradition als locus theologicus, als dogmatischer Beweisquelle. Beides ist
nicht dasselbe. Und es kann sein, daBl etwas deutlich ausgesprochener und
formulierter Gegenstand der traditio viva ist, ohne auch zugleich immer als
Glaubensgegenstand in der Tradition als dogmatischer Bewelsquelle ebenso
klar und pramse formuliert zu sein.

Diese Unterscheidung vorausgesetzt, kénnen wir aber sagen: Die leibliche
‘Aufnahme Mariens in den Himmel ist mit GewiBheit eine Offenbarungswahr-
heit, weil sie als solche von der lebendigen Uberlieferung bezeugt ist.

Die assumptio ist Geégenstand der Glaubensverkiindigung der Gesamtkirche.
In den Katechismen aller Di6zesen wird sie nicht nur als fromme Meinung,
sondern aK Wahrheit verkiindet, die zum Bestand der Glaubenswahrheiten
gehért. In ﬁer ganzen Kirche wird in der Liturgie das Fest der assumptio
Mariens gefelert Und hier gilt wirklich der Grundsatz: lex orandi est lex
credendi. Denn das Fest der assumptio darf keineswegs etwa dem Fest der
Darstellung Mariens im Tempel gleichgestellt werden, das eine fromme Le-
gende kultisch zum Ausdruck bringt. Es hat vielmehr ebenso wie das Fest der
Unbefleckten Empfingnis kultdogmatische Bedeutung, weil in ihm die as-
sumpfio als eine Glaubenswahrheit zum Ausdruck gebracht werden will und
auch klar zum Ausdruck gebracht ist. Dieses lebendige Glaubenszeugnis der
Gesamtkirche von der assumptio eindeutig festzustellen, war aber der Zweck
deir Enzyklika Pius XII. ,Deiparae Virginis® vom 1. Mai 1946. Denn hier
wurden die Bischéfe aufgefordert, anzugeben, welches die Stellung des ihrer
Leitung anvertrauten gldubigen Volkes und Klerus in Verehrung, Glaube und
Frommigkeit der leiblichen Aufnahme der seligsten Jungfrau Maria gegen-
Aiber sei. Vor allem aber wiinschte der Heilige Vater das Urteil.der Bischéfe
dariiber zu hoéren, ob die assumptio corporalis zum Dogma erhoben werden
kénne (tamquam dogma fidei proponi ac definiri posse) und- ob dies der
Wunsch von Klerus und Volk sei.

Kann man sagen, mit dieser Enzyklika und ihren Anfragen habe der Papst
gleichsam ein allgemeines Konzil auf schriftlichem Wege abgehalten (Bali¢)?
Dann wire das moralisch iibereinstimmende Votum des Gesamtepiskopates-

3 J. Filograssi, Traditio divino- apostohca et assumptio B. V. M. Gregorianum Bd.
30 (1949), 443/489. _ . .

21



324 ' Dr. Josef Rupert Geiselmann

selbst schon, wenn der Papst ihm zustimmt, eine die Gesamtkirche bindende
lehramtliche, auktoritative Erklarung, dafl die assumptio eine Offenbarungs-
wahrheit sei und die Gesamtkirche zur Annahme im Glauben verpflichte. Und
die an Allerheiligen erfolgende Erklarung wire nur mehr die noch erforder-
liche Zustimmung zu dem durch den Gesamtepiskopat ausgesprochenen Dogma
der assumptio, nicht aber die ex cathedra erfolgeride Erkldrung des Papstes
als des obersten Lehrers der Kirche der assumptio zum Dogma. Das Votum
der Bischofe wére hier eine auktoritative LehrduBlerung, die die Gesamtkirche
bindet. Denn der Bischof hat auktoritative Lehrgewalt in seiner Diszese. Er ist
auBlerdem authentischer Zeuge der Tradition fiir die Gesamtkirche und hat als
Glied des Gesamtepiskopates auf einem allgemeinen Konzil auktoritative, die
Gesamtkirche bindende Lehrgewalt. '

Ein auf schriftlichem Wege sich abspielendes allgemeines Konzil kann diese
pépstliche Rundfrage schon deshalb nicht sein, weil die Bischéfe damit nur in
Gedankenaustausch mit dem Papste treten, nicht aber in Gedankenaustausch
unter sich. Dies gehért aber mit zum Wesen eines allgemeinen Konzils. Und
das Votum, das sie nach der Enzyklika abzugeben haben, ist nickt ein Votum,
das sie als Glied des in einem Konzil versammelten Gesamtepiskopates ab-
geben. Es ist daher kein auktoritativer, die Gesamtkirche bindender Lehrent-
scheid, auch wenn moralische Ubereinstimmung besteht und die pépstliche Zu-
stimmung erfolgt. Denn nach der Enzyklika geht es nur um die Feststellung
des in der Gesamtkirche lebendigen Glaubens in Ansehung der assumptio. Es
soll festgestellt werden, was die Triger der lebendigen Uberlieferying, glaubi-
ges Volk, Priester im Vereine mit ihrem Bischof von der assumpt’o der aller-
* seligsten Jungfrau halten. Die Bischife sind nur befragt mit Bezyg auf den

Assumpta-Glauben in ihrer Diézese. Und dazu hin sollen die Bischofe als testes
qualificati der lebendigen'Uberlieferung, als authentische Zeugen der Tradi-
tion, ihr Urteil iiber die Frage abgeben, ob die. leibliche Aufnahme Mariens
als Offenbarungswahrheit zu gelten habe und definibel sei. Das Frgeii is der
4Urrifrage war das moralisch-libereinstimmende Urteil, sie sei Offenbarings-
wahrheit und werde vom gldubigen Volk und Klerus als solche im Glauben
angenommen. Und zu diesem Urteil hat nunmehr der oberste Lehrer der
Kirche ein eigenes Urteil beigefiigt, dal die assumptio eine Offenbarungs-
wahrheit sei. Damit hat sich also die lelirende und hérende Kirche einmiitig
dazu bekannt, daB in der assumptio eine Offenbarungswahrheit vorliege. Das
ist ein Glaubensbekenntnis der Gesamtkirche und -dieses ist irrtumslos, weil
die Gesamtkirche durch den Heiligen Geist vor Irrtum bewahrt wird. Dieses
Bekenntnis ist aber zugleich der Ausdruck der lebendigen Uberlieferung. Denn
was von allen einmiitig im Glauben bekannt wird, kann keinen Irrtum enthal-
ten, sondern ist ein Zeugnis der Uberlieferung, non est erratum, sed traditum.
Die Universalitit des Glaubens ist ja nach Vinzenz von Lerin das erste und ent-
" scheidende Kriterium, daf eine durch lebendige Uberlieferung vermittelte
Glaubens- und Offenbarungswahrheit vorliegt. Damit steht mit GewiBheit die
Tatsache fest, daB es sich bei der assumptio um éine Offenbarungswahrheit
handelt, und ist zugleich die Voraussetzung geschaffen, die leibliche Aufnahme



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahmé Mariens in den Himmel 325

der Mutter Gottes in den Himmel zum formellen Dogma der Kirche zu er-
heben. Dogma ist getragen. durch die lebendige Uberlieferung. Wenn Papst
Pius XII. an Allerheiligen ‘die assumptio corporalis zum Dogma der Kirche
erklirt, so tut er es daher auf Grund des iibereinstimmenden Glaubens der
Gesamtkirche, in der die lebendige Uberlieferung der assumptio als einer
Offenbarungswahrheit zum Ausdruck kommt.

2. Der Nachweis der assumptio aus den Offenbarungs-
guellen, Schrift und Uberlieferung.

a) Der Unterschied der ascensio (Hirmnelfahrt) Jesu und der assumptio (Auf-
‘nahme) Mariae und ihrer verschiedenen Bezeugung.

Ist aber die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel eine Wahrheit der -
Offenbarung, dann muB diese auch durch die Offenbarungsquellen, d. h. durch
die Heilige Schrift und die Tradition bezeugt sein. Wir haben daher den Nach-

" weis zu fithren, da8 die assumptio durch Schrift und Uberlieferung als Offen-
barungswahrheit bezeugt sei.

Bevor wir aber diesen Nachweis antreten, miissen wir uns dariiber im klaren
sein, was nachgewiesen werden soll. Die Frage des Papstes in der Enzyklika
»Deiparae Virginis“ bezieht sich nur auf die assumptio corporalis. Das aber
heiBt, daB das kommende Dogma sich nur auf die'leibliche Aufnahme Mariens
in den Himmel beziehen wird und dies im engen und strengen Sinne. Der Tod

"Mariens und ihre Wiedererweckung sind also nicht als wesentliche Elemente
in das Dogma aufgenommen. Sie stehen auBerhalb des Dogmas und sind seine
mehr oder weniger notwendigen Voraussetzungen, hochstenfalls also facta
dogmatica. ' o . ‘

Und damit ergibt sich als Erstes: der wesentliche Unterschied zwischen der
leiblichen Aufnahme Jesu in den Himmel, der Himmelfahrt Jesu und der
assumptio Mariens und ihrer je verschiedenen Bezeugung. Jesu Himmelfahrt

. steht in wesenhaftem Zusammenhang mit seiner Auferstehung von den Toten.
Sie bildet den AbschluB des messianischen Wirkens Jesu, das seinen Anfang
nahm mit der Taufe am Jordan und beendet wurde durch seinen Eingang zum
Vater in der ascensio. Die Himmelfahrt gehért noch zu jenen Ereignissen; die
die Jinger Jesu als Augen- und Ohrenzeugen erlebt -haben, und sie gehdrt
noch in jenen Zeitraum, ,,da der Herr Jesus bei uns ein- und ausging¥, ebenso
‘wie die Auferstehung am dritten Tage nach seinem Tode. Auferstehung und
Himmelfahrt haben die Zwdlfe als Augen- iind Ohrenzeugen erlebt, haben sie
doch mit dem Auferstandenen Tischgemeinschaft gepflegt (cuvalilopevog Apg
1,4), mit thm gegessen und getrunken. Wenn die Zwolfe dariiber berichten,
so bezeugen sie davon, was sie gesehen und gehort haben. Thre martyria von
Jesus dem Auferstandenen und in den Himmel Eingehenden ist die martyria
von Augenzeugen. Von der ascensio Jesu unterscheidet sich aber die assumptio
Mariens. Die assumptio der Mutter des Herrn'ist keine Himmelfahrt. Von der
Himmelfahrt Mariens zu sprechen, ist sehr miBversténdlich, denn das legt
nahe, anzunehmen, die assumptio Mariens sei ein heilsgeschichtlicher Vorgang
derselben Art wie die ascensio Jesu. Das meint aber das Dogma von der

i



326 Dr. Josef Rupert Geiselmann

assumptio gerade nicht. Das ist eine sachlich nicht begriindete und den wahren
Sachverhalt geradezu verfilschende Vorstellung der assumptio. Das hat die
apokryphe Literatur des sog. transitus Mariae getan und die assumptio Ma-
riens der ascensio Jesu bewulBlt angeglichen. Denn auch hier treten die Zwolf
Apostel als Augenzeugen auf und sollen sichtlich als Augenzeugen ihre mar-
tyria, ihr Zeugnis von der Aufnahme Mariens in den Himmel ablegen, wie sie
ihre martyria von der Himmelfahrt des Herrn Jesus abgeben.

Ein solches Zeugnis haben die Zwolfe nicht gegeben und konnten es nicht
geben, weil sie nicht Augenzeugen der assumptio waren. Die martyria der
Apostel von der assumptio Mariens ist nicht Augen-Zeugnis, sondern nur Be=

kenntnis- und Glaubenszeugnis. Und auch da erhebt sich die Frage, in welchem
" Sinne die Apostel davon bekennend Zeugnis geben, ob sie ein unmittelbares
ausdriickliches (eine martyria explicita et expressa) oder nur ein mittelbares,
eingeschlossenes (eine martyria implicita) Bekenntnis-Zeugnis abgeben. Denn
es kann etwas unmittelbar und ausdriicklich geoffenbart sein (revelatum ex-
plicitum). Und es kann etwas auch nur mittelbar und in anderes eingeschlossen
geoffenbart sein (revelatum 1mp11c1tum) Und dementsprechend kann etwas
von den Vermittlern und Kiindern der Offenbarung ausdriicklich bezeugt oder
eingeschlossen (implicite) bezeugt werden. Und damit kann auch das Bezeugte
ausdriicklich und unmittelbar iiberliefert werden, oder in anderem einge-
schlossen mitiiberliefert werden (traditio explicita bzw. implicita).

Die Uberlieferung der Zwdlfe von der Auferweckung und Himmelfahrt Jesu
ist eine historisch-theologische Tradition. Denn die Zwélfe berichten davon
als Augen- und Ohrenzeugen. Das macht den geschichtlichen Charakter dieser
Tradition aus. Aber sie berichten- von diesen Ereignissen nicht als nur von
gewdthnlichen geschichtlichen Fakta, sondern von Heilsereignissen. Und das
" racht den theologischen Charakter dieser Tradition aus. Eine historisch-theo-
logische Tradition (B. Altaner) von der assumptio Mariens verlangen, heiBt
daher unter der Hand die assumptio Mariens verfilschen in einen Vorgang, -
der der ascensio Jesu angeglichen ist, den die Zeugen der Offenbarung, die
Apostel, als Augenzeugen erlebt haben, so wie das in der apokryphen Ver-
falschung der assumptio im transitus Mariens der Fall ist. Es kann sich also
bei der assumptio Mariens — und das liegt in der Sache begriindet — nur um
eine Glaubens-Tradition handeln.

b) D1e assumptio Mariae als eine in anderen Glaubenswahrheiten emgeschlos—
sene und mit-iiberlieferte Glaubenswahrheit.

Und so stehen wir vor der Frage, ob die assumptio in den Offenbarungs-
quellen von Schrift und Uberlieferung ausdriicklich oder nur eingeschlossen
bezeugt sei.

Tatsidchlich wollen verschiedene Theologen die assumptio in Schrift und
Tradition ausdriicklich bezeugt finden. Von den alteren Theologen ist es
R. Buselli®. Von den Theologen der Gegenwart findet M. Jugie® die assumptio

% La vergine Maria vivente in corpo et in anima in cielo, Florenz 1863.
5 La mort et I'assomption de la sainte Vierge 1944.



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 327

in dem Bilde der Geh. Offbg. (12) _vdn dem Weibe, bekleidet mit der Sonne, den
Mond zu ihren FiiBen und eine Krone von 12.Sternen auf ihrem Haupte, aus-
driicklich ausgesprochen, wihrend P. Renaudin® die Tatsache des allgemeinen
Glaubens an die assumptio corporalis sich nur unter der Voraussetzung einer
ausdriicklichen apostolischen Uberlieferung erkléren kann.

Allein weder das sog. Proto-Evangelium Gen 3,15, noch das ,Voll der
Gnaden® von Lk 1,28, noch das apokalyptische Bild des 12. Kiapitels der Ge-
heimen Offenbarung kann so verstanden werden, als ob hier direkt die
assumptio corporalis Mariens ausgesagt werde. Ist es doch mehr als fraglich,
ob in diesen Schriftstellen auch nur implicite von der assumptio die Rede ist.

.Und gegen eine ausdriickliche, von Anfang an bestehende apostolische Tra-
dition spricht entscheidend die Tatsache, dal wir bis ins 5. Jahrhundert hinein
kein einziges ausdriickliches und unumstrittenes Zeugnis von der assumptio
haben. Und schlieBflich ist Renaudins Postulat deshalb iiberfliissig, weil die
Tatsache eines allgemeinen Glaubens gegeben ist an Wahrheiten, die nur
implicite mitiiberliefert sind, wie dies das Beispiel der Unbefleckien Empfing-
nis eindeutig zeigt.

Die assumptio Mariens ist nur in anderen iiberlieferten Glaubenswahrheiten
eingeschlossen mit-iiberliefe#t. Und es hat eines langen und verschlungenen
Pfades bedurft, bis unter dem Wirken des uns vom Herrn verheiBenen Geistes,
der uns in alle Wahrheit einfithren soll, das in anderen Glaubenswahrheiten
eingeschlossene Geheimnis der assumptio erkannt, ausgesprochen, klar foi-
muliert und aus diesen Zusammenhingen mit andern Glaubenswahrheiten
begriindet worden ist. Und dabei ist das gliubig sinnige Gemiit ebenso be-
teiligt wie die scharf geschliffene theologische Reflexion und die in die Tiefen
steigende Spekulation. Denn der Geist weht, wo er will. Und erst alle zusam-
men haben zu dem Bilde beigetragen, das heute als die assumptio corporalis
Mariens vor uns steht. Gerade dieses vor dem AbschluB stehende Dogma ist
ein Schulbeispiel dafiir, daB die Uberlieferung nicht ein mechanisches von
Hand-zu-Hand-Reichen fertiger Wahrheiten ist, sondern daB sie Geist und
Leben ist, daB sie der Miihe des Denkens nicht enthoben ist. Am Dogma der
assumptio kann einleuchtend demonstriert werden, dall es die Aufgabe der
lebendigen, Uberlieferung ist, nicht blo8 den Glauben, die fides durch den
Strom der Jahrhunderte hinabzutragen, sondern zum intellectus fidei, zu
immer weiterem, immer umfassenderem, immer tieferem Verstindnis des
Gotteswortes fortzuschreiten. .

¢) Versuch einer 'dogmatischen Begriindung der assumptio Mariae.

Wir sagen bewuBt Versuch einer dogmatischen Begriindung. Denn das, was
wir iiber die Tradition der assumptio ausgefiihrt haben, hat uns schon gezeigt,
daB hier mehr Probleme aufgezeigt, als klare Ergebnisse aufgewiesen werden
koénnen. Und nicht besser steht es mit der biblischen Begriindung. So steht die
dogmatische Begriindung erst in ihren Anfingen. Es bedarf noch eingehender

¢ Assumptio B. M. V. matris Dei, Turin 1933.



328 Dr. Josef Rupert Geiselmann

biblischer Untersuchungen und noch mehr der dogmengeschichtlichen For-
schungen, um wirklich stichhaltig die assumptio aus den Offenbarungsquellen
von Schrift und Uberlieferung nachweisen zu kénnen. '

Ehe wir uns aber an die dogmatische Begriindung der assumptio aus Schrift
und Uberlieferung wagen, sei die Bemerkung vorausgeschickt, daB wir das,
was uns Schrift und Tradition sagen, nicht isoliert von dem lebendigen Glau-
benszeugnis der Gesamtkirche von der assumptio betrachten diirfen, daBl wir
also nicht von diesem Glaubenszeugnis absehend aus den Offenbarungsquellen
von Schrift und Uberlieferung die assumptio zu erweisen haben. Das ist der
Sinn des dogmatischen Beweises, iiberhaupt betrachtet, nicht und kann es
daher auch in unserem besonderen Falle nicht sein. Kirche, Schrift und Tradi-
tion gehéren vielmehr zusammen und bilden ein unldsliches organisches
Ganze, Von daher bekommen auch die sog.. Konvenienzbeweise ihre Kraft und
dogmatische Gﬁltigkeit. Denn es ist keineswegs so, als ob mit dem potuit Deus,
decuit, ergo fecit dem Dogmatiker eine Zauberformel an die Hand gegeben
wire, mit der er alles und jedes und das heifit nichts beweisen kann. Mit ihnen
will vielmehr die durch die Gesamtkirche bezeugte, also dogmatisch schon
sicher feststehende Glaubenswahrheit der assumptio theologisch durchleuchtet
und mit den der Glaubenswissenschaft zur Verfligung stehenden Griinden
theologisch gerechtfertigt werden. DaBl diese Konvenienzgriinde nicht die
héchste Form des Beweises darstellen und nicht den obersten Grad der GewiB3-
heit garantieren, das weil niemand besser als der Dogmatiker selbst. Wenn er
sie trotzdem anwendet, so aus dem Bewufitsein heraus, dafl mangelhafte
Griinde immmer noch besser sind als gar keine.

Uberblickt man aber die dogmatische Begriindung der assumptio, so fillt
vor allem auf, dafl sie bisher fast ausschliefllich von der dogmatischen Anthro-
pologie her erfolgt. Der Grund hiefiir liegt darin, daB die assumptio im engsten.
Zusammenhang mit dem Dogma von der Unbefleckten Empfingnis gesehen
wird. Man hat den Versuch unternommen, aus schon bestehenden lehramt-
lichen Entscheidungen der Kirche die assumptio zu begriinden. So hat jiingst
der Theologe C.Koser O.F.M. geglaubt, aus dem 2. Kanon des von Papst
Bonifaz II. bestitigten Konzils von Orange 529 die assumptio als implicite
definiertes Dogma ableiten zu konnen. In diesem Kanon wird ja ausgesprochen,
daf3-der Tod des Menschen Erbtod sei und auf die Nachkommen ‘Adams mit
der Erbsiinde als Strafe von Adam aus iibergeht. Hier findet dieser Theologe
ausgesprochen, dafi ein notwendiger Zusammenhang bestehe zwischen der -
. urspriinglichen Gerechtigkeit, der Empfingnis ohne die Erbsiinde und den
mit der urspriinglichen Gerechtigkeit verbundenen sbg. auBernatiirlichen
Gaben (den sog. dona praeternaturalia), zu denen auch die Befreiung vom Tode -
gehort. Und nun folgert er: Maria war weder mit der Erbsiinde noch mit einer
personlichen Siinde behaftet, also war sie auch dem Tode als Strafe nicht
unferworfen. Sie hat ein ius ad immortalitatem (ein Recht auf Unsterblichkeit).
Wenn sie nach dem Vorbild ihres Sohnes sich trotzdem dem Sterben unter-
warf, um fiir die Siinden der Menschen Gott genugzutun, so konnte sie ‘doch
nicht im Grabe bleiben, weil dies mit der Genugtuung fiir die Siinden nichts



Dogmatisierung der leiblichsn Aufnahme Mariens in den Himmel 329

zu tun hat. Wenn Gott nicht ungerecht erscheinen wollte, so konnte er daher
die seligste Jungfrau nicht der Verwesung unterwerfen.

Allein das donum praeternaturale der Unsterblichkeit ist durch die Adams-
stinde endgliltig zuriickgenommen, nicht nur bis auf weiteres unterbunden
{revocatum non suspensum)’ derart, dafl wenn jemand durch ein besonderes
Privileg von der Erbsiinde bewahrt wird, fiir diesen nicht ipso facto'auch der
Anspruch auf Unsterblichkeit eintritt. Und zum anderen hat Gott durch das
besondere Privileg, von der Erbsiinde bewahrt zu werden, die Mutter des
Herrn nicht mit der iustitia originalis (der Urstandsgereclitigkeit) begnadet,
wie sie der Stammvater besa8}, die Gnade, die ihr zuteil wurde, war vielmehr
eine Gnade Christi, des Erlosers des gefallenen Menschengeschlechtes, sie war
Erlgsungsgnade. Das Dogma von der Unbefleckten Empfingnis besagt aber
nur, dafl die Mutter des Herrn von der Erbsiinde bewahrt worden ist und
es besagt nicht, daf3 sie auch von allen mit der Ursiinde verbundenen Folgen
bewahrt wurde. Damit ist es wohl vereinbar, da Maria dem Tode verfallen
konnte, zwar nicht als einer Strafe, aber als einer mit der Natur der Menschen
gegebenen Folge. Denn der Mensch ist mortalis condicione corporis ‘animalis,
immortalis beneficio conditoris (sterblich auf Grund der Leibhaftigkeit, un-
sterblich durch eine besondere Gnade des Schopfers) (Augustin, De Genes. ad
litteram VI c¢. 25). Mit dem Dogma von der Unbefleckten Empfingnis ist es
also wohl vereinbar, daB die Mutter des Herrn propter condicionem naturae
humanae (nach den Gesetzeh der menschlichen Natur) dem Tode unterworfen
und ihre Seele bis zu dem Tage der allgemeinen Auferstehung vom Leibe
getrennt blieb. Was soll damit. gesagt sein? Dies, daBl die assumptio, die leib-
liche Aufnahme Mariens, in der Offenbarungswahrheit der Unbefleckten Emp-
fingnis allein nicht schon enthalten und aus ihr allein auch nicht ge-
folgert werden kann.

Und das fithrt uns auf das Verhaltms der assumptio zur Unbefleckien Emp-~
fédngnis Mariens iiberhaupt. Es lag nahe, die leibliche Aufnahme aus dem
Dogma der immaculata conceptio zu folgern. Papst Pius IX. selbst hat der
Konigin Isabella von Spanien auf ihre Bitte um die Dogmatisierung der
assumptio geantwortet: Dubium non est, quin Assumptio eo modo quo a
fidelium communitate creditur, ex Conceptione Immaculata consequatur®. Dar-
iiber hinaus hat aber die T'heologie die assumptio auch im engsten AnschluB
an die Begriindung der Unbefleckten Empfingnis dogmatisch zu beweisen ver-
sucht, derart, da8 die biblischen Beweise fiir die immaculata conceptio
(Gen 3, 15; Lk 1, 28) auch auf die assumptio angewendet werden.

Bs ist nicht iiberfliissig, sich einmal die Frage zu stellen, ob dieser Parallel-
gang der dogmatischen Begriindung sachlich gerechifertigt ist.

- Eskann der fundamentale Unterschied nicht iibersehen werden, der zwischen
der assumptio und der immaculata conceptio besteht. Wihrend nimlich die
' 7. ¢ Balié, aa0,, S. 22.

8 ,Es ist kein Zwexfel daf die leibliche Aufnahme (Mariens), so wie sie von den
Glaubigen geglaubt w1rd sich konsequenterweise aus der Unbefleckten Empfingnis

ergibt.“ G. Hentrich — R.G.de Moos, Petitiones de assumptione corporea II
(1942), 883.



330 " Dr. Josef Rupert Geiselmann

Bewahrung vor der Erbsiinde etwas ist, was nur der Mutter des Herrn durch
ein einzigartiges Privileg zuteil geworden ist, ist die leibliche Aufnahme Ma-
riens in den Himmel, auf ihren Inhalt besehen etwas, was Maria mit allen in
der Gnade Christi Verstorbenen gemein hat. Der Unterschied zwischen der
Mutter des Herrn und den iibrigen in Christo Erlésten ist nur der, daB diesen
die Auferstehung des Fleisches erst im kommenden Aon zuteil werden wird,
wihrend der Mutter des Herrn diese Gnade schon in diesem Aon zuteil ge-
worden ist, in dem noch der Tod, der Feind des Menschengeschlechtes, seine’
Herrschaft ausiibt. Das Dogma von der leiblichen Aufnahme. Mariens in den
Himmel sagt also aus, da3 das, was allen in der Gnade Christi Verstorbenen
einst zuteil werden wird, an der Mutter des Herrn vorzeitig verwirklicht ist.
Bei der immaculata conceptio haben wir es also mit einem sachlichen Privileg,
bei der assumptio mit einem zeitlichen Privileg zu tun. »

Dies einmal klargestellt weist uns aber den Weg, den wir in der Begriin-
dung der assumptio einzuschlagen haben. Die assumptio als eine Form der
resurrectio carnis, der Auferstehung des Fleisches gesehen, sagt uns,
daB wir diese nicht von der Anthropologie her, sondern christozentrisch zu be-
grinden haben. Die assumptio aber als vor-zeitige Verwirklichung der
resurrectio carnis verstanden verweist uns auf die Heilsgeschichte als den
Weg, der uns die assumptio verstehen lehrt. Denn wo es sich um die Zeit han-
delt, da geht es um die Geschichte. Und wo es sich dabei noch um das Heil in
Christo Jesu handelt, da geht es um die Heilsgeschichte. Damit ist gesagt, daBB
es sich bei der assumptio Mariens um ein heilsgeschichtliches Ereignis handelt,
das auch nur aus dem Zusammenhang der oikonomia Gottes verstanden wer-
den kann,

(1) Die assumptio kann nur von Christus her begriindet
werden.

Wiedie immaculata conceptioeine Gnade Christi ist, wiesie Maria nurintuitu

meritorum-Christi, im Hinblick auf die Verdienste Christi von Gott geschenkt .-

worden ist, so ist auch die assumptio eine Gnade, die in Christus, niherhin in
der Auferstehung Christi, ihre Quelle hat. Und daher hat die assumptio ihre
biblische Begriindung in dem beriihmten 15. Kapitel des ersten Korinther-
briefes dés Apostels Paulus: ,Wenn aber gepredigt wird, daB Christus von
den Toten auferstanden ist, wie kénnen dann einige von euch behaupten, es
gebe keine Auferstehung der Toten? ... Nun aber ist Christus von den Toten
auferstanden als der Erstling der Entschlafenen. Denn da durch einen Men-
schen der Tod gekommen ist, so kommt auch durch einen Menschen die Auf-
erstehung der Toten. Wie in Adam alle sterben, so werden in Christus alle
wiederbelebt werden. Ein jeder aber, wenn die Reihe an ihm ist: Christus als
Erstling, sodann jene, die Christus angehéren, bei seiner Ankunft. (1 Kor 15, 12
und 20—23). *Ev 1§ Xowt® mdvtes {wonowndioovian. In Christus werden alle
wieder zum Leben gerufen (1 Kor15,22): Das gilt fiir alle ohne Ausnahme,
auch fiir Maria, die Mutter des Herrn. In Christus dem Auferstandenen hat
die assumptio Mariens ihre Ursache.



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 331

Aber ebenso wichtig wie 1 Kor 15,22 ist 1 Kor 15, 23: gxaovog 8¢ &v 1d dlg
tdypati. Ein jeder wird dann wiederbelebt werden, wann die Reihe an
ihm ist. Und die Reihe bestimmt der Apostel fiir Christus und fiir die, die
Christus angehéren. Fiir Christus ist die Auferstehung von den Toten schon
eingetreten. Er hat den Anfang gemacht. Die Christo Angehorenden sind ,,an
der Reihe“ bei der Parusie des Herrn.

2. Wann aber ist 16 "idiov tdyut flir die Mutter Gottes anzusetzen? Wann ist
Maria ,an der Reihe“? Das sagt uns die Heilsgeschichte. Denn bis
‘dahin wissen wir nur, daB Jesus in seiner Auferstehung die Herrschaft des
Todes gebrochen und allen Christo Angehérenden damit das Wlederbelebt-
werden gebracht hat, auch Maria seiner Mutter.

(a) Die heilsgeschichtliche Stellung Mariens nach der Heiligen Schrift.

Die Heilsgeschichte zeigt uns aber, dal Maria in ihr eine solche Stellung ein-
nimmt, daB sie in keinemp Fall mit den iibrigen Christo Angehérenden gleich-
gestellt werden darf. Es ist nicht notig, da wir das Alte Testament nach ein-
zelnen Stellen absuchen, an denen die einzigartige Stellung Mariens ausge-
sprochen ist und aus denen wenigsténs ahdeutungsweise die assumptio er-
schlossen werden kénnte. Jedenfalls spricht das sog. Protoevangelium Genes.
3,15 im hebraischen Urtext nur davon, daB der Same des Weibes den Kopf
der Schlange zertreten werde. Die Stelle hat ausschlieBlich messianischen nicht
marianischen Sinn. Wie sich die einzigartige Stellung Mariens in der Heils- .
geschichte vom Alten Testament her feststellen 148t, das zeigt uns das Neue
Testament im Stammbaum Jesu des Matthiusevangeliums, das von der Geburt
Jesu aus riickschauend die Heilsgeschichte betrachtet. Als Ziel der Heils-
geschichte des Alten Testamentes aber erscheint hier ,Maria, von welcher
geboren wurde Jesus, der Christus genannt wird“ (Mt 1, 16). Und wie sich die
einzigartige Stellung Mariens in der Heilsgeschichte vom Alten Testament
her feststellen 1i8t, das sagt uns ein zweites Mal das Neue Testament in der
prophetischen Gestalt des greisen Simeon. Mariens Kind in den Armen gibt
er eine Deutung der Geschichte seines Volkes: Meine Augen haben dein Heil
gesehen, das du bereitet hast im Angesicht aller Vélker, ein Licht zur Offen-
barung unter den Heiden und zur Verherrlichung deines Volkes Israel“ (Lk 2,
30—32).

Jedes Volk hat seinen Tag in der Geschichte. Auch Israels Volk »hat seinen
Tag gehabt, sagt uns der alte Simeon. Es ist der Tag, an dem Maria in Beth-
lehem den Christus Gottes zur Welt brachte zur Verherrlichung ihres Volkes.
An jenem Tage hat dieses Volk das gotiliche Ziel seiner Geschichte erreicht,
hat das Warten Simeons sein Ende gefunden. ... So sieht Simeon die Ge-
schichte seines Volkes. Alle Geschichte Israels ist Vorgeschichte Jesu Christi.
Dieses Volk ist von Gott geschaffen und durch die Zeiten gefithrt, um Maria
hervorzubringen. Das war seine weltgeschichtliche (und fiigen wir hinzu seine
heilsgeschichtliche) Bedeutung. Nachdem es der Menschenwelt diesen histori-
schen Dienst getan hat, kann es in Frieden dahinfahren.“ Das ist nicht meine
Interpretation des Simeon-Gebetes. Ich habe hier nur zitiert. Diese Interpreta-



332 Dr. Josef Rupert Geiselmann

tion habe ich auch nicht einem katholischen Betrachtungsbuch entnommen.
Das ist vielmehr die Interpretation, die jlingst ein evangelischer Theologe, ein
Kenner des Neuen Testamentes, Ethelbert Stauffer, gegeben hat®.

Im Lichte von Mt 1, 16: Maria, von welcher geboren ward Jesus, der Christus
genannt wird — erscheint Is 7, 14: ,Siehe, die J ungfrau wird ein-pfangeq und
einen Sohn gebidren und seinen Namen Emmanuel (Gott mit uns) nennen®,
als die eigentliche Sinngebung der alttestamentlichen Heilsgeschichte®. Ihr
Sinn und Ziel, ihre vorwirtstreibende Dynamik und ihr Ende ist: die Jungfrau
und ihr Emmanuel-Sohn, ist Maria, von welcher geboren ward Jesus, der
Christus genannt wird. . ~

(b) Die heilsgeschichtliche Stellung Mariens nach der Uberlieferung.

Das ist nach dem Worte Gottes, der Heiligen Schrift die Stellung, die Maria
als die Mutter Jesu als des Gesalbten Gottes einnimmt. Was aber die leben-~
dige U'berlief_erung iiber Jesus Christus und Christi Mutter weiterhin sagt,
ist nichts anderes als die Entfaltung von Mt 1, 16 als'Erfiillung von Is 7,14 in
die einzelnen konkreten Glaubensaussagen und Glaubenswahrheiten. Denn
die lebendige Uberlieferung ist schrifterklirende Uberlieferung (traditio inter-
pretativa) und das heifit ausdeutende Entfaltung und entfaltende Ausdeutung
des Wortes Gottes der Heiligen Schrift. Die lebendige Uberlieferung redet
nicht anders von Jesus dem Christus und von der, die ihn gebar, als es die
~ Heilige Schrift tut. Auch sie hat die Jungfrau von dem Emmanuel-Sohn nicht
getrennt. Sie spricht die Sprache des Neuen Testamentes weiter, die Jesus
zusammen mit der Mutter, die ihn gebar, als das Ziel und Ende der alttesta-
mentlichen Heilsgeschichte darstellt. Die lebendige Tradition redet nicht anders
als die Heilige Schrift. Aber sie sagt anderes aus tiber Jesus Christus und tber
die, die Jesus, den Christus, mit ihrem Blute der Welt geschenkt hat. Dieses
andere, was sie sagt, hat aber nur den Sinn, den ganzen Reichtum, den die
Sprache des Heiligen Geistes in die schlichten Worte gehiillt hat: Maria, von
welcher geboren ward Jesus, der Christus genannt wird (Mt 1, 16), in einzelne
konkrete Aussagen iiber Christus und seine Mutter zu entfalten. Und die leben-
dige Uberlieferung tut das, getrieben und getragen von demselben Heiligen
Geiste, der die schlichten Worte von Mt 1, 16 eingegeben hat, von demselben
Heiligen Geiste, der uns durch die entfaltenden Aussagen der lebendigen
-Tradition in alle Wahrheit einflihren will und uns durch die lebendige Tradi-
tion den vollen und reichen Gehalt dessen auseinanderlegt, was das schlichte
Sétzlein von Mt1,16: Maria, von welcher geboren ward Jesus, der Christus
genannt wird, besagt.

Die lebendige Uberlieferung hat in der Urform des apostohschen Kerygmas,
die noch vor unseren Evangelien liegt, durch den Mund der Zwdlf-Apostel
uns ausgelegt, was das sagen will: ,Jesus der Christus genannt wird“, und
Jesu heilsgeschichtliche Stellung als des durch die Propheten vorausverkiin-
deten Messias bestimmt. Die lebendige Uberlieferung hat uns das Geheimnis

8 In: Christus und die Caesaren 1948, 24/25.
1 Joh. Schildenberger, Vom Geheimnis des Gotteswortes 1950, 127.



Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel " 333

der Person Jesu ehthﬁllt. und ihn als vollen und ganzen Menschen ebenso wie.
als wahren Gott von Gott, Licht vom Lichte, als den Gott-Menschen n&herhin
umschrieben. ) B
- Und im Zusammenhang mit diesen Jesus-Pridikaten hat sie auch in die
Tiefen des Geheimnisses derer hinabgeleuchtet, die ihn gebar, Maria, und hat
uns dieses Geheimnis des Glaubens nahe gebracht: Maria die Unbefleckt-Emp-
fangene, die immerwéahrende Jungfrau, die Gottesgebérerin, die Immaculata,
die Virgo, die Deipara. Die lebendige Uberlieferung ist aber, wie sie neben
"der Person Jesu auch seine heilsgeschichtliche Stellung als des Messias, als
des ewigen, fiir uns bittenden Hohenpriesters, als des Herrschers gezeichnet
hat, auch in die heilsgeschichtliche Stellung, die die Mutter im Reiche ihres
Sohnes einnimmt, betend und nachdenkend eingedrungen. Es ist der unver-
gleichlich tiefe Theologe Irenaeus gewesen, der dies zuerst getan hat. Wie
Paulus Christus in Parallele zu Adam gestellt hat (R$5,12—21, 1 Kor 15,21
und 22), um so den heilsgeschichtlichen Bezug Christi auf das ganze Menschen-
geschlecht anschaulich zu machen, so hat Irenaeus zu der Parallele Eva-Maria
gegriffen, um eine Ahnung in uns zu wecken, daf§ Maria in der Heilsgeschichte
eine Bedeutung hat, die alle Eva-Geborenen umgreift. Und diese heils-
geschichtliche Funktion ist keineswegs damit erschopft, daBl sie Jesus gebar,
den Erloser aller. Diese heilsgeschichtliche Stellung Mariens setzt sich im Reiche
Christi fort. Als Mutter des Erlosers ist sie auch Mutter aller Erlosten. Und
diese sorgende Mutterliebe findet ihren Ausdruck in der Fiirbitte fiir alle von
ihrem Sohne Erlosten: Haec quippe nostras lacrimas, precesque defert Filio
(Unsere Trinen und Bitten bringt sie vor ihren Sohn) (Hymnus zur Matutin
der Maternitas B.M.V. vom 11. Oktober). Diese heilsgeschichtliche Funktion
der Mutter des Herrn ist zuletzt klar ausgesprochen im Glauben der Kirche
an Maria als die fiirbittende Vermittlerin aller Gnaden.

-(c) Damit haben wir aus Schrift und lebendiger Ubér]ieferung die Voraus-
setzungen erhoben, von denen aus wir die Frage nach dem Offenbarungs-
charakter der assumptio Mariens stellen und beantworten kénnen.

Wir haben im AnschluB an 1Kor 15,23 die Frage gestellt, wann fiir die
Mutter des Herrn das *idiov téyua der resurrectio carnis anzusetzen sei, wann
si e heilsgeschichtlich gesehen an der Reihe ist, in- Christus wieder zum Leben
gerufen zu werden (1 Kor 15, 22). Christus ist die dnogyr (1 Kor 15, 20 und 23).
Das aber heifit nicht nur: er-ist der Erste, der von den Toten auferweckt
worden ist zum ewigen Leben, sondern auch: er ist der, der alle andern wieder
zum Lebén ruft. Und dem: Fiithrer zum Leben (Apg 3, 15), der schon zum Leben
erweckt ist, stellt Paulus auf der anderen Seite die gegeniiber, die das erst
bei seiner Parusie im kommenden Aon zu erwarten haben. Wo ist aber das
*{d1ov tdypa fiir die Mutter des Herrn? Mit anderen Worten: Auf welche Seite
* haben wir Maria zu stellen? Auf die Seite derer, die die Erweckung zum Leben

erst bei der Parusie des Herrn zu erwarten haben, oder auf die Seite des Christ,
_ der von Gott schon in diesem Aon zum Leben erweckt worden ist, der als
Erstling schon von den Toten erstanden ist? Auf dieselbe Linie wie Christus

]



334 Dr. Josef Rupert Geiselmann -

diirfen wir Maria nicht stellen. Denn das wiirde das *{diov tdypo, das Jesus als
dem Fiihrer zum Leben vorbehalten ist, das wiirde die heilsgeschichtliche Ord-
nung zerstoren, die Paulus hier klar und scharf zeichnet. Jesus der Herr steht
uber und vor der Mutter, als der, der alle, auch Maria, wieder zum Leben
ruft. Maria aber auf die Seite derer zu stellen, die erst im kommenden Aon
die Erweckung zum Leben zu erwarten haben, das ist wieder gegen die von der
Heiligen Schrift klar gezeichnete heilsgeschichtliche Ordnung, die den Sohn
nicht ochne Zusammenhang mit der nennt, die ihn gebar: Maria. Das wiirde
eine Disharmonie in jene gewaltige heilsgeschichtliche Symphonie bringen,
deren’ Grundmotiv in Mt1,16 anklingt: Maria, von welcher geboren ward
. Jesus, der Christus genannt wird, ein Grundmotiv, das in den christologisch=n
und mariologischen Sitzen in wunderbarer Harmonie, durch die ganze leben-
dige Uberlieferung hin groBartig ausgesponnen, durchgehalten wird. Maria
auf die Seite derer zu stellen, die die Auferstehung von den Toten erst im
kommeénden Aon zu erwarten habern, das wiirde das biblisch begriindete Band
zwischen dem Christus und der, die ihn gebar, zerschneiden. Das wiire wider
den Geist der Heiligen Schrift und der lebendigen Uberlieferung.

Aus diesem Dilemma, in das uns unsere Erw’égungén gefiihrt haben, fiihrt
~uns der Glaube der Gesamtkirche heraus, daB Maria schon in diesem Aon
mit dem Leibe in den Himmel aufgenommen ist, fithrt uns heraus die bevor-
stehende Erklarung Papst Pius XII. als des obersten Lehrers der Kirche, da8
die assumptio eine Wahrheit sei, die uns der offenbarende Gott geschenkt hat.

Diese Offenbarung ist éll-erdings von Gott nicht ausdriicklich ausgesprochen.
Sie ist auch nicht in einem einzelnen schon formulierten marianischen Dogma
allein enthalten, weder im Dogma von der immaculata conceptio allein, noch
im Dogma von der immerwéhrenden Jungfrau allein, noch im Dogma von der
Gottesgebdrerin allein, noch im Glauben der Gesamtkirche an Maria die fiir-
bittende Vermittlerin aller Gnaden allein.

Aber sie alle zusammen in Verbindung gebracht mit dem vom heiligen Apo-
stel Paulus ausgesprochenen heilsgeschichtlichen Prinzip des ‘idwov tdypa
(1 Kor 15, 23) fithren uns auf die assumptio Mariens hin. Denn das ’i8iov téypa
von 1 Kor 15, 23 sagt aus, da8 die Auferweckung von den Toten der jeweiligen
heilsgeschichtlichen Stellung des einzelnen entspricht. Die heilsgeschichtliche
Stellung Jesu hat dazu gefiihrt, daB er schon in diesem Aon von dert Toten
erstanden ist. Die Stellung, die Maria, die Mutter des Herrn in der Heils-
geschichte einnimmi ist aber so, dafi sie weder Christus noch den iibrigen
Glaubigen schlechthin gleichgestellt werden kann. Sie steht unter Christus,
aber als leibliche Mutter des Erlosers und geistliche, fiirsorgende Mutter aller
Erlosten iiber allen denen, die ihre Erweckung zum Leben erst im Kemmenden
Aon zu erwarten haben. Wo also haben wir das *{diov téypa der Mutter des
Herrn und aller Erlgsten anzusetzen? Doch wohl in der Mitte zwischen Chri-
stus und denen, die auf ihre Auferweckung im kommenden Aon warten. Das,
was zu folgern hier unmittelbar nahe gelegt wird, spricht das kommende
Dogma der assumptio aus. Maria wird durch das Dogma von der leiblicken
Aufnahme in den Himmel deutlich auf die Seite aller Erlésten gestellt, whil



Dogmatisierung 'der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 335.

auch sie wie alle andern Kinder Evas durch den Urheber des Lebens vom Tode
ins Leben wieder gerufen ist, weil das was sie damit. erfihrt, keine ascensio,
sondern eine assumptio, kein selber aus eigener Machtfille Hinaufsteigen,
sondern ein von Christi ‘Gnade Hinaufgenommenwerden ist. Maria wird aber
durch das Dogma von der assumptio, ihrer Stellung in der Heilsgeschichte
entsprechend, iiber alle Erlésten und an die Seite ihres Sohnes gestellt, weil
Christus das, was er den andern e‘rst im kommenden Aon geben wird, seiner
Mutter schon in diesem Aon geschenkt hat. Dieses vorzeitige Eingehen mit
Leib und Seele in die Gottesherrlichkeit ist moglich. Es ist fiir die Mutter des
Herrn ein Geschenk dessen, der der Herr iiber die Zeiten der Heilsgeschichte
ist, ein Geschenk des Herrschers iiber die Aonen, des unsterblichen und un-
sichtbaren Gottes (1 Tim 1, 12). So kénnen wir sagen, daB die genannten Wahr-
heiten in ihrer Zusammenschau auf.die assumptio Mariens hinkonvergieren.
Wir haben in der assumptio keine unmittelbar ausgesprochene, aber eine
mittelbar nahegelegte Offenbarungswahrheit oder theologisch formuliert eine
veritas implicite revelata.

So haben wir von der Heilsgeschichte ausgehend versucht, das kommende
Dogma von der assumptio Mariens dogmatisch zu begriinden. Unser Anliegen
war, die bisher vorziiglich anthropologische Begriindung nach der christozen-
trischen hin zu ergiénzen, und vor allem der von der theologischen Situation
der Gegenwart geforderten heilsgeschichtlichen Betrachtung gerecht zu
werden. . .

_ 1L
Die leibliche Aufnahme Mariens iin kerygmatischer Sicht.

Was ergibt sich aus dem, was wir bisher dargelegt haben, fiir die Glaubens-
verkiindigung. Von welchen Grundgedanken muB sie beherrscht sein, welche
besonderen Gesichtspunkte muB sie beriicksichtigen?

1. Sie muB die Frage der Opportunitit behandeln. Ist die Dogmatisierung
der assumptio opportun? Gerade das ist fiir viele die Hauptschwierigkeit, um
ihr volles und freudiges Ja zu dem zu geben, was am Allerheiligenfest sich
begeben soll. Was sollen wir dazu sagen? Zum ersten steht die Verkiindigung
des Glaubens nicht unter dem Gesetz der Opportunitdf. Als Gesetz hat der
Apostel vielmehr aufgestellt: verkiinde das Wort, ob gelegen oder ungelegen.
Zum andefn: wie wollen wir jetzt schon urteilen, ob die feierliche Dogmati-
sierung gerade jetzt opportun oder nicht opportun sei. Nach mehr als dreiBig-
‘jahriger Forschung *auf dem Gebiete der Dogmengeschichte wiiSte ich kein.
einziges Dogma anzugeben, das bei seiner Dogmatisierung nach menschlichen
MaBstiben gemessen ,opportun“ war. Sie waren alle fiir viele, oft fiir sehr
viele héchst inopportun, und sie haben sich alle aus spéterer Sicht gesehen
als hochst opportun erwiesen. Eine solche das Schicksal der ganzen Kirche
beriihrende Tat, wie es die feierliche Erklidrung eines Dogmas ist, geschieht
nicht ohne das besondere Wirken des die Kirche Gottes durchlebenden Geistes
Christi: Das Providentielle einer solchen Erkldrung geht uns Menschen oft .
est nach Jahrzehnten, vielleicht erst nach Jahrhunderten auf.



+ -

336 ' August Brunner

2. Es wird notwendig sein, darauf in der Glaubensverkiindigung hinzu-
weisen, dafl mit dem Dogma von der assumptio nicht etwas vollig Neues, bisher
nicht Dagewesenes in der Kirche eingefiihrt wird. Wir miissen betoﬁen, dafB
die Gesamtkirche schon bisher die assumptio im Glauben hingenommen, in der
Liturgie gefeiert und in der christlichen Kunst verherrlicht hat. Durch die Dog-
‘matisierung werden wir nur in der GewiBheit kestirktund wird jeder Zweifel
beseitigt, daB die assumptio ihren Grund i im Worte und der Heilstat des offen-
barenden Gottes hat.

3. Es muB das Anliegen der Glaubensverkiindigung sein, den Unterschied
des ascensio Jesu und der assumptio Mariae herauszustellen. Die Predigt aber
auf den apokryphen Bericht des transitus Mariae zu stellen, wére geradezu
eine Verfilschung des assumptig-—Dogrnas.

4. Die Glaubensverkiindigung wird die assumptio—P/vedigt christozentrisch
auszurichten haben. Die assimptio ist keine Verdunkelung Christi und seiner
zentralen Erlosungstat, der Aufersiehung. Denn was die Mutter des Herrn an
Herrlichem durch ihre leibliche Aufnahme erhielt, das verdankt sie Christus,
dem Auferstandenen, dem Erstling der Entschlafenen, dem Fiithrer zum Leben.

Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese

Von August Brunner, S.J., Miinchen

Die Ansicht, der Leib sei etwas Unreines und der Stoff an sich bése, ja, der
Ursprung des Bésen, ist in den auBerchristlichen Religionen und Philosophien
weit verbreitet. Die Griinde fiir diese Ansicht sind mannigfaliig. Einer der
hauptsiichlichsten mag in der Tatsache liegen, daB manche leiblichen Vor-
génge einen natiirlichen Widerwillen und Ekel erregen. Dieser Ekel ist ein
Schutzmittel, durch das sich das Leben gegen gewisse Gefahren der Ansteckung
sichert und hat. eine angemessene Sorge fiir korperliche Reinlichkeit und
_ Schonheit zur Folge. Ontologisch ist er ochne - Bedeutung. Ein weiterer Grund
fiir die Entwertung des Leibes liegt darin, da3 die kérperliche Arbeit mithsam
ist und der Mensch sie darum gerne von sich wegschiebt auf die Schultern des’
Schwachen, den er sich durch seine Uberlegenheit unterworfen hat. Die Not-
‘wendigkeit kérperlicher Arbeit wird darum gerade in den hoheren heidnischen
Kulturen zum Zeichen des, Unfreien, des Sklaven. Und da die Sklaverei auf
die Dauer auch den Sinn des Sklaven #ndert, so wird die Arbeit auch mit
diesem sklavischen Sinn, der ein Kind der Unfreiheit ist, in Verbindung
‘gebracht. Ein‘Mensch, der korperlich arbeitet — die aristokratische Anstren-
gung der Jagd, des Sports und des Krieges ausgenommen —-, miisse, so meinte
‘man, auch eine unfreie und unedle Natur besitzen. Korperliche Arbeit war
darum in der Antike verachtet. Selbst grofie Kiinstler, deren Kunst Umgang
mit dem Stoff und korperliche Anstrengung verlangte, wie Baumeister und
Bildhauer, wurden von manchen zu den Banausen, zu den knechthchen Ar-
beitern gerechnet.





