+ -

336 ' August Brunner

2. Es wird notwendig sein, darauf in der Glaubensverkiindigung hinzu-
weisen, dafl mit dem Dogma von der assumptio nicht etwas vollig Neues, bisher
nicht Dagewesenes in der Kirche eingefiihrt wird. Wir miissen betoﬁen, dafB
die Gesamtkirche schon bisher die assumptio im Glauben hingenommen, in der
Liturgie gefeiert und in der christlichen Kunst verherrlicht hat. Durch die Dog-
‘matisierung werden wir nur in der GewiBheit kestirktund wird jeder Zweifel
beseitigt, daB die assumptio ihren Grund i im Worte und der Heilstat des offen-
barenden Gottes hat.

3. Es muB das Anliegen der Glaubensverkiindigung sein, den Unterschied
des ascensio Jesu und der assumptio Mariae herauszustellen. Die Predigt aber
auf den apokryphen Bericht des transitus Mariae zu stellen, wére geradezu
eine Verfilschung des assumptig-—Dogrnas.

4. Die Glaubensverkiindigung wird die assumptio—P/vedigt christozentrisch
auszurichten haben. Die assimptio ist keine Verdunkelung Christi und seiner
zentralen Erlosungstat, der Aufersiehung. Denn was die Mutter des Herrn an
Herrlichem durch ihre leibliche Aufnahme erhielt, das verdankt sie Christus,
dem Auferstandenen, dem Erstling der Entschlafenen, dem Fiithrer zum Leben.

Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese

Von August Brunner, S.J., Miinchen

Die Ansicht, der Leib sei etwas Unreines und der Stoff an sich bése, ja, der
Ursprung des Bésen, ist in den auBerchristlichen Religionen und Philosophien
weit verbreitet. Die Griinde fiir diese Ansicht sind mannigfaliig. Einer der
hauptsiichlichsten mag in der Tatsache liegen, daB manche leiblichen Vor-
génge einen natiirlichen Widerwillen und Ekel erregen. Dieser Ekel ist ein
Schutzmittel, durch das sich das Leben gegen gewisse Gefahren der Ansteckung
sichert und hat. eine angemessene Sorge fiir korperliche Reinlichkeit und
_ Schonheit zur Folge. Ontologisch ist er ochne - Bedeutung. Ein weiterer Grund
fiir die Entwertung des Leibes liegt darin, da3 die kérperliche Arbeit mithsam
ist und der Mensch sie darum gerne von sich wegschiebt auf die Schultern des’
Schwachen, den er sich durch seine Uberlegenheit unterworfen hat. Die Not-
‘wendigkeit kérperlicher Arbeit wird darum gerade in den hoheren heidnischen
Kulturen zum Zeichen des, Unfreien, des Sklaven. Und da die Sklaverei auf
die Dauer auch den Sinn des Sklaven #ndert, so wird die Arbeit auch mit
diesem sklavischen Sinn, der ein Kind der Unfreiheit ist, in Verbindung
‘gebracht. Ein‘Mensch, der korperlich arbeitet — die aristokratische Anstren-
gung der Jagd, des Sports und des Krieges ausgenommen —-, miisse, so meinte
‘man, auch eine unfreie und unedle Natur besitzen. Korperliche Arbeit war
darum in der Antike verachtet. Selbst grofie Kiinstler, deren Kunst Umgang
mit dem Stoff und korperliche Anstrengung verlangte, wie Baumeister und
Bildhauer, wurden von manchen zu den Banausen, zu den knechthchen Ar-
beitern gerechnet.



Der Leib in heidnischer und christlicher As’zese 337

Doch sind beson8ers bei den Griechen noch andere, tiefere Griinde in Be-
tracht zu ziehen, die hinter diesen vordergriindigen sozialen Erklirungen der
Abwertung des Leiblichen und Stofflichen stehen. Die Griechen haben den
Geist zum ersten Mal ausdriicklich entdeckt, aber den Geist als Erkenntnis. -
Sie erfuhren ihn als eine Seinsart, die von der Seinsart des Leiblichen wesent-
lich verschieden ist, als etwas Neues und iiberaus Staunenswertes. Der Ver-
such, diese Unterschiede ausdriicklich zu machen, ist aber nicht gleich das erste
Mal gelungen. Es lag nahe, das Hohere und Tiefere einfach dem Guten und
dem Bosen gleichzusetzen. Noch verstidndlicher wird eine solche gegensitzliche
Wertung, wenn man bedenkt, dal den Griechen dieses neuentdeckte geistige
Sein als das Géttliche vorkam?, so sehr empfanden sie seine Erhabenheit. Der
Mensch kann ja mit dem Denken nicht umgehen, wie er will; er kann die
Wahrheit nicht nach Belieben édndern. So schien mit dem Denken etwas Frem-
des, dem Menschen weit Uberlegenes in ihn einzutreten. Noch nach Aristoteles
gehort der Nois, die Fahigkeit geistiger Einsicht, nicht eigentlich zum Men-
schen, sondern kommt ,von auBen® in ihn hinein? und verbindet sich da mit
der sinnlichen Erkenntnisfihigkeit; nur durch sie kann er mit dem Stofflichen
in Beriihrung kommen. Allein dieser unpersénliche Nois ist unsterblich, nicht
der Mensch als einzelner; denn dieser einzelne Mensch ist er nur durch den
Leib, nicht durch den Geist®. Weil das, was man vom Geist zuerst entdeckt
hatte, die Allgemeinbegriffe waren, glaubte man voreilig, das Geistige sei we-
sentlich allgemein. Alle Einzelhaftigkeit muBte man folgerichtig dem Stoff-
lichen zuschreiben. Von ihm leitete man auch allen Irrtum her; konnte sich
doch der Geist als géttlich nicht irren. Infolgedessen wurde die Einzelhaftigkeit
als eine Beschrinkung und Verminderung beurteilt.

Eine solche Abwertung des Leiblichen und Stofflichen versteht man noch
leichter, wenn man bedenkt, daB8 das Allgemeine als eine unwirkliche Abstrak-
tion keine Seinskraft besitzt. Darum bedringt es den Menschen nicht wirklich.
Er kann sich ihm zuwenden, wann er will, und es nach Wunsch aus seinem
Gesichtskreis wieder wegschieben. Wirklich ist allein das Einzelhafte. Es macht
dem Menschen durch sein Dasein zu schaffen, steht seinen Pldnen im Wege *
und durchkreuzt sie. Das Einzelhafte taucht ihn Tag um Tag in das Meer der
Sorge; und aus ihm gibt es kein Entrinnen. Nun hitte allerdings die Erfahrung
zeigen miissen, dafl die meisten Sorgen nicht von den Dingen herstammen, *
sondern von den Menschen; mit ihnen muB man sich auseinandersetzen, mit
den Dingen aber zu einem grofien Teil nur um der Menschen willen. Und diese
Menschen sind auch in ihrer Geistigkeit einzelhaft, sogar mehr als die Dinge.
Aber der philosophische Blick fiel damals noch nicht auf den Menschen als
geistiges Subjekt; dafiir war er noch zu ungeiibt. Er ging wie der Blick des
Kindes noch geradeaus der Welt zu,und verstand den Menschen in den Kate-
gorien der Weltdinge. Darum muBte es wiederum so scheinen, als liege der
Quell aller Unruhe, alles Ungemaches und alles Ungliicks, aller quilenden Be-

1 K. Zucker, Vom Wandel des Erlebens I, Heidelberg 1950, S. 548 ff.

? Aristoteles, De Gen. Anim. 2, 3; 736b 28. Vgl. Thomas von Aquin, Summe wider

die Heiden II 59 ff.
3 Aristoteles, De Anima 3, 5; 40a 22 ff.

22



338 : .- - August .Brunner

gierde und aller beunruhigenden Furcht in den stofflicher? Einzeldingen und
als entstamme deren Einzelhaftigkeit eben ihrer Stofflichkeit, die damit zum
Quell des Bésen wurde. .

Die Erfahrung schien also die Verurteilung des Sto.ﬁes zu bestétigen; die
verschiedenen Griinde unterstiitzten su:h gegenseitig und gaben der Auffassung
eine gewisse Selbstverstindlichkeit, auf der ihre Stirke und ihr zihes Leben
beruht. Nur das Wissen darum, daB der Stoff nicht weniger als die Geistigkeit
des Menschen aus dem Nichts geschaffen ist, hitte diese Auffassung aus den
Angeln heben konnen; aber der heidnische Begriff des Géttlichen lieB eine
solche Erkenntnis nicht aufkommen. Die Geistigkeit wurde in die Allgemein-
heit und damit in die Entpersonlichung verlegt. Geist und.Leib standen sich.
nicht wie das Hohere und Niedrigere, sondern wie die Ursachen des Guten
und Bisen gegeniiber.

Geistfreundlichkeit muBte darum notwendig zur Leibfeindlichkeit werden.
Der Aufstieg zu einem héheren und edleren Menschentum erforderte die Ab-
tétung des Leiblichen als solchen, die Abkehr vom Sinnenhaften als Sinnen-
haften. Ein leibfreier Geist wiirde, so meinte man, aus sich ohne weiteres gut,
weil gottlich sein®. Bei dieser Grundeinstellung ist die Antike mit mehr oder
weniger Folgerichtigkeit immer geblieben, aber ohne wie die Gnosis und der
Manichdismus, einem klaren Dualismus zu verfallen.

Es ist wohl kein Zweifel, daB man, als es galt, die ganz anders gemeinte
und begriindete christliche Aszese gedanklich zu rechtfertigen, in der Verlegen- ,
heit mehr als einmal zu den Beweisen und Erklirungen griff, die von den
antiken Philosophien her schon kereit lagen. Daf8 aber diese Begriindungen
nicht ohne Einflu auf die eigene Auffassung blieben, ist selbstverstindlich..
Eine solche Ubernahme geschah um so leichter, als sich antike und christliche
Aszese im dufleren Tun oft begegnen muBten und weil, wie dargelegt wurde,
einige allgemein menschliche Beweggriinde hinter diesen antiken Theorien
standen, aber innerhalb der sehr eingeitigen Auffassung des Geistigen eine
falsche Auslegung erhielten. '

Der wirkliche Grund der christlichen Aszese ist aber von dem der antiken
wesentlich verschieden. Christliche Aszese ist nicht Befreiung des Geistes vom
Leibe, sondern Befreiurng des Geistes selbst und damit auch des Leibes. Der
‘Leib ist nicht eine Vereinzelung und darum Verunreinigung eines an sich
reinen, guten und allgemeinen Geistes. Der Geist ist sogar in viel stirkerem
MaBe einzelhaft als der Leib, mehr er selber als der Stoff, der gerade die Ur-
sache des Denkens in Allgemeinbegriffen ist. Leib und Geist sind gleicherweise
eine Schopfung Gottes und darum wesentlich gut. Aber der Geist ist durch die
Erbsiinde bose geworden. Als Seele eines menschlichen Leibes iibertrigt er
seine Verderbnis auch auf den Leib, und digse Verderbnis wird in den mensch-
lichen Taten, die eine Wirkung von Seele und Leib sind, aber von der Seele,
der Person getragen werden, nach auBen sichtbar.

Da der Geist die Seele, d. h. das belebende Prinzip des Lelbes ist, so muB
jede Schwiachung seiner innersten, grundlegenden Kraft sich auf diese Be-

4 Vgl. Plotin, Enn. I 8; Platon, Phaidon c. 10. 12; 65 B — 67 E.



Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 339

seelung auswirken. Die beseelende Kraft gehért zum Wesen des menschlichen
Geistes; er ist nicht zufillig oder als Strafe fiir friihere Vergehen, die vor der
irdischen Existenz liegen, in einen Leib geraten, so da8 das irdische Dasein
in sich bdse wire'und es darum gelte, es mdglichst bald aufzuheben. Wie wir
aus der Offenbarung wissen, wire der Mensch ohne die Siinde nicht gestorben.
Daraus diirfen wir schlieBen, da8 ohne die Siinde die beseelende Macht des
Geistes so durchdringend gewesen wire und den Leib so sehr iiber das blofle
Leben des Tieres hinausgehoben hitte, dafl er ihm seine eigene Unsterblichkeit
mitzuteilen vermocht hitte. Eine so michtige Durchseelung war aber nur
m&glich, weil die gnadenhafte Verbindung mit dem lebendigen Gott, dem
Quell der Unsterblichkeit, dem, der durch sich ,unsterblich® ist (1 Tim 1, 17),
nicht geschidigt war, weil die gottliche Kraft unbehindert in den mensch-
lichen Geist eingestrémt wire und durch ihn auch den Leib bis ins letzte durch-
glitht und durchleuchtet hitte, wie sie dhnlich auch den verkldrten Leib der
Erlésung durchglithen und durchleuchten wird. An diesen urspriinglichen Zu-
stand des Menschen erinnert immer noch der weit verbreitete Glaube, der sich
in vielen Mythen iiber den Ursprung des Todes kundgibt, daBl der Tod des
Menschen nichts Natiirliches sei, daB er nicht sein sollte, daB er erst nach-
tréiglich in die Welt gekommen sei. Irgend etwas im Menschen muB sich dem
Gedanken an den Tod widersetzen; sonst wire ein solcher Glaube nicht S0 ver-
breitet und dies gerade in primitiven Kulturen, die keine philosophischen
Systeme aufstellen, sondern in ihren Mythen das auszusagen versuchen, was
sie dunkel erfahren. -

DaB der Mensch stirbt ist also eine Wirkung des Nachlassens nicht seiner
Willenskraft — diese liegt bereits spater und mehr an der Oberfliche —, son-
dern seiner eigentlichen Seinsmacht. In seiner Personmitte, da wo der Wille
unmittelbar gar nicht hinreicht, weil er aus ihr erst entspringt, ist der Mensch -
geschidigt. Darum kann er durch seinen Willen diesen Schaden nicht mehr
aufheben oder gutmachen. Dazu miiBte er.ja einen Standpunkt haben, von
dem aus er auf die eigene Mitte einwirkt, was unméglich ist. Der Ursprung
alles menschlichen Wollens und Tuns ist gebrochen und in seiner Méchtigkeit
so herabgesetzt, daB alles, was aus ihm entspringt, bereits in seinem Sein
durch diese Schwiche gezeichnet ist. Der Standpunkt miifite also auBerhalb’
des Menschen liegen, damit aber auch auBerhalb seiner Macht. Mit andern
Worten, die Erbsiinde konnte nur durch Erlésung getilgt werden. Erst wenn
der innerste Punkt der Seele geheilt und verwandelt ist, kann von da aus die
Heilung weitergehen; auch dann jedoch nicht ohne Gnade, wie wir aus der
Offenbarung wissen. Da nun der Mensch Person ist, sollte auBer dieser ersten
Heilung und Verwandlung, ‘die immer nur reines Geschenk sein kann, seine
Erlésung zugleich seine eigene Tat werden. Ja,’in gewissem Sinn wird selbst
die erste Erlésung noch nachtriiglich durch freie Zustimmung zur eigenen Tat.
Die Menschheit hat sich ja selbst erlést, weil der Erléser, Christus, ein Mensch
ist, wenn auch nicht nur Mensch. Und da die erste Erlésung eines jeden Men-
schen durch die heilende und heiligende Verbindung mit Christus geschieht,

-und da durch diese seinshafte Liebe, durch diese Versetzung in die Herzmitte

22*



340 August Brunner

Christi der Christ Mitvollzieher aller Werke des Gottmenschen Christus wird,
so wird er durch Gnade, in dem Mafle seiner Verbindung mit Christus, auch
zum Miterloser seiner selbst und aller anderen. )

Der Sinn der Erlosung ist eine Befreiung des Menschen zu dem, was Gott
urspriinglich mit ihm vorhatte. Die menschliche Freiheit besteht zwar in der
Macht, das Gute oder das Bise wollen zu kénnen. Verliehen ist sie aber zu dem
Zweck, daB der Mensch das Gute tue; dafB er imstande sei, das, was er als hier
und jetzt gut einsieht, auch zu vollbringen. Die Freiheit ist keine unverinder-
liche GrofBe, kein mechanisches Ausschlagen einer Nadel nach links oder nach
rechts, wie es so oft dargestellt wird. Freiheit meint wesentlich eine geistige
Kraft. Diese kann grofer oder kleiner sein. Sig hat durch die Erbsiinde ge-
litten, so dal der Mensch so oft das Gute, das er sieht und mochte, nicht tut,
und das Boése, das er im Innersten verabscheut, doch veriibt; daB er sich wie
in eine Sklaverei verkauft fithlt, aus der er sich nicht erretten kann
(Rom 7,414 £f).

Diese Kraft des Guten ist keine andere Kraft als die Seinsmacht des Geistes,
durch die er auch als Seele den Leib verlebendigt. In allem, was er tut, ist der
Geist, weil er auch Seele ist, an den Leib gebunden. Nicht so, als ob zuerst der
Leib beginnen und dann auch der Geist in T#tigkeit treten kénnte. Der Anfang,
der Ursprung, liegt beim Geist, aber so, da8 jede seiner Bewegungen infolge
der innigen Verbindung mit dem Leibe von den Wurzeln des Seins her auch ein
Mitgehen des Leibes erfordert. Wo der Leib zu solchem Mitgehen nicht mehr
fahig ist, da hemmt er auch das Tun des Geistes, wie, um ein grobes Beispiel zu
gebrauchen, auch ein Pferd sich nicht weiterbewegen kann, das vor einen
Wagen gespannt ist, der vollig festgelegt und unbeweglich ist. Niemand wird
daraus schlielen, daB deswegen der Anfang der Bewegung nicht vom Pferd,
sondern vom Wagen ausgehen miisse.

Soll also der Geist immer freier werden, so muf} sich auch der Leib zu einem
immer gefiigigeren Werkzeug des Geistes umgestalten. Statt Gewicht zu sein,
das den Geist herunterzieht, soll er zur reinen, edlen Menschlichkeit, wie sie
in Christus sich uns darstellt, erhoben werden. Das also ist der Sinn der christ-
lichen Aszese, den Geist zu stirken und dadurch auch den Leib zu befreien
zu der eigentlichen Aufgabe des Lebens, selbst zu sein, indem man mit und in
Gott ist. Nicht die Verbindung beider soll gelockert werden, was ja doch ein
vergebliches Unternehmen wire, sonst wire ja der Selbstmord die einzig
folgerichtige Tat, noch soll das Leibliche als schlecht nach Mdglichkeit abgetan
werden. Vielmehr sollen Geist und Leib zusammen erlést, der ganze Mensch
durch Ubung immer entschiedener befreit werden. Die Antike meinte, wire
der Geist nur vom Leibe befreit, so wire er gut. Das Christentum teilt diese
Auffassung nicht. Das sittlich-Bdse ist nichts Naturhaftes, sondern entspringt
der Freiheit und somit dem Geist. Der menschliche Geist ist nicht mehr im
rechten Verhidltnis zu seinem Ursprung; darum steht er auch schlecht zu
seinem Leib. Dieser wird ihm zu iliberméchtig und folgt nicht mehr ohne
weiteres der Freiheit. '

Die christliche Lehre kann darum beides betonen: da die Wurzel der Be-



Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 341

gierlichkeit im Leib, im ,Fleisch® liege, und daBl der Abfall des Geistes allein
die Ursache der Verderbtheit sei. Das Bése, das den Stempel des Mensch-
lichen trégt, besteht ja zum weitaus gréBiten Teil in der Verfithrung durch die

- Strebungen und Triebe des Leibes. Weil der Geist einen Stoff beseelt, der
bereits vorher in seinem Sein selbsténdig war, so macht sich die eigene Seins-
macht des Stoffes in den Bestrebungen des Leibes auch gegen den Geist geltend.
Ohne diese Eigenstindigkeit des Stoffes und des Lebens ist nicht einzusehen,
wie das Leben sich auch nur im geringsten gegen den Geist aufzulehnen ver-
mochte, wenn also der Geist einen ersten Stoff ohne eigene Qualititen und
eigenes Sein informierte. Es miifite da vielmehr etwas naturhaft einig und
geschlossen Wirkendes herauskommen wie im Stoff, und der Leib miiBte der
vollkommene Ausdruck des Geistes als des allein Bestimmenden sein, auBer
man kehrte zu der oben erwihnten Lehre des Aristoteles von der Herkunft
des Geistes zuriick. Der Stoff ist in sich beschlossen, ohne Offnung fiir etwas
anderes, eine Art reiner Selbstsucht, die aber im Stoff keinen sittlichen Unwert
bedeutet. Das leibliche Leben dringt deswegen selbstsjichtig nur auf den eige-
nen Vorteil, hat nur sich'im Auge. In seiner Bedrohtheit wagt es sich nicht
hinaus in die UngewiBheit der Hingabe. Diese Hingabe in Gemeinschaft und
Liebe bedeutet aber die wesentliche Vollendung des Geistes. BesiBe der
menschliche Geist noch seine urspriingliche gnadenhafte Verbundenheit mit
Gott und die daraus erflieBende Macht der Durchseelung des Leibes, so wiirde
er das Gewicht des Stoffes aufheben und ihn ohne Gewalt in den Dienst des
Geistes einspannen; dadurch erfiihre auch der Leib seine Vollendung und der
Mensch finde seine innere Einheit. So aber ist der Geist zu schwach, den Leib
bis zu dieser Hohe zu erheben. Der Mensch ist gespalten zwischen den Geliisten
des Leibes, der Begierlichkeit und dem Streben des Geistes nach reiner, selbst-
loser Liebe. Darum scheint es, daBl die Quelle des Bésen nur im Leib liegt.

. Aber sie scheint nur darum im Leibe zu liegen, weil der Geist durch.seine
Abwendung von Gott schwach wird und keinen festen Stand mehr hat. Das
wirkt sich vor allem in der Durchseelung des Leibes aus. Diese gelingt nur
noch unvollkommen und der verlebendigte Stoff wird nicht mehr ganz vom
Geist zur eigenen Héhe erhoben. Er macht sein eigenes Sein und die sich daraus
ergebenden Bestrebungen unabhingig vom Geist, ja, gegen ihn geltend und -
zieht diesen durch seine Schwere zu sich hinab. Dadurch erhebt sich im Men-
schen der Zwiespalt zwischen ,,Fleisch“ und Geist; ,,das Fleisch begehrt gegen
den Geist, der Geist aber gegen das Fleisch® (Gal5,17), und die Freiheit ist
von diesem Gegensatz beschwert. Ja, der Leib selbst ist durch die eigentiim-
liche Eigenschaft gekennzeichnet, daBl er zu uns gehért, einen Teil des Men-
schen ausmacht; und doch nicht einfachhin der Mensch ist, jene eigentiimliche
Zwei-Einheit, auf die Sartre so nachdriicklich hingewiesen hat, ohne sich bei
seiner Verkennung der relativen Eigenstindigkeit des Leibes iiber ihren
Grund Rechenschaft geben zu kénnen®.

Dieser Zwiespalt hat aber einen noch viel tieferen Grund. Der gefallene
Mensch weil sich nicht mehr von der schépferischen Liebeskraft Gottes ge-

% J. P. Sartre, L’étre et le néant, Paris 1942.



342 ‘ ' August Brunner

tragen, obschon er nur durch ihr Wirken im Dasein bleibt. Da er in Gegensatz
zu dieser Liebe steht, ist er nicht mehr fihig, sie als solche zu erkennen. Er
empfindet daher sein Dasein gleichsam als iiber einem Nichts schwebend, ohne
Stiitze und Halt. Der Anblick der scheinbaren Leere ohne Grund erfiillt ihn
mit Angst. Er meint, dieses Dasein nun selbst als letzten Grund erhalten zu
miissen, fiihlt sich aber mit Recht einem solchen Anspruch nicht gewachsen.
Da das leibliche Leben von sich aus der gegenstindlichen Welt, deren es zu
seiner Nahrung und zu seinem Schutz bedarf, zugewandt ist, unterliegt nun-
mehr der Geist der Versuchung, in dieser Welt den Halt flir sein Dasein zu
sehen — es bleibt ja nach dem Verschwinden Gottes nichts anderes mehr —
und durch ihre Beherrschung es sichern zu wollen. Zugleich erfdhrt er aber
dunkel, daB sein Beginnen unter dem Fluch der Vergeblichkeit steht. Die Suche
nach einem tragenden Grund verfillt infolgedessen einer siichtigen Heftigkeit:
nie genug kann der Mensch von den Giitérn dieser Welt erraffen; denn er hat
in der Tat nie genug, darauf das eigene Sein fest zu griinden.

- So versteht man, daB.die menschlichen Leidenschaften eine fiir ein endliches:
Seiendes sonderbare MafBlosigkeit und Unersittlichkeit zeigen. Mit unstill-
barer Gier wirft sich der Mensch auf Besitz, Genul und Macht. Sein Leben
tragt nicht mehr wie die Instinkte des Tieres in sich Ma8 und Grenze. Das Tier
ist von den Giitern des leiblichen Lebens bis zum Rand seiner Seinsmoglichkeit
erfiillt und geséttigt und vermag nicht mehr aufzunehmen. Auch deswegen
hitte eine Unsterblichkeit fiir es keinen Sinn. Im Menschen mufite aber schon
die Bindung des Leiblichef an den Geist die Grenze auch des Seelischen unge-
heuer erweitern. Aber die unmdégliche Aufgabe, die den Kréften des gefallenen -
Menschen zugemutet wird, iiberspannt und verkrampft sie. Die Folge ist, daB
der Mensch sich selbst verliert, gerade weil er so ungeordnet sich selbst sucht.
Die innere Gelassenheit und der begliickende Friede, Folgen und Zeichen des
ruhigen Selbstbesitzes, sind verspielt. Und je mehr der Mensch an irdischen
Giitern erringt, um so weiter entfernt er sich von sich selbst; um so weniger
ist er er selbst. Er taumelt von Enttduschung zu Enttiduschung; aber statt durch
sie erniichtert zu werden, stacheln sie ihn zu immer wilderem und gierigerem
Suchen an.

Heilung und Befriedung vermag nur eine Umkehr, eine Anderung der
Grundeinstellung des Daseins zu bringen. Diese mithsame Umkehr ist der Sinn
der Aszese. Nicht die Giiter dieser Welt sind in sich schlecht. Die Gier, mit der
der Mensch sich ihnen zuwendet, macht sie erst zum Gift fiir ihn. Allerdings
sieht er diese ihre schidliche Wirkung naiv in sie hinein. Daraus erklirt es
sich, daB, wie eingangs gesagt wurde, so vielfach der Stoff oder die Geschlecht-
lichkeit als solche als Quell des Bésen angesehen wurde. Frei von der ent-
menschlichenden und quilenden Gier wird der Mensch jedoch nicht durch eine
blole Abkehr. Diese wird nur ertriglich als die Kehrseite einer neuen Hin-~
wendung zu den wahren Giitern des Geistes und zum wahren Quell seines
Seins, zu Gott. Aber diese Wendung mus die eines Menschen, eines leibgebun~
denen Geistes sein. Das bedeutet, daB auch der Leib immer mehr in diese Hin-
wendung mitgenommen werden mufl. IThre Vorbedingung ist die Erlésung,



Der Leib in héidnischer und chx'istlidier Aszese 343

wodurch beide, Geist und Leib, und zuerst und am meisten der Geist, geheilt
werden. Die Aszese will die Freiheit des Geistes stérken. Sie will durch Ubung
die Widerstinde des Leibes langsam iiberwinden und so dem Geist einen
immer groBeren Raum geistiger Freiheit zum Guten erdffnen, so da8 er immer
seltener in den Zwiespalt kommt, das Gute zu sehen und es aus innerer Ohn-
macht nicht tun zu kénnen. Die richtige Aszese ertdtet nur scheinbar den Leib;
in Wirklichkeit verlebendigt sie ihn, indem sie ihn zu den héchsten Leistungen
befihigt. Je groBer und reicher die Méglichkeiten sind, um so hoher steht ein
Seiendes. Werden dem Leib im Dienste des Geistes neue und hohere Moglich-
keiten geschenkt, so bedeutet das eine innere Erhéhung des Leibes hin zum
Geistigen, eine eigentliche Verlebendigung, ohne daB er deswegen aufhoérte,
Leib zu sein. .

Es versteht sich ohne weiteres, daB eine solche Verlebendigung geféhrlich
wire, ginge nicht die Heilung des Geistes mit ihr Hand in Hand. Sie wiirde
ja nur zu einer stolzeren und eigenmichtigeren Selbstsucht fiihren. Ihr Ende
wire eine teuflische Verkehrtheit, daB der Geist die ganze natiirliche Selbst-
sucht des Lebens in sich aufgenommen hitte und dieser Sedbstsucht nun im
geiibten Leib ein geschmeidiges Werkzeug zur Verfiigung stinde. Der eigent-
liche Sinn der Aszese wire damit verkehrt; sie fiihrte nicht zur Wiederher-
stellung des richtigen Grundverhiltnisses des Menschen zu Gott, seinem Ur-
sprung. Stérker als zuvor wire der Mensch in sich selbst verkrampift und bliebe
im Eigentlichen unerlést. Die Aszese bliebe verfangen im Machtstreben und
seiner MaBlosigkeit und Unerséittlichkeit. Darum mufl Grundlage und Voraus-
. setzung der christlichen Aszese die Demut der selbstlosen Hingabe an Gott
sein, wie sie auch ihr Ziel ist.

Falsch wire eine Aszese, die mit den Stoikern die Gefiihllosigkeit, die apa-
theia, anstrebte. HieBe dies doch den Leib ertéten und den Menschen ent-
menschlichen. Nein, die Gefiihle sollen nicht absterben, sondern in die Heilung
und Heiligung mit hineingenommen werden; sie sollen nicht Kraft und Farbe
und Innigkeit verlieren, sondern zu einem neuen Reichtum erblithen. Die Ge-
fiilhle des Menschen sind vielfiltiger und tiefer als die des Tieres, weil sie
geistgeboren und geistdurchdrungen sind. Darum steht zu erwarten, daBl durch
‘die Verstdrkung der geistigen Kraft und ihres belebenden Einflusses auf den
Leib die Gefiihle miichtiger, reicher und tiefer werden und, ohne ihre Leib-
gebundenheit aufzugeben, doch geistiger wirken. Die Erfahrung bestitigt das.
- Die Heiligen sind, wenn sie der Vollendung nahe gekommen sind, die liebe-
wertesten Menschen, von denen €in unwiderstehlicher Zauber ausgeht. Es
mhag sein, daB zu Beginn des schweren Kampfes diese Verlebendigung zuriick-
tritt und es zunichst aussieht, als wiirde die Menschlichkeit unter den wuch-
tigen Schligen der BuBe ersterben miissen. Aber bei wirklicher Heiligung
kann es sich dabei immer nur um einen wohl unvermeidlichen Durchgang,
‘nicht aber um ein zu erstrebendes Ziel handeln. Das wahre Ziel ist die Ent-
faltung eines menschlich reichen, aber reinen und selbstlosen Gefiihlslebens,
‘aus dem die geistige Kraft unwiderstehlich auf alle ausstrahlt, die in seinen



344 ’ Augﬁst Brunner

Kreis eintreten diirfen. Nicht weniger, sondern mehr Mensch sollen wir durch
die Aszese werden, christliche Menschen und iiberaus menschliche Christen.

Dies entspricht auch dem Charakter des Christentums als der Religion der
Menschwerdung Gottes. Das Heidentum hat sich seine Gotter, auBler wo sie,
wie bei den Griechen, allzu menschlich waren, immer als unmenschlich vor-
gestellt und sie in halb tierischen, schreckhaften und ungestalteten Formen
nachgebildet. Nur auf diese Weise vermochte es, das Ganz-Andere des Gétt-
lichen auszudriicken. Christus zeigt uns aber, daB die engste Verbindung mit
Gott, in die ein Mensch hineingenommen werden kann, die letzte Hingabe an
ihn bis zur Aufgabe eines eigenen menschlichen Personseins — der Ausdruck
ist ungenau, da Christus auch keinen Augenblick eine menschliche Person-
lichkeit besall —, seine Menschlichkeit nicht nur nicht vermindert, sondern bis
zur dullersten Vollendung erhéht hat. Christus ist menschlicher Mensch ge-
wesen als jeder andere, Mensch nicht in der kalten Weltabgewandtheit und
stolzen Selbstgerechtigkeit des Pharisders und Stoikers, nicht in einer un-
menschlichen Uberlegenheit gegeniiber Trauer und Schmerz und Leiden.
Nichts Stoisches,bringt bei ihm die Wirme des menschlichen Empfindens zur
Erstarrung. Er hat die Angst nicht durch die oberflichliche Sicherheit des Auf-
tretens oder durch lautes prahlerisches Heldentum verdringt, sondern er war
Mensch, schlicht und einfach, ganz er selbst in der vohlwollenden Giite des
Herzéns und der schenkenden Liebe. Wie zeigen doch die Parabeln, daB sein
Herz die ganze Schénheit des Einfachen in sich aufgenommen und rein bewahrt
hatte. Dem Knaben in Nazareth war nichts in seiner bescheidenen Umgebung
entgangen. Umgekehrt hatte er es fiir seine so umfassende und umwilzende
Sendung nicht fiir nétig erachtet, diesen Kreis durch Wunder zu durchbrechen.
Was in seinen Worten an Bildern und Gleichnissen lebt, geht nicht iiber das
hinaus, was er in seiner Jugend in Nazareth sehen und héren konnte. Aber aus
dieser schlichten Welt hatte er mehr geistigen Reichtum zu schépfen gewuBt,
als die iibrigen Menschen aus der buntesten Umgebung. Mehr Mensch, ganz
Mensch zu werden, dem Gefiihlsleben mit seiner Reinheit auch seine Innigkeit
und Wirme zuriickzugeben, die unter der Selbstsucht so leicht ersticken, die
Kraft der Leidenschaften nicht zu brechen, sondern mit sanfter Gewalt in den
Dienst des Hochsten zu stellen und dann GroBtes durch sie zu leisten und
Schwierigstes zu iiberwinden, das ist der Sinn der christlichen Aszese, weil
wir dadurch erst ganz Christus dhnlich werden.

Dadurch steigt der Mensch zum eigensten Selbstsein auf, dessen Moglichkeit
ihm die Erlosung wiedergeschenkt hat. Es kann sich nicht um ein Aufgehen
in einem unpersénlichen Ganzen, um ein immer stirkeres Verschwimmen im
allgemeinen handeln. Das wire in Wirklichkeit ein Abstieg. Das Allgemeine
als die Spitze der Geistigkeit und als das héchste Ziel des menschlichen Stre-
bens zu betrachten, wie es der Neuplatonismus aller Zeiten tat, das verbietet
schon die Lehre von der Dreifaltigkeit, in der die absolute Einmaligkeit und
Unwiederholbarkeit der gottlichen Personen so stark betont ist. Die Enge der
Gestalt wird nicht durch das Allgemeine, sondern nur durch das Selbstsein,
durch das Personwerden iiberwunden. In diesem Selbstwerden erfiillt sich der



Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 345

Sinn der menschlichen Geschichtlichkeit; diese wird nicht ausgeklammert und
verworfen, wodurch sie ja zu sein und zu wirken doch nicht aufhorte, sondern .
im Selbstsein fiir ewig aufgehoben. Nur dies ist richtig, dafl genau wie das
Selbstsein, so auch dessen Einmaligkeit nicht zum Gegenstand des Wollens
werden darf; denn wie das Selbstsein ist auch diese Einmaligkeit ungegen-
standlich. Jedes Anzielen verfillt darum unfehlbar der AuBerlichkeit der ge-
genstindlichen Bereiche. Sie wird sich vielmehr mit dem Selbstsein von selbst
immer mehr einstellen, je treuer ein Mensch das von der jeweiligen Lage Ge-
botene sachlich und niichtern vollbringt. .

Als letztes Ziel — Ziel im uneigentlichen Sinn — steht vor jedem aszetischen
Bemiihen die volle Durchseelung des Leibes, die Verklidrung. Allerdings wird
dieser Zustand in diesem Leben nie sichtbar, aufler in kurzen Augenblicken
im Leben Christi und der Heiligen, wo das innere Licht und die wieder-
gewonnene Kraft die Hiille des Leibes schon hienieden durchsichtig machten.
Darin besteht ja die Verkldrung, daB der Leib jedem Wink des Geistes gefiigig,
der Geist selbst aber Gott ganz hingegeben sei, daBl der Leib am Leben des
Geistes, der Geist am Leben Gottes teilnehme und daBl beide iiberstromen
von der ewigen Freude, die die selbstlose Liebe begleitet und von der alle
Geliiste der Selbstsucht von selbst verstummen. Der verklirte Mensch allein
ist der vollkommene, der vollendete Mensch, der ganz das ist, was er sein kann.

Der Weg dahin ist miihsam und erscheint uns lang. Er geht durch Entsagung,
scheinbaren MiBerfolg upd Leiden; es ist der Weg des Kreuzes. Aber er mu8
gegangen werden. Solange diese Verwandlung nicht geschehen ist, konnen
wir in das Leben Gottes, das reine Hingabe, reines Sein-fiir-einander der Per-
sonen in der heiligen Dreifaltigkeit ist, nicht eintreten. Ist die Teilnahme an
diesem Leben doch nichts Naturhaftes, wie es auch die Gnade nicht ist. Wer
ohne die rechte Haltung vor den Glanz und das verzehrende Feuer dieses
innerg6ttlichen Lebens gestellt wiirde, den wiirde es brennen und verzehren,
bis jede Unreinheit, jede Verkrampfung in sich selbst verschwunden wire,
den wiirde es mit einem Schmerz iiber die eigene Unwiirdigkeit — oder mit
einem teuflisch quéilenden Trotz — durchglithen, daB aller irdische Schmerzsich
damit nicht vergleichen ldt. Gott zu sehen und am Leben zu bleiben vermag
der Mensch nur, wenn er durch die Gnade Gottes zu der inneren Reinheit der
Selbstlosigkeit emporgestiegen ist, die das innergéttliche Leben, das reine
Licht auszeichnet.

Weil wir es hier aber nicht mit Naturhaftem, sondern mit Personhaftem zu
tun haben, so mu8, so sehr jeder Beginn und jeder Fortschritt immer nur von
Gott ausgehen kann, doch zugleich alles auch das personliche Werk des Men-
schen sein. Der Mensch wird erlost und muf3 sich zugleich selbst erlésen; dies

entspricht seinem-Sein als geschaffene Person. Nur scheinbar, fiir unser ding-
" haftes Denken, liegt darin ein Widerspruch. Unser Dasein ist uns ja ebenfalls .
gegeben und aufgegeben. In der durch Gnade geschenkten Liebe zum Gott-
menschen treten wir in diese Zusammenarbeit mit Gott ein; ohne dalBl wir
aufhéren, Mensch zu sein, werden wir , Mitarbeiter Gottes“ (1 Kor 3, 9), weil
wir bereits Kinder Gottes geworden sind. ' L

.





