
. 336 August Brunner 

2. Es wird notwendig sein, darauf in der Glaubensverkündigung hinzu- 
weisen, daß mit dem Dogma von der assumptio nicht etwas völlig Neues, bisher 
nicht Dagewesenes in der Kirche eingeführt wird. Wir müssen betonen, daß 
die Gesamtkirche schon bisher die assumptio im Glauben hingenommen, in der 
Liturgie gefeiert und in der christlichen Kunst verherrlicht hat. Durch die Dog- 
matisierung werden wir nur in der Gewißheit bestärkt und wird jeder Zweifel 
beseitigt daß die assumptio ihren Grund im Worte und der Heilstat des offen- 
barenden Gottes hat. 

3. Es muß das Anliegen der Glaubensverkündigung sein, den Unterschied 
des ascensio Jesu und der assumptio Mariae herauszustellen. Die Predigt aber 
auf den apokryphen Bericht des transitus Mariae zu stellen, wäre geradezu 
eine Verfälschung des assumptio-Dogmas. 

4. Die Glaubensverkündigung wird die assumptio-Ppedigt christozentrisch 
auszurichten haben. Die assumptio ist keine Verdunkelung Christi und seiner 
zentralen Erlösungstat, der Auferstehung. Denn was die Mutter des Herrn an 
Herrlichem durch ihre leibliche Aufnahme erhielt, das verdankt sie Christus, 
dem Auferstandenen, dem Erstling der Entschlafenen, dem Führer zum Leben. 

Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 
Von August B.r u n n e r , S. J., München 

Die Ansicht, der Leib sei etwas Unreines und der Staff an sich böse, ja, der 
Ursprung des Bösen, ist in den außerchristlichen Religionen und Philosophien 
weit verbreitet. Die Gründe für diese Ansicht sind mannigfaltig. Einer der 
hauptsächlichsten mag in der Tatsache liegen, daß manche leiblichen Vor- 
gänge einen natürlichen Widerwillen und Ekel erregen. Dieser Ekel ist ein 
Schutzmittel, durch das sich das Leben gegen gewisse Gefahren der Ansteckung 
sichert und hat. eine angemessene Sorge für körperliche Reinlichkeit und 
Schönheit zur Folge. Ontologisch ist er ohne Bedeutung. Ein weiterer Grund 
für die Entwertung des Leibes liegt darin, daß die körperliche Arbeit mühsam 
ist und der Mensch sie darum gerne von sich wegschiebt auf die Schultern des 
Schwachen, den er sich durch seine Überlegenheit unterworfen hat. Die Not- 
wendigkeit körperlicher Arbeit wird darum gerade in den höheren heidnischen 
Kulturen zum Zeichen des, Unfreien, des Sklaven. Und da die Sklaverei auf 
die Dauer auch den Sinn des Sklaven ändert, so wird ,die Arbeit auch mit 
diesem sklavischen Sinn, der ein Kind der Unfreiheit ist, in Verbindung 
gebracht. Ein Mensch, der körperlich arbeitet • die aristokratische Anstren- 
gung der Jagd, des Sports und des Krieges ausgenommen •, müsse, so meinte 
man, auch eine unfreie und unedle Natur besitzen. Körperliche Arbeit war 
darum in der Antike verachtet. Selbst große Künstler, deren Kunst Umgang 
mit dem Stoff und körperliche Anstrengung verlangte, wie Baumeister und 
Bildhauer, wurden von manchen zu den Banausen, zu den knechtlichen Ar- 
beitern gerechnet. 



Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 337 

Doch sind besonders bei den Griechen noch andere, tiefere Gründe in Be- 
tracht zu ziehen, die hinter diesen vordergründigen sozialen Erklärungen der 
Abwertung des Leiblichen und Stofflichen stehen. Die Griechen haben den 
Geist zum ersten Mal ausdrücklich entdeckt, aber den Geist als Erkenntnis. 
Sie erfuhren ihn als eine Seinsart, die von der Seinsart des Leiblichen wesent- 
lich verschieden ist, als etwas Neues und überaus Staunenswertes. Der Ver- 
such, diese Unterschiede ausdrücklich zu machen, ist aber nicht gleich das erste 
Mal gelungen. Es lag nahe, das Höhere und Tiefere einfach dem Guten und 
dem Bösen gleichzusetzen. Noch verständlicher wird eine solche gegensätzliche 
Wertung, wenn man bedenkt, daß den Griechen dieses neuentdeckte geistige 
Sein als das Göttliche vorkam1, so sehr empfanden sie seine Erhabenheit. Der 
Mensch kann ja mit dem Denken nicht umgehen, wie er will; er kann die 
Wahrheit nicht nach Belieben ändern. So schien mit dem Denken etwas Frem- 
des, dem Menschen weit Überlegenes in ihn einzutreten. Noch nach Aristoteles 
gehört der Noüs, die Fähigkeit geistiger Einsicht, nicht eigentlich zum Men- 
schen, sondern kommt •von außen" in ihn hinein8 und verbindet sich da mit 
der sinnlichen Erkenntnisfähigkeit; nur durch sie kann er mit dem Stofflichen 
in Berührung kommen. Allein dieser unpersönliche Noüs ist unsterblich, nicht 
der Mensch als einzelner; denn dieser einzelne Mensch ist er nur durch den 
Leib, nicht durch den Geist8. Weil das, was man vom Geist zuerst entdeckt 
hatte, die AllgemeinbegrMfe waren, glaubte man voreilig, das Geistige sei we- 
sentlich allgemein. Alle Einzelhaftigkeit mußte man folgerichtig dem Stoff- 
lichen zuschreiben. Von ihm leitete man auch allen Irrtum her; konnte sich 
doch der Geist als göttlich nicht irren. Infolgedessen wurde die Einzelhaftigkeit 
als eine Beschränkung und Verminderung beurteilt. 

Eine solche Abwertung des Leiblichen und Stofflichen versteht man noch 
leichter, wenn man bedenkt, daß das Allgemeine als eine unwirkliche Abstrak- 
tion keine Seinskraft besitzt. Darum bedrängt es den Menschen nicht wirklich. 
Er kann sich ihm zuwenden, wann er will, und es nach Wünsch aus seinem 
Gesichtskreis wieder wegschieben. Wirklich ist allein das Einzelhafte. Es macht 
dem Menschen durch sein Dasein zu schaffen, steht seinen Plänen im Wege 
und durchkreuzt sie. Das Einzelhafte taucht ihn Tag um Tag in das Meer der 
Sorge; und aus ihm gibt es kein Entrinnen. Nun hätte allerdings die Erfahrung 
zeigen müssen, daß die meisten Sorgen nicht von den Dingen herstammen, * 
sondern von den Menschen; mit ihnen muß man sich auseinandersetzen, mit 
den Dingen aber zu einem großen Teil nur um der Menschen willen. Und diese 
Menschen sind auch in ihrer Geistigkeit einzelhaft, sogar mehr als die Dinge. 
Aber der philosophische Blick fiel damals noch nicht auf den Menschen als 
geistiges Subjekt; dafür war er noch zu ungeübt. Er ging wie der Blick des 
Kindes noch geradeaus der Welt zu.und verstand den Menschen in den Kate- 
gorien der Weltdinge. Darum mußte es wiederum so scheinen, als liege der 
Quell aller Unruhe, alles Ungemaches und alles Unglücks) aller quälenden Be- 

1 K. Zucker, Vom Wandel des Erlebens I, Heidelberg 1950, S. 548 ff. 
* Aristoteles, De Gen. Anim. 2, 3; 736b 28. Vgl. Thomas von Aquin, Summe wider 

die Heiden II 59 ff. 
3 Aristoteles, De Anima 3, 5; 40a 22 ff. 



338 "     August Brunner 

gierde und aller beunruhigenden Furcht in den stofflichen1 Einzeldingen und 
als entstamme deren Einzelhaftigkeit eben ihrer Stofflichkeit, die damit zum 
Quell des Bösen wurde. . . 

Die Erfahrung schien also die Verurteilung des Stoffes zu bestätigen; die 
verschiedenen Gründe unterstützten sich gegenseitig und gaben der Auffassung 
eine gewisse Selbstverständlichkeit, auf der ihre Stärke und ihr zähes Leben 
beruht. Nur das Wissen darum, daß der Stoff nicht weniger als die Geistigkeit 
des Menschen aus dem Nichts geschaffen ist, hätte diese Auffassung aus den 
Angeln heben können; aber der heidnische Begriff des Göttlichen ließ eine 
solche Erkenntnis nicht aufkommen. Die Geistigkeit wurde in die Allgemein- 
heit und damit in die Entpersönlichung verlegt. Geist und-Leib standen sich 
nicht wie das Höhere und Niedrigere, sondern wie die Ursachen des Guten 
und Bösen gegenüber. 

Geistfreundlichkeit mußte darum notwendig zur Leibfeindlichkeit werden. 
Der Aufstieg zu einem höheren und edleren Menschentum erforderte die Ab- 
tötung des Leiblichen als solchen, die Abkehr vom Sinnenhaften als Sinnen- 
haften. Ein leibfreier Geist würde, so meinte man, aus sich ohne weiteres gut, 
weil göttlich sein4. Bei dieser Grundeinstellung ist die Antike mit mehr oder 
weniger Folgerichtigkeit immer geblieben, aber ohne wie die Gnosis und der 
Manichäismus, einem klaren Dualismus zu verfallen. 

Es ist wohl kein Zweifel, daß man, als es galt, die ganz anders gemeinte 
und begründete christliche Aszese gedanklich zu rechtfertigen, in der Verlegen- , 
heit mehr als einmal zu den Beweisen und Erklärungen griff, die von den 
antiken Philosophien her schon bereit lagen. Daß aber diese Begründungen 
nicht ohne Einfluß auf die eigene Auffassung blieben, ist selbstverständlich.. 
Eine solche Übernahme geschah um so leichter, als sich antike und christliche 
Aszese im äußeren Tun oft begegnen mußten und weil, wie dargelegt wurde,, 
einige allgemein menschliche Beweggründe hinter diesen antiken Theorien 
standen, aber innerhalb der sehr einseitigen Auffassung des Geistigen eine 
falsche Auslegung erhielten. 

Der wirkliche Grund der christlichen Aszese ist aber von dem der antiken 
wesentlich verschieden. Christliche Aszese ist nicht Befreiung des Geistes vom 
Leibe, sondern Befreiung des Geistes selbst und damit auch des Leibes. Der 
'Leib ist nicht eine Vereinzelung und darum Verunreinigung eines an sich 
reinen, guten und allgemeinen Geistes. Der Geist ist sogar in viel stärkerem 
Maße einzelhaft als der Leib, mehr er selber als der Stoff, der gerade die Ur- 
sache des Denkens in Allgemeinbegriffen ist. Leib und Geist sind gleicherweise 
eine Schöpfung Gottes und darum wesentlich gut. Aber der Geist ist durch die 
Erbsünde böse geworden. Als Seele eines menschlichen Leibes überträgt er 
seine Verderbnis auch auf den Leib, und di^se Verderbnis wird in den mensch- 
lichen Taten, die eine Wirkung von Seele und Leib sind, aber von der Seele, 
der, Person getragen werden, nach außen sichtbar. 

Da der Geist die Seele, d. h. das belebende Prinzip des Leibes ist, so muß 
jede Schwächung seiner innersten, grundlegenden Kraft sich auf diese Be- 

4 Vgl. Plotin, Enn. I 8; Piaton, Phaidon c. 10. 12; 65 B • 67 E. 



Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 339 

seelung auswirken. Die beseelende Kraft gehört zum Wesen des menschlichen 
Geistes; er ist nicht zufällig oder als Strafe für frühere Vergehen, die vor der 
irdischen Existenz liegen, in einen Leib geraten, so daß das irdische Dasein 
in sich böse wäre-und es darum gelte, es möglichst bald aufzuheben. Wie wir 
aus der Offenbarung wissen, wäre der Mensch ohne die Sünde nicht gestorben. 
Daraus dürfen wir schließen, daß ohne die Sünde die beseelende Macht des 
Geistes so durchdringend gewesen wäre und den Leib so sehr über das bloße 
Leben des Tieres hinausgehoben hätte, daß er ihm seine eigene Unsterblichkeit 
mitzuteilen vermocht hätte. Eine so mächtige Durchseelung war aber nur 
möglich, weil die gnadenhafte Verbindung mit dem lebendigen Gott, dem 
Quell der Unsterblichkeit, dem, der durch sich •unsterblich" ist (1 Tim 1,17), 
nicht geschädigt war, weil die göttliche Kraft unbehindert in den mensch- 
lichen Geist eingeströmt wäre und durch ihn auch den Leib bis ins letzte durch- 
glüht und durchleuchtet hätte, wie sie ähnlich auch den verklärten Leib der 
Erlösung durchglühen und durchleuchten wird. An diesen ursprünglichen Zu- 
stand des Menschen erinnert immer noch der weit verbreitete Glaube, der sich 
in vielen Mythen über den Ursprung des Todes kundgibt, daß der Tod des 
Menschen nichts Natürliches sei, daß er nicht sein sollte, daß er erst nach- 
träglich in die Welt gekommen sei. Irgend etwas im Menschen muß sich dem 
Gedanken an den Tod widersetzen; sonst wäre ein solcher Glaube nicht so ver- 
breitet und dies gerade in primitiven Kulturen, die keine philosophischen 
Systeme aufstellen, sondern in ihren Mythen das auszusagen versuchen, was 
sie dunkel erfahren. 

Daß der Mensch stirbt ist also eine Wirkung des Nachlassens nicht seiner 
Willenskraft • diese liegt bereits später und mehr an der Oberfläche •, son- 
dern seiner eigentlichen Seinsmacht. In seiner Personmitte, da wo der Wille 
unmittelbar gar nicht hinreicht, weil er aus ihr erst entspringt, ist der Mensch 
geschädigt. Darum kann er durch seinen Willen diesen Schaden nicht mehr 
aufhebeh oder gutmachen. Dazu müßte er. ja einen Standpunkt haben, von 
dem aus er auf die eigene Mitte einwirkt, was unmöglich ist. Der Ursprung 
alles menschlichen Wollens und Tuns ist gebrochen und in seiner Mächtigkeit 
so herabgesetzt, daß alles, was aus ihm entspringt, bereits in seinem Sein 
durch diese Schwäche gezeichnet ist. Der Standpunkt müßte also außerhalb 
des Menschen liegen, damit aber auch außerhalb seiner Macht. Mit andern 
Worten, die Erbsünde konnte nur durch Erlösung getilgt werden. Erst wenn 
der innerste Punkt der Seele geheilt und verwandelt ist, kann von da aus die 
Heilung weitergehen; auch dann jedoch nicht ohne Gnade, wie wir aus der 
Offenbarung wissen. Da nun der Mensch Person ist, sollte außer dieser ersten 
Heilung und Verwandlung, 'die immer nur reines Geschenk sein kann, seine 
Erlösung zugleich seine eigene Tat werden. Ja, in gewissem Sinn wird selbst 
die erste Erlösung noch nachträglich durch freie Zustimmung zur eigenen Tat. 
Die Menschheit hat sich ja selbst erlöst, weil der Erlöser, Christus, ein Mensch 
ist, wenn auch nicht nur Mensch. Und da die erste Erlösung eines jeden Men- 
schen durch die heilende und heiligende Verbindung mit Christus geschieht, 
und da durch diese seinshafte Liebe, durch diese Versetzung in die Herzmitte 

22* 



340 August Brunner 

Christi der Christ Mitvollzieher aller Werke des Gottmenschen Christus wird, 
so wird er durch Gnade, in dem Maße seiner Verbindung mit Christus, auch 
zum Miterlöser seiner selbst und aller anderen. 

Der Sinn der Erlösung ist eine Befreiung des Menschen zu dem, was Gott 
ursprünglich mit ihm vorhatte. Die menschliche Freiheit besteht zwar in der 
Macht, das Gute oder das Böse wollen zu können. Verliehen ist sie aber zu dem 
Zweck, daß der Mensch das Gute tue; daß er imstande sei, das, was er als hier 
und jetzt gut einsieht, auch zu vollbringen. Die Freiheit ist keine unveränder- 
liche Größe, kein mechanisches Ausschlagen einer Nadel nach links oder nach 
rechts, wie es so oft dargestellt wird. Freiheit meint wesentlich eine geistige 
Kraft. Diese kann größer oder kleiner sein. Sie hat durch die Erbsünde ge- 
litten, so daß der Mensch so oft das Gute, das er sieht und möchte, nicht tut, 
und das Böse, das er im Innersten verabscheut, doch verübt; daß er sich wie 
in eine Sklaverei verkauft fühlt, aus der er sich nicht erretten kann 
(Rom 7.J.4 ff). 

Diese Kraft des Guten ist keine andere Kraft als die Seinsmacht des Geistes, 
durch die er auch als Seele den Leib verlebendigt. In allem, was er tut, ist der 
Geist, weil er auch Seele ist, an den Leib gebunden. Nicht so, als ob zuerst der 
Leib beginnen und dann auch der Geist in Tätigkeit treten könnte. Der Anfang, 
der Ursprung, liegt beim Geist, aber so, daß jede seiner Bewegungen infolge 
der innigen Verbindung mit dem Leibe von den Wurzeln des Seins her auch ein 
Mitgehen des Leibes erfordert. Wo der Leib zu solchem Mitgehen nicht mehr 
fähig ist, da hemmt er auch das Tun des Geistes, wie, um ein grobes Beispiel zu 
gebrauchen, auch ein Pferd sich nicht weiterbewegen kann, das vor einen 
Wagen gespannt ist, der völlig festgelegt und unbeweglich ist. Niemand wird 
daraus schließen, daß deswegen der Anfang der Bewegung nicht vom Pferd, 
sondern vom Wagen ausgehen müsse. 

Soll also der Geist immer freier werden, so muß sich auch der Leib zu einem 
immer gefügigeren Werkzeug des Geistes umgestalten. Statt Gewicht zu sein, 
das den Geist herunterzieht, soll er zur reinen, edlen Menschlichkeit, wie sie 
in Christus sich uns darstellt, erhoben werden. Das also ist der Sinn der christ- 
lichen Aszese, den Geist zu stärken und dadurch auch den Leib zu befreien 
zu der eigentlichen Aufgabe des Lebens, selbst zu sein, indem man mit und in 
Gott ist. Nicht die Verbindung beider soll gelockert werden, was ja doch ein 
vergebliches Unternehmen wäre, sonst wäre ja der Selbstmord die einzig 
folgerichtige Tat, noch soll das Leibliche als schlecht nach Möglichkeit abgetan 
werden. Vielmehr sollen Geist und Leib zusammen erlöst, der ganze Mensch 
durch Übung immer entschiedener befreit werden. Die Antike meinte, wäre 
der Geist nur vom Leibe befreit, so wäre er gut. Das Christentum teilt diese 
Auffassung nicht. Das sittlich-Böse ist nichts Naturhaftes, sondern entspringt 
der Freiheit und somit dem Geist. Der menschliche Geist ist nicht mehr im 
rechten Verhältnis zu seinem Ursprung; darum steht er auch schlecht zu 
seinem Leib. Dieser wird ihm zu übermächtig und folgt nicht mehr ohne 
weiteres der Freiheit. 

Die christliche Lehre kann darum beides betonen: daß die Wurzel der Be- 



Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 341 

gierlichkeit im Leib, im •Fleisch" liege, und daß der Abfall des Geistes allein 
die Ursache der Verderbtheit sei. Das Böse, das den Stempel des Mensch- 
lichen trägt, besteht ja zum weitaus größten Teil in der Verführung durch die 

• Strebungen und Triebe des Leibes. Weil der Geist einen Stoff beseelt, der 
bereits vorher in seinem Sein selbständig war, so macht sich die eigene Seins- 
macht des Stoffes in den Bestrebungen des Leibes auch gegen den Geist geltend. 
Ohne diese Eigenständigkeit des Stoffes und des Lebens ist nicht einzusehen, 
wie das Leben sich auch nur im geringsten gegen den Geist aufzulehnen ver- 
möchte, wenn also der Geist einen ersten Stoff ohne eigene Qualitäten und 
eigenes Sein informierte. Es müßte da vielmehr etwas naturhaft einig und 
geschlossen Wirkendes herauskommen wie im Stoff, und der Leib müßte der 
vollkommene Ausdruck des Geistes als des allein Bestimmenden sein, außer 
man kehrte zu der oben erwähnten Lehre des Aristoteles von der Herkunft 
des Geistes zurück. Der Stoff ist in sich beschlossen, ohne Öffnung für etwas 
anderes, eine Art reiner Selbstsucht, die aber im Stoff keinen sittlichen Unwert 
bedeutet. Das leibliche Leben drängt deswegen selbstsüchtig nur auf den eige- 
nen Vorteil, hat nur sicli im Auge. In seiner Bedrohtheit wagt es sich nicht 
hinaus in die Ungewißheit der Hingabe. Diese Hingabe in Gemeinschaft und 
Liebe bedeutet aber die wesentliche Vollendung des Geistes. Besäße der 
menschliche Geist noch seine ursprüngliche gnadeiihafte Verbundenheit mit 
Gott und die daraus erfließende Macht der Durchseelung des Leibes, so würde 
er das Gewicht des Stoffes aufheben und ihn ohne Gewalt in den Dienst des 
Geistes einspannen; dadurch erführe auch der Leib seine Vollendung und der 
Mensch fände seine innere Einheit. So aber ist der Geist zu schwach, den Leib 
bis zu dieser. Höhe zu erheben. Der Mensch ist gespalten zwischen den Gelüsten 
des Leibes, der Begierlichkeit und dem Streben des Geistes nach reiner, selbst- 
loser Liebe. Darum scheint es, daß die Quelle des Bösen nur ini Leib liegt. 

Aber sie scheint nur darum im Leibe zu liegen, weil der Geist durch seine 
Abwendung von Gott schwach wird und keinen festen Stand mehr hat. Das 
wirkt sich vor allem in der Durchseelung des Leibes aus. Diese gelingt nur 
noch unvollkommen und der verlebendigte Stoff wird nicht mehr ganz vom 
Geist zur eigenen Höhe erhoben. Er macht sein eigenes Sein und die sich daraus 
ergebenden Bestrebungen unabhängig vom Geist, ja, gegen ihn geltend und 
zieht diesen durch seine Schwere zu sich hinab. Dadurch erhebt sich im Men- 
schen der Zwiespalt zwischen •Fleisch" und Geist; •das Fleisch begehrt gegen 
den Geist, der Geist aber gegen das Fleisch" (Gal5,17), und die Freiheit ist 
von diesem Gegensatz beschwert. Ja, der Leib selbst ist durch die eigentüm- 
liche Eigenschaft gekennzeichnet, daß er zu uns gehört, einen Teil des Men- 
schen ausmacht; und doch nicht einfachhin der Mensch ist, jene eigentümliche 
Zwei-Einheit, auf die Sartre so nachdrücklich hingewiesen hat, ohne sich bei 
seiner Verkennung der relativen Eigenständigkeit des Leibes über ihren 
Grund Rechenschaft geben zu können5. 

Dieser Zwiespalt hat aber einen noch viel tieferen Grund. Der gefallene 
Mensch weiß sich nicht mehr von der schöpferischen Liebeskraft Gottes ge- 

5   J. P. Sartre, L'etre et le neant, Paris 1942. 



342 August Brunner 

tragen, obschon er nur durch, ihr Wirken im Dasein bleibt. Da er in Gegensatz 
zu dieser Liebe steht, ist er nicht mehr fähig, sie als solche zu erkennen. Er 
empfindet daher sein Dasein gleichsam als über einem Nichts schwebend, ohne 
Stütze und Halt. Der Anblick der scheinbaren Leere ohne Grund erfüllt ihn 
mit Angst. Er meint, dieses Dasein nun selbst als letzten Grund erhalten zu 
müssen, fühlt sich aber mit Recht einem solchen Anspruch nicht gewachsen. 
Da das leibliche Leben von sich aus der gegenständlichen Welt, deren es zu 
seiner Nahrung und zu seinem Schutz bedarf, zugewandt ist, unterliegt nun- 
mehr der Geist der Versuchung, in dieser Welt den Halt für sein Dasein zu 
sehen • es bleibt ja nach dem Verschwinden Gottes nichts anderes mehr • 
und durch ihre Beherrschung es sichern zu wollen. Zugleich erfährt er aber 
dunkel, daß sein Beginnen unter dem Fluch der Vergeblichkeit steht. Die Suche 
nach einem tragenden Grund verfällt infolgedessen einer süchtigen Heftigkeit: 
nie genug kann der Mensch von den Gütern dieser Welt erraffen; denn er hat 
in der Tat nie genug, darauf das eigene Sein fest zu gründen. 

So versteht man, daß. die menschlichen Leidenschaften eine für ein endliches 
Seiendes sonderbare Maßlosigkeit und Unersättlichkeit zeigen. Mit unstill- 
barer Gier wirft sich der Mensch auf Besitz, Genuß und Macht. Sein Leben 
trägt nicht mehr wie die Instinkte des Tieres in sich Maß und Grenze. Das Tier 
ist von den Gütern des leiblichen Lebens bis zum Rand seiner Seinsmöglichkeit 
erfüllt und gesättigt und vermag nicht mehr aufzunehmen. Auch deswegen 
hätte eine Unsterblichkeit für es keinen Sinn. Im Menschen mußte aber schon 
die Bindung des Leiblichen an den Geist die Grenze auch des Seelischen unge- 
heuer erweitern. Aber die unmögliche Aufgabe, die den Kräften des gefallenen 
Menschen zugemutet wird, überspannt und verkrampft sie. Die Folge ist, daß 
der Mensch sich selbst verliert, gerade weil er so ungeordnet sich selbst sucht. 
Die innere Gelassenheit und der beglückende Friede, Folgen und Zeichen des 
ruhigen Selbstbesitzes, sind verspielt. Und je mehr der Mensch an irdischen 
Gütern erringt, um so weiter entfernt er sich von sich selbst; um so weniger 
ist er er selbst. Er taumelt von Enttäuschung zu Enttäuschung; aber statt durch 
sie ernüchtert zu werden, stacheln sie ihn zu immer wilderem und gierigerem 
Suchen an. 

Heilung und Befriedung vermag nur eine Umkehr, eine Änderung der 
Grundeinstellung des Daseins zu bringen. Diese mühsame Umkehr ist der Sinn 
der Aszese. Nicht die Güter dieser Welt sind in sich schlecht. Die Gier, mit der 
der Mensch sich ihnen zuwendet, macht sie erst zum Gift für ihn. Allerdings 
sieht er diese ihre schädliche Wirkung naiv in sie hinein. Daraus erklärt es 
sich, daß, wie eingangs gesagt wurde, so vielfach der Stoff oder die Geschlecht- 
lichkeit als solche als Quell des Bösen angesehen wurde. Frei von der ent- 
menschlichenden und quälenden Gier wird der Mensch jedoch nicht durch eine 
bloße Abkehr. Diese wird nur erträglich als die Kehrseite einer neuen Hin- 
wendung zu den wahren Gütern des Geistes und zum wahren Quell seines 
Seins, zu Gott. Aber diese Wendung muß die eines Menschen, eines leibgebun- 
denen Geistes sein. Das bedeutet, daß auch der Leib immer mehr in diese Hin- 
wendung mitgenommen werden muß. Ihre Vorbedingung ist die Erlösung, 



Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 343 

wodurch beide, Geist und Leib, und zuerst und am meisten der Geist, geheilt 
werden. Die Aszese will die Freiheit des Geistes stärken. Sie will durch Übung 
die Widerstände des Leibes langsam überwinden und so dem Geist einen 
immer größeren Raum geistiger Freiheit zum Guten eröffnen, so daß er immer 
seltener in den Zwiespalt kommt, das Gute zu sehen und es aus innerer Ohn- 
macht nicht tun zu können. Die richtige Aszese ertötet nur scheinbar den Leib; 
in Wirklichkeit verlebendigt sie ihn, indem sie ihn zu den höchsten Leistungen 
befähigt. Je größer und reicher die Möglichkeiten sind, um so höher steht ein 
Seiendes. Werden dem Leib im Dienste des Geistes neue und höhere Möglich- 
keiten geschenkt, so bedeutet das eine innere Erhöhung des Leibes hin zum 
Geistigen, eine eigentliche Verlebendigung, ohne daß er deswegen aufhörte, 
Leib zu sein. 

Es versteht sich ohne weiteres, daß eine solche Verlebendigung gefährlich 
wäre, ginge nicht die Heilung des Geistes mit ihr Hand in Hand. Sie würde 
ja nur zu einer stolzeren und eigenmächtigeren Selbstsucht führen. Ihr Ende 
wäre eine teuflische Verkehrtheit, daß der Geist die ganze natürliche Selbst- 
sucht des Lebens in sich aufgenommen hätte und dieser Selbstsucht nun im 
geübten Leib ein geschmeidiges Werkzeug zur Verfügung stände. Der eigent- 
liche Sinn der Aszese wäre damit verkehrt; sie führte nicht zur Wiederher- 
stellung des richtigen Grundverhältnisses des Menschen zu Gott, seinem Ur- 
sprung. Stärker als zuvor wäre der Mensch in sich selbst verkrampft und bliebe 
im Eigentlichen unerlöst. Die Aszese bliebe verfangen im Machtstreben und 
seiner Maßlosigkeit und Unersättlichkeit. Darum muß Grundlage und Voraus- 
setzung der christlichen Aszese die Demut der selbstlosen Hingabe an Gott 
sein, wie sie auch ihr Ziel ist. 

Falsch wäre eine Aszese, die mit den Stoikern die Gefühllosigkeit, die apa- 
theia, anstrebte. Hieße dies doch den Leib ertöten und den Menschen ent- 
menschlichen. Nein, die Gefühle sollen nicht absterben, sondern in die Heilung 
und Heiligung mit hineingenommen werden; sie sollen nicht Kraft und Farbe 
und Innigkeit verlieren, sondern zu einem neuen Reichtum erblühen. Die Ge- 
fühle des Menschen sind vielfältiger und tiefer als die des Tieres, weil sie 
geistgeboren und geistdurchdrungen sind. Darum steht zu erwarten, daß durch 
die Verstärkung der geistigen Kraft und ihres belebenden Einflusses auf den 
Leib die Gefühle mächtiger, reicher und tiefer werden und, ohne ihre Leib- 
gebundenheit aufzugeben, doch geistiger wirken. Die Erfahrung bestätigt das. 
Die Heiligen sind, wenn sie der Vollendung nahe gekommen sind, die liebe- 
wertesten Menschen, von denen ein unwiderstehlicher Zauber ausgeht. Es 
mag sein, daß zu Beginn des schweren Kampfes diese Verlebendigung zurück- 
tritt und es zunächst aussieht, als würde die Menschlichkeit unter den wuch- 
tigen Schlägen der Buße ersterben müssen. Aber bei wirklicher Heiligung 
kann es sich dabei immer nur um einen wohl unvermeidlichen Durchgang; 
nicht aber um ein zu erstrebendes Ziel handeln. Das wahre Ziel ist die Ent- 
faltung eines menschlich reichen, aber reinen und selbstlosen Gefühlslebens, 
aus dem die geistige Kraft unwiderstehlich auf alle ausstrahlt, die in seinen 



344 August Brunner 

Kreis eintreten, dürfen. Nicht weniger, sondern mehr Mensch sollen wir durch 
die Aszese werden, christliche Menschen und überaus menschliche Christen. 

Dies entspricht auch dem Charakter des Christentums als der Religion der 
Menschwerdung Gottes. Das Heidentum hat sich seine Götter, außer wo sie, 
wie bei den Griechen, allzu menschlich waren, immer als unmenschlich vor- 
gestellt und sie in halb tierischen, schreckhaften und ungestalteten Formen 
nachgebildet. Nur auf diese Weise vermochte es, das Ganz-Andere des Gött- 
lichen auszudrücken. Christus zeigt uns aber, daß die engste Verbindung mit 
Gott, in die ein Mensch hineingenommen werden kann, die letzte Hingabe an 
ihn bis zur Aufgabe eines eigenen menschlichen Personseins • der Ausdruck 
ist ungenau, da Christus auch keinen Augenblick eine menschliche Persön- 
lichkeit besaß •, seine Menschlichkeit nicht nur nicht vermindert, sondern bis 
zur äußersten Vollendung erhöht hat. Christus ist menschlicher Mensch ge- 
wesen als jeder andere, Mensch nicht in der kalten Weitabgewandtheit und 
stolzen Selbstgerechtigkeit des Pharisäers und Stoikers, nicht in einer un- 
menschlichen Überlegenheit gegenüber Trauer und Schmerz und Leiden. 
Nichts Stoisches,bringt bei ihm die Wärme des menschlichen Empfindens zur 
Erstarrung. Er hat die Angst nicht durch die oberflächliche Sicherheit des Auf- 
tretens oder durch lautes prahlerisches Heldentum verdrängt, sondern er war 
Mensch, schlicht und einfach, ganz er selbst in der wohlwollenden Güte des 
Herzens und der schenkenden Liebe. Wie zeigen doch die Parabeln, daß sein 
Herz die ganze Schönheit des Einfachen in sich aufgenommen und rein bewahrt 
hatte. Dem Knaben in Nazareth war nichts in seiner bescheidenen Umgebung 
entgangen. Umgekehrt hatte er es für seine so umfassende und umwälzende 
Sendung nicht für nötig erachtet, diesen Kreis durch Wunder zu durchbrechen. 
Was in seinen Worten an Bildern und Gleichnissen lebt, geht nicht über das 
hinaus, was er in seiner Jugend in Nazareth sehen und hören konnte. Aber aus 
dieser schlichten Welt hatte er mehr geistigen Reichtum zu schöpfen gewußt, 
als die übrigen Menschen aus der buntesten Umgebung. Mehr Mensch, ganz 
Mensch zu werden, dem Gefühlsleben mit seiner Reinheit auch seine Innigkeit 
und Wärme zurückzugeben, die unter der Selbstsucht so leicht ersticken, die 
Kraft der Leidenschaften nicht zu brechen, sondern mit sanfter Gewalt in den 
Dienst des Höchsten zu stellen und dann Größtes durch sie zu leisten und 
Schwierigstes zu überwinden, das ist der Sinn der christlichen Aszese, weil 
wir dadurch erst ganz Christus ähnlich werden. 

Dadurch steigt der Mensch zum eigensten Selbstsem auf, dessen Möglichkeit 
ihm die Erlösung wiedergeschenkt hat. Es kann sich nicht um ein Aufgehen 
in einem unpersönlichen Ganzen, um ein immer stärkeres Verschwimmen im 
allgemeinen handeln. Das wäre in Wirklichkeit ein Abstieg. Das Allgemeine 
als die Spitze der Geistigkeit und als das höchste Ziel des menschlichen Stre- 
bens zu betrachten, wie es der Neuplatonismus aller Zeiten tat, das verbietet 
schon die Lehre von der Dreifaltigkeit, in der die absolute Einmaligkeit und 
Unwiederholbarkeit der göttlichen Personen so stark betont ist. Die Enge der 
Gestalt wird nicht durch das Allgemeine, sondern nur durch das Selbstsein, 
durch das Personwerden überwunden. In diesem Selbstwerden erfüllt sich der 



Der Leib in heidnischer und christlicher Aszese 345 

Sinn der menschlichen Geschichtlichkeit; diese wird nicht ausgeklammert und 
verworfen, wodurch sie ja zu sein und zu wirken doch nicht aufhörte, sondern 
im Selbstsein für ewig aufgehoben. Nur dies ist richtig, daß genau wie das 
Selbstsein, so auch dessen Einmaligkeit nicht zum Gegenstand des Wollens 
werden darf; denn wie das Selbstsein ist auch diese Einmaligkeit ungegen- 
ständlich. Jedes Anzielen verfällt darum unfehlbar der Äußerlichkeit der ge- 
genständlichen Bereiche. Sie wird sich vielmehr mit dem Selbstsein von selbst 
immer mehr einstellen, je treuer ein Mensch das von der jeweiligen Lage Ge- 
botene sachlich und nüchtern vollbringt. 

Als letztes Ziel • Ziel im uneigentlichen Sinn • steht vor jedem aszetischen 
Bemühen die volle Durchseelung des Leibes, die Verklärung. Allerdings wird 
dieser Zustand in diesem Leben nie sichtbar, außer in kurzen Augenblicken 
im Leben Christi und der Heiligen, wo das innere Licht und die wieder- 
gewonnene Kraft die Hülle des Leibes schon hienieden durchsichtig machten. 
Darin besteht ja die Verklärung, daß der Leib jedem Wink des Geistes gefügig, 
der Geist selbst aber Gott ganz hingegeben sei, daß der Leib am Leben des 
Geistes, der Geist am Leben Gottes teilnehme und daß beide überströmen 
von der ewigen Freude, die die selbstlose Liebe begleitet und von der alle 
Gelüste der Selbstsucht von selbst verstummen. Der verklärte Mensch allein 
ist der vollkommene, der vollendete Mensch, der ganz das ist, was er sein kann. 

Der Weg dahin ist mühsam und erscheint uns lang. Er geht durch Entsagung, 
scheinbaren Mißerfolg und Leiden; es ist der Weg des Kreuzes. Aber er muß 
gegangen werden. Solange diese Verwandlung nicht geschehen ist, können 
wir in das Leben Gottes, das reine Hingabe, reines Sein-für-einander der Per- 
sonen in der heiligen Dreifaltigkeit ist, nicht eintreten. Ist die Teilnahme an 
diesem Leben doch nichts Naturhaftes, wie es auch die Gnade nicht ist. Wer 
ohne die rechte Haltung vor den Glanz und das verzehrende Feuer dieses 
innergöttlichen Lebens gestellt würde, den würde es brennen und verzehren, 
bis jede Unreinheit, jede Verkrampfung in sich selbst verschwunden wäre, 
den würde es mit einem Schmerz über die eigene Unwürdigkeit • oder mit 
einem teuflisch quälenden Trotz • durchglühen, daß aller irdische Schmerz sich 
damit nicht vergleichen läßt. Gott zu sehen und am Leben zu bleiben vermag 
der Mensch nur, wenn er durch die Gnade Gottes zu der inneren Reinheit der 
Selbstlosigkeit emporgestiegen ist, die das innergöttliche Leben, das reine 
Licht auszeichnet. 

Weil wir es hier aber nicht mit Naturhaftem, sondern mit Personhaftem zu 
tun haben, so muß, so sehr jeder Beginn und jeder Fortschritt immer nur von 
Gott ausgehen kann, doch zugleich alles auch das persönliche Werk des Men- 
schen sein. Der Mensch wird erlöst und muß sich zugleich selbst erlösen; dies 
entspricht seinem Sein als geschaffene Person. Nur scheinbar, für unser ding- 
haftes Denken, liegt darin ein Widerspruch. Unser Dasein ist uns ja ebenfalls . 
gegeben und aufgegeben. In der durch Gnade geschenkten Liebe zum Gott- 
menschen treten wir in diese Zusammenarbeit mit Gott ein; ohne daß wir 
aufhören, Mensch zu sein, werden wir •Mitarbeiter Gottes" (1 Kor 3,9), weil 
wir bereits Kinder Gottes geworden sind. _ 




