
346 

Seelengrund und Frömmigkeit 
Zur Psychologie des Gefübls und der Frömmigkeit 

Von Hubert Thurn,S.J., München 

Die Bedeutung des Gefühls für die Frömmigkeit ist umstritten. Neben der 
Auffassung, daß das Gefühl der Mittelpunkt, das Herzstück der Frömmigkeit 
sei, wird die andere vertreten, daß das Gefühl nichts bedeute, der Wille alles 
sei. Selbst die Liebe, deren Beziehung zum Gefühl, ja, deren Gefühlscharakter 
für viele Menschen eindeutig und selbstverständlich ist, ist für andere eine 
Funktion des Willens • soll sie doch nach deren Meinung in Opfer und Tat, 
nicht in Gefühl und Wort bestehen. 

Auch die praktische Frömmigkeit zeigt demgemäß stark gegensätzlichen 
Charakter. Gefühlvolle Frömmigkeit ist für manche Menschen im vorhinein 
verdächtig, scheint ihnen sogar bei gewisser Stärke eindeutige Beziehungen 
zur •Hysterie" zu haben. Im Gegensatz dazu sehen Menschen, die aus dem 
Gefühl zu leben gewohnt sind, eine gefühllose Frömmigkeit als •Geschäft" 
an, vermuten sie aus Nützlichkeitserwägungen erwachsen und von uiireligiö- 

•sen Absichten bestimmt. 
Allein des gegenseitigen Verständnisses wegen ist deshalb eine Besinnung 

über die Bedeutung und Stelle des Gefühls im Frömmigkeitsleben angebracht. 
Eine solche Besinnung ist aber nicht möglich ohne eine Klärung des Wesens 
und der Eigenart des Gefühls, ferner des Zusammenhangs von Gefühl und 
Phantasie oder, wie man heute zu sagen pflegt, von Gefühl und •Bild"; Gefühl 
und Phantasie sind ja im gleichen •Seelengrund" verwurzelt, so daß sie sich 
gegenseitig fördern, hemmen, ja, in gewisser Weise bedingen1. 

Es ist eine merkwürdige Tatsache, daß das Gefühl erst in den letzten Jahr- 
zehnten von der Psychologie .in seiner ganzen Bedeutung entdeckt und 
wissenschaftlich erforscht wurde. Hatte man es ehedem mit dem Strebever- 
mögen gleichgesetzt oder es in Vorstellungen aufgehen lassen, so erkannte 
man nun, daß es von besonderer Art ist, daß ihm Eigen-Wert zukommt. Von 
der Gestaltpsychologie (Sander, Krueger) wurde das Gefühl in seiner 
eigentümlich flutenden, ganzheitbildenden, •komplexqualitativen" Beschaffen- 
heit als wichtiges Element im Gestaltungsvorgang der Wahrnehmung aufge- 
wiesen. Die Strukturpsychologie (Dilthey, Spranger) entdeckte die 
Einfühlung, das Verstehen als Methode der Aufhellung seelischer Zusammen- 
hänge. Diese selbst erwiesen sich als von qualitativ verschiedenen Gefühlen 
durchsetzt oder getragen. Die phänomenologische Schule versuchte im 
Gegensatz zur experimentellen mittels schlichter Selbstbeobachtung, einer 
•Wesensschau", die Eigenart gewisser Gefühle, wie Liebe und Haß, festzu- 
stellen (Pfänder). Die psychologische Typenlehre brachte mit den For- 
schungen E. Kretschmers und E. R. Jaenschs Unterscheidungen zustande, die 

1 Vgl. dazu: A. Vetter, Die Erlebnisbedeutung der Phantasie, Stuttgart 1950. 



Seelengrund und Frömmigkeit 547 

für die Charakterkun.de aufschlußreich waren. Typen wie die des Zyklothy- 
men und Schizothymen werden von Gefühlseigenarten und -gegensätzen be- 
stimmt. Die Stimmungsseite des Fühlens steht hier der Empfindsamkeit ge- 
genüber. Jaenschs Unterscheidung des Integrierten und Desintegrierten ließ 
auf die eigentümliche Fähigkeit des Gefühls aufmerksam werden, die ver- 
schiedenen Schichten des Empfindens, Wahrnehmens, Vorstellens, Denkens 
und Wollens zu durchdringen: die Integration. Max Seheler erkannte die 
Bedeutung des Gefühls für das Werten des Menschen. Er sprach, vom •Wert- 
fühlen", das er dem Gegenstandserkennen gegenüberstellte. Die^Psycho- 
therapie ging von dem Gedanken aus, daß Gefühlsunstimmigkeiten und 
deren Verdrängung beim Seelisch-Kranken oft Anlaß der Störungen oder 
deren Ursache sind. Im psychokathartischen Arbeiten sucht sie die Gefühle 
und deren Grundlagen ins Bewußtsein zu heben und zur Aussprache zu 
bringen. Als wertvoll erwies sich hier die Ermittlung der Träume, der Wach- 
und Schlaf träume. Sie bieten einen wichtigen Zugang zum Gefühl, da sie per- 
sönlich bedeutsame •Bilder" beinhalten. Diese sind gefühlsgesättigte Vor- 
stellungen, also auch Stimmungsgefühle, deren Inhalt bildhaft veranschau- 
licht wird. 

Das unbestreitbar größte Verdienst um die Aufhellung des Gefühls, der Ge- 
fühlsanlagen und -richtungen, im Zusammenhang damit um das •Gefüge" der 
Person hat sich Ludwig Klages erworben. Sein charakterologisches Den- 
ken, das von der Sprache seinen Ausgang nahm, erschloß die fundamentale 
Bedeutung des Gefühls für die Eigenart und den Wert des Menschen. Klages 
stellte einen Mittelbereich, den Bereich der •Seele", der seelischen Vitalität 
auf. Dieser wird wesentlich vom Gefühl bestimmt. Klages unterscheidet beim 
Gefühl eine Antriebs- und Stimmungsseite. Das Gefühl als Antrieb ordnet er 
dem Leib zu, das Gefühl als Stimmung der •Seele". Dem Gefühl kommt in 
diesem Sinne eine Schlüsselstellung zu: Es sorgt für die Belange der Person 
durch den Antrieb, es spiegelt die Verflochtenheit in die Welt durch die Stim- 
mung2. Das Gefühl als Stimmung erzeugt das •Bild". In den Wachträumen 
wird es gegenständlich, im •Schauen" als Grundlage der Gestaltung wirksam. 
•Bildnergabe", Schauen und Gestalten sind die dem Menschen eigentümlichen 
Fähigkeiten der •Seele" • im Gegensatz zum Tiere, dessen charakteristische 
Mitte im Empfindungs- und Antriebsleben liegt. 

Im folgenden soll der Versuch gemacht werden, Klages' Gedanken über die 
•Seele", über Gefühl und Phantasie für das religiöse Leben auszuwerten. 
Schon die Einsicht in die Schlüsselstellung des Gefühls, dessen Einfluß auf die 
Phantasie und damit auch den Willen, vermag zu klären, gestattet aber auch 
Folgerungen zu ziehen, die eine einseitige Willensaszese nicht befürworten. 

II. 

Unterscheiden wir innerhalb des Lebensvollzuges des Menschen Eindruck, 
Verarbeitung und Ausdruck, so gelangen wir in etwa zur Dreiteilung des 

2 Vgl. hierzu: O. F. Bollnow, Das Wesen der Stimmungen, Frankfurt 1941; ferner: 
Th. Haecker, Metaphysik des Fühlens, München 1950. 



348 Hubert Thurn 

Seelischen, die Klages vornimmt: Begabungen, Gefüge, Triebfedern. Die 
Klages'schen Begriffe sind freilich wesentlich weiter gefaßt. Aber der Ein- 
druck, wie man ihn nehmen mag, ist Begabung, die Verarbeitung des Auf- 
genommenen ist zweifellos abhängig vom Temperament (dem •Gefüge"), der 
Ausdruck hängt wesentlich mit den Triebfedern, den seelischen Richtungen 
zusammen. Wie sehr nun Eindruck sowohl wie auch Verarbeitung und Aus- 
druck vom Gefühl, und damit auch vom •Seelengrund" abhängig sind, mögen 
die folgenden Ausführungen zeigen. 

Der Eindruck, den die Erkenntnisdinge auf den Menschen machen, ist natur- 
gemäß abhängig von Eindrucksanlagen, Vorgegebenheiten einer Ver- 
anlagung. Sie bilden gleichsam die poröse Schicht, durch die der Weltstoff ein- 
sickert. 

Als erste Beschaffenheit der Eindrucksanlagen nennt Klages die per- 
sönliche Eindrucksempfänglichkeit. Mag sich diese im einen Fall 
mehr auf .Gehörseindrücke, im anderen mehr auf Gesichtseindrücke beziehen, 
so ist dennoch die Feststellung allgemeiner Eindrucksempfänglichkeit wichtig. 
•Die einen sind schlechthin empfänglicher als die anderen3. Klages bringt für 
diesen Tatbestand einen Beweis, der schlüssig ist. •Fühlten wir uns angesichts 
der Tatsache, daß große Dichter zehntausend verschiedene Wörter und mehr 
verwenden, während die Umgangssprache mittelmäßiger Intelligenzen mit 
deren ungefähr zweitausend bestritten wird, zur Annahme einer besonderen 
Beziehung des Poeten zum Wort veranlaßt, so würden wir jedenfalls nicht nur 
seine größere Fassungskraft für Sprachliches, sondern mindestens ebenso sehr 
sein größeres Zartgefühl dafür zu veranschlagen haben, dank welchem er fort 
und fort frischere, reichere, stärkere Spracheindrücke aufnimmt als der Inhaber 
bloßer Gebrauchssprachen und demgemäß über einen Wortvorrat verfügt, der 
sich über den gleich großen oder selbst größeren des Nichtdichters durch weit 
überlegenen Bedeutungsgehalt erhebt." Die Eindrucksempfänglichkeit besteht 
in Gefühlsdispositionen allgemeiner und besonderer Art. Die persönliche Offen- 
heit für Eindrücke bestimmt die Quantität der Gefühlsanlage. Je größer 
sie ist, um so mehr kann der Träger vom Weltstoff in sich aufnehmen. Bildlich 
gesprochen: je poröser die seelische Haut ist, um so reicher ist die Einfalls- 
möglichkeit von außen her. Nehmen wir das Gefühl in seiner Beziehung zum 
•Bild", so dürfen wir sagen: je reicher die Schaukraft der Seele ist, um so 
reichere Beziehungen werden sich zum Weltstoff ergeben. In diesem Sinn gilt 
dann das Wort: Was du nicht in dir hast, das kannst du nicht erjagen. 

Als erste Qualität der Eindrucksanlagen führt Klages die persönliche 
Fülle an; •Faßten wir das Eindrucksvermögen gleichnisweise wie einen Kör- 
per auf, so böte es zwei gegensätzliche Flächen dar, die Außenfläche, durch 
den ... Empfänglichkeitsgrad unterscheidbar, und eine Innenfläche, derzufolge 
jeder Eindruck ... im Entstehungszustande einem besonderen Lebenszusam- 
menhang anheimfiele". Dieser Lebenszusammenhang kann reich oder leer sein, 
je nachdem die Nachwirkung des Eindrucks groß oder gering ist. Ist sie groß, 

8 Alle Zitate sind entnommen: L. Klages, Die Grundlagen der Charakterkunde, 
Bonn, 1948. 



Seelengrund und Frömmigkeit 349 

so wird der Eindruck •als Lebensbestandteil einer blutvollen Phantasie selber 
erblühen", ist sie gering, so wird er •ergrauen, abwelken, verdorren". Besitzt 
die Seele Fülle, so wird sie den Eindruck mit Bedeutungsgewicht von sich aus 
beladen, ist sie leer, •wird sie ihm den seinigen noch entsaugen". Fülle be- 
deutet Gefühls- und Phantasiereichtum, weil der Reichtum an Beziehungen 
Erlebnisreichtum ist. Erlebnis setzt aber Schaukraft voraus, Entfaltung des 
Gefühls im •Bild". 

Mit der persönlichen Wärme des Eindrucksvermögens bezeichnet Klages 
die •sinnliche Wärme", die Frische der Anschauungsbilder. Er erinnert in 
diesem Zusammenhang an das •Übergewicht der farbigen "Vorstellungsfülle 
wie auch der Phantasie in der Jugend und an die unvergleichlich größere Leb- 
haftigkeit und Pracht ihrer Träume". Der Gegensatz von Wärme und Kälte 
begründet den Unterschied des •sensuellen und spirituellen Kopfes". Wenn 
Klages Stifter und Schiller als warme und kalte Naturen gegenüberstellt, so 
wird der Unterschied von Wärme und Kälte recht deutlich. Während bei Stifter 
die Welt der Bilder unmittelbar aus der Tiefe und Wärme der Seele strömt, 
ist die Anschauungswelt Schillers Zweckprodukt, das auch von einer kalten 
Seele geschaffen werden kann. Da •Bild" und Gefühl aufs engste zusammen- 
hängen, da das •Bild", die Bildhaftigkeit aber die Wärme bestimmt, braucht 
es keines weiteren Beweises für die Abhängigkeit der Wärme vom Gefühl. 

Die persönliche Beweglichkeit des Anschauungsstoffes wird bedingt 
durch eine Qualität des Gefühls, die Klages Haften und Schweifen nennt.* 
Jean Paul und Hölderlin, Stifter und Kleist bilden Gegensätze der Eindrucks- 
beweglichkeit. Jean Paul und Stifter sind haftende Naturen, Hölderlin und 
Kleist schweifende. Die Beweglichkeit des Anschauungsstoffes besteht darin, 
daß •der Geist das eine Mal von Bildern zu Bildern gleitet und seine Stärke 
hat im Überfliegen der Welt, das andere Mal vom Bild gefesselt wird und 
bald im Umfangen, bald in der Vertiefung sein eigenstes Wesen bekundet". 
Daß Haften und Schweifen Gefühlsbestimmungen sind, leuchtet ein, wenn 
man sich auf Unterschiede rassischer Art besinnt, etwa auf den Gegensatz 
zwischen rheinischem und fälischem Gefühlsstil. Jener ist von schweifender, 
dieser von haftender Art. 

Als persönliche Tiefe des Eindrucksvermögens spricht Klages die mit dem 
Wachsen der seelischen Fülle einhergehende Erstarkung der •inneren Front" 
an. Je reicher die Seele, um so mehr nimmt sie auch das Bewußtsein gefangen, 
je dürftiger, um so mehr wird dieses der Zufuhr von außen bedürfen. Der 
tiefe Mensch ist der nach innen gekehrte, der flache der nach außen gerichtete. 
•Für den nach innen gekehrten Geist hat der Eindruck^ ein Bedeutungs- 
gewicht, dessen er völlig ermangelt für "den nach außen gekehrten, der seiner- 
seits, was ihm fehlt, zu ersetzen trachtet durch unablässige Eindruckshäufung". 
Verständlicherweise haftet der Flachheit Anpassungsleichtigkeit, der Tiefe 
herabgesetzte Anpassungsgabe an. 

Als zweite Klasse von Eigenschaften nennt Klages die des G e f ü g e s. Neben 
der Quantität des Gefühls, die für die Eindrucksempfänglichkeit entscheidend 
ist, und den Qualitäten, die in den Eindrucksanlagen in Erscheinung treten, 



350 Hubert Thurn 

gibt es eine Artung des Gefühls, die sein Entstehen und seinen Ablauf bedingt. 
Die Gefühlsentstehung hängt vom Grad der Gefühlserregbarkeit, der Gefühls- 
ablaüf von der Willenserregbarkeit ab. Gefühlserregbarkeit und Willens- 
erregbarkeit sind zeitliche Bestimmungen der individuellen Gefühls- 
begabung. 

Zunächst die Gefühlserregbarkeit. Gefühle können leicht oder 
schwer entstehen. Klages gelang es mittels einer schlichten Formel, die Vor- 
aussetzungen der Entstehung des Gefühls zu klären und zu veranschaulichen. 
Er unterscheidet die Lebhaftigkeit des Gefühls von seiner Tiefe. Der Quotient 
beider ergibt die Ansprechbarkeit des Gefühls, seine Erregbarkeit. Die Formel 

Lebhaftigkeit 
lautet demgemäß: Erregbarkeit = •=• . Die Erregbarkeit kann nun 

folgerecht erheblich sein wegen mangelnder Tiefe oder infolge besonderer 
Lebhaftigkeit, Leichtentzündbarkeit des Gefühls. Die Doppeldeutigkeit seeli- 
scher Äußerungen • Klages betont immer wieder deren Wichtigkeit •, die 
wesentlich darin besteht, daß jedwede Lebensäußerung aus Mangel oder Fülle 
erwachsen kann, tritt hier deutlich in Erscheinung. Es ist zweifellos wichtig 
zu wissen, ob ein hochgradig gefühlserregbarer Mensch erregbar ist aus Mangel 
an Tiefe, also an Substanz • dann wäre er flach und sensationslustig •, oder 
ob er Tiefe besitzt, aber zugleich eine solche Lebhaftigkeit des Ansprechens 
der Gefühle, daß die Erregbarkeit beträchtlich ist, • dann besäße er Voraus- 
setzungen der Breiten- und Tiefenwirkung zugleich. Ist die Erregbarkeit ge- 
ring, so kann auch das wieder in Mangel und Fülle begründet sein. Ist die 
Tiefe bemerkenswert, aber die Ansprechbarkeit gering, so ist der Mensch 
positiver zu bewerten, als wenn Tiefe und Ansprechbarkeit zugleich wenig 
entwickelt sind. 

Neben der Gefühlserregbarkeit nannten wir die Willenserregbar- 
ke i t als Bestandteil des Gefüges der Person. Zugleich aber stellten wir fest, 
daß es sich bei der Gefühlserregbarkeit und Willenserregbarkeit um •Bestim- 
mungen der individuellen Gefühlsbegabung" handelt. Das Wort Willenserreg- 
barkeit bedarf infolgedessen einer eigenen Erläuterung. 

Wir greifen auf Erklärungen des ersten Teiles zurück. Dort wurde ausge- 
führt, daß das Gefühl nach Klages doppelgesichtig ist: als Antrieb gehört es 
zum •Leib", als Bild, Stimmung, •Farbe" zur •Seele". Insofern das Gefühl 
eine Antriebsseite besitzt, wird es bedeutsam für den Willen, der sich der An- 
triebe der Gefühle bedient. Willenserregbarkeit bedeutet demnach Antriebs- 
erregbarkeit des Gefühls4. 

Auch die Voraussetzungen der Willenserregbarkeit veranschaulicht Klages 
durch eine Formel. Er unterscheidet den Antrieb vom Widerstand. Daß dem 

4 Die metaphysische Frage, ob denn der Wille, der geistige Wille keine Eigen- 
energie besitze, ob er also allein mittels der (vitalen) Gefühlsantriebe sein Dasein 
friste, übergehen wir hier. Es kann auf jeden Fall nicht bestritten werden, daß An- 
triebsstörungen und -Schwächungen, also Gefühlsstörungen, für das Willensleben 
von erheblicher Bedeutung sind. Dafür bieten die Geisteskrankheiten ein ausgezeich- 
netes Beweismaterial. 



Seelengrund und Frömmigkeit 351 

Gefühl als Beweger diese innere Gegensätzlichkeit eigen ist, bestätigt die 
Selbstbeobachtung. Jeder Mensch, der zu etwas angetrieben wird, erlebt 
Widerstände, die sich einzuschalten suchen und den Antrieb unwirksam 
machen möchten. Das Verhältnis von Antrieb und Widerstand ist ein wesent- 
licher Bestandteil individueller Eigenart: im einen Menschen wiegt der An- 
trieb vor, im anderen der Widerstand. Der überwiegend antriebsbegabte ist 
willenserregbar, der vorwiegend widerstandsbegabte ist schwerbeweglich, 
langsam bei Entschlüssen und deren Ausführung. Daher lautet denn die Formel 

Antrieb 
der Willenserregbarkeit = ••- . 

Widerstand 
Mit diesen beiden Bestimmungen des Gefüges hat Klages das Brauchbare 

der üblichen Temperamenten lehre in klare Formen gebracht. Das 
sanguinische, cholerische, phlegmatische und melancholische Temperament 
sagen aus über Gefühls- und Willenserregbarkeit, ferner über typische Ver- 
bindungen beider. Leichterregbarkeit steht hier der Schwererregbarkeit gegen- 
über. Die beim Melancholiker und Choleriker von der früheren Temperamen- 
tenlehre mitberücksichtigte Stimmungsfarbe oder Triebfeder (Niedergeschla- 
genheit [Naturell!] oder ärgerliche Reizbarkeit [Triebfeder!]) werden allerdings 
vom Gefüge nicht erfaßt. Sie gehören jedoch auch gar nicht in die Tempera- 
mentenlehre hinein, weil sie keinen alle Temperamente bestimmenden Ge- 
sichtspunkt bilden. Beim sanguinischen Temperament wird die Triebfeder- 
schicht nicht berücksichtigt, beim phlegmatischen bleibt die Stimimungsfarbe 
außer acht. 

Auch bei der Lehre vom Temperament, wie sie von Klages vorgelegt wird, 
läßt sich der Zusammenhang von Gefühl und Phantasie nachweisen. Gefühls- 
erregbarkeit als Quotient von Gefühlslebhaftigkeit und Tiefe zeigt zum" min- 
desten die Möglichkeit der Abhängigkeit der Erregbarkeit von der Phantasie. 
Tiefe als Grundlage verminderter Erregbarkeit bedeutet Beziehungsreichtum, 
also Fülle, die ohne Bilderreichtum, also ohne Phantasie selten oder gar nicht 
anzutreffen sein wird. Andererseits ist mit der Phantasie oft Gefühlslebhaftig- 
keit verbunden. Phantasiebilder pflegen leichter als die wirklichen Dinge die 
Gefühlsentstehung zu beeinflussen. 

Mit der Lehre von den Triebfedern gibt Klages einen Überblick über 
die dritte Klasse charakterolögischer Eigenschaften5. Da einerseits eine gewisse 
Übersicht wünschenswert ist, andererseits eine Aufzählung außerhalb einer 
schematischen Darstellung leicht verwirrend wirkt, soll die Tabelle, die Klages 
vorlegt, im Ausschnitt wiedergegeben werden. 

5 Für die Triebfedernlehre von L. Klages sei auf einen früheren Beitrag verwiesen 
•Selbsthingabe und Selbstbehauptung" (Dezember 1949, Heft 6). Die Auffassung von 
Klages, Geist sei dasselbe wie Verstand, und die andere, Verstand sei nur Setzung, 
Anhalten • also ein Negativum, ist falsch. Auch der Verstand kennt Hingabe (Sacri- 
flcium intelleetus) und die Vitalität Behauptung (gerade eine tierisch-massive, also 
ungeistige nennt man •brutal").-Richtig ist jedoch, daß Verdrängung des Gefühls und 
Gefühllosigkeit im allgemeinen negativ zu bewerten sind. Daher die Bindungsseite 
der Triebfedern neurotische Eigenschaften u. a. erkennen läßt. 



352 Hubert Thurn 

System der Triebfedern 

Geistige Triebfedern 

Lösungen 
A'  Geistige Selbsthingebung = 

Begeisterungsvermögen 
I. Wahrheitsdurst,   z. B.   •Liebe   zur 

Sache" 
II. Gestältungsdrang, z. B. •Liebe zur 

Schönheit" 
III.   Gerechtigkeitsliebe, •Seelenadel" 

Bindungen 
A     Geistige Selbstbehauptung = 

Vernünftigkeit 
I. Theoretische Vernünftigkeit = 

Wille zur Begreiflichkeit der Welt 
II. Ästhetische Vernünftigkeit = 

Wille zur Anschaulichkeit der Welt 
III. Ethische Vernünftigkeit = 

Wille zur Gleichheit 

Personelle Triebfedern 

B'   Persönliche Selbsthingebung = 
Gefühlstiefe 

I. Spontane Hingebungsneigungen: 
1. Zur außerpersönlichen Welt: 

Naturliebe, Heimatliebe usf. 
2. Zur menschlich-persönlichen Welt: 

Leidenschaftlichkeit, Liebesfähig- 
keit 

II; Passive. Hingebungsneigungen: 
Wohlwollen, Güte, Milde usf. 

III. Reaktive Hingebungsneigungen: 
Teilnahmefähigkeit, Mitgefühl usf. 

C   Mangel an geistigen Bindungen: 
z. B. Unverständigkeit 

D'   Mangel an Egoismen: 
z. B. Uneigennützigkeit 

i    Persönliche Selbstbehauptung = 
Egoismus 

I. Icherweiterungstriebfedern: 
1. Neutrale oder allgemeine: Unter- 

nehmungsgeist, Erfolgshunger usf. 
2. Besondere: Aneignungstrieb, 

Eigennutz, Herrschsucht, Ehrgeiz, 
Gemütsegoismus 

II. Ichbewahrungstriebfedern: 
Vorsicht, Mißtrauen usf. 
Ichwiederherstellungstriebfedern: 
Eigensinn, Starrsinn usf. 
Mangel an Begeisterungsfähigkeit: 
z. B. Nüchternheit 
Mangel an Liebefähigkeit: 
z. B. Härte 

III 

D 

Sinnliche Triebfedern 

£'   Sinnliches Hingebungsbedürfnis: 
z. B. Rauschverlangen 

F'   Schwäche der Selbstbeherrschung: 
z. B. Hinreißungsfähigkeit 

Lebensgrundstimmung: 
Pathos, Vergangenheitsglaube 

Stimmungspole: 
Grauen • Seligkeit 
Pole des Selbstgefühls: 
Stolz • Pemut 
Grundüberzeugung: 
Wirklichkeit = Welt beseelter 
Erscheinungen 

(geschehend) 

E    Sinnliches Genußbedürfnis: 
z. B. Genußsucht 

F    Selbstbeherrschungsformen: 
z. B. Widerstandskraft, Selbstüber- 
windung 

Leb ensgr undstimmung: 
Aktivität, Zukunftsglaube, Bemäch- 
tigungswille 

Pole des Selbstgefühls: 
Selbstschätzung, Selbstzweifel 
Grundüberzeugung: 
Wirklichkeit = Welt der Tatsachen 

(greifbar) 

Triebfedern sind Richtungen der Gefühle. Neben der Farbe (Stimmung) und 
dem Antrieb besitzt das Gefühl Strebecharakter. Die Gefühlsbestrebungen 
sind auf Objekte gerichtet, an Werten orientiert. Sie sind deshalb die Ansatz- 



Seelengrund und Frömmigkeit 353 

punkte des Handelns, die Grundlage des Wirkens nach außen. Sie sind ferner 
Voraussetzung der Motive. Die Motive knüpfen an die Triebfedern an. Man 
kann nur dort Motive wecken und zur Entfaltung bringen, wo entsprechende 
Gefühlsrichtungen vorgegeben sind. 

Überschaut man die Tabelle, so wird man feststellen, daß.die erste und 
grundlegende Unterscheidung der Triebfedern die Haltung der Person gegen- 
über den Gefühlen berücksichtigt. Lösung und Bindung meinen demgemäß 
eine allgemeine, anlagebedingte, aber auch von der Umwelt bevorzugbare und 
deshalb beeinflußbare Einstellung zu den Gefühlen. Der Mensch der Losung 
und Selbsthingabe bekennt sich zu seinen Gefühlen, er bejaht sie, läßt sich von 
ihnen leiten. Der Mensch der Bindungen und der Selbstbehauptung läßt sie 
grundsätzlich nur so weit zu, als sie Verstand und Willen entsprechen, also 
zu Einsichten und Willensrichtungen Beziehung aufweisen. Die Gefühle des 
gebundenen Menschen sind von Verstand und Willen gesichtet, begutachtet, 
sind in diesem Sinn zugelassen, werden •gebraucht", sind •vernünftig". Die 
Gefühle des gelösten Menschen sind autonom, sie verströmen frei und un- 
bekümmert. 

Die Tabelle der Triebfedern möge für sich selbst sprechen. Nur einige 
kritische Bemerkungen sollen hier folgen. Bei der Selbstbehauptung wird man 
neben Verstand und Willen als M i 11 e 1 die Selbstsetzung als M o t i v heran- 
ziehen müssen. Bei den sinnlichen Triebfedern möchte man die Begründung 
des sinnlichen Genußbedürfnisses eher in dem Ausfall des seelischen Bereiches 
begründet wissen, also in der Undifferenziertheit des leiblichen Poles der Vita- 
lität als in der Bindung durch Verstand und Willen. Die Sublimation des 
Triebes geschieht ja doch durch die Seele, von der er verklärt und bereichert 
wird. 

Versuchen wir auch für die Triebfedern den Zusammenhang mit dem Gefühl 
und der Phantasie zu klären. Die Lösungsseite zeigt Beziehungen dieser 
Art eindeutig auf. Bei der geistigen Selbsthingebung finden sich durchweg 
Eigenschaften, die wir dem Künstler, allgemeiner dem Erlebnismenschen zu- 
zuschreiben pflegen. Bei beiden ist die Phantasie als Bildnergabe selbstver- 
ständliche Voraussetzung. Bei der persönlichen Selbsthingebung ist Mangel 
an Aktivität charakteristisch. Selbst die von Klages als •spontane", also 
irgendwie aktive Hingebungsneigungen bezeichneten Triebfedern sind stärker 
erlebnis- als tatbestimmt. Da Klages die Phantasie zunächst als Schauen an- 
spricht, wird eine gewisse Passivität für die Phantasie Grundvoraussetzung 
sein. Deshalb hat sie auch für den Bereich der persönlichen Hingebung ent- 
scheidende Bedeutung. Mangel an geistigen Bindungen bedeutet oft Wuche- 
rung der Phantasie, Mangel an Egoismen Täuschung der Phantasie. Das sinn- 
liche Hingebungsbedürfnis wird man eher als Hingabe an •Geschautes", also 
an Erlebtes, als an das Wirkliche sehen dürfen, während die Schwäche der 
Selbstbeherrschung mit einer Wucherung der inneren Bilder gleichgesetzt 
werden kann. Diese vermag zu einer Überwältigung heranzuwachsen. Für das 
Letzte bieten die Geisteskrankheiten, insbesondere die Schizophrenie genügend 
Belegmaterial. 



354 Hubert Thurn 

Die Bindungsseite der Triebfedern weist in der geistigen Selbst- 
behauptung Vorherrschaft der Vernunft auf, die von Wirklichkeitsnahe be- 
stimmt wird und bildfern ist. Die persönliche Selbstbehauptung wird von der 
Aktivität getragen, ist also dem •Schauen" abhold. Der Mangel an Begeiste- 
rungsfähigkeit, ist in der Dürre begründet, die als Bildleere eindeutig der 
Phantasie widerspricht. Der Mangel an Liebefähigkeit ist in der Drosselung 
des Gefühls als •Stimmung" begründet. Vom sinnlichen Genußbedürfnis war 
schon die Rede. Die Selbstbeherrschungsformen sind Antagonisten der Phan- 
tasie, da Bild und Gefühl auf Enthemmung und Verströmen drängen. 

III. 

Der Wert der Charakterologie von Ludwig Klages liegt in der Heraus- 
stellung der Bedeutung des Gefühls als integrierender Mitte des Menschen. 
Gefühl ist Leib als Antrieb, Seele als Stimmung, ist Voraussetzung geistiger 
Ausrichtung als Triebfeder. Das Gefühl ist also bewegende, füllende, richtende 
Kraft zugleich. Für das Gefühl als •Seele" ist die enge Verbindung mit dem 
•Bild", mit der Phantasie charakteristisch, daher denn Phantasie und Gefühl 
zusammen den Mittelbereich der Seele bilden, im •Seelengrund"6 wurzeln. 

Wir leben zweifellos in einer Zeit, die für die •Seele" wenig Verständnis 
besitzt. Unsere Zeit ist geneigt, Gefühl und Phantasie zu verdrängen. Beide 
werden als lästig und hinderlich empfunden. Arbeitstempo und Nüchternheit, 
die vom gehetzten Erwerbsleben aus alle übrigen menschlichen Bereiche 
durchsetzt haben, dulden keinen Respekt vor der •Seele". Leistung und Ge- 
schäftstüchtigkeit bestimmen das Ideal, dem der einzelne zuzustreben hat. 
Leider trifft diese Feststellung auch oft für den religiösen Bereich zu. Der 
Heranwachsende wird für den Leistungskampf in allen Formen gedrillt. 
Wachsen, Reifen bedeutet immer seltener innere Entwicklung und Entfaltung, 
Vertiefung und Verfeinerung, Erlebnisfähigkeit und innere Bereicherung. 
Lediglich der Nutzeffekt soll gesteigert werden. 

Eine solche Ausrichtung kann für das religiöse Leben nur nachteilig sein. 
Tatsächlich läßt sich nachweisen, daß die Eindrucksanlagen, das •Gefüge", die 
Triebfedern, damit aber auch das Gefühl und die Phantasie vom Zeitgeist 
unheilvoll beeinflußt werden. Die Folgen für das religiöse Leben sind be- 
dauerlich. 

Zunächst die Eindrucksanlagen. Die Eindrucksempfänglichkeit, die 
Feinheit des Reaktionsvermögens ist zweifellos ein hoher menschlicher Wert. 
Es muß deshalb betrüblich stimmen, daß die Entwicklung der Menschheit auf 
das Gegenteil hinstrebt: auf die Abstumpfung. Nur den abgestumpften Men- 
schen kann das Kollektiv, können Massenorganisation gebrauchen. Eindrucks- 
empfänglichkeit bedeutet ja Aufgeschlossenheit, die Grundlage der Kritik- 
fähigkeit. Nur der stumpfe, träge und gleichgültige Mensch läßt sich nach 
Willkür schieben und lenken • und mißbrauchen. Ungewöhnlich schwer wird 
es der eindrucksempfängliche, sensible Mensch in einer Welt haben, die die 

6 Vgl. M. Krudewig, Entwurf einer Elementarstrukturlehre, Köln, 1949, S. 32 ff. 



Seelengrund und Frömmigkeit 355 

Stumpfheit erzwingt. In ihr müssen sich die Neurosen häufen, wenn über- 
haupt noch die Zahl der Eindrucksfähigen groß sein sollte. Der verwirrende 
Konflikt zwischen einer auf Grund großer Eindrucksempfänglichkeit reichen 
Innerlichkeit und starren, lebenbeschneidenden, gewalttätigen Verpflichtun- 
gen, eintönigen Verrichtungen muß zermürbend wirken. Aus Selbstschutz 
wird der'Sensible seine Eindrucksempfänglichkeit herabzusetzen suchen. Dann 
aber ergibt sich der verderbliche Zirkulus: die Anforderungen lassen die Ein- 
drucksempfänglichkeit verkümmern, und die verkümmerte oder verloren ge- 
gangene Empfänglichkeit treibt den Prozeß der Entseelung weiter voran, trägt 
zur Vermassung weiterhin bei. 

Man wird die große Welt nicht umändern, Technisierung und politische 
Machtverhältnisse nicht leicht beseitigen oder ihren Einfluß verringern, den 
Prozeß der Vermassung im großen nicht aufhalten können. Um so wichtiger 
ist die Wertschätzung reicher Empfänglichkeit und deren Förderung im klei- 
nen. Die Schule mag die Leistung befürworten, aber sie sollte sich nicht ein- 
seitig als Lernschule für Mengenwissen entscheiden und einsetzen. Der erhöht 
eindrucksempfängliche Mensch mag weniger schaffen und leisten, weil die 
Vielfalt der Eindrücke die Einlinigkeit der Konzentration erschwert. Er wird 
reicher und lebendiger, heller und wacher, deshalb auch selbständiger und 
eigenwilliger sein, als der •eifrige Lerner", weil er ein Gespür, eine Auf- 
nahmebereitschaft besitzt für die Vielheit und den Reichtum der Welt, er 
wird seelenvoller sein7. 

Daß er auch für das religiöse Leben besser disponiert ist, lehrt die Erfahrung 
zur Genüge. Wem als Lehrer oder Erzieher die schwere Aufgabe gestellt ist, 
junge Menschen religiös anzusprechen und zu bilden, wird immer wieder fest- 
stellen, daß die Eindrucksempfänglichkeiten • im Leistungs- und Erwerbs- 
kampf oft die weniger Tüchtigen • die religiös Interessierten sind. Schwierig 
sind in jedem Fall die •Stumpfen". Wie weit es sich bei der Stumpfheit freilich 
um eine ursprüngliche oder gewachsene, um eine anlagebedingte oder um eine 
neurotische handelt, läßt sich wohl nur bei intimer Kenntnis des einzelnen 
sagen. 

Die Gefühlsaufgeschlossenheit ist • mehr als die Intelligenz • Voraus- 
setzung für die Aufnahme des Samens, des Wortes Gottes. Denn sie ist gleich- 
bedeutend mit besonderer Leidensfähigkeit, die allen •Mühseligen und Bela- 
denen" eigentümlich ist. Auf Grund der integrierenden, also durchdringen- 
den Strahlung des Gefühls wird der ganze Mensch vom Erlebnisstoff durch- 
tränkt. Sowohl die Voraussetzungen des Kreaturerlebnisses, Beschränkung, 
Bedrängung und Not, wie auch die Bereitschaft, den Größeren über sich anzu- 
erkennen, sind besonders von der Eindrucksempfänglichkeit abhängig. 

Es gilt jedoch auch zu sehen, daß die Empfänglichkeit eine besondere Be- 
drohung darstellt. Eindrucksempfänglichkeit steht der Labilität nahe. Die 
poröse seelische Haut ermöglicht eine Infiltration wechselnder, widerstreiten- 
der, gefährlicher Eindrücke. Es bedarf einer Art Abdichtung, besser noch einer 

7 St. v. Dunin Borkowski, Miniaturen erzieherischer Kunst, Berlin und Bonn, 1934. 
S. 132 ff. 

23» 



356 Hubert Thurn 

Verfestigung des Kerns durch die Liebe, die liebende Bereitschaft, dem einen 
zu folgen und sich dem anderen zu versagen. 

Fassen wir die F ü 11 e als Gefühlsreichtum, so interessiert die Frage, was 
von seiten der Umwelt geschehen muß, damit der Mensch Gefühlsreichtum 
anstrebt oder gefühlsreich wird. Wir stoßen dabei zunächst auf die Wertung 
des Gefühls durch die Umwelt. Nur wenn die Umwelt innere Fülle als Wert 
anerkennt, ihren Ausdruck in Gebärden, Worten und Mitteilungen anderer 
Art gelten läßt und schätzt, wird der Mensch • wenigstens im allgemeinen • 
geneigt sein, sein Gefühlsleben zu entfalten, Gefühle zu zeigen, Gefühlserleb- 
nissen zuzustreben. 

Da die Gefühle durch Werte bedingt sind, ist der Gefühlsreichtum gebunden 
an Wertbegegnungen. Möglichst viele oder alle Wertgattungen müßten dem 
Menschen bekannt und vertraut sein, wenn ihm innere Fülle und Reichtum zu- 
gesprochen werden sollten. Als Werte wären zu nennen: die religiösen, die 
ethischen, die ästhetischen, ferner die sozialen und leiblichen. 

Überlegen wir nun, welche Auffassung und Wertung der Zeitgeist der 
inneren Fülle, dem Reichtum an Gefühl angedeihen läßt, so werden wir zum 
Ergebnis kommen, daß er ihn geringschätzt. Die Zeit sieht Nüchternheit, 
Zweckmäßigkeitssinn, Unempfänglichkeit, mechanische, gefühlsfreie Reaktio- 
nen als erstrebenswert an. Sie drängt das Gefühl unausgesetzt aus dem öffent- 
lichen Raum zurück, beschneidet damit aber auch die Gefühlswelt im einzelnen 
Menschen. Gefühle gelten als Luxus oder überflüssiger Ballast. Von den Wer- 
ten werden die religiösen am leichtesten verkannt, da der Opportunismus hier 
eine bei vielen Menschen tiefgreifende Entfremdung herbeigeführt hat. Aber 
gerade die religiösen Gefühle sind von besonders füllender Kraft, haben über- 
greifende Bedeutung für das Leben. Sie schaffen erst die Möglichkeit, auch 
die ethischen und sozialen Werte zu erkennen und zu verwirklichen. Wenn die 
ethischen Werte als starre Formeln gesehen und behandelt, als lästige Bin- 
dungen und erschwerende, zusätzliche Lebenslast empfunden werden, so dar- 
um, weil ihnen der religiöse Hintergrund fehlt, weil die religiöse Bindung 
allein sittliches Streben sinnvoll erscheinen läßt8. Der Mangel an einer reichen, 
religiösen Innerlichkeit bringt im Bereich des Ethischen unlustgesättigte 
Spannung, Verdrängung oder Hemmungslosigkeit hervor. Wer religiöse Inner- 
lichkeit anstrebt, wird nur über eine Weckung und Vertiefung der Gefühle 
das Ziel erreichen. Da aber Gefühl und •Bild", also Gefühl und Phantasie aufs 
engste miteinander verbunden sind, wird man echte religiöse Gefühle nur 
erleben, wenn man diesen Zusammenhang respektiert. Das heißt aber, daß 
die Phantasie religiös beeinflußt werden muß. 

Wenn der hl. Ignatius in seinen Exerzitien so sehr die Veranschaulichung, 
die lebendige Vergegenwärtigung der Heilstatsachen, der Begebnisse des Le- 
bens Jesu anstrebt, wenn die Mystiker und Heiligen der Kirche den •Wandel 
in der Gegenwart Gottes" so sehr betonen, so ist der Grund dafür in dem 
engen Zusammenhang von Gefühl und Phantasie einerseits, Gefühl und Leben 

8 Vgl. Oskar Katann, Die christlichen Charakterwerte, Amandus Edition, Wien 
1947, S. 118.' 



Seelengrund und Frömmigkeit 357 

anderseits zu suchen. Ein religiöses Leben, das bei Abstraktionen, bei Gedan- 
ken und blutleeren Schemen verweilt, wird nie schöpferisch, persönlich, ver- 
pflichtend, zugleich aber auch tief und reich sein können. Der Mensch wird 
erobert durch die Phantasie, durch lebendige Vorstellungen, durch zugkräftige 
Bilder. Das weiß jeder Demagoge. Sie entzünden das Gefühl und perseverieren, 
während Gedanken schnell verblassen und verdrängt werden, also unwirksam 
bleiben. Die Verödung und Verlangweiligung des Religiösen, die Schemati- 
sierung und Blutleere stammen aus der Leere der Phantasie und deshalb aus 
dem Mangel an echtem Gefühl, an Reichtum und Fülle des Gefühls. 

' Die Wärme des Gefühls ist in der Farbigkeit der Vorstellungen, der 
inneren Bilder begründet. Es bedeutet Begabung, mit sinnlicher Lebhaftig- 
keit Eindrücke aufnehmen und reproduzieren zu können. Wärme des Ein- 
drucksvermögens hängt mit sinnlicher Nähe zusammen, deshalb bedeutet sie 
soziale Aufgeschlossenheit. Aber Wärme heißt auch Schönheitssinn haben, 
glutvolles Erleben der bunten Welt. Hier sei auf einen Zusammenhang ver- 
wiesen, der für die religiös sittliche Erziehung und Selbsterziehung von Wich- 
tigkeit ist. Puritanische Richtungen des Christentums huldigen gerne einer 
übertriebenen Ängstlichkeit gegenüber einer gesunden Sinnlichkeit, obwohl 
diese der Schöpfung Gottes gegenüber am Platze ist und in Werken der Kunst 
z. B. zum Ausdruck kommt. Sie übersehen, daß eine solche Haltung lebens- 
unkräftig macht, da sie die rechte Auseinandersetzung mit den Vitalwerten 
vermeidet und flieht*. Der religiöse Erzieher wird den Jugendlichen anleiten 
müssen, den Leib zu verklären, also dort Schönheit zu sehen, wo der Leib 
und sein Empfinden nur leibliche Sehnsucht wecken. Daß diesem Bemühen 
besondere Schwierigkeiten drohen, wenn frühe Verwahrlosung oder Ver- 
krampfung gegeben sind, soll nicht verschwiegen werden. Die Widerstands- 
fähigkeit des Heranwachsenden wird aber nur dann gedeihen, wenn einerseits 
eine vernünftige Abgrenzimg des Natürlichen vom Unerlaubten, anderseits 
Beseelung und Verklärung des Leibes erreicht werden. Wieviele Hemmungen 
erwachsen doch aus ängstlich-unsicherer Haltung des Erziehers, der nicht mehr 
wahrhaben will und nicht versteht, daß der Leib, Gottes Werk, gut ist, daß 
seine erlebte Schönheit davor bewahrt, ihn zu mißbrauchen. Die ästhetische 
Verklärung des Leibes wird viel zu wenig beachtet. Gerade der Jugendliche 
ist • wie dies E. Spranger in der •Psychologie des Jugendalters" so über- 
zeugend dargestellt hat • ästhetisch im allgemeinen sehr empfänglich. 
Seine Phantasie neigt dazu, den Leib • wie die übrige Welt • mit seelischem 
Bedeutungsgehalt zu füllen. Der •Eros", als die Kraft der Verseelung des 
Leibes, befähigt ihn dazu. Die rechte Erziehung wird den Fingerzeig der Natur 
gerne beachten, die Leitlinie aufgreifen, einen Naturdrang ins Bewußtsein 
heben und auszuwerten suchen. Wenn manche Jugendliche infolge der un- 
glückseligen Umstände der Vergangenheit •undifferenziert", schwerfällig und 
verschlossen wurden, so ist es nicht unmöglich, Verschüttetes auszugraben 

* Lehrreich die Ausführungen: H. Schultz-Hencke, Der gehemmte Mensch; 
G. Thieme, Stuttgart, 2. Aufl., 1947 u. a. S. 32 ff. Ferner: H. W. Gruhle, Verstehende 
Psychologie, Georg Thieme, Stuttgart 1948, S. 204 ff. 



358 Hubert Thurn 

oder Verkümmertes zu wecken. Zudem wächst bereits eine andere Generation 
heran, die seelischem Einfluß geöffnet ist. Scheut man sich, den Weg der Be- 
seelung der leiblichen Vitalität zu gehen, so muß man damit rechnen, daß 
die Seelenschicht verkümmert, daß also die Triebschicht der geistigen Schicht 
unvermittelt gegenübersteht. Die Folge des Ausfalls der seelischen, vermit- 
telnden Schicht ist die Zerreißung des Menschen. Der schroffe Antagonismus 
von Trieb und Geist führt zu Entwicklungen, die ausgesprochen neurotischen 
Charakter haben • vorausgesetzt, daß sich Trieb und Geist voneinander ab- 
kehren, was die Erziehung oft nahelegt oder befürwortet. Der innere Wider- 
spruch zwischen der aufbegehrenden Triebschicht und dem zwingenden Willen 
kann gemildert werden durch die Beseelung des Leibes, der allerdings auch 
eine Vergeistigung der Seele, also Ausrichtung und Sinngebung zur Seite 
gehen muß10. 

Beweglichkeit und Tiefe nannten wir die letzten Qualitäten der 
Eindrucksanlagen. Sie gehören zusammen, da sie Gegensätze sind. Tiefe ist 
Folge der Ruhe, und Introversion, widerspricht also der Beweglichkeit, denn 
diese geht aus Extraversion hervor. , 

. Tiefe setzt also Insichgekehrtsein voraus. Es braucht wohl keines längeren 
Beweises dafür, daß die Zeitgeschehen der Tiefe abhold sind. Wenn William 
Stern s. Zt. die Intelligenz definierte als Leichtigkeit der Umstell- und An- 
passungsfähigkeit, dann hat er die Auffassung der bewegten, unruhigen Zeit 
zum Ausdruck gebracht, nicht aber das Wesen oder die Eigenart der Intelligenz 
umschrieben. Umstellungsfähigkeit steht der Tiefe entgegen. Denn Tiefe 
schließt Anpassungsschwere in sich. Daß der tiefe Mensch gemeinhin weniger 
intelligent sein soll als der flache, weil er sich weniger leicht umstellen oder 
anpassen kann, leuchtet keineswegs ein. Die Zeit verlangt allerdings den Wen- 
digen, unbeschwerten •Anpasser", daher sie die Tiefe weder in der Erziehung 
noch im praktischen Leben zu schätzen weiß. Der Tiefe ist der Still-Besinnliche. 
In der Abgekehrtheit wachsen seine Eindrücke zueinander, dort entstehen 
auch seine persönlichen Auffassungen und Stellungnahmen. Dem tiefen Men- 
schen ist deshalb Selbständigkeit und Reife eigen. Aber diese Selbständigkeit 
muß er sich hart erkämpfen • denn die Hast und Unruhe der Zeit, ein stän- 
diges Getrieben- und Gedrängtwerden, dazu Mißverständnis und Unverständ- 
nis, kollektiver Zwang und Massensuggestion setzen ihm heftig zu. 

Der religiöse Mensch wird im besonderen erkennen, daß Tiefe heutzutage 
ungewöhnlich erschwert wird. Aber sie lohnt sich trotz allem. Denn was be- 
deuten Menschen, die Vielwisser sind, sich geschickt anpassen und umstellen 
können, wenn es gilt, religiös-selbständig, beständig, verläßlich und besonnen 
zu sein. 

Die Lernschule der Gegenwart übt neben dem Gedächtnis hauptsächlich die 
Wendigkeit11. Sie ist ja fast ausschließlich rezeptiv ausgerichtet. Aber ein noch 

10 Vgl. St. v. Dunin-Borkowski, Schöpferische Liebe, Berlin und Bonn 1923, S. 169, 
105•198, 101. 

11 Zu diesem Abschnitt aufschlußreich: W. Hansen, Die Entwicklung des kind- 
lichen Weltbildes, München, 2. Aufl., 1949. 



Seelengrund und Frömmigkeit 359 

so großes Maß an Lernstoff • auch religiöser Art • wird keineswegs den 
Erfolg haben, den man sich verspricht. Geringeres Wissen, wenn Zeit blieb 
zur Muße und zur Vertiefung, wird dem Zweck der Bildung wie auch religiöser 
Verinnerlichung mehr gerecht. 

Was das Temperament im Klages'schen Sinn angeht, so ist die Frage 
aufschlußreich, in welche Richtung das Interesse psychologischer Ermittlung 
heutzutage weist. Bekanntlich unterschieden wir beim Temperament die Ge- 
fühlserregbarkeit von der Willenserregbarkeit. Die Gefühlserregbarkeit ist 
Folge des Verhältnisses von Lebhaftigkeit und Tiefe des Gefühls, die Willens- 
erregbarkeit des Verhältnisses von Antrieb und Widerstand. Wer des öfteren 
ersucht wurde, psychologische Gutachten auszufertigen, weiß, daß es den Auf- 
traggebern selten auf die Ermittlung der Gefühlserregbarkeit ankommt, also 
auf die Beantwortung der Frage, ob der zu begutachtende Mensch flach oder 
tief sei • wohl aber oft, ob er ein ehrlicher, zäher Arbeiter sei, ob er antriebs- 
reich oder unternehmungslustig sei. Diese Eigenschaften interessieren deshalb, 
weil man wissen möchte, in wieweit der Stellungsuchende arbeitsverwen- 
dungsfähig ist. Man möchte seine Brauchbarkeit und Leistungsfähigkeit er- 
mitteln. Das ist bezeichnend für unsere Zeit. Man wird einwenden, daß es 
selbstverständlich sei, sich für seinen Betrieb eines tüchtigen Arbeiters zu 
vergewissern. Freilich ist es das. Aber darüber hinaus ist die Ausrichtung des 
Interesses ein aufschlußreiches Zeichen der Zeit: Nicht der Mensch wird ge- 
sucht, sondern der Arbeiter, nicht dem Menschen gilt das Interesse, sondern 
seiner Leistung. Der Mensch wird vorwiegend oder ausschließlich unter der 
Rücksicht seiner Arbeitsfähigkeit betrachtet und bewertet (man spricht vom 
•Arbeitsmarkt"!). Das ist die Einseitigkeit einer Zeit, die nurmehr die Arbeit 
kennt, an der inneren Bildung und Tiefe des Menschen, an seinem eigentlichen 
Wert aber weitgehend uninteressiert ist. 

Diese Entwicklung darf man auch für das religiöse Leben als bedeutsam 
ansprechen. Tat gilt auch hier heutzutage mehr als Erleben, Antrieb und 
"Unternehmungslust, Gleichmaß und Kontinuität (Widerstand) mehr als Tiefe, 
Beschaulichkeit, Ruhe, Stille, Besinnlichkeit • bei all dem wachsend das 
Gebet. Der Christ läßt sich allzu leicht vom bösen, neurotischen Nebenmen- 
schen imponieren, der ihm einreden möchte, sein ganzes Christsein, seine Reli- 
giosität tauge nur so viel als es Aktivität sei. Böse nennen wir diesen Neben- 
menschen, weil er dem anderen seinen Frieden, seine innere Ruhe, die aus der 
Tiefe erwachsende Selbstsicherheit mißgönnt, ihn unzufrieden machen möchte, 
wie er selbst ist • denn darin besteht seine Neurose. 

Diese Gedanken führen zur Betrachtung der Triebfedern, die oben 
vorgelegt wurden. Die Triebfederntabelle läßt bei einigem Nachdenken er- 
kennen, daß die Zeit einseitig an der Seite der •Bindungen" orientiert ist. Das 
bedeutet, daß die geistigen Werte insoweit gebilligt werden, als sie 
•vernünftig" sind, einem Zweck entsprechen. Das Erlebnis der geistigen 
Werte wird • zum Schaden der Menschen • allzu oft vernachlässigt. Es ist 
schwierig, dem Menschen von heute Werte in ihrer inneren Schönheit so nahe- 
zubringen, daß sie ihn zur Begeisterung entflammen. Aber man sollte es immer 



360 Hubert Thurn 

wieder versuchen. Man inuß die Phantasie mit lebendigen Bildern anfüllen, 
man muß konkret vorangehen, wenn man Liebe zur Wahrheit, zur Schön- 
heit und zum Guten wecken will (Beispiel). Bei den • personell enTrieb- 
federn" fällt die •persönliche Selbstbehauptung" auf, da sie wie eine Psy- 
chologie der Neurose wirkt. Die Ichverhaftung spiegelt sich in den Ichbewah- 
rungs- und Ichwiederherstellungstriebfedern ebenso wie im Mangel an Begei- 
sterungsfähigkeit und im Mangel an Liebefähigkeit. Die •persönliche Selbst- 
behauptung", die Klages vorlegt, gibt die Grundzüge des modernen Menschen 
wieder: seine Ichbezogenheit, die leicht zur Ichbesessenheit wird. Manche 
Fragen des religiösen Lebens finden eine Antwort, wenn man die Tatsache 
der Eigenbezüglichkeit des Menschen von heute ernst nimmt. Der Mensch hat 
verlernt sich hinzugeben • spontan, reaktiv und passiv12. Seine Interessen 
werden vom Ich besetzt, seine Gefühle von der Selbsterhaltung und dem 
Kampf ums Dasein völlig in Anspruch genommen. Die Folge ist Erschöpfung, 
Verödung, sind Egoismen aller Art, Verkrampfung und Hemmung, Störung 
des Kontaktes, Isolierung und Vereinsamung. Und doch gäbe es oft die Mög- 
lichkeit einer Befreiung, innerer Lösung, wenn man den Gefühlen im allge- 
meinen und der •persönlichen Hingabe" ein wenig mehr Vertrauen entgegen- 
brächte, wenn man irgendwo und irgendwann sich der •Liebe" zu den Werten, 
zum Menschen, zu Gott erschließen wollte. 

Bei den sinnlichen Triebfedern wurde bereits vermerkt, daß die Undifferen- 
ziertheit besser in einem Mangel an Seele als in der Bindung durch den Ver- 
stand begründet wird. Tatsache ist jedenfalls, daß der Mensch zum •Genießer" 
in jenem abstoßenden Shin der Eigensüchtigkeit wird, wenn sein Triebleben 
nicht von der •Seele", von Gefühl und Phantasie bereichert wird. Der Krampf 
innerhalb des Trieblebens, der manchen religiösen Menschen in Spannung hält, 
ist nicht immer notwendig, vor allem dann nicht, wenn er in einem Mangel an 
Bereitschaft einen anderen, ein Du gelten zu lassen, also in einer Drosselung 
der •Seele" begründet ist. Der verkrampfte Mensch will sich selbst •leben", 
vielleicht auch in einem anderen geborgen sein, aber er vergißt, daß man 
ungeborgen bleibt, wenn man selbst keine •Seele" hat oder sie nicht lebt, 
wenn man sich selbst nicht hinzugeben versteht. 

Es soll nicht unerwähnt bleiben, daß Fehlentwicklungen in diesem Punkt 
meist durch sehr frühe, von der Umwelt vorgelebte oder geforderte unkluge 
Gewalttätigkeiten gegen das echte herzliche Gefühl und die träumende Phan- 
tasie veranlaßt werden. Anstatt Gefühl und Phantasie zu pflegen, d. h. aber zu 
richten und zu führen, leitet man zu deren Unterdrückung an oder unterdrückt 
sie selbst. Was wunder, wenn die Ganzheit des Menschen durch ein Vakuum, 
die fehlende Integration von der Mitte her, vom Seelen- und Gemütsgrund 
her vereitelt wird, der Mensch neurotisch reagiert, verhärtet oder das Trieb- 
leben sich emanzipiert. 

Obwohl Klages tief hineingeleuchtet hat in den Aufbau, in die Elemente 
und Kräfte der Seele, eines blieb ihm verschlossen: der Zugang zur Struktur 

11 Trotz mancher Einseitigkeit lesenswert: J. Neumann, Leben ohne Angst, Stutt- 
gart 1949. 



Der •Theotimus" des heiligen Franz von Sales 361 

des religiösen, im besonderen des christlichen Menschen. Er verwechselt das 
Christentum mit einer seiner Karikaturen: dem rationalistischen. Christen- 
tum im wahren Sinn ist von anderer Art als das vom Rationalismus gepredigte 
und gelebte. Gefühl und •Bild", Phantasie und Seele haben in der Geschichte 
des Christentums und seiner Frömmigkeit immer eine hervorragende Be- 
deutung gehabt. Ja, man darf behaupten, daß nur das Christentum fähig ist, 
den Menschen wahrhaft zu lösen, seine Gefühls- und Bilderwelt zu füllen, 
Eindrucksempfänglichkeit, Tiefe, Wärme, Fülle und Hingabe zu pflegen, weil 
es die Religion der Liebe ist. 

Der •Theotimus" des heiligen Franz von Sales 
Von Dr. Maria Faßbinder, Duisdorf bei Bonn 

In seinem bekannten Werk, der 1608 erschienenen •Philothea" (•Anweisung 
zu einem frommen Leben"), die zum erstenmal in der Geschichte der christ- 
lichen Frömmigkeit den Menschen in der Welt •einen freundlichen und leich- 
ten Weg zum Himmel" zeigen will, legt Franz von Sales, wohl der bedeutendste 
•in der Wolke von Heiligen, die sich auf das Frankreich des 17. Jahrhunderts 
niedergelassen hat" (Bremond), noch eine ziemlich starke Zurückhaltung ge- 
genüber der Mystik an den Tag. Doch schreibt er damals schon aus eigener 
innerer Erfahrung heraus: •Ein wenig göttlichen Trostes übertrifft die größten 
Freuden der Welt, er ist ein Vorgeschmack ewiger Seligkeit". 

Jahre geistlicher Entwicklung liegen für Franz zwischen der •Philothea" 
und seinem weniger bekannten Hauptwerk •Theotimus" oder •Traktat von 
der göttlichen Liebe" (Traite de l'amour de Dieu). 1609 begann er mit dieser 
•vorzüglichen und unvergleichlichen Abhandlung" (Breve Pius IX.). Aber als 
das Buch 1616 erschien, zeigte es sich, daß der Verfasser seinen ursprünglichen 
Plan, Philothea, die gottliebende Seele, auf dem eingeschlagenen Wege weiter- 
zuführen, aufgegeben hatte. Vielmehr weist er seinem Theotimus, •dem 
menschlichen Geist, der Männern und Frauen gemeinsam ist", den keineswegs 
leichten Höhenweg der Einigung mit Gott. Nach den Worten der heiligen 
Franziska von Chantal spiegelt sich das Leben ihres heiligen Freundes in den 
letzten Kapiteln des neunten Buches am klarsten wider: •Der Mann der Be- 
schauung, der vollkommensten Liebesverbindung mit Gott". Der •Weltmann 
unter den Heiligen" ist zum großen Lehrer der Mystik geworden. 

Seit 1604 war Franz mit Frau von Chantal durch eine innige und erhabene 
Freundschaft verbunden, •die von Gott kam und nach Gott strebte", und daher 
für ihr beiderseitiges religiöses Leben überaus förderlich, ja, nach Franzens 
Überzeugung notwendig war. Der Geistesfreundin vertraute er seine Gedan- 
ken und Empfindungen im Verkehr mit Gott an. Ihr allein zeigte er die flam- 
mende Glut und die Zartheit seines Gebetslebens. Mit größter Hingebung, mit 
strenger Festigkeit und rücksichtsvollster Güte formt er die Seele seiner 
•liebsten Tochter", die ihr Innenleben mit aller Offenheit vor ihm ausbreitet. 
Durch Franziska kommt Franz allmählich von der Aszese zur Mystik. 




