346

Seelengrund und Frommigkeit
Zur Psychologie des Gefiihls und der Frommigkeit

Von Hubert Thurn,S.J,, Miinchen

Die Bedeutung des Gefiihls fiir die Frommigkeit ist umstritten. Neben der
Auffassung, dafl das Gefiihl der Mittelpunkt, das Herzstiick der Frommigkeit
sei, wird die andere vertreten, daB das Gefiihl nichts bedeute, der Wille alles

sei. Selbst die Liebe, deren Beziehung zum Gefiihl, ja, deren Gefiihlscharakter
fiir viele Menschen eindeutig und selbstverstindlich ist, ist fiir andere eine
Funktion des Willens — soll sie doch nach deren M¢inung in Opfer und Tat,
mcht in Gefiihl und Wort bestehen.

Auch die praktische Frommigkeit zeigt demgemi8 stark gegensatzhchen
Charakter. Gefiihlvolle Frommigkeit ist fiir manche Menschen im vorhinein
verdichtig, scheint ihnen sogar bei gewisser Stirke eindeutige Beziehungen
zur ,Hysterie“ zu haben. Im Gegensatz dazu sehen Menschen, die aus dem
Gefiihl zu leben gewohnt sind, eine gefiihllose Frommigkeit als ,,Geschaft®
an, vermuten sie aus Niitzlichkeitserwidgungen erwachsen und von unreligio-
-sen Absichten bestimmt.

Allein des gegenseitigen Versténdnisses wegen ist deshalb eine Besinnung
iiber die Bedeutung und Stelle des Gefiihls im Frommigkeitsleben angebracht.
Eine solche Besinnung ist aber nicht méglich ohne eine Kldrung des Wesens
und der Eigenart des Gefiihls, ferner des Zusammenhangs von Gefiihl und
Phantasie oder, wie man heute zu sagen pflegt, von Gefiihl und ,Bild“; Gefiihl
und Phantasie sind ja im gleichen ,Seelengrund® verwurzelt, so dafB sie s1ch .
gegenseitig fordern, hemmen, ja, in gewisser Weise bedingen'.

I

Es ist eine merkwiirdige Tatsache, da das Gefiihl erst in den letzten Jahr-
zehnten von der Psychologie .in seiner ganzen Bedeutung entdeckt und
wissenschaftlich erforscht wurde. Hatte man es ehedem mit dem Strebever-
mogen gleichgesetzt oder es in Vorstellungen aufgehen lassen, so erkannte
man nun, daB8 es von besonderer Art ist, daB ihm Eigen-Wert zukommt. Von
der Gestalipsychologie (Sander, Krueger) wurde das Gefiihl in seiner
eigentiimlich flutenden, ganzheitbildenden, ,komplexqualitativen“ Beschaffen-
heit als wichtiges Element im Gestaltungsvorgang der Wahrnehmung aufge-
wiesen. Die Strukturpsychologie (Dilthey, Spranger) entdeckte die
Einfiihlung, das Verstehen als Methode der Aufhellung seelischer Zusammen-
hiinge. Diese selbst erwiesen sich als von qualitativ verschiedenen Gefiihlen
" durchsetzt oder getragen. Diephdnomenologische Schule versuchte im
Gegensatz zur experimentellen mittels schlichter Selbstbeobachtung, einer
" ;Wesensschau“, die Eigenart gewisser Gefiihle, wie Liebe und Haf}, festzu-
stellen (Pfinder). Die psychologische Typenlehre brachte mit den For-
schungen E. Kretschmers und E. R. Jaenschs Unterscheidungen zustande, die

! ¥gl, dazu: A. Vetter, Die Erlebnisbedeutung der Phan_tasie, Stuttgart 1950.



Seelengrund und Frémmigkeit 347

fiir die Charakterkunde aufschluBreich waren. Typen wie die des Zyklothy-
men und Schizothymen werden von Gefiihlseigenarten und -gegensitzen be-
stimmt. Die Stimmungsseite des Fiihlens steht hier der Empfindsamkeit ge-
geniiber. Jaenschs Unterscheidung des Integrierten und Desintegrierten lief3
auf die eigentiimliche Fihigkeit des Gefiihls aufmerksam werdén, die ver-
schiedenen Schichten des Empfindens, Wahrnehmens, Vorstellens, Denkens
und Wollens zu durchdringen: die Integration. Max Scheler erkannte die
Bedeutung des Getfiihls fiir das Werten des Menschen. Er sprach. vom ,Wert-
fithlen, das er dem Gegenstandserkennen gegeniiberstellte. Die,Psycho-
therapie ging von dem Gedanken aus, daB Gefiihlsunstimmigkeiten und
deren Verdringung beim Seelisch-Kranken oft Anlal der Stérungen oder
deren Ursache sind. Im. psychokathartischen Arbeiten sucht sie die Gefiihle
und deren Grundlagen ins BewuBtsein zu heben und zur Aussprache zu
bringen. Als wertvoll erwies sich hier die Ermittlung der Triume, der Wach-
und Schlaftriume. Sie bieten einen wichtigen Zugang zum Gefiihl, da sie per=-
sénlich bedeutsame ,Bilder* beinhalten. Diese sind gefiihlsgesittigte Vor-
stellungen, also auch Stlmmungsgefuhle, deren Inhalt bildhaft veranschau-
licht wird.

Das unbestreitbar grofte Verdlenst um die Aufhellung des Gefiihls, der Ge-
fithlsanlagen und -richtungen, im Zusammenhang damit um das , Gefiige* der
Person hat sich Ludwig Klages erworben. Sein charakterologisches Den-
ken, das von der Sprache seinen Ausgang nahm, erschloB die fundamentale
Bedeutung des Gefiihls fiir die Eigenart und den Wert des Menschen. Klages
stellte einen Mittelbereich, den Bereich der ,Seele“, der seelischen Vitalitat
auf. Dieser wird wesentlich vom Gefiihl bestimmt. Klages unterscheidet beim -
Gefiihl eine Antriebs- und Stimmungsseite. Das Gefiihl als Antrieb ordnet er
dem Leib zu, das Gefiihl als Stimmung der ,Seele®. Dem Gefiihl kommt in
diesem Sinne eine Schliisselstellung zu: Es sorgt fiir die Belange der Person
durch den Antrieb, es spiegelt die Verflochtenheit in die Welt durch die Stim-
mung®. Das Gefiihl als Stimmung erzeugt das ,Bild“. In den Wachtrdumen
wird es gegenstindlich, im ,Schauen® als Grundlage der Gestaltung wirksam.
,Bildnergabe*, Schauen und Gestalten sind die dem Menschen eigentiimlichen
Fihigkeiten der ,,Seele“ — im Gegensatz zum Tiere, dessen charakteristische
Mitte im Empfindungs- und Antriebsleben liegt.

Im folgenden soll der Versuch gemacht werden, Klages’ Gedanken iiber die

sSeele¥, iiber Gefiihl und Phantasie - fiir das religidse Leben auszuwerten.
Schon die Einsicht in die Schliisselstellung des Gefiihls, dessen EirifluB auf die
Phantasie und damit auch den Willen, vermag zu klédren, gestattet aber auch
Folgerungen zu ziehen, die eine einseitige Willensaszese nicht befiirworten.

11

Unterscheiden wir innerhalb des Lebensvollzuges des Menschen Eindruck,
Verarbeitung und Ausdruck, so gelangen wir in etwa zur Dreiteilung des

t Vgl. hierzu: O. F. Bollnow, Das Wesen der Stimmungen, Frankfu.rt 1941; ferner:
Th. Haecker, Metaphysik des Fiihlens, Miinchen 1950.



348 . Hubert Thurn

Seelischen, die Klages vornimmt: Begabungen, Gefiige, Triebfedern. Die
Klages'schen Begriffe sind freilich wesentlich weiter gefaft. Aber der Ein-
druck, wie man ihn nehmen mag, ist Begabung, die Verarbeitung des Auf-
genommenen ist zweifellos abhéngig vom Temperament (dem ,,Gefiige*), der
Ausdruck hingt wesentlich mit den Triebfedern, den seelischen Richtungen
-zusammen. Wie sehr nun Eindruck sowohl wie auch Verarbeitung und Aus-
‘druck vom Gefiihl , und damit auch vom ,Seelengrund“ abhéngig sind, mogen
die folgenden Ausfiihrungen zeigen.

Der Eindyuck, den die Erkenntnisdinge auf den Menschen machen, ist natur-
gemil abhéngig von Eindrucksanlagen, Vorgegebenheiten einer Ver-
anlagung. Sie bilden gleichsam die pordse Schicht, durch die der Weltstoff ein-
sickert.

Als erste Beschaffenheit der Eindrucksanlagen nennt Klages die per-
stnliche Eindrucksempfinglichkeit. Mag sich diese im einen Fall
mehr auf.Gehdrseindriicke, im anderen mehr auf Gesichtseindriicke beziehen,
s0 ist dennoch die Feststellung allgemeiner Eindrucksempfinglichkeit wichtig.
»Die einen sind schlechthin empfinglicher als die anderen®. Klages bringt fiir
diesen Tatbestand einen Beweis, der schliissig ist. ,Fiihlten wir uns angesichts
der Tatsache, daf3 groBe Dichter zehntausend verschiedene Worter und mehr
verwenden, wihrend die Umgangssprache mittelméliger Intelligenzen mit
deren ungefihr zweitausend bestritten wird, zur Annahme einer besonderen
Beziehung des Poeten zum Wort veranlaft, so wiirden wir jedenfalls nicht nur
seine gréBere Fassungskraft fiir Sprachliches, sondern mindestens ebenso sehr
sein groBeres Zartgefiihl dafiir zu veranschlagen haben, dank welchem er fort
und fort frischere, reichere, stirkere Spracheindriicke aufnimmt als der Inhaber
bloBer Gebrauchssprachen und demgemiB liber einen Wortvorrat verfiigt, der
sich iiber den gleich groBen oder selbst gréBeren des Nichtdichters durch weit
tUberlegenen Bedeutungsgehalt erhebt.“ Die Eindrucksempfinglichkeit besteht
in Gefiihlsdispositionen allgemeiner und besonderer Art. Die personliche Offen-
heit fiir Eindriicke bestimmt die Quantitidt der Gefiihlsanlage. Je groSer
sie ist, um so mehr kann der Triager vom Weltstoff in sich aufnehmen. Bildlich
gesprochen: je pordser die seelische Haut ist, um so reicher ist die Einfalls-
-moglichkeit von auflen her. Nehmen wir das Gefiihl in seiner Bezichung zum
»Bild¥, so dirfen wir sagen: je reicher die.Schaukraft der Seele ist, um so
reichere Beziehungen werden sich zum Weltstoff ergeben. In diesem Sinn gilt
dann das Wort: Was du nicht in dir hast, das kannst du nicht erjagen.

Als erste Qualitédt der Eindrucksanlagen fiihrt Klages die personliche
Fiille an: ,FaBten wir das Eindrucksvermdogen gleichnisweise wie einen Kéar-
per auf, so béte es zwei gegensitzliche Flichen dar, die AuBenfliche, durch
den ... Empfinglichkeitsgrad unterscheidbar, und eine Innenfliche, derzufolge
jeder Eindruck ... im Entstehungszustande einem besonderen Lebenszusam-
menhang anheimfiele“. Dieser Lebenszusammenhang kann reich oder leer sein,
je nachdem die Nachwirkung des Eindrucks grof oder gering ist. Ist sie groB,

3 Alle Zitate sind entnommen: L. Klages, Die Grundlagen der Charakterkunde,
Bonn, 1948.



Seelengrund und Frémmigkeit 349

so wird der Eindruck ,,als Lebensbestandteil einer blutvollen Phantasie selber
erblithen*, ist sie gering, so wird er ,ergrauen, abwelken, verdorren“. Besitzt
die Seele Fiille, so wird sie den Eindruck mit Bedeutungsgewicht von-sich aus
beladen, ist sie leer, ,,wird sie ihm den seinigen noch entsaugen“.‘Fﬁille be-
deutet Gefiihls- und Phantasiereichtum, weil der Reichtum an Beziehungen
Erlebnisreichtum ist. Erlebnis setzt aber Schaukraft voraus, Entfaltung des
Geflihls im ,Bild*“.

Mit der personlichen W & rm e des Eindrucksvermégens bezeichnet Klages

die ,sinnliche Wiarme*, die Frische der Anschauungsbilder. Er erinnert in
.diesem Zusammenhang an das ,Ubergewicht der farbigen Vorstellungsfiille
wie auch der Phantasie in der Jugend und an die unvergleichlich groBere Leb-
haftigkeit und Pracht ihrer Triume“. Der Gegensatz von Wirme und Kilte
begriindet den Unterschied des ,sensuellen und spirituellen Kopfes“. Wenn
Klages Stifter und Schiller als warme und kalte Naturen gegeniiberstellt, so
wird der Unterschied von Wiarme und Kilte recht deutlich. Wihrend bei Stifter
die Welt der Bilder unmittelbar aus der Tiefe und Warme der Seele stromt,
ist die Anschauungswelt Schillers Zweckprodukt, das auch von einer kalten
Seele geschaffen werden kann. Da ,,Bild“ und Gefiihl aufs engste zusammen-
héngen, da das ,Bild“, die Bildhaftigkeit aber die Warme bestimmt, braucht
es keines weiteren Beweises fiir die Abhingigkeit der Wirme vom Gefiihl.

Die personliche Beweglichkeit des Anschauungsstoffes wird bedingt
durch eine Qualitdt des Gefiihls, die Klages Haften und Schweifen nennt.’
Jean Paul und Hélderlin, Stifter und Kleist bilden Gegensitze der Eindrucks-
beweglichkeit. Jean Paul und Stifter sind haftende Naturén, Hélderlin und
Kleist schweifende. Die Beweglichkeit des Anschauungsstoffes besteht darin,
daB ,der Geist das eine Mal von Bildern zu Bildern gleitet und seine Stirke
hat im Uberfliegen der Welt, das andere Mal vom Bild gefesselt wird und
bald im Umfangen, bald in der Vertiefung sein eigenstes Wesen bekundet®.
Dafi Haften und Schweifen Gefiihlsbestimmungen sind, leuchtet ein, wenn
man sich auf Unterschiede rassischer Art besinnt, etwa auf den Gegensatz
zwischen rheinischem und filischem Gefiihlsstil. Jener ist von schwelfender,
dieser von haftender Art.

Als personliche Tiefe des Eindrucksvermdégens spricht Klages die mit dem
Wachsen der seelischen Fiille einhergehende Erstarkung der ,inneren Front*
an. Je reicher die Seele, um so méhr nimmt sje auch das BewuBtsein gefangen,
je diirftiger, um so mehr wird dieses der Zufuhr von auBen bediirfen. Der
tiefe Mensch ist der nach innen gekehrte, der flache der nach auBlen gerichtete.
,Fir den nach innen gekehrten Geist hat der Eindruck ein Bedeutungs-
gewicht, dessen er vollig ermangelt fiir den nach auBlen gekehrten, der seiner-
seits, was ihm fehlt, zu ersetzen trachtet durch unablissige Eindruckshdufung®.
Verstandlicherweise haftet der Flachheit Anpassungsleichtigkeit, der Tiefe
herabgesetzte Anpassungsgabe an. »

Als zweite Klasse von Eigenschaften nennt Klages die des G e fii ge s. Neben
der Quantitit des Gefiihls, die fiir die Eindrucksempfinglichkeit entscheidend

" ist, und den Qualititen, die in den Eindrucksanlagen in Erscheinung treten,



350 .- Hubert Thurn

gibt es eine Artung des Gefiihls, die sein Entstehen und seirien Ablauf bedingt.

-Die Gefiihlsentstehung héingt vom Grad der Gefiihlserregbarkeit, der Gefiihls-
ablauf von der Willenserregbarkeit ab. Gefiihlserregbarkeit und Willens-
erregbarkeit sind zeitliche Bestimmungen der individuellen Gefiihls-
begabung.

Zunichst die Geflihlserregbarkeit. Gefithle kénnen leicht oder
schwer entstehen. Klages gelang es mittels einer schlichten Formel, die Vor-
aussetzungen der Entstehung des Gefiihls zu kldren und zu veranschaulichen.
Er unterscheidet die Lebhaftigkeit des Gefiihls von seiner Tiefe. Der Quotient
beider ergibt die Ansprechbarkeit des Gefiihls, seine Erregbarkeit. Die Formel

. Lebhaftigkeit
lautet demgemiB: Erregbarkeit = —Tﬁ—. Die Erregbarkeit kann nun

folgerecht erheblich sein wegen mangelnder Tiefe oder infolge besonderer
Lebhaftigkeit, Leichtentziindbarkeit des Gefithls. Die Doppeldeutigkeit seeli-
scher AuBerungen — Klages betont immer wieder deren Wichtigkeit —, die
wesentlich darin besteht, daBl jedwede Lebensiduflerung aus Mangel oder Fiille
erwachsen kann, tritt hier deutlich in Erscheinung. Es ist zweifellos wichtig
zu wissen, ob ein hochgradig gefiihlserregbarer Mensch erregbar ist aus Mangel
an Tiefe, also an Substanz ~— dann wére er flach und sensationslustig —, oder
ob er Tiefe besitzt, aber zugleich eine solche Lebhaftigkeit des Ansprechens
der Gefiihle, dal die Erregbarkeit betrachtlich ist, — dann besifBe er Voraus-
setzungen der Breiten- und Tiefenwirkung zugleich. Ist die Erregbarkeit ge-
ring, so kann auch das wieder in Mangel und Fiille begriindet sein. Ist die
Tiefe bemerkenswert, aber die Ansprechbarkeit gering, so ist der Mensch
* positiver zu bewerten, als wenn Tiefe und Ansprechbarkeit zugleich wenig
entwickelt sind.

Neben der Gefiihlserregbarkeit nannten wir die Willenserregbar-
keit als Bestandteil des Gefiiges der Person. Zugleich aber stellten wir fest,
daB es sich bei der Gefiihlserregbarkeit und Willenserregbarkeit um ,,Bestim-
_ mungen der individuellen Gefiithlsbegabung” handelt. Das Wort Willenserreg-
barkeit bedarf infolgedessen einer eigenen Erlduterung.

Wir greifen auf Erklidrungen des ersten Teiles zuriick. Dort wurde ausge-
fiihrt, daB das Gefiihl nach Klages doppelgesmhtlg ist: als Antrieb gehort es
zum , Leib“, als Bild, Stimmung, ,Farbe“ zur ,Seele“. Insofern das Gefiihl
eine Antriebsseite besitzt, wird es bedeutsam fiir den Willen, der sich der An-
triebe der Gefiihle bedient. Wlllenserregbarkelt bedeutet demnach Antriebs-
erregbarkelt des Gefiihls*.

Auch die Voraussetzungen der Willenserregbarkeit veranschaulicht Klages
durch eine Formel. Er unterscheidet den Antrieb vom Widerstand. Dal dem

4 Die metaphysische Frage, ob denn der Wille, der geistige Wille keine Eigen-
energie besitze, ob er also allein mittels der (vitalen) Gefiihlsantriebe sein Dasein
friste, iibergehen wir hier. Es kann auf jeden Fall nicht bestritten werden, da An-
triebsstorungen und -schwichungen, also Gefiihlsstorungen, fiir das Willensleben
von erheblicher Bedeutung sind. Dafiir bieten die Geisteskrankheiten ein ausgezeich-

- netes Beweismaterial.



Seelengrund und Frommigkeit 351

Gefiihl als Beweger diese innere Gegensitzlichkeit eigen ist, bestatigt die
Selbstbeobachtung. Jeder Mensch, der zu etwas angetrieben wird, erlebt
Widerstdnde, die sich einzuschalten suchen und den Antrieb unwirksam
machen mdéchten. Das Verhéltnis von Antrieb und Widerstand ist ein wesent-
licher Bestandteil individueller Eigenart: im einen Menschen wiegt der An-
trieb vor, im anderen der Widerstand. Der liberwiegend antriebsbegabte ist
willenserregbar, der vorwiegend widerstandsbegabte ist schwerbeweglich,
lgngsam bei Entschliissen und deren Ausfiihrung. Daher lautet denn die Formel
Antrieb

Widerstand

Mit diesen beiden Bestimmungen des Gefiiges hat Klages das Brauchbare
der iiblichen Temperamentenlehre in klare Formen gebracht. Das
~ sanguinische, cholerische, phlegmatische und melancholische Temperament

sagen aus liber Gefiihls- und Willenserregbarkeit, ferner tiber typische Ver-
bindungen beider. Leichterregbarkeit steht hier der Schwererregbarkeit gegen-
iiber. Die beim Melancholiker und Choleriker von der friitheren Temperamen-
tenlehre mitberiicksichtigte Stimmungsfarbe oder Triebfeder (Niedergeschla-
genheit [Naturelll] oder drgerliche Reizbarkeit [Triebfeder!]) werden allerdings
vom Gefiige nicht erfait. Sie gehéren jedoch auch gar nicht in die Tempera-
mentenlehre hinein, weil sie keinen alle Temperamente bestimmenden Ge-
sichtspunkt bilden. Beim sanguinischen Temperament wird die Triebfeder-
schicht nicht beriicksichtigt, beim phlegmatischen bleibt die Stimmungsfarbe
auBer acht.

Auch bei der Lehre vom Temperament, wie sie von Klages vorgelegt wird,
188t sich der Zusammenhang von Gefiihl und Phantasie nachweisen. Gefiihls-
erregbarkeit als Quotient von Gefiihlslebhaftigkeit und Tiefe zeigt zum min-
desten die Méglichkeit der Abhingigkeit der Erregbarkeit von der Phantasie.
Tiefe als Grundlage verminderter Erregbarkeit bedeutet Beziehungsreichtum,
also Fiille, die ohne Bilderreichtum, also ohne Phantasie selten oder gar nicht
anzutreffen sein wird. Andererseits ist mit der Phantasie oft Gefiihlslebhaftig~
keit verbunden. Phantasiebilder pflegen leichter als die wjrklichen Dinge die
Gefiihlsentstehung zu beeinflussen.

Mit der Lehre von den Triebfedern gibt Klages einen Uberblick iiber
die dritte Klasse charakterologlscher E1genschaf1;en5 Da einerseits eine gewisse
Ubersicht wiinschenswert ist, andererseits eine Aufzidhlung auBerhalb einer
schematischen Darstellung leicht verwirrend wirkt, soll die Tabelle, die Klages
vorlegt, im Ausschnitt wiedergegeben werden.

der Willenserregbarkeit =

5 Fiir die Triebfedernlehre von L. Klages sei auf einen fritheren Beitrag verwiesen
»Selbsthingabe und Selbstbehauptung (Dezember 1949, Heft 6). Die Auffassung von
Klages, Geist sei dasselbe wie Verstand, und die andere, Verstand sei nur Setzung,
Anhalten — also ein Negativum, ist falsch. Auch der Verstand kennt Hingabe (Sacri-
ficium intellectus) und die Vitalitit Behauptung (gerade eine tierisch-massive, also
ungeistige nehnt man , brutal). Richtig ist jedoch, daB Verdriangung des Gefiihls und
Gefiihllosigkeit im allgemeinen negativ zu bewerten sind. Daher die Bindungsseite
der Triebfedern neurotische Eigenschaften u. a. erkennen 148t.



352 Hubert Thurn .

System der Triebfedern

Lésungen
A’ Geistige Selbsthingebung =
Begeisterungsvermogen
I. Wahrheitsdurst, z. B.
Sache®

»Liebe zur

II. Gestaltungsdrang, z. B. ,Liebe zur

Schénheit®
III. Gerechtigkeitsliebe, ,,Seelenadel®

Geistige Triecbfedern

Bindungen
A Geistige Selbstbehauptung =
Verniinftigkeit
1. Theoretische Verniinftigkeit =
Wille zur Begreiflichkeit der Welt
II. Asthetische Verniinftigkeit =
Wille zur Anschaulichkeit der Welt
II1. Ethische Verniinftigkeit =
Wille zur Gleichheit

Personelle Triebfedern

B’ Personliche Selbsthingebung =

Gefiihlstiefe

1. Spontane Hingebungsneigungen:

1. Zur auBerpersénlichen Welt:
Naturliebe, Heimatliebe usf.

2. Zur menschlich-perstnlichen Welt:
Leidenschaftlichkeit, Liebesfihig-
keit

1T Passive Hingebungsneigungen:

Wohlwollen, Giite, Milde usf.

III. Reaktive-Hingebungsneigungen:

Teilnahmefdhigkeit, Mitgefiihl usf.

C’ Mangel an geistigen Bindungen:

z. B. Unverstidndigkeit

D’ Mangel an Egoismen:
z. B. Uneigenniitzigkeit

B Personliche Selbstbehauptung =
- Egoismus
I. Icherweiterungstriebfedern:
1. Neutrale oder allgemeine: Unter-
nehmungsgeist, Erfolgshunger usf.
2. Besondere: Aneignungstrieb,
Eigennutz, Herrschsucht, Ehrgeiz,
Gemiitsegoismus
1I. Ichbewahrungstriebfedern:
Vorsicht, Miltrauen usf.
II1. Ichwiederherstellungstriebfedern:
Eigensinn, Starrsinn usf.
C Mangel an Begeisterungsfihigkeit:
z. B. Niichternheit
D Mangel an Liebefdhigkeit:
z. B. Hirte

Sinnliche Triebfedern

¥’ Sinnliches Hingebungsbediirfnis:
z. B. Rauschverlangen

¥’ Schwiche der Selbstbeherrschung
z. B. HinreiBungsfihigkeit

Lebensgrundstimmung: ’ .
Pathos, Vergangenheitsglaube

Stimmungspole:
Grauen ~— Seligkeit -
Pole des Selbstgefiihls:
Stolz — Demut
Grundiiberzeugung:
Wirklichkeit = Welt beseelter
Erscheinungen

(geschehend)

E Sinnliches Genufibediirfnis:
z. B. GenufBsucht
F Selbstbeherrschungsformen:
z. B. Widerstandskraft, Selbstliber-
windung
Lebensgrundstimmung:
Aktivitdt, Zukunftsglaube, Bemich-
tigungswille

Pole des Selbstgefiihls:

Selbstschiitzung, Selbstzweifel

Grundiiberzeugung:

Wirklichkeit = Welt der Tatsachen
(greifbar)

Triebfedern sind Richtungen der Gefiihle. Neben der Farbe (Stimmung) und
dem Antrieb besitzt das Gefiihl Strebecharakter. Die Gefiihlsbestrebungen
sind auf Objekte gerichtet, an Werten orientiert. Sie sind deshalb die Ansatz-



Seelengrund und Frommigkeit 353

punkte des Handelns, die Grundlage des Wirkens nach auflen. Sie sind ferner
Voraussetzung der Motive. Die Motive kniipfen an die Triebfedern an. Man
‘kann nur dort Motive wecken und zur Entfaltung bringen, wo entsprechende
Gefiihlsrichtungen vorgegeben sind.

Uberschaut man die Tabelle, so wird man feststellen, daB.die erste und
grundlegende Unterscheidung der Triebfedern die Haltung der Person gegen-
iiber den Gefiihlen beriicksichtigt. Losung und Bindung meinen demgemi8
eine allgemeine, anlagebedingte, aber auch von der Umwelt bevorzugbare und
deshalb beeinflubare Einstellung zu den Gefiihlen. Der Mensch der Liésung
und Selbsthingabe bekennt sich zu seinen Gefiihlen, er bejaht sie, 148t sich von
ihnen leiten. Der Mensch der Bindungen und der Selbstbehauptung 148t sie
grundsétzlich nur so weit zu, als sie Verstand und Willen entsprechen, also
zu Einsichten und Willensrichtungen Beziehung aufweisen. Die Gefiihle des
gebundenen Menschen sind von Verstand und Willen gesmhtet begutachtet,
sind in diesem Sinn zugelassen, werden ,gebraucht®, sind ,verniinftig“. Die
Gefiihle des gelosten Menschen sind autonom, sie verstrémen frei und un-
bekiimmert. »

Die Tabelle der Triebfedern mdge fiir sich selbst sprechen. Nur -einige
kritische Bemerkungen sollen hier folgen. Bei der Selbstbehauptung wird man
neben Verstand und Willen als Mittel die Selbstsetzung als Motiv heran-
ziehen miissen. Bei den sinnlichen Triebfedern méchte man die Begriindung
des sinnlichen GenuBbediirfnisses eher in dem Ausfall des seelischen Bereiches
begriindet wissen, also in der Undifferenziertheit des leiblichen Poles der Vita-
litdt als in der Bindung durch Verstand und Willen. Die Sublimation des
Triebes geschieht ja doch durch die Seele, von der er verklirt und bereichert
wird: '

Versuchen wir auch fiir die Triebfedern den Zusammenhang mit dem Gefiihl
und der Phantasie zu kliren, Die Lésungsseite zeigt Beziehungen dieser
Art eindeutig auf. Bei der geistigen Selbsthingebung finden sich durchweg
Eigenschaften, die wir dem Kiinstler, allgemeiner dem Erlebnismenschen zu-
zuschreiben pflegen. Bei beiden ist die Phantasie als Bildnergabe selbstver-
stindliche Voraussetzung. Bei der personlichen Selbsthingebung ist Mangel
an Aktivitit charakteristisch. Selbst die von Klages als ,spontane“, also
irgendwie aktive Hingebungsneigungen bezeichneten Triebfedern sind stérker
erlebnis- als tatbestimmt. Da Klages die Phantasie zuniichst als Schauen an-
- spricht, wird eine gewisse Passivitdt fiir die Phantasie Grundvoraussetzung
" sein. Deshalb hat sie auch fiir den Bereich der personlichen Hingebung ent-
scheidende Bedeutung. Mangel an geistigen Bindungen bedeutet oft Wuche-
rung der Phantasie, Mangel an Egoismen T#uschung der Phantasie. Das sinn-
liche Hingebungsbediirfnis wird man eher als Hingabe an , Geschautes®, also
an Erlebtes, als an das Wirkliche sehen diirfen, wihrend die Schwiche der
Selbstbeherrschung mit einer Wucherung der inneren Bilder gleichgesetzt
werden kann. Diese vermag zu einer Uberwiltigung heranzuwachsen. Fiir das
Letzte bieten die Geisteskrankheiten, insbesondere die Schizophrenie geniigend
Belegmaterial.



354 Hubert Thurn

Die Bindungsseite der Triebfedern weist in der geistigen Selbst-
behauptung Vorherrschaft der Vernunft auf, die von Wirklichkeitsndhe be-
. stimmt wird und bildfern ist. Die personliche Selbstbehauptung wird von der
Aktivitit getragen, ist also dem ,Schauen® abhold. Der Mangel an Begeiste-
rungsfihigkeit. ist in der Diirre begriindet, die als Bildleere eindeutig der
Phantasie widerspricht. Der Mangel an Liebefidhigkeit ist in der Drosselung
des Gefiihls als ,,Stimmung® begriindet. Vom sinnlichen GenuBbediirfnis war
schon die Rede. Die Selbstbeherrschungsformen sind Antagonisten der Phan-
tasie, da Bild und Gefiihl auf Enthemmung und Verstrémen dréngen.

III.

Der Wert der Charakterologie von Ludwig Klages liegt in der Heraus-
stellung der Bedeutung des Gefiihls als integrierender Mitte des Menschen.
Gefiihl ist Leib als Antrieb, Seele als Stimmung, ist Voraussetzung geistiger
Ausrichtung als Triebfeder. Das Gefiihl ist also bewegende, fiillende, richtende
Kraft zugleich. Fiir das Gefiihl als ,,Seele” ist die enge Verbindung mit dem
»Bild“, mit der Phantasie charakteristisch, daher denn Phantasie und Gefiihl
zusammen den Mittelbereich dfer Seele bilden, im ,Seelengrund“® wurzeln.

Wir leben zweifellos in einer Zeit, die fiir die ,Seele* wenig Verstdndnis
besitzt. Unsere Zeit ist geneigt, Gefithl und Phantasie zu verdringen. Beide -
werden als ldstig und hinderlich empfunden. Arbeitstempo und Niichternheit,
die vom gehetzten Erwerbsleben aus alle iibrigen menschlichen Bereiche
durchsetzt haben, dulden keinen Respekt vor der ,Seele“. Leistung und Ge-
schiftstiichtigkeit bestimmen das Ideal, dem der einzelne zuzustreben hat.
Leider trifft diese Feststellung auch oft fiir den religiosen Bereich zu. Der
Heranwachsende wird fiir den Leistungskampf in allen Formen gedrillt.
Wachsen, Reifen bedeutet immer seltener innere Entwicklung und Entfaltung,
Vertiefung und Verfeinerung, Erlebnisfdhigkeit und innere Bereicherung.

Lediglich der Nutzeffekt soll gesteigert werden.
" Eine solche Ausrichtung kann fiir das religiése Leben nur nachteilig sein.
Tatséchlich 146t sich nachweisen, daB die Eindrucksanlagen, das ,Gefiige", die
Triebfedern, damit aber auch das Gefiihl und die Phantasie vom Zeitgeist
unheilvoll beeinfluBt werden. Die Folgen fiir das religiése Leben sind be-
dauerlich.

Zunichst die Eindrucksanlagen. Die Eindrucksempfinglichkeit, die
Feinheit des Reaktionsvermogens ist zweifellos ein hoher menschlicher Wert.
Es muf} deshalb betriiblich: stimmen, da8 die Entwicklung der Menschheit auf
das Gegenteil hinstrebt: auf die Abstumpfung. Nur den abgestumpften Men-
schen kann das Kollektiv, kénnen Massenorganisation gebrauchen. Eindrucks-
empfinglichkeit bedeutet ja Aufgeschlossenheit, die Grundlage der Kritik-
fihigkeit. Nur der stumpfe, trige und gleichgiiltige Mensch 148t sich nach
- 'Willkiir schieben und lenken — und miBibrauchen. Ungewdhnlich schwer wird
es der eindrucksempfingliche, sensible Mensch in einer Welt haben, die die

¢ Vgl. M. Krudewig, Entwurf einer Elementarstrukturlehre, Koln, 1949, S. 32 ££,



Seelengrund und Frommigkeit 355

Stumpfheit erzwingt. In ihr miissen sich die Neurosen hdufen, wenn iiber-
haupt noch die Zahl der Eindrucksfihigen groB sein sollte. Der verwirrende
Konflikt zwischen einer auf Grund grofBler Eindrucksempfinglichkeit reichen
Innerlichkeit und starren, lebenbeschneidenden, gewalttatigen Verpflichtun-
gen, einténigen Verrichtungen mufl zermiirbend wirken. Aus Selbstschutz
wird der'Sensible seine Eindrucksempfinglichkeit herabzusetzen suchen. Dann
aber ergibt sich der verderbliche Zirkulus: die Anforderungen lassen die Ein-
drucksempfénglichkeit verkiimmern, und die verkiimmerte oder verloren ge-

. gangene Empfinglichkeit treibt den Prozel der Entseelung weiter voran, trégt
zur Vermassung weiterhin bei.

Man wird die groBe Welt nicht umindern, Technisierung und politische
Machtverhiltnisse nicht leicht beseitigen oder ihren EinfluB verringern, den
ProzeB der Vermassurlg im grofien nicht aufhalten kénnen. Um so wichtiger
ist die Wertschitzung reicher Empfanglichkeit und deren Férderung im klei-
nen. Die Schule mag die Leistung befiirworten, aber sie sollte sich nicht ein-
seitig als Lernschule fiir Mengenwissen entscheiden und einsetzen. Der erhéht
eindrucksempfingliche Mensch mag weniger schaffen und leisten, weil die
Vielfalt der Eindriicke die Einlinigkeit der Konzentration erschwert. Er wird
reicher und lebendiger, heller und wacher, deshalb auch selbstindiger und
eigenwilliger sein, als der ,eifrige Lerner“, weil er ein Gespiir, eine Auf-
nahmebereitschaft besitzt fiir die Vielheit und den Reichtum der Welt, er
wird seelenvoller sein’.

Da8 er auch fiir das religitse Leben besser disponiert ist, lehrt die Erfahrung
zur Gentige. Wem als Lehrer oder Erzieher die schwere Aufgabe gestellt ist,
junge Menschen religits anzusprechen und zu bilden, wird immer wieder fest-
stellen, daB die Eindrucksempifinglichkeiten — im Leistungs- und Erwerbs-
kampf oft die weniger Tichtigen — die religiés Interessierten sind. Schwierig
sind in jedem Fall die ,,Stumpfen“. Wie weit es sich bei der Stumpfheit freilich
um eine urspriingliche oder gewachsene, um eine anlagebedingte oder um eine
neurotische handelt, 146t sich wohl nur bei intimer Kenntnis des einzelnen
sagen. :

Die Gefiihisaufgeschlossenheit ist — mehr als die Intelligenz — Voraus-
setzung fiir die Aufnahme des Samens, des Wortes Gottes. Denn sie ist gleich-
bedeutend mit besonderer Leidensfiéhigkeit, die allen ,Miihseligen und Bela-
denen® eigentiimlich ist. Auf Grund der integrierenden, also durchdringen-
den Strahlung des Gefiihls wird der ganze Mensch vom Erlebnisstoff durch-
trankt. Sowohl die Voraussetzungen des Kreaturerlebnisses, Beschrinkung,
Bedringung und Not, wie auch die Bereitschaft, den GréBeren iiber sich anzu-
erkennen, sind besonders von der Eindrucksempfanglichkeit abhéngig.

Es gilt jedoch auch zu sehen, daB3 die Empfinglichkeit eine besondere Be-
drohung darstellt. Eindrucksempfénglichkeit steht der Labilitit nahe. Die
pordse seelische Haut erméglicht eine Infiltration wechselnder, widerstreiten-
der, geféhrlicher Eindriicke. Es bedarf einer Art Abdichtung, besser noch einer

7 St. v. Dunin Borkowski, Miniaturen erzieherischer Kunst, Berlin und Bonn, 1934.
S. 132 ff. '

23



356 . Hubert Thurn

Verfestigung des Kerns durch die Liebe, die liebende Bereitschaft, dem einen
zu folgen und sich dem anderen zu versagen.

. Fassen wir die Fiille als Gefiihlsreichtum, so interessiert die Frage, was
. von seiten der Umwelt geschehen muB, damit der Mensch Gefiihlsreichtum
anstrebt oder gefiihlsreich wird. Wir stolen dabei zunéchst auf die Wertung
des Gefiihls durch die Umwelt. Nur wenn die Umwelt innere Fiille als Wert
anerkennt, ihren Ausdruck in Gebérden, Worten und'Mitteilungen anderer
Art gelten 148t und schétzt, wird der Mensch — wenigstens im allgemeinen —
geneigt sein, sein Gefiihlsleben zu entfalten, Gefiihle zu zeigen, Gefiihlserleb- -
nissen zuzustreben. '

Da die Gefiihile durch Werte bedingt sind, ist der Gefiihlsreichtum gebunden
an Wertbegegnungen. Moglichst viele oder alle Wertgattungen miiiten dem
Mebschen bekannt und vertraut sein, wenn ihm innere Fiille und Reichtum zu-
gesprochen werden sollten. Als Werte widren zu nennen: die religidsen, die
ethischen, die dsthetischen, ferner die sozialen und leiblichen.

Uberlegen wir nun, welche Auffassung und Wertung der Zeitgeist der
inneren Fiille, dem Reichtum an Gefiihl angedeihen 148t, so werden wir zum
Ergebnis kommen, daB er ihn geringschdtzt. Die Zeit sieht Niichternheit,
ZweckmaiBigkeitssinn, Unempfinglichkeit, mechanische, gefiihlsfreie Reaktio-
nen als erstrebenswert an. Sie dringt das Gefiihl unausgesetzt aus dem &ffent-
lichen Raum zuriick, beschneidet damit aber auch die Gefiihlswelt im einzelnen
Menschen. Gefiihle gelten als Luxus oder iiberfliissiger Ballast. Von den Wer-
ten'werden die religiésen am leichtesten verkannt, da der Opportunismus hier
"eine bei vielen Menschen tiefgreifende Entfremdung herbeigefiihrt hat. Aber
gerade die religiosen Gefiihle sind von besonders fiillender Kraft, haben iiber-
greifende Bedeutung fiir das Leben. Sie schaffen erst die Méglichkeit, auch
die ethischen und sozialen Werte zu erkennen und zu verwirklichen. Wenn die
ethischen Werte als starre Formeln gesehen und behandelt, als listige Bin-
dungen und erschwerende, zusé#tzliche Lebenslast empfunden werden, so dar-

-um, weil ihnen der religiése Hintergrund fehlt, weil die religise Bindung
allein sittliches Streben sinnvoll erscheinen 148t%. Der Mangel an einer reichen,
religigsen Innerlichkeit bringt im Bereich des Ethischen unlustgesattigte
Spannung, Verdrédrigung oder Hemmungslosigkeit hervor. Wer religiése Inner-
lichkeit anstrebt, wird nur iiber eine Weckung und Vertiefung der Gefiihle
das Ziel erreichen. Da aber Gefiihl und ,,Bild“, also Gefiihl und Phantasie aufs
engste miteinander verbunden sind, wird man echte religidse Gefithle nur
erleben, wenn man diesen Zusammenhang respektiert. Das heiit aber, da8
die Phantasie religiés beeinfluit werden muf.

Wenn der hl. Ignatius in seinen Exerzitien so sehr die Veranschaulichung,
die lebendige Vergegenwirtigung der Heilstatsachen, der Begebnisse des Le-
bens Jesu anstrebt, wenn die Mystiker und Heiligen der Kirche den ,,Wandel
in der Gegenwart Gottes“ so sehr betonen, so ist der Gruhd dafiir in dem
engen Zusammenhang von Gefiihl und Phantasie einerseits, Gefiihl und Leben

8 Vgl. Oskar Katann, Die christlichen Charakterwerte, Amandus Edition, Wien
1947, S. 118, :



Seelengrund und Frommigkeit 357

"anderseits zu suchen. Ein religioses Leben, das bei Abstraktionen, bei Gedan-
ken und blutleeren Schemen verweilt, wird nie schépferisch, persénlich, ver-
pflichtend, zugleich aber auch tief und reich sein konnen. Der Mensch wird
erobert durch die Phantasie, durch lebendige Vorstellungen, durch zugkraftige
Bilder. Das weiB jeder Demagoge. Sie entzlinden das Gefiihl und perseverieren,
wiithrend Gedanken schnell verblassen und verdringt werden, also unwirksam
bleiben. Die Ver6édung und Verlangweiligung des ReligiGsen, die Schemati-
sierung und Blutleere stammen aus der Leere der Phantasie und deshalb aus
dem Mangel an echtem Gefiihl, an Reichtum und Fiille des Gefiihls.

‘Die Widrme des Gefiihls ist in der Farbigkeit der Vorstellungen, der
inneren Bilder begriindet. Es bedeutet Begabung, mit sinnlicher Lebhaftig-
keit Eindriicke aufnehmen und reproduzieren zu kénnen. Wirme des Ein-
drucksvermégens hingt mit sinnlicher Ndhe zusammen, deshalb bedeutet sie
soziale Aufgeschlossenheit. Aber Wirme heit auch Schénheitssinn haben,
glutvolles Erleben der bunten Welt. Hier sei auf einen Zusammenhang ver-
wiesen, der fiir die religids sittliche Erziehung und Selbsterziechung von Wich-
tigkeit ist. Puritanische Richtungen des Christentums huldigen gerne einer
iibertriebenen Angstlichkeit gegeniiber einer gesunden Sinnlichkeit, obwohl
diese der Schépfung Gottes gegeniiber am Platze ist und in Werken der Kunst
z. B. zum Ausdruck kommt. Sie iibersehen, daB eine solche Haltung lebens-
unkriftig macht, da sie die rechte Auseinandersetzung mit den Vitalwerten
. vermeidet und flieht’. Der religise Erzieher wird den Jugendlichen anleiten
miissen, den Leib zu verklidren, also dort Schonheit zu sehen, wo der Leib
und sein Empfinden nur leibliche Sehnsucht wecken. DaBl diesem Bemiihen
besondere Schwierigkeiten drohen, wenn frithe Verwahrlosung oder Ver-
krampfung gegeben sind, soll nicht verschwiegen wetrden. Die Widerstands-
fihigkeit des Heranwachsenden wird aber nur dann gedeihen, wenn einerseits
eine verniinftige Abgrenzung dés Natiirlichen vom Unerlaubten, anderseits
Beseelung und Verklérung des Leibes erreicht werden. Wieviele Hemmungen
erwachsen doch aus dngstlich-unsicherer Haltung des Erziehers, der nicht mehr
wahrhaben will und nicht versteht, daBl der Leib, Gottes Werk, gut ist, da3
seine erlebte Schonheit davor bewahrt, ihn zu mibrauchen. Die 4sthetische
Verkldrung des Leibes wird viel zu wenig beachtet. Gerade der Jugendliche
ist — wie dies E. Spranger in der ,Psychologie des Jugendalters® so lber-
zeugend dargestellt hat — &sthetisch im allgemeinen sehr empfinglich.
‘Seine Phantasie neigt dazu, den Leib — wie die librige Welt — mit seelischem
Bedeutungsgehalt zu fiillen. Der ,Eros“ als die Kraft der Verseelung des
Leibes, befihigt ihn dazu. Die rechte Erziehung wird den Fingerzeig der Natur
gerne beachten, die Leitlinie aufgreifen, einen Naturdrang ins BewuBtsein
heben und auszuwerten suchen. Wenn manche Jugendliche infolge der un-
gliickseligen Umstiinde der Vergangenheit ,undifferenziert®, schwerfillig und
verschlossen wurden, so ist es nicht unméglich, Verschiittetes auszugraben

* Lehrreich die Ausfitlhrungen: H. Schultz-Hencke, Der gehemmte Mensch;
G. Thieme, Stuttgart, 2. Aufl., 1947 u. a. S. 32 ff. Ferner: H. W. Gruhle, Verstehende
Psychologie, Georg Thieme, Stuttgart 1948, S. 204 ff.



358 Hubert Thurn

" oder Verkiimmertes zu wecken. Zudem wiichst bereits eine andere Generation
heran, die seelischem Einflu gedffnet ist. Scheut man sich, den Weg der Be-
seelung der leiblichen Vitalitdt zu gehen, so muB man damit rechnen, daB
die Seelenschicht verkiimmert, daB also die Triebschicht der geistigen Schicht
unvermittelt gegeniibersteht. Die Folge des Ausfalls der seelischen, vermit-
telnden Schicht ist die ZerreiBung des Menschen. Der schroffe Antagonismus
von Trieb und Geist fithrt zu Entwicklungen, die ausgesprochen neurotischen
Charakter haben — vorausgesetzt, daB sich Trieb und Geist voneinander ab-
kehren, was die Erziehung oft nahelegt oder befiirwortet. Der innere Wider-
spruch zwischen der aufbegehrenden Triebschicht und dem zwingenden Willen
kann gemildert werden durch die Beseelung des Leibes, der allerdings auch
eine Vergeistigung der Seele, also Ausrichtung und Slnngebung zur Seite
gehen muB®.

Beweglichkeit und Tiefe nannten wir die letzten Qualititen der
Eindrucksanlagen. Sie gehéren zusammen, da sie Gegensitze sind. Tiefe ist
Folge der Ruhe und Introversion, widerspricht also der Beweglichkeit, denn
diese geht aus Extraversion hervor. .

Tiefe setzt also Insichgekehrtsein voraus. Es braucht wohl keines lingeren -
Beweises dafiir, daB3 die Zeitgeschehen der Tiefe abhold sind. Wenn William
Stern s. Zt. die Intelligenz definierte als Leichtigkeit der Umstell- und An-
passungsfihigkeit, dann hat er die Auffassung der bewegten, unruhigen Zeit
zum Ausdruck gebracht, nicht aber das Wesen oder die Eigenart der Intelligenz
umschrieben. Umstellungsfihigkeit steht der Tiefe entgegen. Denn Tiefe
schlieBt Anpassungsschwere in sich. DaB der tiefe Mensch gemeinhin weniger
intelligent sein soll als der flache, weil er sich weniger leicht umstellen oder
anpassen kann, leuchtet keineswegs ein. Die Zeit verlangt allerdings den Wen-
digen, unbeschwerten , Anpasser®, daher sie die Tiefe weder in der Erziehung
noch im praktischen Leben zu schitzen weiB. Der Tiefe ist der Still-Besinnliche.
In der Abgekehrtheit wachsen seine Eindriicke zueinander, dort entstehen
auch seine personlichen Auffassungen und Stellungnahmen. Dem tiefen Men-
schen ist deshalb Selbstindigkeit und Reife eigen. Aber diese Selbstindigkeit
muB er sich hart erkéimpfen — denn die Hast und Unruhe der Zeit, ein stan-
diges Getrieben- und Gedriangtwerden, dazu MiBverstindnis und Unverstind-
nis, kollektiver Zwang und Massensuggestion setzen ihm heftig zu.

Der religiose Mensch wird im besonderen erkennen, daB Tiefe heutzutage
ungewdhnlich erschwert wird. Aber sie lohnt sich trotz allem. Denn was be-
deuten Menschen, die Vielwisser sind, sich geschickt anpassen und umstellen
kénnen, wenn es gilt, religivs-selbstindig, bestindig, verldSlich und besonnen
ZUu sein.

Die Lernschule der Gegenwart {ibt neben dem Gedéchtnis hauptsichlich die
Wendigkeit'. Sie ist ja fast ausschlieBlich rezeptiv ausgerichtet. Aber ein noch

10 Vgl. St. v. Dunin-Borkowski, Schopferische Liebe, Berlin und Bonn 1923 S. 169,
105—198, 101.

1t Zu diesetn Abschnitt aufschluBreich: W. Hansen, Die Entwicklung des kind-
lichen Weltbildes, Miinchen, 2. Aufl., 1949.



Seelengrund und Frommigkeit 359

so grofles MaB an Lernstoff — auch religioser Art — wird keineswegs den
Erfolg haben, den man sich verspricht. Geringeres Wissen, wenn Zeit blieb
zur MuBe und zur Vertiefung, wird dem Zweck der Bildung wie auch rellgloser
Verinnerlichung mehr gerecht.

Was das Temperament im Klages’schen Smn angeht, so ist die Frage
aufschluBireich, in welche Richtung das Interesse psychologischer Ermittlung
heutzutage weist. Bekanntlich unterschieden wir beim Temperament die Ge-
fihlserregbarkeit von der Willenserregba'rkeit. Die Gefiihlserregbarkeit ist
Folge des Verhiltnisses von Lebhaftigkeit und Tiefe des Gefiihls, die Willens-
erregbarkeit des Verhéltnisses von Antrieb und Widerstand. Wer des 6fteren
ersucht wurde, psychologische Gutachten auszufertigen, weiB, daB es den Auf-
traggebern selten auf die Ermittlung der Gefiihlserregbarkeit ankommt, also
auf die Beantwortung der Frage, ob der zu begutachtende Mensch flach oder
tief sei — wohl aber oft, ob er ein ehrlicher, z&her Arbeiter sei, ob er antriebs-
reich oder unternehmungslustig sei. Diese Eigenschaften interessieren deshalb,
weil man wissen moéchte, in wieweit der Stellungsuchende arbeitsverwen-
dungsfihig ist. Man mochte seine Brauchbarkeit und Leistungsfiahigkeit er-
mitteln. Das ist bezeichnend fiir unsere Zeit. Man wird einwenden, da8 es
selbstverstdndlich sei, sich fiir seinen Betrieb eines tiichtigen Arbeiters zu
vergewissern. Freilich ist es das. Aber dariiber hinaus ist die Ausrichtung des
Interesses ein aufschluBreiches Zeichen der Zeit: Nicht der Ménsch wird ge-
sucht, sondern der Arbeiter, nicht dem Menschen gilt das Interesse, sondérn
seiner Leistung. Der Mensch wird vorwiegend oder ausschlieBlich unter der
Riicksicht seiner Arbeitsfdhigkeit betrachtet und bewertet (man spricht vom
»Arbeitsmarkt“!l). Das ist die Einseitigkeit einer Zeit, die nurmehr die Arbeit
kennt, an der inneren Bildung und Tiefe des Menschen, an seinem eigentlichen
~ Wert aber weitgehend uninteressiert ist.

Diese Entwicklung darf man auch fiir das religiose Leben als bedeutsam
ansprechen. Tat gilt auch hier heutzutage mehr als Erleben, Anirieb und
Unternehmungslust, GleichmaB und Kontinuitdt (Widerstand) mehr als Tiefe,
Beschaulichkeit, Ruhe, Stille, Besinnlichkeit — bei all dem wachsend das
Gebet. Der Christ 148t sich allzu leicht vom bésen, neurotischen Nebenmen-
schen imponieren, der ihm einreden méchte, sein ganzes Christsein, seine Reli-
giositdt tauge nur so viel als es Aktivitiit sei. Bése nennen wir diesen Neben-
menschen, weil er dem anderen seinen Frieden, seine innere Ruhe, die aus der
Tiefe erwachsende Selbstsicherheit mifigénnt, ihn unzufrieden machen méchte,
wie er selbst ist — denn darin besteht seine Neurose.

Diese Gedanken fithren zur Betrachtung der Triebfedern, die oben
vorgelegt wurden. Die Triebfederntabelle 146t bei einigem Nachdenken er-
kennen, daB die Zeit einseitig an der Seite der ,Bindungen® orientiert ist. Das
bedeutet, daB die geistigen Werte insoweit gebilligt werden, als sie
»,verntinftig® sind, einem Zweck entsprechen. Das Erlebnis der geistigen
Werte wird — zum Schaden der Menschen — allzu oft vernachlissigt. Es ist
schwierig, dem Menschen von heute Werte in ihrer inneren Schénheit so nahe-
zubringen, daB sie ihn zur Begeisterung entflammen. Aber man sollte es immer



360 Hubert Thurn

wieder versuchen. Man mufl die Phantasie mit lebendigen Bildern anfiillen,
man muB konkret vorahgehen, wenn man Liebe zur Wahrheit, zur Schén-
heit und zum Guten wecken will (Beispiel). Beiden, personellenTrieb-
federn« fillt die »personliche Selbstbehauptung” auf, da sie wie eine Psy-
chologie der Neurose wirkt. Die Ichverhaftung spiegelt sich in den Ichbewah-
rungs- und Ichwiederherstellungstriebfedern ebenso wie im Mangel an Begei-
sterungsfihigkeit und im Mangel an Liebefdhigkeit. Die , persénliche Selbst-
behauptung¥, die Klages vorlegt, gibt die Grundziige des modernen Menschen
wieder: seine Ichbezogenheit, die leicht zur Ichbesessenheit wird. Manche
Fragen des religiésen Lebens finden eine Antwort, wenn man die Tatsache
der Eigenbeziiglichkeit des Menschen von heute ernst nimmt. Der Mensch hat
verlernt sich hinzugeben — spontan, reaktiv und passiv'®, Seine Interessen
werden vom Ich besetzt, seine Gefiihle von der Selbsterhaliung und dem
Kampf ums Dasein véllig in Anspruch genommen. Die Folge ist Erschépfung,
Verddung, sind Egoismen aller Art, Verkrampfung und Hemmung, Stérung
des Kontaktes, Isolierung und Vereinsamung. Und doch gibe es oft die Mog-
lichkeit einer Befreiung, innerer Losung, wenn man den Gefiihlen im allge-
meinen und der ,,persénlichen Hingabe“ ein wenig mehr Vertfauen entgegen-
Jbrichte, wenn man irgendwo und irgendwann sich der »Liebe" zu den Werten,
zum Menschen, zu Gott erschlieBen wollte. v

Bei den sinnlichen Triebfedern wurde bereits vermerkt, daB die Undifferen-
ziertheit besser in einem Mangel an Seele als.in der Bindung durch den Ver-
stand begriindet wird. Tatsache ist jedenfalls, daB der Mensch zum ,,GenieBer®
in jenem abstoBenden Sinn der Eigensiichtigkeit wird, wenn sein Triebleben
nicht von der ,,Seele“, von Gefiihl und Phantasie bereichert wird. Der Krampf
innerhalb des Trieblebens, der manchen religiésen Menschen in Spannung hilt,
ist nicht immer notwendig, vor allem dann nicht, wenn er in einem Mangel an
Bereitschaft einen anderen, ein Du gelten zu lassen, also in einer Drosselung

der ,,Seele“ begriindet ist. Der verkrampfte Mensch will sich selbst ,leben“,

vielleicht auch in einem anderen geborgen sein, aber er vergiBt, daB man
ungeborgen bleibt, wenn man selbst keine ,Seele“ hat oder sie nicht leBt,
wenn man sich selbst nicht hinzugeben versteht.

Es soll nicht unerwéhnt bleiben, dal Fehlentwicklungen in diesem Punkt
meist durch sehr friihe, von der Umwelt vorgelebte oder geforderte unkluge
Gewalttédtigkeiten gegen das echte herzliche Gefiihl und die traumende Phan-
tasie veranlat werden. Anstatt Gefiihl und Phantasie zu pflegen, d. h. aber zu

. richten und zu fiihren, leitet man zu deren Unterdriickung an oder unterdriickt
sie selbst. Was wunder, wenn die Ganzheit des Menschen durch ein Vakuum,
die fehlende Integration von der Mitte her, vom Seelen- und Gemiitsgrund
her vereitelt wird, der Mensch neurotisch reagiert, verhartet oder das Trieb-
leben sich emanazipiert.

Obwohl Klages tief hineingeleuchtet hat in den Aufbau, in die Elemente
und Krifte der Seele, eines blieb ihm verschlossen: der Zugang zur Struktur

12 Trotz mancher Einseitigkeit lesenswert J. Neumann, Leben ohne Angst, Stutt-
gart 1949.



Der ,,Theotimus“ des heiligen Franz von Sales 361

~ des religidsen, im besonderen des christlichen Menschen. Er verwechselt das
Christentum mit einer seiner Karikaturen: dem rationalistischen. Christen-
. tum im wahren Sinn ist von anderer Art als das vom Rationalismus gepredigte
und gelebte. Gefiihl und , Bild“, Phantasie und Seele haben in der Geschichte
des Christentums und seiner Frommigkeit immer eine hervorragende Be-
deutung gehabt. Ja, man darf behaupten, daB nur das Christentum fihig ist,
den Menschen wahrhaft zu lésen, seine Gefiihls- und Bilderwelt zu fiillen,
Eindrucksempfinglichkeit, Tiefe, Wiarme, Fiille und Hingabe zu pflegen, weil
es die Religion der Liebe ist.

Der ,Theotimus” des heiligen Franz von Sales
Von Dr. Maria FaB8binder, Duisdorf bei Bonn

In seinem bekannten Werk, der 1608 erschienenen ,,Philothea® (,Anweisung
zu einem frommen Leben“), die zum erstenmal in der Geschichte der christ-
lichen Frommigkeit den Menschen in der Welt ,,einen freundlichen und leich~
ten Weg zum Himmel* zeigen will, legt Franz von Sales, wohl der bedeutendste
»in der Wolke von Heiligen, die sich auf das Frankreich des 17. Jahrhunderts
niedergelassen hat" (Bremond), noch eine ziemlich starke Zuriickhaltung ge-
geniiber der Mystik an den Tag. Doch schreibt er damals schon aus eigener
innerer Erfahrung heraus: ,Ein wenig géttlichen Trostes iibertrifft die gréSten
Fréuden der Wellt, er ist ein Vorgeschmack ewiger Seligkeit“.

Jahre geistlicher Entwicklung liegen fiir Franz zwischen der ,Philothea®
und seinem weniger bekannten Hauptwerk ,Theotimus“ oder ,Traktat von
der gottlichen Liebe“ (Traité de 'amour de Dieu). 1609 begann er mit dieser
svorziglichen und unvergleichlichen Abhandlung® (Breve Pius IX.). Aber als
das Buch 1616 erschien, zeigte es sich, daB der Verfasser seinen urspriinglichen
Plan, Philothea, die gottliebende Seele, auf dem eingeschlagenen Wege weiter-
zufiihren, aufgegeben hatte. Vielmehr weist er seinem Theotimus, ,dem
menschlichen Geist, der Minnern und Frauen gemeinsam ist“, den keineswegs
leichten Héhenweg der Einigung mit Gott. Nach den Worten der heiligen
Franziska von Chantal spiegelt sich das Leben ihres heiligen Freundes in den
letzten Kapiteln des neunten Buches am klarsten wider: ,Der Mann der Be-
schauung, der vollkommensten Liebesverbindung mit Gott“. Der ,,Weltma.n.n
unter den Heiligen“ ist zum groBen Lehrer der Mystik geworden.

Seit 1604 war Franz mit Frau von Chantal durch eine innige und erhabene
Freundschaft verbunden, ,,die von Gott kam und nach Gott strebte“, und daher
“fﬁr ihr beiderseitiges religiéses Leben iiberaus forderlich, ja, nach Franzens
Uberzeugung notwendig war. Der Geistesfreundin vertraute er seine Gedan-
ken und Empfindungen im Verkehr mit Gott an. Ihr allein zeigte er die flam-
mende Glut und die Zartheit seines Gebetslebens. Mit groBter Hingebung, mit
strenger Festigkeit und riicksichtsvollster Giite formt er die Seele seiner
,liebsten Tochter“, die ihr Innenleben mit aller Offenheit vor ihm ausbreitet.
Durch Franziska komn}t Franz allmihlich von der Aszese zur Mystik.





