
Der •Theotimus" des heiligen Franz von Sales 361 

des religiösen, im besonderen des christlichen Menschen. Er verwechselt das 
Christentum mit einer seiner Karikaturen: dem rationalistischen. Christen- 
tum im wahren Sinn ist von anderer Art als das vom Rationalismus gepredigte 
und gelebte. Gefühl und •Bild", Phantasie und Seele haben in der Geschichte 
des Christentums und seiner Frömmigkeit immer eine hervorragende Be- 
deutung gehabt. Ja, man darf behaupten, daß nur das Christentum fähig ist, 
den Menschen wahrhaft zu lösen, seine Gefühls- und Bilderwelt zu füllen, 
Eindrucksempfänglichkeit, Tiefe, Wärme, Fülle und Hingabe zu pflegen, weil 
es die Religion der Liebe ist. 

Der •Theotimus" des heiligen Franz von Sales 
Von Dr. Maria Faßbinder, Duisdorf bei Bonn 

In seinem bekannten Werk, der 1608 erschienenen •Philothea" (•Anweisung 
zu einem frommen Leben"), die zum erstenmal in der Geschichte der christ- 
lichen Frömmigkeit den Menschen in der Welt •einen freundlichen und leich- 
ten Weg zum Himmel" zeigen will, legt Franz von Sales, wohl der bedeutendste 
•in der Wolke von Heiligen, die sich auf das Frankreich des 17. Jahrhunderts 
niedergelassen hat" (Bremond), noch eine ziemlich starke Zurückhaltung ge- 
genüber der Mystik an den Tag. Doch schreibt er damals schon aus eigener 
innerer Erfahrung heraus: •Ein wenig göttlichen Trostes übertrifft die größten 
Freuden der Welt, er ist ein Vorgeschmack ewiger Seligkeit". 

Jahre geistlicher Entwicklung liegen für Franz zwischen der •Philothea" 
und seinem weniger bekannten Hauptwerk •Theotimus" oder •Traktat von 
der göttlichen Liebe" (Traite de l'amour de Dieu). 1609 begann er mit dieser 
•vorzüglichen und unvergleichlichen Abhandlung" (Breve Pius IX.). Aber als 
das Buch 1616 erschien, zeigte es sich, daß der Verfasser seinen ursprünglichen 
Plan, Philothea, die gottliebende Seele, auf dem eingeschlagenen Wege weiter- 
zuführen, aufgegeben hatte. Vielmehr weist er seinem Theotimus, •dem 
menschlichen Geist, der Männern und Frauen gemeinsam ist", den keineswegs 
leichten Höhenweg der Einigung mit Gott. Nach den Worten der heiligen 
Franziska von Chantal spiegelt sich das Leben ihres heiligen Freundes in den 
letzten Kapiteln des neunten Buches am klarsten wider: •Der Mann der Be- 
schauung, der vollkommensten Liebesverbindung mit Gott". Der •Weltmann 
unter den Heiligen" ist zum großen Lehrer der Mystik geworden. 

Seit 1604 war Franz mit Frau von Chantal durch eine innige und erhabene 
Freundschaft verbunden, •die von Gott kam und nach Gott strebte", und daher 
für ihr beiderseitiges religiöses Leben überaus förderlich, ja, nach Franzens 
Überzeugung notwendig war. Der Geistesfreundin vertraute er seine Gedan- 
ken und Empfindungen im Verkehr mit Gott an. Ihr allein zeigte er die flam- 
mende Glut und die Zartheit seines Gebetslebens. Mit größter Hingebung, mit 
strenger Festigkeit und rücksichtsvollster Güte formt er die Seele seiner 
•liebsten Tochter", die ihr Innenleben mit aller Offenheit vor ihm ausbreitet. 
Durch Franziska kommt Franz allmählich von der Aszese zur Mystik. 



362 Dr. Maria Faßbinder 

Im Jahre 1606 lernte Frau von Chantal im Karmel zu Dijon die Mystik der 
heiligen Theresia von Avila kennen, die ihrer ganz ausgeprägten mystischen 
Veranlagung sehr entsprach. Unmittelbare Liebesvereinigung mit Gott durch 
die Beschauung • das war es, was sie seit langem ersehnte. Ihr geistlicher 
Vater lehnte aber diese neue Art zu beten rundweg ab. •Sich im Gebete der 
Phantasie und des Verstandes nicht zu bedienen, ist unmöglich". Vielleicht 
sei die neue Weise gut für die, die auf dem Berge der Vollkommenheit wan- 
delten, aber nicht für die in den Tälern, doch er wolle lieber in den Tälern 
bleiben. Da ihm die persönliche Erfahrung, auf die er immer sehr großen Wert 
legte, in diesen Dingen noch fehlte, wagte er es nicht, die mystische Theorie 
ganz zu verwerfen. Sein großes Verantwortungsgefühl Franziska gegenüber 
trieb ihn an, die Theoretiker der Mystik, besonders die hl. Theresia von Avila, 
zu studieren. So lernte er, daß die Spanierin die aszetische Frömmigkeit der 
drei ersten Wohnungen der •Seelenburg" (wie Franz sie bisher geübt und ge- 
lehrt hatte) als Vorbereitung zur mystischen Einigung betrachtet, die in der 
vierten Wohnung beginnt. Hier gibt die Seele sich dem •Gebet der Ruhe" 
hin: Alle Seelenkräfte befinden sich im Zustand des Schlafes, Gott wirkt allein, 
er übernimmt an Stelle der. Seele das Amt des Gärtners. Diese Lehre sagte 
Franz sehr zu. Langsam machte er sich vieles von Theresias Anschauungen zu 
eigen. Schon 1608 schreibt er an Franziska: •Besser ist es, wie Johannes an der 
Brust des Herrn zu schlafen, als in jeder andern Stellung zu wachen". 1610 ist 
er schwankend in seiner Ablehnung der Mystik und 1611 erklärt er seiner 
Geistestochter: •Ihre (mystische) Gebetsweise ist gut, hüten Sie sich vor inten- 
siver Verstandestätigkeit". Lieber möge sie sanft in den Armen der Vor- 
sehung einschlafen. Im Sinne Theresias erklärt er seine bisherige aszetische 
Methode als den Weg der Vorbereitung. Die Mystik sei für alle, die schon zur 
vollen Gottesvereinigung gekommen seien. 

Mehr als seine Studien und eigene innere Erfahrungen bewirkten seine 
Unterredungen mit Franziska und den Schwestern ihrer gemeinsam gegrün- 
deten Genossenschaft von der Heimsuchung Maria diesen innern Wandel. Der 
•Theotimus" ist, wie Franz selbst im Vorwort sagt, zum größten Teil hervor- 
gegangen aus ihrer gegenseitigen Befruchtung. Der Briefwechsel und Fran- 
ziskas Aufzeichnungen der Gespräche und Predigten des Ordensvaters können 
stellenweise als Vorgeschichte und Kommentar des Buches angesehen werden. 
•Unser Buch", schreibt Franz. Er selbst wollte eigentlich nichts veröffentlichen. 
Aber Franziska •vermochte seine Seele nicht wenig anzueifern. Sie trug 
beständig Sorge dafür (für die Entstehung des Buches) zu beten und beten zu 
lassen und auf heilige Art mich zu beschwören". 

Der Verfasser des •Theotimus" ist einer der feinsten Geister seiner Zeit, ein 
Mann umfassender weltlicher und theologischer Bildung, ein überaus scharf- 
sichtiger und erfahrener Beobachter der menschlichen Seele, ein Heiliger, der 
aus eigenem tiefsten Erleben über die Gottesliebe schreiben konnte. Kaum 
ein einziges der so klar und logisch, fast kühl begonnenen Kapitel des zwei- 
bändigen Buches, das nicht ein kurzes liebeglühendes Gebet enthielte! 

Franz durchforscht zunächst die geheimnisvollen Tiefen der menschlichen 



Der •Theotimus" des heiligen Franz von Sales 363 

Seele und spricht sich für den Primat des Willens aus. Aber obgleich Gott die 
Leitung aller Seelenkräfte dem Willen übergeben hat, herrscht die Liebe sogar 
über diesen. Die Liebe selbst ist eine Bewegung, ein Hinstreben des Willens 
zum geliebten Objekt, •eine wahre Leidenschaft der Seele". Franz sieht ihr 
Wesen also nicht oder nicht nur im Wohlgefallen (wie Thomas von Aquin). 
Dies ist nur Anstoß und Begleiterscheinung der Liebe, die stirbt, sobald das 
Wohlgefallen erlischt. Durch diese voluntaristische Auffassung nähert Franz 
sich dem hl. Augustinus. Das Liebe erweckende "Verhältnis, zweier Personen 
besteht nicht in der Ähnlichkeit (so bei Thomas), sondern in der Fähigkeit, 
sich harmonisch zu einem Ganzen zusammenzufügen (Correspondence). Wenn 
aber die Ähnlichkeit noch dazu kommt, entsteht eine um so mächtigere Liebe. 
Die Liebe zu Gott beherrscht jede andere. •Wenn sie nicht Herrin ist, geht 
sie zu Grunde." Endziel der Liebesbewegung ist die Vereinigung. Von Natur 
aus können wir Gott nicht über alles lieben. Er bedient sich aber unserer 
natürlichen Neigung, •um unsere Herzen wie Vöglein im Netze zu fangen". 

Was im zweiten, dritten und vierten Buch über die himmlische Zeugung 
der göttlichen Liebe, über ihr Wachsen vom ersten scheuen Flügelschlag bis 
zum Übergehen ins jenseitige Schauen, aber auch über ihr Erkalten und Ver- 
gehen in der treulosen Seele gesagt wird, das gehört zum Tiefsten und Zar- 
testen, was je über diesen Gegenstand geschrieben worden ist, weil es aus 
dem ganz von Gottesliebe erfüllten Herzen eines Heiligen kommt. (•Die un- 
säglich liebliche Stufenfolge, auf der Gott die Seele von Liebe zu Liebe führt, 
bis er sie endlich eingehen läßt in das Land der Verheißung", kann in diesem 
Rahmen nicht gezeigt werden, weil es sich dabei nicht um die eigentlich 
mystische Liebe handelt.) 

Wenn auch die vollkommene Vereinigung der Seele mit Gott erst beim 
ewigen Hochzeitsmahle verwirklicht wird, so kann sie doch hienieden schon 
seine Liebkosungen erfahren; denn sonst würde die Braut ja nicht •gezogen", 
um ihm •nachzulaufen". Zwei Flügel sind una gegeben, mit denen wir uns 
emporschwingen können: Wohlgefallen und Wohlwollen, die Liebe de,s Affekts 
und die Liebe der Tat. Die Liebe des Affekts betätigt sich vorzüglich in der 
•mystischen Gtrttesgelehrtheit", d. h. dem innerlichen Gebet. •Die Seele unter- 
hält sich liebreich mit Gott über seine liebenswerte Güte", um ihn im Herzens- 
grunde sprechen zu hören. Der Wert dieses betrachtenden Gebetes liegt in den 
heilsamen Entschlüssen, die die Seele dabei faßt; dadurch gelangt sie zur Liebe 
und durch die Liebe zur Beschauung. Die Frucht der Liebe ist der mühelose 
und anhaltende Blick des Geistes auf Gottes Vollkommenheiten. Die Erkennt- 
nis ist wohl der Ursprung, nicht aber das Maß, die Vollendung der beschau- 
lichen Liebe. •Doch können Wissen und Liebe im Bunde sich wundervoll 
helfen, obgleich das Wissen die Andacht stören kann, weil es leicht zum Stolze 
führt." Die Beschauung setzt mit einer innern Sammlung ein, die nicht von 
unserm Wollen und Anstrengen abhängt, sondern von der Gnade bewirkt wird. 
•Die Liebe fühlt die Gegenwart des Geliebten durch die sanfte Macht, die sie 
im Herzen verbreitet". Jetzt tritt •eine liebliche Ruhe in der Seele ein, die 
Theresia das Gebet der Ruhe nennt". Wie ein Kind an der Mutterbrust schlum- 



364 Dr. Maria Faßbinder 

mert und doch weitertrinkt, so besitzt der Wille Gott, ohne sich des Genusses 
bewußt zu werden. Die Ruhe kann so innig sein, daß Gedächtnis, Verstand, 
Phantasie gebunden scheinen. Diese Kräfte können sich aber nach außen er- 
gießen, während der Wille, die beseligende Ruhe in Gott nicht verliert. In 
keinem Fall aber soll die Seele die Ruhe durch Anstrengung oder Bewegung 
stören. 

, Geht die Liebes- und Willenseinigung noch weiter, so •vermag die Seele 
nicht mehr in sich selbst zu bleiben; sie zerrinnt ganz wie zerflossener Balsam 
in dem Geliebten; doch stirbt sie nicht, da sie in den Abgrund des Lebens sinkt, 
wie der Apostel spricht: •Ich lebe, doch nicht ich, sondern Christus lebt in mir". 
Die Seele ist verwundet, krank vor Liebe. Die Liebeswunde ist das Unver- 
mögen, sich selbst so zu verlassen, daß eine vollkommene Einigung stattfindet, 
aber auch alles, was sich der höchsten Liebe widersetzt. Sie kann eine Seele 
ganz stark erfüllen und beherrschen und sogar körperliche Wunden, Stigmata, 
hervorbringen. 

Wie vollzieht sich die Liebeseinigung im Gebet der Ruhe? Der Wille wirkt 
entweder mit durch häufige, innige Anmutungen, oder er überläßt sich ganz 
dem Genuß der Liebesvereinigung. Zuweilen nimmt die Seele das Liebes- 
werben Gottes wahr, zuweilen nicht. Manchmal findet die Verbindung im 
Willen allein statt," oder der Verstand nimmt mit teil. 

In der höchsten Steigerung wird die Liebeseinigung so stark, daß keine 
Gewalt sie mehr zu stören vermag, sie wird zur Verzückung, zur Ekstase 
(7. Buch). Franz unterscheidet drei Arten der Ekstase. Dringt der Verstand 
tief in das Wesen Gottes ein, dann kann er in seliger Bewunderung entrückt 
werden. Diese Ekstase des Intellekts ist, falls sie allein auftritt, den meisten 
Täuschungen ausgesetzt. •Wenn sie eher schön als echt, eher glänzend als er- 
wärmend, eher spekulativ als affektiv ist, ist sie sehr zweifelhaft und ver- 
dächtig." Höher steht die Ekstase des Willens. Gott kann ihn mit dem Zauber 
seiner unendlichen Güte und Schönheit so erfüllen, daß er alle seine irdischen 
Neigungen vergißt. Beide Arten können zusammen auftreten und sich ver- 
stärken. Die Ekstase des Werkes und der Heiligkeit, die ohne Liebe nicht 
möglich ist, setzt ihnen die Krone auf. •Selig diejenigen, die ein wahrhaft 
übermenschliches, sich selbst vergessendes Leben führen, sollten sie auch nie 
im Gebete eine Entzückung erfahren! Viele, Heilige gibt es, die niemals hie- 
nieden die Ekstase der Beschauung erlebten, im Gebete keinen andern Vorzug 
genossen als den des Eifers und der Andacht; es gibt aber keinen, der nicht die 
Ekstase des Werkes gehabt." Die Gottesliebe kann, wie das Beispiel mancher 
Heiligen zeigt, so weit gehen, daß die heilige Glut den Leib angreift, erschöpft 
und den Tod herbeiführt. 

Nicht Beschauung und Verzückung sind Beweis und Merkmal der .vollkom- 
menen Liebe, sondern die volle Gleichförmigkeit unseres Willens mit dem 
göttlichen. Das war schon in der Philothea angedeutet. •Zuweilen gehören wir 
Gott, wenn unser Wille Gott gehört." Gottes Wille offenbart sich der nach 
Vollkommenheit strebenden Seele nicht nur in den Geboten, sondern in den 



Der •Theotimus" des heiligen Franz von Sales 365 

Räten und Einsprechungen. (Ihre Echtheit zeigt sich in dem Frieden und der 
Ruhe des Herzens.) 

Um die höchste Gleichförmigkeit zu erreichen, muß man allen irdischen 
Dingen gegenüber eine heilige Gleichgültigkeit besitzen, d. h. nichts lieben, 
wenn nicht aus Liebe zum Willen Gottes. (Sie ist also mehr als Ergebung.) 
Diese Forderung einer ausschließlichen Gottesliebe ist der Kern von Franzens 
Vollkommenheitslehre (9. Buch). Während die heilige Theresia diese Gleich- 
gültigkeit als Vorbedingung für die Gottesbrautschaft der Seele angesehen 
hatte, ist sie bei Franz höchstes Ziel. Theresia hatte auch Seelenruhe gegen- 
über Tröstung und Trockenheit verlangt, aber gestattet, daß man nach der 
Empfindung der Andacht trachte. Über sie hinausgehend schreibt ihr Schüler: 
•Was darf es uns kümmern, ob wir durch Wüsten oder Gefilde gehen, wenn 
nur Gott mit uns ist?" Leiden und Trübsale um der Liebe willen erdulden, 
besonders die von Gott geschickten, ist der höchste Beweis der Liebe. Seit 1611 
geht Franz in seiner quietistisch gefärbten Mystik so weit, daß er Verzicht 
der Seele auf jegliche religiöse Tätigkeit, auch auf das Tugendstreben fordert, 
damit sie mit um so mehr •Ruhe, Einfalt und Reinheit nur das Wohlgefallen 
Gottes begehre". •O Paulus, es genügt dir meine Gnade"! Den Verzicht auf 
die eigene Seligkeit (wenn es Gottes Wille wäre), von dem er einmal spricht, 
bezeichnet er dann aber selbst als unmöglich. Deshalb wurde er auch nicht 
wie der noch radikalere Fenelon verurteilt. 

Die Seele kann übrigens nach Franzens eigenen Worten nicht lange in dieser 
letzten Selbstentäußerung bleiben. Gott wird sie wieder mit einem neuen 
Gewände bekleiden, d. h. sie wird die himmlischen Gnaden und Hulderweise 
nun nicht mehr um ihrer selbst willen lieben, sondern weil dadurch Gottes 
Wohlgefallen verherrlicht wird. 

Vor schädlichen Folgen der Mystik haben den Bischof von Genf seine Tat- 
kraft und sein Seeleneifer bewahrt. In den letzten Büchern des •Theotimus", 
die von den Vorzügen und Wirkungen der Liebe handeln, setzt er die tätige 
Liebe der mystischen gleich; um 1620 betont er ausdrücklich: •Solange wir in 
der Welt sind, können wir nur lieben, indem wir Gutes tun". 

Auf Kaivaria, •dem hohen Berg der Liebenden", hat er beides gelernt: stets 
innige Gottesgemeinschaft und hingebende rastlose Tätigkeit im Dienste 
Gottes und der Seelen. Unter dem Einfluß der Mystik hat auch der Orden der 
Heimsuchung sich gewandelt. Anfangs sollten die Schwestern Marthadienste 
in der Welt verrichten, nun will Franz •Töchter des Gebets" aus ihnen machen. 
Franziska von Chantal hat •den Geist des teuem Vaters" ungetrübt bewahrt. 
Erst spät nahm sie sich auf Drängen der Kirche der Mädchenerziehung an. 
So vereinigte der Orden das Ideal der •Philothea" und des •Theotimus" in 
sich und wurde dadurch zu einem wahren Spiegelbild des •Doktors der Voll- 
endung". 




