Der ,,Theotimus“ des heiligen Franz von Sales 361

~ des religidsen, im besonderen des christlichen Menschen. Er verwechselt das
Christentum mit einer seiner Karikaturen: dem rationalistischen. Christen-
. tum im wahren Sinn ist von anderer Art als das vom Rationalismus gepredigte
und gelebte. Gefiihl und , Bild“, Phantasie und Seele haben in der Geschichte
des Christentums und seiner Frommigkeit immer eine hervorragende Be-
deutung gehabt. Ja, man darf behaupten, daB nur das Christentum fihig ist,
den Menschen wahrhaft zu lésen, seine Gefiihls- und Bilderwelt zu fiillen,
Eindrucksempfinglichkeit, Tiefe, Wiarme, Fiille und Hingabe zu pflegen, weil
es die Religion der Liebe ist.

Der ,Theotimus” des heiligen Franz von Sales
Von Dr. Maria FaB8binder, Duisdorf bei Bonn

In seinem bekannten Werk, der 1608 erschienenen ,,Philothea® (,Anweisung
zu einem frommen Leben“), die zum erstenmal in der Geschichte der christ-
lichen Frommigkeit den Menschen in der Welt ,,einen freundlichen und leich~
ten Weg zum Himmel* zeigen will, legt Franz von Sales, wohl der bedeutendste
»in der Wolke von Heiligen, die sich auf das Frankreich des 17. Jahrhunderts
niedergelassen hat" (Bremond), noch eine ziemlich starke Zuriickhaltung ge-
geniiber der Mystik an den Tag. Doch schreibt er damals schon aus eigener
innerer Erfahrung heraus: ,Ein wenig géttlichen Trostes iibertrifft die gréSten
Fréuden der Wellt, er ist ein Vorgeschmack ewiger Seligkeit“.

Jahre geistlicher Entwicklung liegen fiir Franz zwischen der ,Philothea®
und seinem weniger bekannten Hauptwerk ,Theotimus“ oder ,Traktat von
der gottlichen Liebe“ (Traité de 'amour de Dieu). 1609 begann er mit dieser
svorziglichen und unvergleichlichen Abhandlung® (Breve Pius IX.). Aber als
das Buch 1616 erschien, zeigte es sich, daB der Verfasser seinen urspriinglichen
Plan, Philothea, die gottliebende Seele, auf dem eingeschlagenen Wege weiter-
zufiihren, aufgegeben hatte. Vielmehr weist er seinem Theotimus, ,dem
menschlichen Geist, der Minnern und Frauen gemeinsam ist“, den keineswegs
leichten Héhenweg der Einigung mit Gott. Nach den Worten der heiligen
Franziska von Chantal spiegelt sich das Leben ihres heiligen Freundes in den
letzten Kapiteln des neunten Buches am klarsten wider: ,Der Mann der Be-
schauung, der vollkommensten Liebesverbindung mit Gott“. Der ,,Weltma.n.n
unter den Heiligen“ ist zum groBen Lehrer der Mystik geworden.

Seit 1604 war Franz mit Frau von Chantal durch eine innige und erhabene
Freundschaft verbunden, ,,die von Gott kam und nach Gott strebte“, und daher
“fﬁr ihr beiderseitiges religiéses Leben iiberaus forderlich, ja, nach Franzens
Uberzeugung notwendig war. Der Geistesfreundin vertraute er seine Gedan-
ken und Empfindungen im Verkehr mit Gott an. Ihr allein zeigte er die flam-
mende Glut und die Zartheit seines Gebetslebens. Mit groBter Hingebung, mit
strenger Festigkeit und riicksichtsvollster Giite formt er die Seele seiner
,liebsten Tochter“, die ihr Innenleben mit aller Offenheit vor ihm ausbreitet.
Durch Franziska komn}t Franz allmihlich von der Aszese zur Mystik.



362 . Dr. Maria FaBbinder

Im Jahre 1606 lernte Frau von Chantal im Karmel zu Dijon die Mystik der
heiligen Theresia von Avila kennen, die ihrer ganz ausgeprigten mystischen
Veranlagung sehr entsprach. Unmittelbare Liebesvereinigung mit Gott durch
die Beschauung — das war es, was sie seit langem ersehnte. Ihr geistlicher
Vater lehnte aber diese neue Art zu beten rundweg ab. ,Sich im Gebete der
Phantasie und des Verstandes nicht zu bedienen, ist unméglich®. Vielleicht
sei die neue Weise gut fiir die, die auf dem Berge der Vollkommenheit wan-
delten, aber nicht fiir die in den Téalern, doch er wolle lieber in den Tilern
bleiben. Da ihm die persénliche Erfahrung, auf die er immer sehr grofien Wert
legte, in diesen Dingen noch fehlte, wagte er es nicht, die mystische Theorie
ganz zu verwerfen. Sein groBes Verantwortungsgefiihl Franziska gegeniiber
trieb ihn an, die Theoretiker der Mystik, besonders die hl. Theresia von Avila,

- zu studieren. So lernte er, daff die Spanierin die aszetische Frommigkeit der
drei ersten Wohnungen der ,,Seelenburg® (wie Franz sie bisher geiibt und ge-
lehrt hatte) als Vorbereitung zur mystischen Einigung betrachtet, die in der
vierten Wohnung beginnt. Hier gibt die Seele sich dem ,Gebet der Ruhe*
hin: Alle Seelenkréfte befinden sich im Zustand des Schlafes, Gott wirkt allein,
er iibernimmt an Stelle der Seele das Amt des Gértners. Diese Lehre sagte
Franz sehr zu. Langsam machte er sich vieles von Theresias Anschauungen zu
eigen. Schon 1608 schreibt er an Franziska: ,Besser ist es, wie Johannes an der
Brust des Herrn zu schlafen, als in jeder andern Stellung zu wachen®. 1610 ist
er schwankend in seiner Ablehnung der Mystik und 1611 erklirt er seiner
Geistestochter: ,Ihre (mystische) Gebetsweise ist gut, hiiten Sie sich vor inten-
siver Verstandestétigkeit“. Lieber moége sie sanft in den Armen der Vor-
sehung einschlafen. Im Sinne Theresias erklédrt er seine bisherige aszetische
Methode als den Weg der Vorbefeitung. Die Mystik sei fiir alle, die schon zur
vollen Gottesvereinigung gekommen seien.

Mehr als seine Studien und eigene innere Erfahrungen bewirkten seine
Unterredungen mit Franziska und den Schwestern ihrer gemeinsam gegriin-
deten Genossenschaft von der Heimsuchung Marii diesen innern Wandel. Der
»FTheotimus* ist, wie Franz selbst im Vorwort sagt, zum gréBten Teil hervor-
gegangen aus ihrer gegenseitigen Befruchtung. Der Briefwechsel und Fran-
ziskas Aufzeichnungen der Gespriche und Predigten des Ordensvaters kénnen
stellenweise als Vorgeschichte und Kommentar des Buches angesehen werden.
»unser Buch“, schreibt Franz. Er selbst wollte eigentlich nichts versffentlichen.
Aber Franziska ,vermochte seine Seele nicht wenig anzueifern. Sie trug
besténdig Sorge dafiir (fiir die Entstehung des Buches) zu beten und beten zu
lassen und auf heilige Art mich zu beschwéren*.

Der Verfasser des ,,Theotimus® ist einer der feinsten Geister seiner Zeit, ein
Mann umfassender weltlicher und theologischer Bildung, ein iiberaus scharf-
sichtiger und erfahrener Beobachter der menschlichen Seele, ein Heiliger, der
aus eigenem tiefsten Erleben iiber die Gottesliebe schreiben konnte. Kaum
ein einziges der so klar und logisch, fast kiihl begonnenen Kapitel des zwei-
bindigen Buches, das nicht ein kurzes liebeglithendes Gebet enthielte!

Franz durchforscht zunichst die geheimnisvollen Tiefen der menschlichen



Der ,,Theotimus“ des heiligen Franz von Sales 363

Seele und spricht sich fiir den Primat des Willens aus. Aber obgleich Gott die
Leitung aller Seelenkrifte dem Willen iibergeben hat, herrscht die Liebe sogar
iiber diesen. Die Liebe selbst ist eine Bewegung, ein Hinstreben des Willens
zum geliebten Objekt, ,eine wahre Leidenschaft der Seele“. Franz sieht ihr -
Wesen also nicht oder nicht nur im Wohlgefallen (wie Thomas von Aquin).
Dies ist nur Ansto und Begleiterscheinung der Liebe, die stirbt, sobald das
Wohlgefallen erlischt. Durch diese voluntaristische Auffassung nédhert Franz
sich dem hl. Augustinus. Das Liebe erweckende Verhiltnis zweier Personen
besteht nicht in der Ahnlichkeit {(so bei Thomas), sondern in der Fihigkeit,
sich harmonisch zu einem Ganzen zusammenzufiigen (Correspondence). Wenn
aber die Ahnlichkeit noch dazu kommt, entsteht eine um so michtigere Liebe.
Die Liebe zu Gott beherrscht jede andere. ,Wenn sie nicht Herrin ist, geht
sie zu Grunde.“ Endziel der Liebesbewegung ist die Vereinigung. Von Natur
aus konnen wir Gott nicht iiber alles lieben. Er bedient sich aber unserer
natiirlichen Neigung, ,,um unsere Herzen wie Véglein im Netze zu fangen®.

Was im zweiten, dritten und vierten Buch iiber die himmlische Zeugung
der gottlichen Liebe, iiber ihr Wachsen vom ersten scheuen Fliigelschlag bis
zum Ubergehen ins jenseitige Schauen, aber auch iiber ihr Erkalten und Ver-
gehen in der treulosen Seele gesagt wird, das gehért zum Tiefsten und Zar-
testen, was je iliber diesen Gegenstand geschrieben worden ist, weil es aus
dem ganz von Gottesliebe erfiillten Herzen eines Heiligen kommt. (,,Die un-
séglich liebliche Stufenfolge, auf der Gott die Seele von Liebe zu Liebe fiihrt, '
bis er sie endlich eingehen 148t in das Land der VerheiBung®, kann in diesem
Rahmen nicht gezeigt werden, weil es sich dabei nicht um die eigentlich
mystische Liebe handelt.)

Wenn auch die vollkommene Vereinigung der Seele mit Gott erst beim
ewigen Hochzeitsmahle verwirklicht wird, so kann sie doch hienieden schon
seine Liebkosungen erfahren; denn sonst wiirde die Braut ja nicht ,gezogen®,
um ihm ,nachzulaufen“. Zwei Fliigel sind una gegeben, mit denen wir uns
emporschwingen kénnen: Wohlgefallen und Wohlwollen, die Liebe dgs Affekts
und die Liebe der Tat. Die Liebe des Affekts betétigt sich vorziiglich in der
»mystischen Gottesgelehrtheit®, d. h. dem innerlichen Gebet. ,Die Seele unter-
hilt sich liebreich mit Gott liber seine liecbenswerte Giite“, um ihn im Herzens-
grunde sprechen zu horen. Der Wert dieses betrachtenden Gebetes liegt in den
heilsamen Entschliissen, die die Seele dabei faBit; dadurch gelangt sie zur Liebe
und durch die Liebe zur Beschauung. Die Frucht der Liebe ist der miihelose
und anhaltende Blick des Geistes auf Gottes Vollkommenheiten. Die Erkennt-
nis ist wohl der Ursprung, nicht aber das Ma8, die Vollendung der beschau-
lichen Liebe. ,Doch kénnen Wissen und Liebe im Bunde sich wundervoll
helfen, obgleich das Wissen die Andacht stdren kann, weil es leicht zum Stolze
fithrt.“ Die Beschauung setzt mit einer innern Sammlung ein, die nicht von
unserm Wollen und Anstrengen abhingt, sondern von der Gnade bewirkt wird.
,wDie Liebe fiihlt die Gegenwart des Geliebten durch die sanfte Macht, die sie
im Herzen verbreitet®. Jetzt tritt ,eine liebliche Ruhe in der Seele ein, die
"Theresia das Gebet der Ruhe nennt“. Wie ein Kind an der Mutterbrust schlum-



364 Dr. Maria FaBbinder

mert und doch weitertrinkt, so besitzt der Wille Gott, ohne sich des Genusses
bewuBt zu werden. Die Ruhe kann so innig sein, daB G_edéichtnis, Verstand,
Phantasie gebunden scheinen. Diese Krifte konnen sich aber nach auBen er--
gieBen, wihrend der Wille.die beseligende Ruhe in Gott nicht verliert. In
keinem Fall aber soll die Seele die Ruhe durch Anstrengung oder Bewegung
storen.

. Geht die Liebes- und Willenseinigung noch weiter, so ,vermag die Seele
nicht mehr in sich selbst zu bleiben; sie zerrinnt ganz wie zerflossener Balsam
in dem Geliebten; doch stirbt sie nicht, da sie in den Abgrund des Lebens sinkt,
wie der Apostel spricht: ,Ich lebe, doch nicht ich, sondern Christus lebt in mir“.
Die Seele ist verwundet, krank vor Liebe. Die Liebeswunde ist das Unver-
mogen, sich selbst so zu verlassen, daf3 eine vollkommene Einigung stattfindet,
aber auch alles, was sich der hochsten Liebe 'widersetzt. Sie kann eine Seele
ganz stark erfiillen und beherrschen und sogar kérperliche Wunden, Stigmata,
hervorbringen.

Wie vollzieht sich die Liebeseinigung im Gebet der Ruhe? Der Wille wirkt
entweder mit durch hiufige, innige Anmutungen, oder er iiberldBt sich ganz
dem GenuB der Liebesvereinigung. Zuweilen nimmt die Seele das Liebes-
werben Gottes wahr, zuweilen nicht. Manchmal findet die Verbindung im
Willen allein statt; oder der Verstand nimmt mit teil.

In der hochsten Steigerung wird die Liebeseinigung so stark, daB keine
Gewalt sie mehr zu stéren vermag, sie wird zur Verziickung, zur Ekstase
(7. Buch). Franz unterscheidet drei Arten der Ekstase. Dringt der Verstand
tief in das Wesen Gottes ein, dann kann er in seliger Bewunderung entriickt
werden. Diese Ekstase des Intellekts ist, falls sie allein auftritt, den meisten
Tauschungen ausgesetzt. ,Wenn sie eher schén als echt, eher glédnzend als er-
wirmend, eher spekulativ als affektiv ist, ist sie sehr zweifelhaft und ver-
déchtig.“ Hoher steht die Ekstase des Willens. Gott kann ihn mit dem Zauber
seiner unendlichen Giite und Schonheit so erfiillen, daB er alle seine irdischen
Neigungen vergifit. Beide Arten kiénnen zusammen auftreten und sich ver-
stdrken. Die Ekstase des Werkes und der Heiligkeit, die ohne Liebe nicht
moéglich ist, setzt ihnen die Krone auf. ,Selig diejenigen, die ein wahrhaft
iibermenschliches, sich selbst vergessendes Leben fiihren, sollten sie auch nie
im .Gebete eine Entzlickung erfahren! Viele Heilige gibt es, die niemals hie-
nieden die Ekstase der Beschauung erlebten, im Gebete keinen andern Vorzug
genossen als den des Eifers und der Andacht; es gibt aber keinen, der nicht die
Ekstase des Werkes gehabt.“ Die Gottesliebe kann, wie das Beispiel mancher
- Heiligen zeigt, so weit gehen, daB die heilige Glut den Leib angreift, erschopft
und den Tod herbeifiihrt.

Nicht Beschauung und Verziickung sind Beweis und Merkmal der vollkom-
menen Liebe, sondern die volle Gleichférmigkeit unseres Willens mit dem
géttlichen. Das war schon in der Philothea angedeutet. ,Zuweilen gehdren wir
Gott, wenn unser Wille Gott gehort.“ Gottes Wille offenbart sich der nach
Vollkommenheit strebenden Seele nicht nur in den Geboten, sondern in den



Der ,,Tlieotimus“ des heiligen Franz von Sales 365

Riten und Einsprechungen. (Ihre Echtheit zelgt s1ch in dem Frieden und der
"Ruhe des Herzens.)

Um die héchste Gle1ch.form1gke1t zu erreichen, mufl man allen irdischen
Dingen gegeniiber eine heilige Gleichgiiltigkeit besitzen, d. h. nichts lieben,
wenn nicht aus Liebe zum Willen Gottes. (Sie ist also mehr als Ergebung.)
Diese Forderung einer aussehliefllichen Gottesliebe ist der Kern von Franzens
Vollkommenheitslehre (9. Buch). Wahrend die heilige Theresia diese Gleich-
giiltigkeit als Vorbedingung fiir die Gottesbrautschaft der Seele angesehen
hatte, ist sie bei Franz héchstes Ziel. Theresia hatte auch Seelenruhe gegen-
iiber Trostung und Trockenheit verlangt, aber gestattet, daB man nach der
Empfindung der Andacht trachte. Uber sie hinausgehend schreibt ihr Schiiler:
»Was darf es uns kiimmern, ob wir durch Wiisten oder Gefilde gehen, wenn
nur Gott mit uns ist?* Leiden und Triibsale um der Liebe willen erdulden, -
besonders die von Gott geschickten, ist der hochste Beweis der Liebe. Seit 1611
geht Franz in seiner quietistisch gefirbten Mystik so weit, daB er Verzicht
-der Seele auf jegliche religiose Tétigkeit, auch auf das Tugendstreben fordert,
damit sie mit um so mehr ,Ruhe, Einfalt und Reinheit nur das Wohlgefallen
Gottes begehre”. ,,O Paulus, es geniigt dir meine Gnade®! Den Verzicht auf
die eigene Seligkeit (wenn es Gottes Wille wiire), von dem er einmal spricht,
bezeichnet er dann aber selbst als unmdoglich. Deshalb wurde er auch n1cht
wie der noch radikalere Fénelon verurteilt.

Die Seele kann iibrigens nach Franzens eigenen Worten nicht lange in dieser
letzten Selbstentduflerung bleiben. Gott wird sie wieder mit einem neuen
Gewande bekleiden, d. h. sie wird die himmlischen Gnaden und Hulderweise
nun nicht mehr um ihrer selbst willen lieben, sondern weil dadurch Gottes
Wohlgefallen verherrlicht wird.

Vor schidlichen Folgen der Mystik haben den Bischof von Genf seine Tat-
kraft und sein Seeleneifer bewahrt. In den letzten Biichern des , Theotimus®, .
die von den Vorzugen und Wirkungen der Liebe handeln, setzt er die titige
Liebe der mystischen gleich; um 1620 betont er ausdriicklich: ,,Solange wir in
der Welt sind, kénnen wir nur lieben, indem wir Gutes tun®. '

Auf Kalvaria, ,,dem hohen Berg der Liebenden®, hat er beides gelernt: stets
innige Gottesgemeinschaft und hingebende rastlose Titigkeit im Dienste
Gottes und der Seelen. Unter dem EinfluB der Mystik hat auch der Orden der
" Heimsuchung sich gewandelt. Anfangs sollten die Schwestern Marthadienste
in der Welt verrichten, nun will Franz , Téchter des Gebets“ aus ihnen machen.
Franziska von Chantal hat , den Geist des teuern. Vaters“ ungetriibt bewahrt.
Erst spét nahm sie sich auf Dringen der Kirche der Midchenerzichung an.
So vereinigte der Orden das Ideal der ,Philothea” und des , Theotimus“ in
" sich und wurde dadurch zu einem wahren Spiegelbild des ,Doktors der Voll-
endung”.





