366

Die heiligen Streiter (Podvischniki)
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition Ruflilands. IV,

Von Iwan von Kologriwof, S.J., Rom

Nach dem Tod des hl. Theodosius sank das geistliche Leben der Mdnche in

der Laura von Petschersk von seiner Héhe ziemlich schnell herab. Doch fehlte
es unter den Schiilern des Heiligen keineswegs an Mdnchen, in denen seine
Haupttugenden: Demut, Armut und Sanftmut in verschiedenen
Graden und Weisen wieder auflebten. ‘
Die Lebensbeschreibungen der ,Podvischniki“ (der heilige Streiter) in der
Laura von Petschersk gehorten lange Zeit zur Lieblingslektiire des russischen
Volkes. Sie lagen ihm vor im sog. Petschersker Paterikén (russisch: Paterik),
einer Sammlung von belehrenden Erzdhlungen iiber einzelne Episoden aus
dem Leben der Monche!, von der zahlreiche Handschriften erhalten sind. Die
dlteste stammt aus dem 15. Jahrhundert; doch gehen einige der darin tiber-
lieferten Viten bis ins 11. Jahrhundert zuriick. Dieser Unterschied in der Ent-
stehungszeit ist einer der Griinde, warum die Erforschung der russischen
Frommigkeit nach dem Kiew-Petschersker Paterikén so schwierig ist. Es ent-
hélt die Lebensbeschreibungen von ungefihr 30 Moénchen, deren Gebeine in
den Hohlen der Laura von Petschersk begraben liegen. Im ganzen ruhen hier
118 Monche, deren Leben zum grifiten Teil in die Zeit vor der Mongolenherr-
schaft f4llt. Sie wurden 1643 vom Kiewer Metropoliten Peter Mogila kanoni-
siert, aber erst 1762 von der Petersburger Synode in das Gesamtverzeichnis
der russischen Heiligen aufgenommen.

Den Grundstock des Paterikén bilden zwei Schriften aus dem 13. Jahrhun-
dert. Ihre Verfasser sind zwei Mdénche des Kiewer Hoéhlen-Klosters: Simon,
Bischof von Wladimir (1215—26) und Polycarp aus der Laura von Petschersk.
Beide geben meist nicht das von ihnen selbst Erlebte wieder, sondern die
Legenden, die schon damals im Kloster umgingen. Nur zwei Erzdhlungen von
Simon beruhen auf Ereignissen, die er selbst gesehen hatte, und zwei weitere
auf Berichten von Gewdhrsminnern, die selbst Augenzeugen waren. Alle
iibrigen berichten iiber Geschehnisse und geben Episoden aus Méonchsleben
wieder, die um mehr als ein Jahrhundert zuriickliegen.

Unter diesen Umsténden ist es nicht zu verwundern, da das Legendenge-
webe die miindliche Uberlieferung iiberdeckt, und es infolgedessen in bestimm-
ten Erzidhlungen nicht mehr mdaglich ist, den wahren Kern herauszuschilen.
Doch fiir unseren Zweck, d. h. fiir das Studium der verschiedenen Strémungen
der russischen Frommigkeit hat die Legende in vielen Fillen den gleichen
Wert wie der Wirklichkeitsbericht. Insofern ist das Paterik6n von Petschersk
eine der inhaltsreichsten Quellen-der alten Kiewer Literatur; namentlich iiber
eine Richtung in der russischen Spiritualitit liefert sie einen so einzigartig

1t Uber das Paterikén des Kiew-Petschersker Hohlen~Klosters unterrichtet neuer-
dings Dimitrij Tschizewskij: Geschichte der altrussischen Literatur im 11., 12. und
13. Jahrhundert. Frankfurt (Main), Vittorio Klostermann, 1948, S. 280—292 (Anmer-
kung der Schriftleitung).



.

Die heiligen Streiter - 367
originellen Bericht, daB wir uns ohne ihn nur eine sehr unvollkommene Vor-
stellung von der Heiligkeit in der altrussischen Kirche machen kénnten. Man
denke nur daran, daB diese Stromung ihren literarischen Niederschlag erst in

. den Schriften des 13. Jahrhunderts gefunden hat, so dafB3 es nur mit gréofiter Zu-
riickhaltung und Umsicht moghch wire, sie in das 12, oder gar 11. Jahrhundert
zuriickzuleiten.

Der allgemeine Eindruck, den die Lektiire des Paterikon hinterldft, ist sein
Durchdrungensein von einem Geist, der vom Geist des hl. Theodosius sehr ver-
schieden ist; so verschieden, da8 es fast unglaublich scheint, daf3 zwischen ihm
und den Helden des Paterikén ein Zusammenhang besteht, der sie als seine
geistlichen Séhne erkennen 148t. Im Paterikon ist alles auBerordentlich, hart
und maBlos, die Aszese nicht minder als der Glaube an Ddmonen und Wunder.
Der Dienst am Nichsten, den St. Theodosius seinen Monchen so nachdriicklich
empfohlen hatte, tritt ganz in den Hintergrund. Ja das Petschersker Kloster
selbst scheint seine Eigenart verloren zu haben. Es sieht so aus, als ob das
gemeinsame klésterliche Leben gar nicht mehr existiere. Armut und Reichtum
wohnen unter einem Dach. Neben den griofiten aszetischen Strengheiten der
einen — das freie und ungebundene Leben der andern!

Trotzdem lebt der Geist des hl. Theodosius in manchen Monchen des Pet-
schersker Klosters ungebrochen weiter; besonders treu im demiitigen Arbeits-
leben des Fiirsten Nikolaus Swiatoslaw (= Swjatoscha). Er war der
erste Fiirst RuBilands (aus dem Geschlecht der Tschernigow), der dem Stand der
Mboénche angehorte (1106 bis gegen 1142). Drei Jahre machte er im Gehorsam,
zur groften Entriistung seiner Angehorigen, die niedersten Kiichendienste;
dann kam er an die Pforte und half mit im Speisesaal, bis ihn sein Oberer
zwang, in einer fiir ihn erbauten Zelle Wohnung zu nehmen. Nie sah man ihn
ohne Beschiftigung. Ob in der Kirche oder in der Schneiderei, ohne Unterla
wiederholte er das Jesus-Gebet: ,,Herr Jesus Christ, erbarme Dich meiner und
meiner Slinden“. Hier ist fiir Rulland zum ersten Mal diese Gebetsiibung ‘be-
zeugt. Im Genufl von Speise und Trank war Nikolaus so migig, daB er mit
der gewohnlichen Klosterkost vorlieb nahm, obwohl er wegen seiner zarten
Gesundheit stark darunter litt. An dieser Abtstung hielt er fest, auch alsihm die
Arzte rieten, auf seine Gesundheit Riicksicht zu nehmen, ,um das Joch des
Herrn besser tragen zu kinnen“. Seine Bereitschaft, den Klosterobern zu ge-
horchen, war jeder Priifung gewachsen. Sein grofles Vermégen verwandte er
zur Unterstiitzung der Armen und zum Bau von Gotteshdusern. Der Kloster-
bibliothek vermachte er reiche Biicherspenden. Nach Klausens Tod legte sein
Bruder Isiaslaw in schwerer Krankheit dessen BuBkleid an und wurde geheilt;
seitdem trug er es, so oft er zu Felde ziehen mufite.

Ein anderer Heiliger des Paterikén, der auf originelle Weise Nichstenliebe
iibte, war der Monch Prokor mit dem Beinamen ,Génsefiifiler“. Gegen
Ende des 11. Jahrhunderts Ménch geworden, erhielt er diesen Spitznamen von
dem Unkraut, mit dem er sich im Fasten iibte. Er pflanzte ndmlich den Génse-
fuB (botanisch: Chenopodium), weil er nur Brot a8, das er sich aus den zer-
stofenen Samenkornern dieser-bitteren Pflanze gebacken hatte. Es ist jedoch



368 ' Iwan von Kologriwof

bemerkenswert, daB sein Lebensbeschreiber Polycarp besonders hervorhebt
. »Wwie leicht und schnell er seinen Weg ging“ und wie ,,auf Fliigeln fliegend“
sogar sein Unkraut fiir die Hungerbrote trug. In der Nachfolge der Armut
‘Christi war Prokor so behend und unbeschwert, daB ,,sein Leben dem Leben
eines Vogels glich“. Wihrend einer Hungersnot wurde aus der Aszese des
Heiligen ein Werk der leiblichen Barmherzigkeit. Sein Brot, das er in dieser
Zeit fiir alle bereitete, die bettelnd zu ihm kamen, dieses bittere Unkraut-Brot
wurde auf wunderbare Weise in ein gutes nahrhaftes Brot verwandelt. Die
Brote aber, die ihm eines Tages gestohlen wurden, blieben bitter ,wie Wer-
mut“. Als das Salz ausging, verteilte Prokor Asche, die sich in Salz verwan-
- delte. Dieses wunderbare Ereignis fiihrte zuerst zu einem Zusammenstofl mit
den Kiewer Kaufleuten, die mit dem Salzmangel ihre Spekulationsgeschéfte
machen wollten, und dann zu einer Fehde mit dem Fiirsten Sw@atopolk, der
in seiner Gewinnsucht kein MaB kannte und die Salzvorrite des Hei-
ligen beschlagnahmen lassen wollte. Als sich aber das Salz vor seinen Augen
wieder in Asche verwandelte, schloB er mit Prokor Frieden. Als der Fiirst
spater vom Tod des Heiligen hoérte, verlieB er das Schlachtfeld, um an der Be-
erdigung teilzunehmen. Prokor vergalt es ihm durch sein Gebet, in dessen
Kraft der Fiirst den Sieg iiber seine Feinde davontrug. '

Zu den echten Jiingern des hl. Theodosius gehort auch der demiitige hl.
Spiridon. Er war Bicker der Abendmahlsbrote, ,,ungebildet im Wort, aber
nicht im Geist.“ Mit groBer Ehrfurcht verrichtete er seine Berufsarbeit, die er
stindig mit Psalmengebet begleitete, ,das er durch Zuhoren gelernt hatte“.

Aber schon in den Lebensbeschreibungen des hl. Agapitus und Gregors des
Wundertiters stoBen wir, trotz deren zeitlicher Nihe zu Theodosius, auf
religidse Ziige und Ubungen, die neu und dem Geist des hl. Stifters fremd sind. '

Agapit war Arzt, ein ,,anargyre®, ein Selbstloser, der sein ganzes Leben in
den Dienst der Kranken stellte. In der Erkenntnis, daB vor dem Leid alle Men-
schen gleich sind, ertfinete er im Kloster eine Krankenstation, in der auch
fiirstliche Kranke behandelt wurden. In deren Wohnungen zu gehen, weigerte
er sich, weil er das Kloster nicht verlassen wollte und sich sagte: ,,Wenn ich als
Arzt zu Fiirsten gehe, muB ich auch alle anderen Kranken in ihren Wohnungen
aufsuchen.“ Das eigentliche Mittel, mit dem Agapit seine Patienten behan-
delte, war das Gebet. Um nach auBenhin der Form zu geniigen, verordnete er
zwar , Medikamente“; aber es waren die gleichen Gemiise, die er selber aB.
Sein Leben, das ganz und gar der Caritas gehorte, wird im Paterikén in eine
Erzéhlung umgestaltet, die ausschlieBlich seinen Kampf gegen die ,mondénen“
Heilmethoden eines armenischen Arztes behandelt. Aus diesemn Kampf geht
der Heilige als Sieger hervor: der Armenier wird Monch. Aber dieser Sieg ist
ein Sieg durch Wunder, nicht ein Sieg durch Sanftmut; ein deutliches Zei-
chen, wie weit man schon bei Agapit vom Geist des hl. Theodosius entfernt ist.

Der Wundertiter Greg or war durch Theodosius selbst in das Klosterleben
und die Ubungen der Demut, des Gehorsams und der Losschilung eingefiihrt
worden. Die Losschdlung war ihm so vertraut, dall er alle seine Blicher ver-
kaufte und den Erlds den Armen gab. Aber seine Haupttitigkeit war das Ge-



Die heiligen Streiter 369

bet. Stindig sprach er Formeln zur Austreibung des bésen Feindes und er-
langte dadurch eine besondere Gewalt iiber die Démonen und dazu die Wun-
dergabe. Er verrichtete seine Gebete in einem Keller, eine Gewohnheit, die
ihn in die geistliche Nihe der Reklusen des Kiewer Hohlen-Klosters bringt.
Seine drei ZusammenstéBe mit Riaubern erinnern stark an &hnliche Episoden
im Leben des hl. Theodosius. Theodosius hat aber die Riduber nie bestraft,
sondern sich damit begniigt, sie zu bekehren und auf rechte Wege zu bringen.
Gregor bekehrte die Riuber durch Bestrafung. Als sie ihm eines Tages seine
Biicher stehlen wollten, schlédferte er sie durch sein Gebet fiir fiinf Tage ein.
Als sie aufwachten, waren sie durch Hunger ganz entkréftet, eine Strafe, die
Gregor fiir geniigend hielt. Als er darum hérte, da der Stadtkommandant be-
fohlen hatte, die Riuber zu foltern, beeilte er sich, sie freizukaufen und vom
Tode zu erretten. Mit anderen Dieben, die seine Suppentdpfe gestohlen hatten,
verfuhr er viel strenger. Drei Tage lang konnten sie sich nicht von der Stelle
rithren. So oft sie den Heiligen um Verzeihung baten, horten sie immer den
gleichen Urteilspruch: ,Da ihr nichts Verniinftiges schafft, sondern euer gan-
zes Leben lang die Arbeitsertrignisse anderer stehlt, weil ihr selbst nicht
arbeiten wollt, so bleibt ihr von nun an in volliger Arbeitslosigkeit hier bis
an euer Lebensende stehen.“ Als aber die Ungliicklichen nicht aufhérten zu
bitten und Besserung zu versprechen, lief sich Gregor bewegen, ihnen unter
der Bedingung zu verzeihen, daB sie bis zum Tode fiir das Kloster arbeiteten.
Auf dieselbe Weise behandelte er noch andere Diebe, von denen einer durch
ein Ungliick unter den Asten eines Baumes erstickte. Der Heilige verhdngte
zwar eine derartige Todesstrafe nicht, aber er sagte sie dem Dieb voraus.
Dadurch wird die Strenge seiner Bestrafung faktisch nicht gemildert.

Gregor selbst starb eines tragischen Todes. Er wurde auf Befehl des Fiirsten
Rostislaw ertrinkt, weil er diesem zur Strafe fiir eine von den fiirstlichen
Vasallen erlittene Beleidigung vorausgesagt hatte, dafl er mit seinem ganzen
Gefolge im Wasser umkommen werde. Die Grausamkeit des Fiirsten beweist,
daB er einen Tod wie ihn Gregor vorausgesagt hatte, wohl verdiente. Aber
hat einer je erlebt, daB sich Theodosius seinen Gegnern gegeniiber vom Wieder-
vergeltungsrecht hat leiten lassen?

Trotz allem stehen die Charakterbilder der Monche, die wir bisher be-
trachtet haben, der geistigen Gestalt ihres heiligen Stifters noch mehr oder
weniger nahe. Eine v6llig neue Welt betreten wir aber, wenn wir uns den
heiligen Reklusen zuwenden.

Da ist z. B. der Ménch Isaak, der zur Zeit des hl. Antonius Mdnch gewor-
den war. Alle seine Giiter, die er als reicher Kaufmann erworben hatte, ver-
schenkte er an die Armen. Da er ein Leben &uBlerster Strengheit fithren wollte,
war ihm der gewéhnliche BuBgiirtel nicht genug; er zog eine frisch abgezogene
Bockshaut an, die sich mit der Zeit auf seinem Leib wie eine Rinde ver-
hirtete. Er wurde durch Antonius in eine Hohle eingemauert; vier Ellen im
Geviert hatte sie nach auBlen eine kleine Offnung, durch die ihm als Nahrung
alle Tage ein geweihtes Brot gereicht wurde. So verbrachte er sieben Jahre.
Er fiihlte sich seines Heiles gewil. Aber der Teufel stellte ihm eine sehr ein-

24



370 Iwan von Kologriwof

factie Falle, in die er hineinfiel. Eines Tages versicherte ihm der Teufel, daB
ihn Christus persénlich in seiner Héhle besuchen werde. Tatséchlich erblickte
der Moénch eine von Licht umflossene Gestalt, die er fiir den in Aussicht
gestellten Besuch hielt. Als er niederfiel, um anzubeten, verwandelten sich die
begleitenden Engel in Dimonen. Mit Trommeln und anderen Instrumenten
spielten sie auf zu einem héllischen Treiben, bei dem der arme Isaak selbst
mittanzen muBte. So wurde Isaak fiir seinen Hochmut bestraft. Er hattesich an-
gemaBt, heilig und der Anschauung Christi wiirdig zu sein. Er hatte vergessen,
sich mit einem Schutzmittel zu versehen, dem Zeichen des heiligen Kreuzes.
Seinen Tanz mufBite er mit einer langwierigen Lihmung und einem vollstin-
digen Gedichtnisschwund bezahlen. Seine Heilung zog sich mehr als zwei
Jahre hin. Nach seiner Wiederherstellung nahm er ein strenges, bis zum
guBersten getriebenes Leben wieder auf, aber nicht mehr als Rekluse. ,Du
hast mich in der Hohle verfiihrt, als ich allein war*, antwortete er auf neue
Versuchungen des Teufels. ,,Ich habe genug: von nun an werde ich dich mit
der Gnade Gottes. besiegen, aber im Zusammenleben mit meinen Briidern.“

Isaak wurde ,Narr um Christi willen“, der erste derartige Fall, der in der
- russischen Literatur bezeugt ist. Anfangs kam seine Narrheit zum Ausdruck
in freiwilligen Selbsterniedrigungen und vielleicht auch in Seltsamkeiten im
Benehmen, die als Folgen seiner Krankheit zuriickgeblieben waren. Er
arbeitete in der Kiiche, wo man sich iiber ihn lustig machte. Eines Tages
fiihrte er den Befehl der Spotter aus und fing mit seinen Hénden einen Raben,
und seine Mitbriider fingen an, ihn als Wundertidter zu verehren. Spéter
trieb er seine Narrheit ganz bewuBt. ,Da er menschlichen Ruhm verschmaihte,
fing er an, den Narren zu spielen und mit seinen Oberen und Mitbriidern
Schabernack zu treiben.* Er zog ,durch die Welt“, sammelte in seiner Hohle
Kinder und spielte mit ihnen , Klosterleben“. Dafiir erhielt er von seinen Obe-
ren Schlige. Gegen Ende seines Lebens war sein Triumph {iber die Ddmonen so
groB, daB sie ihm ihre Ohnmacht eingestehen mufiten. In Isaak verehren die
Russen ihren Hauptpatron gegen alle satanischen Anfechtungen. In seinem
Falle wird der Gegensatz zwischen dem Einsiedlerleben und dem demiitig-
gehorsamen Gemeinschaftsleben offenkundig an die Namen der hl. Antonius
und Theodosius gekniipft.

Die Furcht vor dem Einsiedlerleben scheint sich in der Generation der
Theodosius-Schiiler forterhalten zu haben. So rit z. B. der Abt Nikon dem
~ jungen Nicetas unter Berufung auf das Beispiel Isaaks davon ab. Trotzdem

lieB sich Nicetas eigenmichtig einmauern und kam zu Fall, sobald die Stunde
seiner Priifung gekommen war. Seine Versuchung war viel feiner und hinter-
listiger als die Versuchung Isaaks. Der Teufel hiillte sich namlich in das Ge-
wand eines Engels und iiberredete ihn, nicht mehr zu beten, sondern sich nur
der Lesung der HI. Schrift hinzugeben. Er machte ihn tiberaus kundig des Alten
Testamentes. Diese Bibelkenntnis und dazu die Gabe, im Buch der Zukunft zu
lesen, verschaffte ihm die Achtung und Aufmerksamkeit der Weltleute. Aber
die Altviter des Klosters durchschauten den teuflischen Betrug. ,So sehr sich
Nicetas in den jiidischen Biichern auskannte, so sehr weigerte er sich, das



Die heiligen Streiter 371

Neue Testament jemals zu lesen, zu héren und sogar zu sehen. Kriftige
Exorzismen mufiten angewandt werden, um den Ungliicklichen zu retten. Der -
Teufel wurde ausgetrieben, und mit ihm verschwand gleichzeitig die angebliche
Weisheit des Ménchs. Er, der vorher in seinem Stolz nicht mehr betete, weil
er vorgab, ein Engel werde das gottliche Officium fiir ihn verrichten, wurde
spiter ein Heiliger und der Wahl zum Bischof von Nowgorod flir wiirdig
befunden.

Nach solchen traurigen Erfahrungen verboten die Oberen, mit der gleichen
Entschiedenheit wie frither dem Nicetas, auch dem Ménch Laurentiusin
der Laura von Petschersk Rekluse zu werden. Als er auf seinem Vorhaben
bestand, muBite er das Kloster verlassen. Er lie8 sich in einem- benachbarten
Monasterium einmauern, bewahrte aber der Laura stets ein dankbares An-
denken. Er wurde als Einsiedler im Kloster des hl. Demetrius heilig, erlangte
aber nie die Herrschaft iiber die Ddmonen, wie sie den ,besseren® unter den
Altvitern in der Laura verliehen war.

Die Furcht vor den Gefahren des Einsiedlerlebens, die die Viter des
Petschersker Klosters im 11. und Anfang des 12. Jahrhunderts kennzeichnet,
verschwand in den folgenden Jahrhunderten vollstindig. Wir sehen im
12. Jahrhundert Reklusen wie Athanasius, Johannes, Theophi-
lus und andere, die hohe Grade der Vollkommenheit erreichten. Wir horen
auch nichts mehr davon, daB sie besondere Versuchungen zu bestehen hatten.
Im Gegenteil, die Viten dieser Reklusen bilden den geistlichen Mittelpunkt
des Paterikén. Das Licht, das die Einsiedeleien ausstrahlten, leuchtete ein
ganzes Jahrhundert im Leben des beriihmten Klosters.

Wenn unsere Annahme richtig ist, nach der wir bei den ersten Einsiedlern
den persénlichen EinfluB des hl. Antonius wirksam sehen, dann kann es auch
nicht anders sein, dafB3 in den Erzidhlungen des 13. Jahrhunderts, die uns im
Paterikén erhalten sind, die Personlichkeit des gleichen Heiligen, die lange
Zeit durch die Person des hl. Theodosius iiberstrahlt war, von neuem in den
Vordergrund tritt. In der Tat wird sein Name oft erwdhnt und immer vor
dem des hl. Theodosius, bisweilen sogar ohne ihn. Simon sowie Polycarp nehmen
auf eine Antonius-Vita Bezug, die uns nicht mehr erhalten ist. Mit Antonius
siegte die Tradition vom Berge Athos liber die Uberlieferung aus Palistina.
»Der Segen des heiligen Berges“, mit dem St. Antonius, wie man sagte, geseg-
net war, wird unablissig ins Gedédchtnis zuriickgerufen.

Eine solche Auferstehung der Antonius- und Athos-Tradition war nur mag-
lich durch einen neuen geistlichen Impuls, der vom Athos und-den literarischen
Einfliissen dieser Schule ausging, z. B. von den alten dgyptischen und syrischen
Vitersammlungen, von denen deutliche Spuren im Petschersker Paterikén zu
finden sind. Seine literarischen Quellen sind zwar noch wenig erforscht, aber
die 6stliche Tradition steht eindeutig darin fest. So ist die Erzdhlung iiber die
Reue des Theophilus, der seine Trédnen in einem Gefdl gesammelt hatte, und
dem ein Engel ein anderes GefdB bringt, das mit seinen im geheimen ver-
gossenen Trinen gefiillt war, in allen Stiicken dem &gyptischen Paterikoén
entnommen.

LYl



372 Iwan von Kologriwof

Schreckliche Versuchungen, auBlerordentliche Einwirkungen der Dimonen
und furchtbare Leiden bilden die Atmosphire, in der die spiteren Schiiler
des hl. Antonius leben und ihre Heldentaten vollbringen.

Von Johannes Polypathet, dem Schmerzensreichen, z. B. wird uns
berichtet, daB er 30 Jahre in seiner Klause in Eisenfesseln lag. In seiner Ju-
gend litt er stark unter fleischlichen Versuchungen. Als er Hilfe suchend am
Grab des hl. Antonius betete, horte er dessen Stimme, die ihm befahl, hier
an der gleichen Stelle Rekluse zu werden. ,,Um sich zu retten®, lebte er ganz
nackt, litt unter Kélte und unter den Qualen seiner Eisenketten. Mit dieser
harten Bufle noch nicht zufrieden, grub er sich in der Fastenzeit bis an die
Brust in die Erde ein, ohne aber dadurch von seinen Versuchungen befreit zu
werden. Seine Beine glithten, seine Knochen krachten und seine Sehnen ver-
bogen und verzerrten sich. In der Osternacht steckte ,,die verfluchte Schlange*
sogar die Hinde und den Kopf des Reklusen in ihren Rachen und verbrannte
ihm die Haare. Aus den Teufelsrachen rief Johannes zu Gott. Der bdse Feind
verschwand vor dem Richterspruch des Herrn, der befahl, Moses ,den Un-
garn“, der in der gleichen Hohle begraben lag, um seine Firbitte fiir die Be-
freiung des Johannes anzuflehen.

Die Heftigkeit der Versuchungen und die Gefahren ewiger Verdammung
werden im Paterikon in vielen Erzdhlungen iiber den ,Fall und die Siinden
der Heiligen“ dargestellt. Der Pope Titus z. B. lebte in HaB und Feind-
schaft mit dem Diakon Evagrius. Wie Titus, so hétte beinahe auch Theo-
philus wegen seines unversdhnlichen Zornes eines unbuBfertigen Todes
sterben miissen. Erasmus, der alle seine Giiter der Kirche geschenkt hatte,
ergab sich nachher einem ganz unordentlichen und nachlissigen Lebenswan-
del. Aretas ist ,geizig und unbarmherzig“. Nicht allein, daB er ,niemals
in seinem Leben einem Armen einen Heller schenkte, er strengte sogar Pro-
zesse gegen Unschuldige an und behandelte sie ganz ungerecht. Theodor
wurde ein Opfer seiner Habsucht, er hatte in seiner Hohle einen Schatz ge-
funden und war bereits entschlossen, heimlich aus dem Kloster zu entfliehen.
Er wurde durch seinen geistlichen Freund Basilius davon abgehalten.
Andere wurden auf die Fiirbitten Marias, der heiligen Antonius und Theo-
dosius gerettet.

Alle diese Versuchungen sind das Werk der Dédmonen. Sie spielen im Pate-
rikon eine sehr groBe Rolle, weit mehr als in der Vita des hl. Theodosius,
wo die Teufel sich darauf beschridnken, ihren Opfern Furcht und Schrecken
einzujagen. Bei ihren Angriffen auf die Reklusen erscheinen sie entweder in
Menschen- oder in Engelsgestalt. Matth & us sah einen Ddmon in der Kirche
in der Gestalt eines , Polen®, der Blumen auf die Ménche warf, durch die sie
wihrend des Gebets schlaff und lau wurden. Er sah sie auch in Massen die
Riicken der Schweine besteigen. Diese da@monischen Vorstellungen sind fir
die spiteren Erzdhlungen des Paterikdén von Petschersk ebenso charakteri-
stisch, wie fiir das &dgyptische. Entsprechend der GroBe der Versuchungen
und der Heftigkeit ihrer Abwehrkidmpfe werden die Leiden und ihre reini-
gende Kraft mit einer besonderen Himmelskrone belohnt.



Die heiligen Streiter 373

Dieser -Gedanke kommt in besonderer Weise zum Ausdruck in der Erzdhlung
iiber das Leben Pimens, des Schmerzensreichen. Dieser junge Mann war
von Geburt an krank und wollte keine Heilung. Er bat Gott, ihm seine Krank-
heit zu belassen, und sein Gebet war stirker als das Gebet seiner Mitbriider,
die seine Heilung erflehten. Nachdem er auf mirakuldse Weise durch Engel
(oder wohl richtiger durch Ménche) die Ménchstonsur empfangen hatte,
verbrachte er sein ganzes Klosterleben auf dem Krankenlager als Opfer
eines peinlichen Leidens, das den Abscheu der Krankenbriider erregte. Ein
ganz besonderes Kennzeichen dieser Antonius-Schiiler liegt aber darin, daB
diesem armen freiwilligen Martyrer die Kraft erhalten blieb, seine Mitbriider
zu ihrer Besserung zu strafen. Waren die Monche, denen die Sorge fiir die
Kranken anvertraut war, in ihrer Pflichterfiillung nachléssig, so schlug er sie
mit Krankheit. Nach 25 Leidensjahren stand er an seinem Todestag von seinem
Krankenbett auf und machte zum Abschied die Runde durch alle Klosterzellen.
Ganz besonders verehrte er das Grab des hl. Antonius, wie wenn er dadurch
hétte zeigen wollen, wer sein geistlicher Vater war.

Die Lebensbeschreibung des M o s e s aus Ungarn ist eine endlose Geschichte
seiner Leiden in der polnischen Gefangenschaft. Hier wurde ihm von einer
reichen Witwe nachgestellt, die ihn in leidenschaftlicher Liebe um jeden
Preis zum Ehemann haben wollte. Trotz aller Schmeicheleien und aller ande-
ren erdenkbaren Umtriebe blieb Moses fest. Selbst die schlimmsten Mifhand-
lungen erschiitterten ihn nicht. Und doch wollte die Frau den Moses nicht zu
einer Siinde verleiten. Sie wollte ihn ja zum Ehemann, und Moses war ein
Laie. Aber er wollte seine Keuschheit bewahren, vielleicht weil er schon
Klostergedanken hatte, oder auch weil er sich durch die Aufdringlichkeiten
dieses Weibes abgestoBen fithlte. Beides ist von Seiten eines schénen stand-
haften jungen Mannes psychologisch ganz verstindlich. Aus diesem Grunde
sind wir geneigt, in Moses weniger einen Helden der Keuschheit, als vielmehr
einen Heros der Sanftmut zu sehen; denn in Wirklichkeit wire jeder andere
den Herausforderungen eines solchen Weibes ganz anders entgegengetreten.
Moses aber tat nichts, als ihr ruhig die Stirne zu bieten und ihre leidenschaft-
lichen Werbungen und Grausamkeiten zu verachten, die ja nur unleugbare
Beweise ihrer ohnmichtigen Wut waren. Zur Rache fiir seine Standhaftigkeit
lieB sie Moses eines Nachts entmannen. Wihrend er sein Blut vergof, erschien
ihm ein Engel (oder ein Monch?), der ihm die Ménchstonsur gab und ihm den
Monchshabit anzog. Diese wunderbare Tonsur und Einkleidung wurden spiiter,
als Moses nach der Gefangenschaft um Aufnahme bat, von den zustindigen
Oberen der Laura von Petschersk fiir giiltig erklért. Hier fiihrte er noch zehn
Jahre lang ein vorbildliches Tugendleben.

Ein anderer Kriegsgefangener war Eustratus, der von den Juden auf
der Halbinsel Krim gekreuzigt wurde, wahrscheinlich, weil er es ablehnte,
das mosaische Gesetz anzunehmen. In diesem Falle wire er ein echter christ-
licher Blutzeuge. Aber ein anderer Gefangener der Polowtzy, namens Nikon,
wurde gemartert aus dem einfachen Grund, weil er sich, in Gottes Willen
ergeben, geweigert hatte, das Lsegeld fiir seine Befreiung zu bezahlen. Neh-~



374 : Iwan von Kologriwof

men wir zu den Genannten noch hinzu die Namen der Kukscha, die als
Apostel der Wjatitsch von Heiden getétet wurden, des weiteren die Namen
- von Gregor, Theodor und Basilius, die auf Befehl russischer Fiirsten umge-
bracht wurden, so besitzen wir unter den Heiligen des Petschersker Pateri-
kén eine ziemlich lange Liste von Martyrern und freiwilligen und unfreiwilli-
gen Leidenshelden. Entsprechen diese Leiden, mit denen der aszetisch-eremi-
tische Weg besdt ist, nicht den Liebesopfern auf dem zoenobitisch-aktiven
Weg? . '

Wir sehen also im Monasterium der heiligen Antonius und Theodosius ganz
deutlich zwei Stréme des geistlichen Lebens: der erste Strom ist der eremi-
tische, aszetisch-heroische, der zweite ist der zoenobitische, demiitig-gehor-
chende, sozial-karitative. Beide gehen auf ihre heiligen Stifter und durch sie
auf eine zweifache ostkirchliche Tradition zuriick: auf die palédstinensisch-stu-
ditische und die dgyptisch-syrische — vom Berg Athos ausgehende. Wie wir
gesehen, ist es nicht immer leicht, eine deutliche Trennungslinie zwischen ihnen
zu ziehen. Doch ihr Gegensatz ist ein Faktum, das bestehen bleibt.

Im &sthetisch-religiosen Bereich finden diese zwei Richtungen ihren viel-
. leicht treffendsten Ausdruck in zwei Gestalten oder Charakteren: in Mar-
kus, dem Totengrdaber und dem Jkonen-Maler Alypius. Ersterer ist ein
herber, diisterer Greis, der sein ganzes Leben unter der Erde als Totengriber
seiner Briider zubrachte und deswegen mit dem Tod in seltsamer Weise ver-
traut war. Er lieB die Verstorbenen fiir einige Stunden auferstehen, um ihre
Griber endgiiltig fertiggraben zu kénnen; am andern Tag lieB er sie ,wieder
sterben®, oder besser, er lie} sie in ihr Grab zurlickkehren, um die Fehler
seiner Arbeit richtigzustellen. Mit- den Lebenden war er so streng, dall er sie
fiir eine schlechte Herzensregung kurzerhand mit dem Tode bestrafte und
ihnen so den Weg der strengen BuBe und der Trénen erdffnete.

Alypius dagegen ist ein erleuchteter Kiinstler, der erste Maler Rufilands.
Eine seiner Ikonen, bekannt als ,Die Ko6nigin zu Seiner Rechten“, leuchtet
in ihrer feinen Ornamentik wie ein Mosaikbild. Sie wird in der Kathedrale
Maria Himmelfahrt in Moskau aufbewahrt, wéhrend sich eine andere in
Rostow befindet. Alypius starb 1144. Auch er war ein Mann rastloser Arbeit,
der seinen Hinden keine Ruhe gonnte. Er ist ein ,anargyre*, ein Selbstloser,
der die Ertrignisse seiner Arbeit unter die Armen verteilte. Bei allen Ver-
leumdungen und Verfolgungen seitens seiner Mitbriider bewahrte er die Sanft-
mut, in der er niemand strafte, sondern seine ganze Hoffnung auf Gottes Macht
setzte. Die strahlenden Farben seiner Ikonen heilen vom Aussatz und die
Engel steigen in Menschengestalt vom Himmel hernieder und helfen zum
Malen schéner Bilder.

Zum SchluB noch ein kurzes Wort iiber den jetzigen Zustand der beriihmten
Laura von Petschersk. Von ihrer Kathedrale mufl man leider sagen, daf sie
von ihrer ehemaligen Herrlichkeit fast nichts bewahrt hat. Feindliche Einfélle
und wiederholte Brinde haben sie ihr geraubt. Auch in der Klostersakristei
sind nur noch sehr wenige Altertiimer anzutreffen: mehrere Weihrauchfisser
und ein handgeschriebenes Evangelienbuch. Bibliothek und Archive wurden



Die heiligen Streiter 375

1718 das Opfer einer groBen Feuersbrunst. Die 129 Handschriften, die erhalten
blieben, haben nur geringen Wert und gehen héchstens auf das 14. Jahrhundert
zuriick. Das Kloster, diese Hochburg der russischen Frommigkeit, ist im Laufe
seiner Geschichte durch viele schicksalsschwere Zeiten hindurchgegangen. Von
den ersten Tagen seines Bestehens an wurde es von umherziehenden Riuber-
banden immer wieder in Brand gesteckt. Spiter haben es die Mongolen mehrere
Male in Triimmer gelegt. Aber jedesmal wurde es durch die Frommigkeit des
russischen Volkes wieder aufgebaut, jedesmal schoner und reicher als vor dem
Untergang.

Das Kloster war der Mittelpunkt, um den das Volk sich scharte, um fremd-
lindische Einwanderungen von sich abzuwehren. Auch den Unionsbestrebun-
gen mit Rom war es zu allen Zeiten abgeneigt. Es gilt daher das harte aber
wahre Wort: Die Laura von Petschersk war und blieb das uneinnehmbare
Bollwerk der russischen Orthodoxie.

w





