
366 

Die heiligen Streiter (Podvischniki) 
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition Bußlands. IV. 

Von Iwan von Kologriwof, S. J., Rom 

Nach dem Tod des hl. Theodosius sank das geistliehe Leben der Mönche in. 
der Laura von Petschersk von seiner Höhe ziemlich schnell herab. Doch fehlte 
es unter den Schülern des Heiligen keineswegs an Mönchen, in denen seine 
Haupttugenden: Demut, Armut und Sanftmut in verschiedenen 
Graden und Weisen wieder auflebten. 
Die Lebensbeschreibungen der •Podvischniki" (der heilige Streiter) in der 
Laura von Petschersk gehörten lange Zeit zur Lieblingslektüre des russischen 
Volkes. Sie lagen ihm vor im sog. Petschersker Paterikon (russisch: Paterik), 
einer Sammlung von belehrenden Erzählungen über einzelne Episoden aus 
dem Leben der Mönche1, von der zahlreiche Handschriften erhalten sind. Die 
älteste stammt aus dem 15. Jahrhundert; doch gehen einige der darin über- 
lieferten Viten bis ins 11. Jahrhundert zurück. Dieser Unterschied in der Ent- 
stehungszeit ist einer der Gründe, warum die Erforschung der russischen 
Frömmigkeit nach dem Kiew-Petschersker Paterikon so schwierig ist. Es ent- 
hält die Lebensbeschreibungen von ungefähr 30 Mönchen, deren Gebeine in 
den Höhlen der Laura von Petschersk begraben liegen. Im ganzen ruhen hier 
118 Mönche, deren Leben zum größten Teil in die Zeit vor der Mongolenherr- 
schaft fällt. Sie wurden 1643 vom Kiewer Metropoliten Peter Mogila kanoni- 
siert, aber erst 1762 von der Petersburger Synode in das Gesamtverzeichnis 
der russischen Heiligen aufgenommen. 

Den Grundstock des Paterikon bilden zwei Schriften aus dem 13. Jahrhun- 
dert. Ihre Verfasser sind zwei Mönche des Kiewer Höhlen-Klosters: Simon, 
Bischof von Wladimir (1215•26) und Polycarp aus der Laura von Petschersk. 
Beide geben meist nicht das von ihnen selbst Erlebte wieder, sondern die 
Legenden, die schon damals im Kloster umgingen. Nur zwei Erzählungen von 
Simon beruhen auf Ereignissen, die er selbst gesehen hatte, und zwei weitere 
auf Berichten .von Gewährsmännern, die selbst Augenzeugen waren. Alle 
übrigen berichten über Geschehnisse und geben Episoden aus Mönchsleben 
wieder, die um mehr als e i n Jahrhundert zurückliegen. 

Unter diesen Umständen ist es nicht zu verwundern, daß das Legendenge- 
webe die mündliche Überlieferung überdeckt, und es infolgedessen in bestimm- 
ten Erzählungen nicht mehr möglich ist, den wahren Kern herauszuschälen. 
Doch für unseren Zweck, d. h. für das Studium der verschiedenen Strömungen 
der russischen Frömmigkeit hat die Legende in vielen Fällen den gleichen 
Wert wie der Wirklichkeitsbericht. Insofern ist das Paterikon von Petschersk 
eine der inhaltsreichsten Quellen-der alten Kiewer Literatur; namentlich über 
eine Richtung in der russischen Spiritualität liefert sie einen so einzigartig 

1 Über das Paterikon des Kiew-Petschersker Höhlen-Klosters unterrichtet neuer- 
dings Dimitrij Tschizewskij: Geschichte der altrussischen Literatur im 11., 12. und 
13. Jahrhundert. Frankfurt (Main), Vittorio Klostermann, 1948, S. 280•292 (Anmer- 
kung der Schrittleitung). 



Die heiligen Streiter 36? 

originellen Bericht, daß wir uns ohne ihn nur eine sehr unvollkommene Vor- 
stellung von der Heiligkeit in der altrussischen Kirche machen könnten. Man 
denke nur daran, daß diese Strömung ihren literarischen Niederschlag erst in 

. den Schriften des 13. Jahrhunderts gefunden hat, so daß es nur mit größter Zu- 
rückhaltung und Umsicht möglich wäre, sie in das 12. oder gar 11. Jahrhundert 
zurückzuleiten. 

Der allgemeine Eindruck, den die Lektüre des Paterikön hinterläßt, ist sein 
Durchdrungensein von einem Geist, der vom Geist des hl. Theodosius sehr ver- 
schieden ist; so verschieden, daß es fast unglaublich scheint, daß zwischen ihm 
und den Helden des Paterikön ein Zusammenhang besteht, der sie als seine 
geistlichen Söhne erkennen läßt. Im Paterikön ist alles außerordentlich, hart 
und maßlos, die Aszese nicht minder als der Glaube an Dämonen und Wunder. 
Der Dienst am Nächsten, den St. Theodosius seinen Mönchen so nachdrücklich 
empfohlen hatte, tritt ganz in den Hintergrund. Ja das Petschersker Kloster 
selbst scheint seine Eigenart verloren zu haben. Es sieht so aus, als ob das 
gemeinsame klösterliche Leben gar nicht mehr existiere. Armut und Reichtum 
wohnen unter einem Dach. Neben den größten aszetischen Strengheiten der 
einen • das freie und ungebundene Leben der andern! 

Trotzdem lebt der Geist des hl. Theodosius in manchen Mönchen des Pet- 
schersker Klosters ungebrochen weiter; besonders treu im demütigen Arbeits- 
leben des Fürsten Nikolaus Swiatoslaw(= Swjatoscha). Er war der 
erste Fürst Rußlands (aus dem Geschlecht der Tschernigow), der dem Stand der 
Mönche angehörte (1106 bis gegen 1142). Drei Jahre machte er im Gehorsam, 
zur größten Entrüstung seiner Angehörigen, die niedersten Küchendienste; 
dann kam er an die Pforte und half mit im Speisesaal, bis ihn sein Oberer 
zwang, in einer für ihn erbauten Zelle Wohnung zu nehmen. Nie sah man ihn 
ohne Beschäftigung. Ob in der Kirche oder in der Schneiderei, ohne Unterlaß 
wiederholte er das Jesus-Gebet: •Herr Jesus Christ, erbarme Dich meiner und 
meiner Sünden". Hier ist für Rußland zum ersten Mal diese Gebetsübung be- 
zeugt. Im Genuß von Speise und Trank war Nikolaus so mäßig, daß er mit 
der gewöhnlichen Klosterkost vorlieb nahm, obwohl er wegen seiner zarten 
Gesundheit stark darunter litt. An dieser Abtötung hielt er fest, auch als ihm die 
Ärzte rieten, auf seine Gesundheit Rücksicht zu nehmen, •um das Joch des 
Herrn besser tragen zu können". Seine Bereitschaft, den Klosterobern zu ge- 
horchen, war jeder Prüfung gewachsen. Sein großes Vermögen verwandte er 
zur Unterstützung der Armen und zum Bau von Gotteshäusern. Der Kloster- 
bibliothek vermachte er reiche Bücherspenden. Nach Klausens Tod legte sein 
Bruder Isiaslaw in schwerer Krankheit dessen Bußkleid an und wurde geheilt; 
seitdem trug er es, so oft er zu Felde ziehen mußte. 

Ein anderer Heiliger des Paterikön, der auf originelle Weise Nächstenliebe 
übte, war der Mönch Prokor mit dem Beinamen •Gänsefüßler". Gegen 
Ende des 11. Jahrhunderts Mönch geworden, erhielt er diesen Spitznamen von 
dem Unkraut, mit dem er sich im Fasten übte. Er pflanzte nämlich den Gänse- 
fuß (botanisch: Chenopodium), weil er nur Brot aß, das er sich aus den zer- 
stoßenen Samenkörnern dieser bitteren Pflanze gebacken hatte. Es ist jedoch. 



"368 ' Iwan von Kologriwof 

bemerkenswert, daß sein Lebensbeschreiber Polycarp besonders hervorhebt 
•wie leicht und schnell er seinen Weg ging" und wie •auf Flügeln fliegend" 
sogar sein Unkraut für die Hungerbrote trug. In der Nachfolge der Armut 
Christi war Prokor so behend und unbeschwert, daß •sein Leben dem Leben 
eines Vogels glich". Während einer Hungersnot wurde aus der Aszese des 
Heiligen ein Werk der leiblichen Barmherzigkeit. Sein Brot, das er in dieser 
Zeit für alle bereitete, die bettelnd zu ihm kamen, dieses bittere Unkraut-Brot 
wurde auf wunderbare Weise in ein gutes nahrhaftes Brot verwandelt. Die 
Brote aber, die ihm eines Tages gestohlen wurden, blieben bitter •wie Wer- 
mut". Als das Salz ausging, verteilte Prokor Asche, die sich in Salz verwan- 
delte. Dieses wunderbare Ereignis führte zuerst zu einem Zusammenstoß mit 
den Kiewer Kaufleuten, die mit dem Salzmangel ihre Spekulationsgeschäfte 
machen wollten, und dann zu einer Fehde mit dem Fürsten Swiatopolk, der 
in seiner Gewinnsucht kein Maß kannte und die Salzvorräte des Hei- 
ligen beschlagnahmen lassen wollte. Als sich aber das Salz vor seinen Augen 
wieder in Asche verwandelte, schloß er mit Prokor Frieden. Als der Fürst 
später vom Tod des Heiligen hörte, verließ er das Schlachtfeld, um an der Be- 
erdigung teilzunehmen. Prokor vergalt es ihm durch sein Gebet, in dessen 
Kraft der Fürst den Sieg über seine Feinde davontrug. 

Zu den echten Jüngern des hl. Theodosius gehört auch der demütige hl. 
Spiridon. Er war Bäcker der Abendmahlsbrote, •ungebildet im Wort, aber 
nicht im Geist." Mit großer Ehrfurcht verrichtete er seine Berufsarbeit, die er 
ständig mit Psalmengebet begleitete, •das er durch Zuhören gelernt hatte". 

Aber schon in den Lebensbeschreibungen des hl. Agapitus und Gregors des 
Wundertäters stoßen wir, trotz deren zeitlicher Nähe zu Theodosius, auf 
religiöse Züge und Übungen, die neu und dem Geist des hl. Stifters fremd sind. 

Agapit war Arzt, ein •anargyre", ein Selbstloser, der sein ganzes Leben in 
den Dienst der Kranken stellte. In der Erkenntnis, daß vor dem Leid alle Men- 
schen gleich sind, eröffnete er im Kloster eine Krankenstation, in der auch 
fürstliche Kranke behandelt wurden. In deren Wohnungen zu gehen, weigerte 
er sich, weil er das Kloster nicht verlassen wollte und sich sagte: •Wenn ich als 
Arzt zu Fürsten gehe, muß ich auch alle anderen Kranken in ihren Wohnungen 
aufsuchen." Das eigentliche Mittel, mit dem Agapit seine Patienten behan- 
delte, war das Gebet. Um nach außenhin der Form zu genügen, verordnete er 
zwar •Medikamente"; aber es waren die gleichen Gemüse, die er selber aß. 
Sein Leben, das ganz und gar der Caritas gehörte, wird im Paterikon in eine 
Erzählung umgestaltet, die ausschließlich seinen Kampf gegen die •mondänen" 
Heilmethoden eines armenischen Arztes behandelt. Aus diesem Kampf geht 
der Heilige als Sieger hervor: der Armenier wird Mönch. Aber dieser Sieg ist 
ein Sieg durch Wunder, nicht ein Sieg durch Sanftmut; ein deutliches Zei- 
chen, wie weit man schon bei Agapit vom Geist des hl. Theodosius entfernt ist. 

Der Wundertäter Gregor war durch Theodosius selbst in das Klosterleben 
und die Übungen der Demut, des Gehorsams und der Losschälung eingeführt 
worden. Die Losschälung war ihm so vertraut, daß er alle seine Bücher ver- 
kaufte und den Erlös den Armen gab. Aber seine Haupttätigkeit war das Ge- 



Die heiligen Streiter 369 

bet. Ständig sprach er Formeln zur Austreibung des bösen Feindes und er- 
langte dadurch eine besondere Gewalt über die Dämonen und dazu die Wun- 
dergabe. Er verrichtete seine Gebete in einem Keller, eine Gewohnheit, die 
ihn in die geistliche Nähe der Reklusen des Kiewer Höhlen-Klosters bringt. 
Seine drei Zusammenstöße mit Räubern erinnern stark an ähnliche Episoden 
im Leben des hl. Theodosius. Theodosius hat aber die Räuber nie bestraft, 
sondern sich damit begnügt, sie zu bekehren und auf rechte Wege zu bringen. 
Gregor bekehrte die Räuber durch Bestrafung. Als sie ihm eines Tages seine 
Bücher stehlen wollten, schläferte er sie durch sein Gebet für fünf Tage ein. 
Als sie aufwachten, waren sie durch Hunger ganz entkräftet, eine Strafe, die 
Gregor für genügend hielt. Als er darum hörte, daß der Stadtkommandant be- 
fohlen hatte, die Räuber zu foltern, beeilte er sich, sie freizukaufen und vom 
Tode zu erretten. Mit anderen Dieben, die seine Suppentöpfe gestohlen hatten, 
verfuhr er viel strenger. Drei Tage lang konnten sie sich nicht von der Stelle 
rühren. So oft sie den Heiligen um Verzeihung baten, hörten sie immer den 
gleichen Urteilspruch: •Da ihr nichts Vernünftiges schafft, sondern euer gan- 
zes Leben lang die Arbeitserträgnisse anderer stehlt, weil ihr selbst nicht 
arbeiten wollt, so bleibt ihr von nun an in völliger Arbeitslosigkeit hier bis 
an euer Lebensende stehen." Als aber die Unglücklichen nicht aufhörten zu 
bitten und Besserung zu versprechen, ließ sich Gregor bewegen, ihnen unter 
der Bedingung zu verzeihen, daß sie bis zum Tode für das Kloster arbeiteten. 
Auf dieselbe Weise behandelte er noch andere Diebe, von denen einer durch 
ein Unglück unter den Ästen eines Baumes erstickte. Der Heilige verhängte 
zwar eine derartige Todesstrafe nicht, aber er sagte sie dem Dieb voraus. 
Dadurch wird die Strenge seiner Bestrafung faktisch nicht gemildert. 

Gregor selbst starb eines tragischen Todes. Er wurde auf Befehl des Fürsten 
Rostislaw ertränkt, weil er diesem zur Strafe für eine von den fürstlichen 
Vasallen erlittene Beleidigung vorausgesagt hatte, daß er mit seinem ganzen 
Gefolge im Wasser umkommen werde. Die Grausamkeit des Fürsten beweist, 
daß er einen Tod wie ihn Gregor vorausgesagt hatte, wohl verdiente. Aber 
hat einer je erlebt, daß sich Theodosius seinen Gegnern gegenüber vom Wieder- 
vergeltungsrecht hat leiten lassen? 

Trotz allem stehen die Charakterbilder der Mönche, die wir bisher be- 
trachtet haben, der geistigen Gestalt ihres heiligen Stifters noch mehr oder 
weniger nahe. Eine völlig neue Welt betreten wir aber, wenn wir uns den 
heiligen Reklusen zuwenden. 

Da ist z. B. der Mönch I s a a k, der zur Zeit des hl. Antonius Mönch gewor- 
den war. Alle seine Güter, die er als reicher Kaufmann erworben hatte, ver- 
schenkte er an die Armen. Da er ein Leben äußerster Strengheit führen wollte, 
war ihm der gewöhnliche Bußgürtel nicht genug; er zog eine frisch abgezogene 
Bockshaut an, die sich mit der Zeit auf seinem Leib wie eine Rinde ver- 
härtete. Er wurde durch Antonius in eine Höhle eingemauert; vier Ellen im 
Geviert hatte sie nach außen eine kleine Öffnung, durch die ihm als Nahrung 
alle Tage ein geweihtes Brot gereicht wurde. So verbrachte er sieben Jahre. 
Er fühlte sich seines Heiles gewiß. Aber der Teufel stellte ihm eine sehr ein- 

st 



370 Iwan von Kologriwof 

fache Falle, in die er hineinfiel. Eines Tages versicherte ihm der Teufel, daß 
ihn Christus persönlich in seiner Höhle besuchen werde. Tatsächlich erblickte 
der Mönch eine von Lacht umflossene Gestalt, die er für den in Aussicht 
gestellten Besuch hielt. Als er niederfiel, um anzubeten, verwandelten sich die 
begleitenden Engel in Dämonen. Mit Trommeln und anderen Instrumenten 
spielten sie auf zu einem höllischen Treiben, bei dem der arme Isaak selbst 
mittanzen mußte. So wurde Isaak für seinen Hochmut bestraft. Er hatte sich an- 
gemaßt, heilig und der Anschauung Christi würdig zu sein. Er hatte vergessen, 
sich mit einem Schutzmittel zu versehen, dem Zeichen des heiligen Kreuzes. 
Seinen Tanz mußte er mit einer langwierigen Lähmung und einem vollstän- 
digen Gedächtnisschwund bezahlen. Seine Heilung zog sich mehr als zwei 
Jahre hin. Nach seiner Wiederherstellung nahm er ein strenges, bis zum 
äußersten getriebenes Leben wieder auf, aber nicht mehr als Rekluse. •Du 
hast mich in der Höhle verführt, als ich allein war", antwortete er auf neue 
Versuchungen des Teufels. •Ich habe genug: von nun an werde ich dich mit 
der Gnade Gottes besiegen, aber im Zusammenleben mit meinen Brüdern." 

Isaak wurde •Narr um Christi willen", der erste derartige Fall, der in der 
russischen Literatur bezeugt ist. Anfangs kam seine Narrheit zum Ausdruck 
in freiwilligen Selbsterniedrigungen und vielleicht auch in Seltsamkeiten im 
Benehmen, die als Folgen seiner Krankheit zurückgeblieben waren. Er 
arbeitete in der Küche, wo man sich über ihn lustig machte. Eines Tages 
führte er den Befehl der Spötter aus und fing mit seinen Händen einen Raben, 
und seine Mitbrüder fingen an, ihn als Wundertäter zu verehren. Später 
trieb er seine Narrheit ganz bewußt. •Da er menschlichen Ruhm verschmähte, 
fing er an, den Narren zu spielen und mit seinen Oberen und Mitbrüdern 
Schabernack zu treiben." Er zog •durch die Welt", sammelte in seiner Höhle 
Kinder und spielte mit ihnen •Klosterleben". Dafür erhielt er von seinen Obe- 
ren Schläge. Gegen Ende seines Lebens war sein Triumph über die Dämonen so 
groß, daß sie ihm ihre Ohnmacht eingestehen mußten. In Isaak verehren die 
Russen ihren Hauptpatron gegen alle satanischen Anfechtungen. In seinem 
Falle wird der Gegensatz zwischen dem Einsiedlerleben und dem demütig- 
gehorsamen Gemeinschaftsleben offenkundig an die Namen der hl. Antonius 
und Theodosius geknüpft. 

Die Furcht vor dem Einsiedlerleben scheint sich in der Generation der 
Theodosius-Schüler forterhalten zu haben. So rät z. B. der Abt Nikon dem 
jungen N i c e t a s unter Berufung auf das Beispiel Isaaks davon ab. Trotzdem 
ließ sich Nicetas eigenmächtig einmauern und kam zu Fall, sobald die Stunde 
seiner Prüfung gekommen war. Seine Versuchung war viel feiner und hinter- 
listiger als die Versuchung Isaaks. Der Teufel hüllte sich nämlich in das Ge- 
wand eines Engels und überredete ihn, nicht mehr zu beten, sondern sich nur 
der Lesung der Hl. Schrift hinzugeben. Er machte ihn überaus kundig des Alten 
Testamentes. Diese Bibelkenntnis und dazu die Gabe, im Buch der Zukunft zu 
lesen, verschaffte ihm die Achtung und Aufmerksamkeit der Weltleute. Aber 
die Altväter des Klosters durchschauten den teuflischen Betrug. •So sehr sich 
Nicetas in den jüdischen Büchern auskannte, so sehr weigerte er sich, das 



Die heiligen Streiter 371 

Neue Testament jemals zu lesen, zu hören und sogar zu sehen." Kräftige 
Exorzismen mußten angewandt werden, um den Unglücklichen zu retten. Der 
Teufel wurde ausgetrieben, und mit ihm verschwand gleichzeitig die angebliche 
Weisheit des Mönchs. Er, der vorher in seinem Stolz nicht mehr betete, weil 
er vorgab, ein Engel werde das göttliche Officium für ihn verrichten, wurde 
später ein Heiliger und der Wahl zum Bischof von Nowgorod für würdig 
befunden. 

Nach solchen traurigen Erfahrungen verboten die Oberen, mit der gleichen 
Entschiedenheit wie früher dem Nicetas, auch dem Mönch Laurentius in 
der Laura von Petschersk Rekluse zu werden. Als er auf seinem Vorhaben 
bestand, mußte er das Kloster verlassen. Er ließ sich in einem benachbarten 
Monasterium einmauern, bewahrte aber der Laura stets ein dankbares An- 
denken. Er wurde als Einsiedler im Kloster des hl. Demetrius heilig, erlangte 
aber nie die Herrschaft über die Dämonen, wie sie den •besseren" unter den 
Altvätern in der Laura verliehen war. 

Die Furcht vor den Gefahren des Einsiedlerlebens, die die Väter des 
Petschersker Klosters im 11. und Anfang des 12. Jahrhunderts kennzeichnet, 
verschwand in den folgenden Jahrhunderten vollständig. Wir sehen im 
12. Jahrhundert Reklusen wie Athanasius, Johannes, Theophi- 
lus und andere, die hohe Grade der Vollkommenheit erreichten. Wir hören 
auch nichts mehr davon, daß sie besondere Versuchungen zu bestehen hatten. 
Im Gegenteil, die Viten dieser Reklusen bilden den geistlichen Mittelpunkt 
des Paterikon. Das Licht, das die Einsiedeleien ausstrahlten, leuchtete ein 
ganzes Jahrhundert im Leben des berühmten Klosters. 

Wenn unsere Annahme richtig ist, nach der wir bei den ersten Einsiedlern 
den persönlichen Einfluß des hl. Antonius wirksam sehen, dann kann es auch 
nicht anders sein, daß in den Erzählungen des 13. Jahrhunderts, die uns im 
Paterikon erhalten sind, die Persönlichkeit des gleichen Heiligen, die lange 
Zeit durch die Person des hl. Theodosius überstrahlt war, von neuem in den 
Vordergrund tritt. In der Tat wird sein Name oft erwähnt und immer vor 
dem des hl. Theodosius, bisweilen sogar ohne ihn. Simon sowie Polycarp nehmen 
auf eine Antonius-Vita Bezug, die uns nicht mehr erhalten ist. Mit Antonius 
siegte die Tradition vom Berge Athos über die Überlieferung aus Palästina. 
•Der Segen des heiligen Berges", mit dem St. Antonius, wie man sagte, geseg- 
net war, wird unablässig ins Gedächtnis zurückgerufen. 

Eine solche Auferstehung der Antonius- und Athos-Tradition war nur mög- 
lich durch einen neuen geistlichen Impuls, der vom Athos und-den literarischen 
Einflüssen dieser Schule ausging, z. B. von den alten ägyptischen und syrischen 
Vätersammlungen, von denen deutliche Spuren im Petschersker Paterikon zu 
finden sind. Seine literarischen Quellen sind zwar noch wenig erforscht, aber 
die östliche Tradition steht eindeutig darin fest. So ist die Erzählung über die 
Reue des Theophilus, der seine Tränen in einem Gefäß gesammelt hatte, und 
dem ein Engel ein anderes Gefäß bringt, das mit seinen im geheimen ver- 
gossenen Tränen gefüllt war, in allen Stücken dem ägyptischen Paterikon 
entnommen. 



372 Iwan von Kologriwof 

Schreckliche "Versuchungen, außerordentliche Einwirkungen der Dämonen 
und furchtbare Leiden bilden die Atmosphäre, in der die späteren Schüler 
des hl. Antonius leben und ihre Heldentaten vollbringen. 

Von Johannes Polypathet, dem Schmerzensreichen, z. B. wird uns 
berichtet, daß er 30 Jahre in seiner Klause in Eisenfesseln lag. In seiner Ju- 
gend litt er stark unter fleischlichen Versuchungen. Als er Hilfe suchend am 
Grab des hl. Antonius betete, hörte er dessen Stimme, die ihm befahl, hier 
an der gleichen Stelle Rekluse zu werden. •Um sich zu retten", lebte er ganz 
nackt, litt unter Kälte und unter den Qualen seiner Eisenketten. Mit dieser 
harten Buße noch nicht zufrieden, grub er sich in der Fastenzeit bis an die 
Brust in die Erde ein, ohne aber dadurch von seinen Versuchungen befreit zu 
werden. Seihe Beine glühten, seine Knochen krachten und seine Sehnen ver- 
bogen und verzerrten sich. In der Osternacht steckte •die verfluchte Schlange" 
sogar die Hände und den Kopf des Reklusen in ihren Rachen und verbrannte 
ihm die Haare. Aus den Teufelsrachen rief Johannes zu Gott. Der böse Feind 
verschwand vor dem Richterspruch des Herrn, der befahl, Moses •den Un- 
garn", der in der gleichen Höhle begraben lag, um seine Fürbitte für die Be- 
freiung des Johannes anzuflehen. 

Die Heftigkeit der Versuchungen und die Gefahren ewiger Verdammung 
werden im Paterikon in vielen Erzählungen über den •Fall und die Sünden 
der Heiligen" dargestellt. Der Pope T i t u s z. B. lebte in Haß und Feind- 
schaft mit dem Diakon Evagrius. Wie Titus, so hätte beinahe auch Theo- 
philus wegen seines unversöhnlichen Zornes eines unbußfertigen Todes 
sterben müssen. Erasmus, der alle seine Güter der Kirche geschenkt hatte, 
ergab sich nachher einem ganz unordentlichen und nachlässigen Lebenswan- 
del. Ar et as ist •geizig und unbarmherzig". Nicht allein, daß er •niemals 
in seinem Leben einem Armen einen Heller schenkte, er strengte sogar Pro- 
zesse gegen Unschuldige an und behandelte sie ganz ungerecht. Theodor 
wurde ein Opfer seiner Habsucht, er hatte in seiner Höhle einen Schatz ge- 
funden und war bereits entschlossen, heimlich aus dem Kloster zu entfliehen. 
Er wurde durch seinen geistlichen Freund Basilius davon abgehalten. 
Andere wurden auf die Fürbitten Marias, der heiligen Antonius und Theo- 
dosius gerettet. 

Alle diese Versuchungen sind das Werk der Dämonen. Sie spielen im Pate- 
rikon eine sehr große Rolle, weit mehr als in der Vita des hl. Theodosius, 
wo die Teufel sich darauf beschränken, ihren Opfern Furcht und Schrecken 
einzujagen. Bei ihren Angriffen auf die Reklusen erscheinen sie entweder in 
Menschen- oder in Engelsgestalt. Matthäus sah einen Dämon in der Kirche 
in der Gestalt eines •Polen", der Blumen auf die Mönche warf, durch die sie 
während des Gebets schlaff und lau wurden. Er sah sie auch in Massen die 
Rücken der Schweine besteigen. Diese dämonischen Vorstellungen sind für 
die späteren Erzählungen des Paterikon von Petschersk ebenso charakteri- 
stisch, wie für das ägyptische. Entsprechend der Größe der Versuchungen 
und der Heftigkeit ihrer Abwehrkämpfe werden die Leiden und ihre reini- 
gende Kraft mit einer besonderen Himmelskrone belohnt. 



Die heiligen Streiter 373 

Dieser Gedanke kommt in besonderer Weise zum Ausdruck in der Erzählung 
über das Leben Pimens, des Schmerzensreichen. Dieser junge Mann war 
von Geburt an krank und wollte keine Heilung. Er bat Gott, ihm seine Krank- 
heit zu belassen, und sein Gebet war stärker als das Gebet seiner Mitbrüder, 
die seine Heilung erflehten. Nachdem er auf mirakulöse Weise durch Engel 
(oder wohl richtiger durch Mönche) die Mönchstonsur empfangen hatte, 
verbrachte er sein ganzes Klosterleben auf dem Krankenlager als Opfer 
eines peinlichen Leidens, das den Abscheu der Krankenbrüder erregte. Ein 
ganz besonderes Kennzeichen dieser Antonius-Schüler liegt aber darin, daß 
diesem armen freiwilligen Märtyrer die Kraft erhalten blieb, seine Mitbrüder 
zu ihrer Besserung zu strafen. Waren die Mönche, denen die Sorge für die 
Kranken anvertraut war, in ihrer Pflichterfüllung nachlässig, so schlug er sie 
mit Krankheit. Nach 25 Leidensjahren stand er an seinem Todestag von seinem 
Krankenbett auf und machte zum Abschied die Runde durch alle Klosterzellen. 
Ganz besonders verehrte er das Grab des hl. Antonius, wie wenn er dadurch 
hätte zeigen wollen, wer sein geistlicher Vater war. 

Die Lebensbeschreibung des Moses aus Ungarn ist eine endlose Geschichte 
seiner Leiden in der polnischen Gefangenschaft. Hier wurde ihm von einer 
reichen Witwe nachgestellt, die ihn in leidenschaftlicher Liebe um jeden 
Preis zum Ehemann haben wollte. Trotz aller Schmeicheleien und aller ande- 
ren erdenkbaren Umtriebe blieb Moses fest. Selbst die schlimmsten Mißhand- 
lungen erschütterten ihn nicht. Und doch wollte die Frau den Moses nicht zu 
einer Sünde verleiten. Sie wollte ihn ja zum Ehemann, und Moses war ein 
Laie. Aber er wollte seine Keuschheit bewahren, vielleicht weil er schon 
Klostergedanken hatte, oder auch weil er sich durch die Aufdringlichkeiten 
dieses Weibes abgestoßen fühlte. Beides ist von Seiten eines schönen stand- 
haften jungen Mannes psychologisch ganz verständlich. Aus diesem Grunde 
sind wir geneigt, in Moses weniger einen Helden der Keuschheit, als vielmehr 
einen Heros der Sanftmut zu sehen; denn in Wirklichkeit wäre jeder andere 
den Herausforderungen eines solchen Weibes ganz anders entgegengetreten. 
Moses aber tat nichts, als ihr ruhig die Stirne zu bieten und ihre leidenschaft- 
lichen Werbungen und Grausamkeiten zu verachten, die ja nur unleugbare 
Beweise ihrer ohnmächtigen Wut waren. Zur Rache für seine Standhaftigkeit 
ließ sie Moses eines Nachts entmannen. Während er sein Blut vergoß, erschien 
ihm ein Engel (oder ein Mönch?), der ihm die Mönchstonsur gab und ihm den 
Mönchshabit anzog. Diese wunderbare Tonsur und Einkleidung wurden später, 
als Moses nach der Gefangenschaft um Aufnahme bat, von den zuständigen 
Oberen der Laura von Petschersk für gültig erklärt. Hier führte er noch zehn 
Jahre lang ein vorbildliches Tugendleben. 

Ein anderer Kriegsgefangener war Eustratus, der von den Juden auf 
der Halbinsel Krim gekreuzigt wurde, wahrscheinlich, weil er es ablehnte, 
das mosaische Gesetz anzunehmen. In diesem Falle wäre er ein echter christ- 
licher Blutzeuge. Aber ein anderer Gefangener der Polowtzy, namens Nikon, 
wurde gemartert aus dem einfachen Grund, weil er sich, in Gottes Willen 
ergeben, geweigert hatte, das Lösegeld für seine Befreiung zu bezahlen. Neh- 



374 Iwan von Kologriwof 

men wir zu den Genannten noch hinzu die Namen der Kukscha, die als 
Apostel der Wjatitseh von Heiden getötet wurden, des weiteren die Namen 
von Gregor, Theodor und Basilius, die auf Befehl russischer Fürsten umge- 
bracht wurden, so besitzen wir unter den Heiligen des Petschersker Pateri- 
k6n eine ziemlich lange Liste von Märtyrern und freiwilligen und unfreiwilli- 
gen Leidenshelden. Entsprechen diese Leiden, mit denen der aszetisch-eremi- 
tische Weg besät ist, nicht den Liebesopfern auf dem zoenobitisch-aktiven 
Weg? 

Wir sehen also im Monasterium der heiligen Antonius und Theodosius ganz 
deutlich zwei Ströme des geistlichen Lebens: der erste Strom ist der eremi- 
tische, aszetisch-heroische, der zweite ist der zoenobitische, demütig-gehor- 
ehende, sozial-karitative. Beide gehen auf ihre heiligen Stifter und durch sie 
auf eine zweifache ostkirchliche Tradition zurück: auf die palästinensisch-stu- 
ditische und die ägyptisch-syrische • vom Berg Athos ausgehende. Wie wir 
gesehen, ist es nicht immer leicht, eine deutliche Trennungslinie zwischen ihnen 
zu ziehen. Doch ihr Gegensatz ist ein Faktum, das bestehen bleibt. 

Im ästhetisch-religiösen Bereich finden diese zwei Richtungen ihren viel- 
leicht treffendsten Ausdruck in zwei Gestalten oder Charakteren: in Mar- 
kus, dem Totengräber und dem Ikonen-Maler A1 y p i u s. Ersterer ist ein 
herber, düsterer Greis, der sein ganzes Leben unter der Erde als Totengräber 
seiner Brüder zubrachte und deswegen mit dem Tod in seltsamer Weise ver- 
traut war. Er ließ die Verstorbenen für einige Stunden auferstehen, um ihre 
Gräber endgültig fertiggraben zu können; am andern Tag ließ er sie •wieder 
sterben", oder besser, er ließ sie in ihr Grab zurückkehren, um die Fehler 
seiner Arbeit richtigzustellen. Mit- den Lebenden war er so streng, daß er sie 
für eine schlechte Herzensregung kurzerhand mit dem Tode bestrafte und 
ihnen so den Weg der strengen Buße und der Tränen eröffnete. 

Alypius dagegen ist ein erleuchteter Künstler, der erste Maler Rußlands. 
Eine seiner Ikonen, bekannt als •Die Königin zu Seiner Rechten", leuchtet 
in ihrer feinen Ornamentik wie ein Mosaikbild. Sie wird in der Kathedrale 
Maria Himmelfahrt in Moskau aufbewahrt, während sich eine andere in 
Rostow befindet. Alypius starb 1144. Auch er war ein Mann rastloser Arbeit, 
der seinen Händen keine Ruhe gönnte. Er ist ein •anargyre", ein Selbstloser, 
der die Erträgnisse seiner Arbeit unter die Armen verteilte. Bei allen Ver- 
leumdungen und Verfolgungen seitens seiner Mitbrüder bewahrte er die Sanft- 
mut, in der er niemand strafte, sondern seine ganze Hoffnung auf Gottes Macht 
setzte. Die strahlenden Farben seiner Ikonen heilen vom Aussatz und die 
Engel steigen in Menschengestalt vom Himmel hernieder und helfen zum 
Malen schöner Bilder. 

Zum Schluß noch ein kurzes Wort über den jetzigen Zustand der berühmten 
Laura von Petschersk. Von ihrer Kathedrale muß man leider sagen, daß sie 
von ihrer ehemaligen Herrlichkeit fast nichts bewahrt hat. Feindliche Einfälle 
und wiederholte Brände haben sie ihr geraubt. Auch in der Klostersakristei 
sind nur noch sehr wenige Altertümer anzutreffen: mehrere Weihrauchfässer 
und ein handgeschriebenes Evangelienbuch. Bibliothek und Archive wurden 



Die heiligen Streiter 375 

1718 das Opfer einer großen Feuersbrunst. Die 129 Handschriften, die erhalten 
blieben, haben nur geringen Wert und gehen höchstens auf das 14. Jahrhundert 
zurück. Das Kloster, diese Hochburg der russischen Frömmigkeit, ist im Laufe 
seiner Geschichte durch viele schicksalsschwere Zeiten hindurchgegangen. Von 
den ersten Tagen seines Bestehens an wurde es von umherziehenden Räuber- 
banden immer wieder in Brand gesteckt. Späterhabenes die Mongolen mehrere 
Male in Trümmer gelegt. Aber jedesmal wurde es durch die Frömmigkeit des 
russischen Volkes wieder aufgebaut, jedesmal schöner und reicher als vor dem 
Untergang. 

Das Kloster war der Mittelpunkt, um den das Volk sich scharte, um fremd- 
ländische Einwanderungen von sich abzuwehren. Auch den Unionsbestrebun- 
gen mit Rom war es zu allen Zeiten abgeneigt. Es gilt daher das harte aber 
wahre Wort: Die Laura von Petschersk war und blieb das uneinnehmbare 
Bollwerk der russischen Orthodoxie. 




