
376 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Alions von Liguori als Patron der Beichtväter und Moraltheologen 
Von P. Dr. Bernhard H ä r i n g C.ss.R., Gars a. Inn 

Papst Pius XII. hat den heiligen Kirchenlehrer Alfons Maria von Liguori durch 
apostolisches Breve vom 26. April 1950 (anläßlich des zweihundertsten Jahrestages 
des Erscheinens seiner Moraltheologie) zum •himmlischen Patron aller Beichtväter 
und Moralisten" erhoben. Das Breve weist auf die Gewohnheit der Kirche hin, ein- 
zelnen Ständen, Berufen und Gemeinschaften besondere Schutzpatrone zu bestim- 
men, •deren vorzüglicher Schirmherrschaft bei Gott sie versichert sein können und 
zu deren Nachahmung sie in besonderer Weise aufgerufen sind". Der Heilige Vater 
(der übrigens selber schon als Kardinal-Staatssekretär eine diesbezügliche Petition 
eingereicht hat) begründet die Ehrung des Heiligen mit •seiner bekannten und aus- 
gezeichneten Gelehrsamkeit, Klugheit, Ausdauer und Geduld im Beichtstuhl", mit 
seinen Verdiensten um die bessere Ausbildung der Beichtväter, mit der unüber- 
troffenen Klarheit und Milde seiner Moraltheologie, mit seiner •providentiellen" 
Leistung im Kampf gegen den jansenistischen Rigorismus. 

Durch das apostolische Breve sind die Beichtväter (damit wohl auch die Gläubigen, 
die einen guten Seelenführer suchen und erbeten) und die Moraltheologen dem 
hl. Alfons empfohlen und auf seine Fürsprache und sein Beispiel hingewiesen. Ver- 
suchen wir es darum, das Bild des begnadeten Beichtvaters und zeitnahen Moralisten 
zu skizzieren. 

I.  Der begnadete Beichtvater 

Alfons ist nicht zuerst ein gelehrter Schriftsteller, sondern ein großer und erfolg- 
reicher moderner Seelsorger. Er ist der Seelenführer von Bischöfen und hochgestell- 
ter Persönlichkeiten sowie begnadeter Seelen, aber vorzüglich und auf Grund beson- 
derer Berufung ist er der Seelsorger •der verlassenen Seelen", der zer- 
streut Lebenden und Unwissenden. Die Sünder für Christus zu gewinnen, Herold der 
göttlichen Barmherzigkeit und Liebe zu sein, das ist die große Leidenschaft seines 
Lebens. Volksmission und Exerzitien sind seine besonderen Mittel. 

Alfons ist ein moderner Seelsorger, das will sagen: ein Seelsorger, der neue Wege 
findet, der die brennenden Anliegen seiner Zeit erkennt und zielbewußt anpackt. 
Der im Königreich Neapel üblichen Seelsorge der Konservierung, die sich auf die 
schönen Kirchen und die großen Orte beschränkt, setzt er die Sorge um die Ver- 
lassenen, das Aufsuchen der unwissenden Hirten und Bauern, die Eroberung der an 
Leib und Seele Heruntergekommenen entgegen. Unfruchtbaren überlieferten For- 
men setzt der Mann aus dem überlieferungstreuen Adelsgeschlecht die Unruhe des 
Suchens gegenüber; freilich, er denkt nicht daran, selber ganz Neues erfunden zu ha- 
ben, sondern bekennt sich immer wieder andern Orden und großen Männern als ver- 
pflichtet (vor allem der Gesellschaft Jesu und dem hl. Vinzenz). 

Alfons war ein hinreißender Prediger. Aber sein ganz besonderes Charisma hatte 
er für die Verwaltung des Bußsakramentes. Der große •Heilstheologe" sieht das 
ganze Missionswerk vom ErlöserwirkenChristi her; deshalb die nachdrück- 
liche Betonung der Beichte innerhalb der Mission. Er wird nicht müde, die Priester, 
vor allem seine Missionäre zu mahnen, den größten Eifer auf die Verwaltung des 
Sakramentes der Wiederversöhnung zu verlegen, den Beichtenden gegenüber •reich 
an Liebe, unerschöpflich in wohltuender Geduld, festgegründet in der Klugheit" zu 
sein (Praxis Confessarii n. 1). Nirgends fühlt sich der •Erlöserpriester" so sehr als 
Werkzeug des Erlösers wie im Beichtstuhl, nirgends sonst erlebt er es so greifbar: 
•Beim Herrn ist überreiche Erlösung." 



Aus dem Leben der Kirche 377 

Alfons war unermüdlich im Beichtstuhl, auch als Bischof und noch als gebrech- 
licher Greis. Es sind zahlreiche Briefe des Heiligen an seine Beichtkinder erhalten. 
Aus allen spricht eine liebevolle Ehrfurcht vor der erlösten Seele, eine heilige Ge- 
duld mit den Geplagten und Ängstlichen sowie ein kluges, mildes und zugleich festes 
Urteil. Sogar in seiner schweren Prüfungszeit, als er für sich selbst an schmerzlicher 
Ängstlichkeit litt (zum größten Teil wohl eine Folge des Alters und der Überarbei- 
tung, zum geringeren Teil ein Erbe der Mutter), war er in seinem Urteil in der 
Seelenführung von bewundernswerter Klarheit. In einer Zeit, da die psychologischen 
Studien kaum gepflegt wurden, zeigt er eine staunenswerte Einfühlung in die ver- 
schiedenen Seelenleiden (Vgl. B. Ziermann, Nervöse Seelenleiden und ihre seelsorg- 
liche Behandlung bei Alfons von Liguori, Heidelberg 1947). Große Erfahrung und ein 
treffsicheres Urteil beweist er auch in den Fragen mystischer Begnadigung. Er zeigt 
sich im allgemeinen äußerst skeptisch gegen Visionen und Privatoffenbarungen sei- 
ner Beichtkinder. Aber wenn er die Demut und den inneren Fortschritt in der Liebe 
erkannt hat, dann bestärkt er die Seelen auf ihrem mystischen Gebetsweg, auch wenn 
andere ihnen einreden wollen, es sei nichts als Einbildung. 

Dem Bußsakrament will der Heilige auch durch seine Moraltheologie dienen. Wie- 
derholt betont er, daß er sich dieser zeitraubenden Arbeit nur deswegen unterzogen 
habe. Er will tüchtige Verwalter des erhabenen richterlichen Amtes heranbilden. 
Die kürzeren oder längeren Auszüge aus seiner großen Moral (Der Apostolische Ar- 
beiter, Die Beichtpraxis, Der Landbeichtvater) sind ganz auf die Bedürfnisse des je- 
weils verschiedenen Beichtstuhles und der größeren oder geringeren Kenntnis der 
Priester zugeschnitten. 

Als Bischof verlangt Alfons für die Approbation der Beichtväter unerbittlich 
gründliche Moralkenntnisse und ein dauerndes Weiterstudium. Selbst berühmten 
Predigern verweigert er in seiner Diözese die Beicht-Jurisdiktion, wenn sie sich 
nicht mit Erfolg der von ihm verlangten Prüfung unterziehen. Mit heftigen Worten 
beklagt er in Briefen an Bischöfe die Unwissenheit der Beichtväter. Streng verur- 
teilt er die Praxis, Priester zu weihen ohne vorausgegangene moraltheologische Schu- 
lung. Es ist kein Zweifel, daß er durch seine eigene unerbittliche Praxis und seine 
ernsten Mahnungen eine dringliche Reform auf diesem Gebiete in die Wege ge- 
leitet hat. 

Wer nur die kasuistischen Fachbücher des Heiligen kennt, könnte auf den Gedan- 
ken kommen, der Heilige habe die Aufgabe des Beichtvaters einseitig in seinem 
richterlichen Amt gesehen. Sein reiches aszetisches Schrifttum, seine Briefe an 
Beichtkinder und Beichtväter sind der beste Beweis, daß es sein ernstestes Anliegen 
war, die Pönitenten zur Frömmigkeit, zum innerlichen Gebet und zur vollkommenen 
Übung der Tugenden anzuleiten. 

II. Der zeitnahe Moraltheologe 
Die moraltheologische Leistung des Heiligen ist zu einem großen Teil gekenn- 

zeichnet als Dienst am Sakrament der Barmherzigkeit. Alfons hat nie gedacht, ein 
großer Systematiker der Moraltheologie zu sein. Nach unserem heutigen Sprach- 
gebrauch ist er überhaupt mehr Pastoraltheologe als Moralist. Seine moraltheolo- 
gischen Leistungen wollen mehr unter dem Gesichtspunkt praktischer Seelsorge als 
wissenschaftlicher Spekulation und Systematik gewertet sein. Er hat nicht wie Tho- 
mas ein überzeitliches Standardwerk der Moraltheologie geschaffen, wenn auch 
vieles von seinem Schrifttum bleibenden Wert hat. Seine hohe Vorbildlichkeit be- 
steht vielmehr darin, daß er ganz und gar in seine Zeit mit ihren Nöten und 
Fragen hineinschreibt. 

Das dringendste Zeitanliegen der Moraltheologie war damals die Auseinander-- 
Setzung mit der jansenistischen Überstrenge. Ein großer Führer tat der 
kirchlichen Moraltheologie äußerst not, nachdem die bislang starke Moraltheologie 
der Gesellschaft Jesu durch Pascals unsachliche Polemik und die Aufhebung des 
Ordens fast ganz ausgeschaltet war. Diesem Ziel dient Alfons durch sein großes 



378 Aus dem Leben der Kirche 

Moralwerk, vor allem aber durch seine zahlreichen Abhandlungen über die Frei- 
heit des wagenden Gewissens gegenüber zweifelhafter gesetzlicher Regelung und 
ungenügend begründeter Schulmeinung sowie über die Grenzen echter Wahrschein- 
lichkeit. (Man nannte diesen ganzen Fragekomplex unzutreffend •das Moralsystem"). 

Dem weitverbreiteten jansenistischen Rigorismus und Pessimismus setzt er die 
Theologie der göttlichen Barmherzigkeit, der •überreichen Erlösung" entgegen. Mit 
leidenschaftlicher Liebe zu den Seelen hämmert er den Grundsatz ein, daß das Buß- 
sakrament nicht das Sakrament der göttlichen Strenge, sondern Milde sei. So wuch- 
tig seine Theologie der •ewigen Wahrheiten", so unerbittlich seine Forderung tief- 
greifender Bekehrung ist, ebenso eindringlich ist die Mahnung an die Seelsorger, 
sich nur als Instrument der göttlichen Barmherzigkeit zu wissen. 

Auch seine mit der ganzen Liebesglut des Herzens geschriebene Mariologie steht 
in diesem zeitgeschichtlichen Rahmen. Der Prädestinationslehre der Jansenisten 
steht der allgütige Erlöser gegenüber, ihrer harten Zurückweisung der Schwachen 
das Bild Marias, der Zuflucht der Sünder, der Offenbarung der Barmherzigkeit Got- 
tes in der Gestalt der Mutter. 

Auch die kasuistische Methode des Heiligen ist zeitgeschichtlich zu würdigen. Man 
beklagt heute, zum Teil mit Recht, die Auseinanderreißung der kasuistischen und 
•der aszetisch-mystischen Moraltheologie. War es zur Zeit des hl. Alfons nicht eine 
Notwendigkeit, beide Dinge klar getrennt zu behandeln? Der Jansenismus ließ nur 
die aszetisch-mystische Sicht der Moraltheologie gelten: das Bild des vollkommenen 
Christen. Und von dieser Sicht her war er hartherzig gegenüber menschlicher 
Schwäche, so sehr, daß er die Armseligen nicht nur von der Kommunionbank, son- 
dern auch vom Beichtstuhl wies. Mag der Moraltheologe heute berechtigterweise 
eine Hauptaufgabe darin sehen, die christlichen Haltungen in ihrer Einzigartigkeit 
herauszuheben und die Einheit und Ganzheit des christlichen Lebens in strahlender 
Systematik darzustellen, damals konnte dem jansenistischen Rigorismus wohl nicht 
anders entgegengearbeitet werden als durch die klare Unterscheidung zwischen dem 
Mindestmaß des Guten, das von jedem Christen und in jeder Situation • wenn nötig, 
auch unter Verweigerung der Absolution • verlangt werden muß und dem unge- 
trübten Hochziel der christlichen Vollkommenheit, auf das der Christ stufenweise 
und situationsgemäß hingewiesen werden soll. 

Der Moralist muß in seiner Zeit stehen; es spricht für ihn, wenn er nicht gewür- 
digt werden kann ohne Berücksichtigung der besonderen Zeitnöte. Heute würde 
Alfons in einer heidnischen Umwelt und bei dem schwindenden Glaubensgeist wohl 
auch seine Aufgabe darin sehen, mehr die wesenhaft christlichen Haltungen zu be- 
tonen als die Lösung des einzelnen Falles, mehr das zündende, allumfassende Ideal 
der Christusnachfolge als die einzelne Handlung und Situation, wenn auch nicht ein- 
seitig. Aber wie sehr zu recht er damals gegenüber dem jansenistischen •idealen, 
vollkommenen, ganzen Christentum" die Kasuistik des barmherzigen richterlichen 
Amtes im Beichtstuhl heraushob, das läßt sich auch heute einigermaßen erfühlen 
angesichts von Tendenzen eines einseitigen •christlichen Radikalismus", die zwar 
durchaus bewundernswert und fruchtbar sind, wenn sie vom einzelnen für seine 
Person klug aufgegriffen werden, die aber der Ruin unzähliger Seelen wären, wenn 
das Richteramt des Beichtvaters davon geprägt würde. 

Die großen Leistungen des hl. Alfons liegen vor allem auf dem Gebiet einer zeit- 
nahen Kasuistik und der Standes- und Berufs-Moral. Er schrieb gesondert über 
die Standespflichten der Priester, der Ordensleute, der Fürsten und Untertanen, der 
Reichen, und der Armen. In heiliger Kühnheit schickte er an alle Bischöfe Italiens 
und (noch mit achtzig Jahren) an alle Monarchen einen Moralspiegel ihrer vordring- 
lichen Standespflichten. 

Weil Kasuistik und Standesmoral wesensmäßig der jeweiligen Zeit und dem be- 
sonderen Standort dient, hat die Erhebung des hl. Alfons zum •Patron der Beicht- 
väter und Moralisten" nichts zu tun mit der naiven Meinung, daß es die Aufgabe 



Aus dem Leben der Kirche 379 

der heutigen Kasuistik sein könnte, einfach alle seine •Beichtfälle" und Lösungen 
weiterzutradieren ohne Rücksicht auf die ganz veränderten Zeitumstände. 

Gesunde Kasuistik fühlt den Puls des strömenden Lebens. Aber ihr Herzschlag 
und Lebensblut ist der unveränderliche Geist Christi. Darum ist es undenkbar, daß 
einer ein großer kasuistischer Moralist sein kann, der nicht tief hineinschaut in die 
Totalität der christlichen Vollkommenheit als der Nachfolge Christi. Alfons konnte 
die aktuellen Fragen der Zeit christlich lösen, nicht nur, weil er das wirkliche Leben 
kannte, sondern noch mehr, weil er das Wesen der Nachfolge Christi tief erfaßt hatte. 
So ist auch sein Beitrag für die systematische Moral, als Lebenstheologie verstanden, 
nicht gering anzuschlagen. Seine Produktivität ist ja viel reicher auf dem Gebiet der 
aszetisch-mystischen Moraltheologie als der Kasuistik. Seine tragenden Gedanken 
seien kurz genannt: Besonders eindringlich betont der Heilige die religiöse 
Fundierung des sittlichen Lebens. Nichts ist ihm fremder als eine 
rein humane Ethik. Im Mittelpunkt seiner seelsorglichen und theologischen Arbeit 
steht die Vertiefung des Frömmigkeitslebens. Als sein bedeutendstes Werk, 
das er allen Christen in die Hand drücken möchte, bezeichnet er deshalb selbst sein 
kleines Büchlein über das G e b e t. Er weiß wie kaum ein anderer, daß alle Gesetze 
und Gebote nichts nützen, wenn der Geist der Frömmigkeit fehlt. Die prophetisch 
ernste Verkündigung der Gebote ist bei ihm darum ganz eingebettet in die Froh- 
botschaft von der Erlöserliebe Christi, die ergreifend zum Ausdruck kommt 
in franziskanisch inniger Verehrung der Kindheitsgeheimnisse und des Leidens 
Christi. 

Die zentralsten Punkte der christlichen Moral, die Caritas und die Nach- 
folge Christi, sind auch die Mittelpunkte alfonsianischen Denkens. Alfons hat 
keinen wissenschaftlichen Traktat über den Primat der Liebe geschrieben, wohl aber 
ein Buch von berauschender Schönheit und Begeisterung: •Die Übung in der Liebe 
zu Jesus Christus" (im Anschluß an 1 Kor 13), worin er das ganze christliche Leben 
vom Hauptgebot aus zeichnet. Man muß dieses Werk in der Ursprache lesen. Jeder 
Satz ist Musik und Rhythmus. Überall schlägt die lohende Flamme der Christusliebe 
empor. Hier singt ein Meister das paulinische Hohelied der Liebe weiter. Die aszeti- 
schen Schriften des Kirchenlehrers münden immer wieder im Gedanken, daß die 
christliche Vollkommenheit in der Liebe zu Gott bestehe, d. h. im Erfaßtsein von 
der Liebe Christi, und daß sich die Echtheit der Liebe zeige im liebenden Eingehen 
auf den Willen Gottes, in der •Gleichförmigkeit mit dem Willen 
G o 11 e s ". Er vergißt es freilich nie klarzumachen, daß der Weg zu diesem Hochziel 
die • L o s s c h ä 1 u n g ", die schmerzhafte Loslösung von der falschen Liebe sei. 

Der goldene Faden, der sich durch das gesamte moraltheologische Schrifttum des 
Heiligen zieht, ist die barmherzige Erlöserliebe des Heilandes, 
der sich würdigt, uns zu seiner Nachfolge zu berufen. Der Wappenspruch des 
Beichtvaters und Moralisten ebenso wie des Ordensstifters ist: •Copiosa apud eum 
redemptio. Überreich ist bei IHM die Erlösung." 

Der hl. Johannes Bapt. von la Salle als Vorbild und Patron der Lehrer 
Breve Pius XII. zum 50. Jahrestag der Heiligsprechung 

Am 15. Mai jährte siöh zum 50. Male die Heiligsprechung des hl. Johannes Bapt. 
von la Salle. Aus diesem Anlaß veröffentlichte der Heilige Vater folgendes Breve: 

Das Wort des hl. Bonaventura: •Der allein ist ein wahrer Lehrer, der dem Herzen 
des Schülers ein Idealbild einzuprägen, ihm Licht zu spenden und Tatkraft zu ver- ' 
mittein vermag" muß wohl beherzigt werden. Ganz besonders heutzutage, wo wir 
erkennen müssen, daß die Jugenderziehung oft nicht nur gegen die sittliche Bildung 
Abneigung bekundet, sondern durch Verachtung gegen Gott und die Religion wesent- 
lich zum Verderben der Seelen beiträgt. Daher schenkt die heilige Mutter Kirche 
denjenigen sorgende Liebe, deren Aufgabe es ist, die heranwachsende Jugend zu 




