376

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Alions von Liguori als Patron der Beichtviter und Moraltheologen
Von P. Dr. Bernhard Harin g C.ss.R., Gars a. Inn

Papst Pius XII. hat den heiligen Kirchenlehrer Alfons Maria von Liguori durch
apostolisches Breve vom 26. April 1950 (anlédBlich des zweihundertsten Jahrestages
des Erscheinens seiner Moraltheologie) zum ,himmlischen Patron aller Beichtviter
und Moralisten“ erhoben. Das Breve weist auf die Gewohnheit der Kirche hin, ein-
zelnen Stinden, Berufen und Gemeinschaften besondere Schutzpatrone zu bestim-
men, ,deren vorziiglicher Schirmherrschaft bei Gott sie versichert sein kénnen und
zu deren Nachahmung sie in besonderer Weise aufgerufen sind“, Der Heilige Vater
(der tibrigens selber schon als Kardinal-Staatssekretér eine diesbeziigliche Petition
eingereicht hat) begriindet die Ehrung des Heiligen mit ,seiner bekannten und aus-
gezeichneten Gelehrsamkeit, Klugheit, Ausdauer und Geduld im Beichtstuhl®, mit
seinen Verdiensten um die bessere Ausbildung der Beichtviter, mit der uniiber-
troffenen Klarheit und Milde seiner Moraltheologie, mit seiner ,providentiellen“
Leistung im Kampf gegen den jansenistischen Rigorismus.

Durch das apostolische Breve sind die Beichtviter (damit wohl auch die Gldubigen,
die einen guten Seelenfithrer suchen und erbeten) und die Moraltheologen dem
hl. Alfons empfohlen und auf seine Fiirsprache und sein Beispiel hingewiesen. Ver-
suchen wir es darum, das Bild des begnadeten Beichtvaters und zeitnahen Moralisten
zu skizzieren.

I. Der begnadete Beichtvater

Alfons ist nicht zuerst ein gelehrter Schriftsteller, sondern ein groBer und erfolg-
reicher moderner Seelsorger. Er ist der Seelenfiihrer von Bischéfen und hochgestell-
ter Personlichkeiten sowie begnadeter Seelen, aber vorziiglich und auf Grund beson-
derer Berufung ist er der Seelsorger ,der verlassenen Seelen¥ der zer-
streut Lebenden und Unwissenden. Die Siinder fiir Christus zu gewinnen, Herold der
géttlichen Barmherzigkeit und Liebe zu sein, das ist die groBe Leidenschaft seines
Lebens. Volksmission und Exerzitien sind seine besonderen Mittel.

Alfons ist ein moderner Seelsorger, das will sagen: ein Seelsorger, der neue Wege
findet, der die brennenden Anliegen seiner Zeit erkennt und zielbewuBt anpackt.
Der im Konigreich Neapel iiblichen Seelsorge der Konservierung, die sich auf die
schénen Kirchen und die groBen Orte beschrinkt, setzt er die Sorge um die Ver~
lassenen, das Aufsuchen der unwissenden Hirten und Bauern, die Eroberung der an
Leib und Seele Heruntergekommenen entgegen. Unfruchtbaren iiberlieferten For-
men setzt der Mann aus dem iiberlieferungstreuen Adelsgeschlecht die Unruhe des
Suchens gegeniiber; freilich, er denkt nicht daran, selber ganz Neues erfunden zu ha-
ben, sondern bekennt sich immer wieder andern Orden und grofien Ménnern als ver-
pflichtet (vor allem der Gesellschaft Jesu und dem hl. Vinzenz).

Alfons war ein hinreiBender Prediger. Aber sein ganz besonderes Charisma hatte
er fiir die Verwaltung des BuBsakramentes. Der grofle ,Heilstheologe* sieht das
ganze Missionswerk vomErléserwirken Christi her; deshalb die nachdriick-
liche Betonung der Beichte innerhalb der Mission. Er wird nicht miide, die Priester,
vor allem seine Missiondre zu mahnen, den gréiten Eifer auf die Verwaltung des
Sakramentes der Wiederversshnung zu verlegen, den Beichtenden gegeniiber ,reich
an Liebe, unerschépflich in wohltuender Geduld, festgegriindet in der Klugheit“ zu
sein (Praxis Confessarii n. 1). Nirgends fiihl{ sich der ,Erléserpriester* so sehr als
Werkzeug des Erlésers wie im Beichtstuhl, nirgends sonst erlebt er es so greifbar:
»Beim Herrn ist iiberreiche Erlosung.«



Aus dem Leben der Kirche ’ 377

Alfons war unermiidlich im Beichtstuhl, auch als Bischof und noch als gebrech-
licher Greis. Es sind zahlreiche Briefe des Heiligen an seine Beichtkinder erhalten.
Aus allen spricht eine liebevolle Ehrfurcht vor der erlésten Seele, eine heilige Ge-
duld mit den Geplagten und Angstlichen sowie ein kluges, mildes und zugleich festes
Urteil. Sogar in seiner schweren Priifungszeit, als er fiir sich selbst an schmerzlicher
Angstlichkeit litt (zum gréBten Teil wohl eine Folge des Alters und der Uberarbei-
tung, zum geringeren Teil ein Erbe der Mutter), war er in seinem Urteil in der
Seelenfiihrung von bewundernswerter Klarheit. In einer Zeit, da die psychologischen
Studien kaum gepflegt wurden, zeigt er eine staunenswerte Einfiihlung in die ver-
schiedenen Seelenleiden (Vgl. B. Ziermann, Nervose Seelenleiden und ihre seelsorg-
liche Behandlung bei Alfons von Liguori, Heidelberg 1947). GroBe Erfahrung und ein
treffsicheres Urteil beweist er auch in den Fragen mystischer Begnadigung. Er zeigt
sich im allgemeinen AuBerst skeptisch gegen Visionen und Privatoffenbarungen sei-
ner Beichtkinder. Aber wenn er die Demut und den inneren Fortschritt in der Liebe
erkannt hat, dann bestéirkt er die Seelen auf ihrem mystischen Gebetsweg, auch wenn
andere ihnen einreden wollen, es sei nichts als Einbildung.

Dem BuBsakrament will der Heilige auch durch seine Moraltheologie dienen. Wie-
derholt betont er, daB er sich dieser zeitraubenden Arbeit nur deswegen unterzogen
habe. Er will tlichtige Verwalter des erhabenen richterlichen Amtes heranbilden.
Die kiirzeren oder ldngeren Ausziige aus seiner grofien Moral (Der Apostolische Ar-
beiter, Die Beichtpraxis, Der Landbeichtvater) sind ganz auf die Bediirfnisse des je-
weils verschiedenen Beichtstuhles und der groBeren oder geringeren Kenntnis der
Priester zugeschnitten.

Als Bischof verlangt Alfons fiir die Approbation der Beichtviter unerbittlich
griindliche Moralkenntnisse und ein dauerndes Weiterstudium. Selbst beriihmten
Predigern verweigert er in seiner Didzese die Beicht-Jurisdiktion, wenn sie sich
nicht mit Erfolg der von ihm verlangten Priifung unterziehen. Mit heftigen Worten
beklagt er in Briefen an Bischofe die Unwissenheit der Beichtviter. Streng verur-
teilt er die Praxis, Priester zu weihen ohne vorausgegangene moraltheologische Schu-
lung. Es ist kein Zweifel, daB er durch seine eigene unerbittliche Praxis und seine
ernsten Mahnungen eine dringliche Reform auf diesem Gebiete in die Wege ge-
" leitet hat.

Wer nur die kasuistischen Fachblicher des Heiligen kennt, kénnte auf den Gedan-
ken kommen, der Heilige habe die Aufgabe des Beichtvaters einseitig in seinem
richterlichen Amt gesehen. Sein reiches aszetisches Schrifttum, seine Briefe an
Beichtkinder und Beichtvater sind der beste Beweis, daB es sein ernstestes Anliegen
war, die Ponitenten zur Frommigkeit, zum innerlichen Gebet und zur vollkommenen
Ubung der Tugenden anzuleiten.

II. Der zeitnahe Moraltheologe

Die moraltheologische Leistung des Heiligen ist zu einem groBen Teil gekenn-
zeichnet als Dienst am Sakrament der Barmherzigkeit. Alfons hat nie gedacht, ein
groBer Systematiker der Moraltheologie zu sein. Nach unserem heutigen Sprach-
gebrauch ist er tiberhaupt mehr Pastoraltheologe als Moralist. Seine moraltheolo-
gischen Leistungen wollen mehr unter dem Gesichtspunkt praktischer Seelsorge als
wissenschaftlicher Spekulation und Systematik gewertet sein. Er hat nicht wie Tho-
mas ein iiberzeitliches Standardwerk der Moraltheologie geschaffen, wenn auch

- vieles von seinem Schrifttum bleibenden Wert hat. Seine hohe Vorbildlichkeit be-

steht vielmehr darin, daB er ganz und gar in seine Zeit mit ihren N6ten und
Fragen hineinschreibt. c

Das dringendste Zeitanliegen der Moraltheologie war damals die Auseinander-. -
setzung mit der jansenistischen Uberstrenge. Ein groBer Fiihrer tat der
kirchlichen Moraltheologie duBerst not, nachdem die bislang starke Moraltheologie
der Gesellschaft Jesu durch Pascals unsachliche Polemik und die Aufhebung des
Ordens fast ganz ausgeschaltet war. Diesem Ziel dient Alfons durch sein groBes



318. Aus dem Leben der Kirche

Moralwerk, vor allem aber durch seine zahlreichen Abhandlungen tiber die Frei-
heit des wagenden Gewissens gegeniiber zweifelhafter gesetzlicher Regelung und
ungeniigend begriindeter Schulmeinung sowie iiber die Grenzen echter Wahrschein-
lichkeit. (Man nannte diesen ganzen Fragekomplex unzutreffend ,,das Moralsystem®).

Dem weitverbreiteten jansenistischen Rigorismus und Pessimismus setzt er die
Theologie der géttlichen Barmherzigkeit, der ,iiberreichen Erldsung* entgegen. Mit
leidenschaftlicher Liebe zu den Seelen himmert er den Grundsatz ein, dafl das Buf3-
sakrament nicht das Sakrament der géttlichen Strenge, sondern Milde sei. So wuch-~
tig seine Theologie der ,ewigen Wahrheiten“, so unerbittlich seine Forderung tief-
greifender Bekehrung ist, ebenso eindringlich ist die Mahnung an die Seelsorger,
sich nur als Instrument der géttlichen Barmherzigkeit zu wissen.

Auch seine mit der ganzen Liebesglut des Herzens geschriebene Mariologie steht
in diesem zeitgeschichtlichen Rahmen. Der Pridestinationslehre der Jansenisten
steht der allgiitige Erlsser gegentiber, ihrer harten Zuriickweisung der Schwachen
das Bild Marias, der Zuflucht der Siinder, der Offenbarung der Barmherzigkeit Got-
tes in der Gestalt der Mutter.

Auch die kasuistische Methode des Heiligen ist zeitgeschichtlich zu wiirdigen. Man
beklagt heute, zum Teil mit Recht, die Auseinanderreifiung der kasuistischen und
‘der aszetisch-mystischen Moraltheologie. War es zur Zeit des hl. Alfons nicht eine
Notwendigkeit, beide Dinge klar getrennt zu behandeln? Der Jansenismus lie8 nur
die aszetisch-mystische Sicht der Moraltheologie gelten: das Bild des vollkommenen
Christen. Und von dieser Sicht her war er hartherzig gegeniiber menschlicher
Schwiche, so sehr, daBl er die Armseligen nicht nur von der Kommunionbank, son-
dern auch vom Beichtstuhl wies. Mag der Moraltheologe h e u te berechtigterweise
eine Hauptaufgabe darin sehen, die christlichen Haltungen in ihrer Einzigartigkeit
herauszuheben und die Einheit und Ganzheit des christlichen Lebens in strahlender
Systematik darzustellen, damals konnte dem jansenistischen Rigorismus wohl nicht
anders entgegengearbeitet werden als durch die klare Unterscheidung zwischen dem
MindestmaB des Guten, das von jedem Christen und in jeder Situation — wenn nétig,
auch unter Verweigerung der Absolution — verlangt werden mul und dem unge-
triibten Hochziel der christlichen Vollkommenheit, auf das der Christ stufenweise
und situationsgemifl hingewiesen werden soll.

Der Moralist muB in seiner Zeit stehen; es spricht fiir ihn, wenn er nicht gewtir-
digt werden kann ohne Beriicksichtigung der besonderen Zeitndte. Heute wiirde
Alfons in einer heidnischen Umwelt und bei dem schwindenden Glaubensgeist wohl
auch seine Aufgabe darin sehen, mehr die wesenhaft christlichen Haltungen zu be-
tonen als die Lésung des einzelnen Falles, mehr das ziindende, allumfassende Ideal
der Christusnachfolge als die einzelne Handlung und Situation, wenn auch nicht ein-
seitig. Aber wie sehr zu recht er damals gegeniliber dem jansenistischen ,idealen,
vollkommenen, ganzen Christentum“ die Kasuistik des barmherzigen richterlichen
Amtes im Beichtstuhl heraushob, das 148t sich auch heute einigermafien erfiihlen
angesichts von Tendenzen eines einseitigen ,christlichen Radikalismus*, die zwar
durchaus bewundernswert und fruchtbar sind, wenn sie vom einzelnen f{ir seine
Person klug aufgegriffen werden, die aber der Ruin unzihliger Seelen wiren, wenn
das Richteramt des Beichtvaters davon geprigt wiirde.

Die groBen Leistungen des hl. Alfons liegen vor allem auf dem Gebiet einer zeit -
n ahen Kasuistik und der Standes- und Berufs-Moral. Er schrieb gesondert tiber
die Standespflichten der Priester, der Ordensleute, der Fiirsten und Untertanen, der
Reichen,und der Armen. In heiliger Kiihnheit schickte er an alle Bischéfe Italiens
und (noch mit achtzig Jahren) an alle Monarchen einen Moralspiegel.ihrer vordring-
lichen Standespflichten.

Weﬁ Kasuistik und Standesmoral wesensmiBig der jeweiligen Zeit und dem be-
sonderen Standort dient, hat die Erhebung des hl. Alfons zum ,Patron der Beicht-
viter und Moralisten“ nichts zu tun mit der naiven Meinung, daB es die Aufgabe



Aus dem Leben der Kirche 379

der heutigen Kasuistik sein konnte, einfach alle seine ,Beichtfille* und Ldsungen
weiterzutradieren ohne Riicksicht auf die ganz veranderten Zeitumstinde.

Gesunde Kasuistik fithlt den Puls des stromeénden Lebens. Aber ihr Herzschlag
und Lebensblut ist der unverénderliche Geist Christi. Darum ist es undenkbar, da8
einer ein grofier kasuistischer Moralist sein kann, der nicht tief hineinschaut in die
Totalitdt der christlichen Vollkommenheit als der Nachfolge Christi. Alfons konnte
die aktuellen Fragen der Zeit christlich 16sen, nicht nur, weil er das wirkliche Leben
kannte, sondern noch mehr, weil er das Wesen der Nachfolge Christi tief erfalit hatte.
So ist auch sein Beitrag fiir die systematische Moral, als Lebenstheologie verstanden,
nicht gering anzuschlagen. Seine Produktivitit ist ja viel reicher auf dem Gebiet der
aszetisch-mystischen Moraltheologie als der Kasuistik. Seine tragenden Gedanken
seien kurz genannt: Besonders eindringlich betont der Heilige die religidse
Fundierung des sittlichen Lebens. Nichts ist ihm fremder als eine
rein humane Ethik. Im Mittelpunkt seiner seelsorglichen und theologischen Arbeit
steht die Vertiefung des Fréommigkeitslebens. Als sein bedeutendstes Werk,
das er allen Christen in die Hand driicken mdchte, bezeichnet er deshalb selbst sein
kleines Biichlein iiber das G ebet. Er weil wie kaum ein anderer, daf8 alle Gesetze
und Gebote nichts niitzen, wenn der Geist der Frommigkeit fehlt. Die prophetisch
ernste Verkiindigung der Gebote ist bei ihm darum ganz eingebeitet in die Froh-
botschaft von der Erléserliebe Christi, die ergreifend zum Ausdruck kommt
in franziskanisch inniger Verehrung der Kindheitsgeheimnisse und des Leidens
Christi.

Die zentralsten Punkte der christlichen Moral, die Caritas und die Nach-
folge Christi, sind auch die Mittelpunkte alfonsianischen Denkens. Alfons hat
keinen wissenschaftlichen Traktat {iber den Primat der Liebe geschrieben, wohl aber
ein Buch von berauschender Schonheit und Begeisterung: ,Die Ubung in der Liebe
zu Jesus Christus® (im Anschluf8 an 1 Kor 13), worin er das ganze christliche Leben
vom Hauptgebot aus zeichnet. Man muf3 dieses Werk in der Ursprache lesen. Jeder
Satz ist Musik und Rhythmus. Uberall schligt die lohende Flamme der Christusliebe
empor. Hier singt ein Meister das paulinische Hohelied der Liebe weiter. Die aszeti-
schen Schriften des Kirchenlehrers miinden immer wieder im Gedanken, daB die
christliche Vollkommenheit in der Liebe zu Gott bestehe, d. h. im Erfafitsein von
der Liebe Christi, und dafB sich die Echtheit der Liebe zeige im liebenden Eingehen
auf den Willen Gottes, in der ,,Gleichférmigkeit mit dem Willen
Gottes* Er vergifit es freilich nie klarzumachen, da der Weg zu diesemn Hochziel
die ,Losschidlung¥ die schmerzhafte Loslésung von der falschen Liebe sei.

Der goldene Faden, der sich durch das gesamte moraltheologische Schrifttum des
Heiligen zieht, ist die barmherzige Erldserliebe des Heilandes,
der sich wiirdigt, uns zu seiner Nachfolge zu berufen. Der Wappenspruch des
Beichtvaters und Moralisten ebenso wie des Ordensstifters ist: ,,Copiosa apud eum
redemptio. Uberreich ist bei IHM die Erlésung.

Der hl. Johannes Bapt. von la Salle als Vorbild und Patron der Lehrer
Breve Plus XII. zum 50. Jahrestag der Heiligsprechung

Afn 15. Mai jdhrte sich zum 50. Male die Heiligsprechung des hl. Johannes Bapt.
von la Salle. Aus diesemn AnlaB8 verdffentlichie der Heilige Vater folgendes Breve:

Das Wort des hl. Bonaventura: ,Der allein ist ein wahrer Lehrer, der dem Herzen
des Schiilers ein Idealbild einzuprigen, ihm Licht zu spenden und Tatkraft zu ver=- -
mitteln vermag“ muf3 wohl beherzigt werden. Ganz besonders heutzutage, wo wir
erkennen missen, daB die Jugenderziehung oft nicht nur gegen die sittliche Bildung
Abneigung bekundet, sondern durch Verachtung gegen Gott und die Religion wesent-
lich zum Verderben der Seelen beitrigt. Daher schenkt die heilige Mutter Kirche
denjenigen sorgende Liebe, deren Aufgabe es ist, die heranwachsende Jugend zu





