
Im Spiegel der Zeit 385 

der Arbeit, in der Trockenheit, im Leid, in der Versuchung, in der Schuld wieder 
aufklingt und die Seele erfüllt. Gelegenheiten zu einer Erneuerung der Begegnung 
mit Gott bringt für gewöhnlich der Tag schon mit sich. Wenigstens um die Mittagszeit 
sollte man wieder einmal etwas länger zu Gott aufschauen, in seine Welt eintauchen, 
sich vor seinem richtenden Auge prüfen und seinen Anruf vernehmen. Wer das alles 
treu übt, wird erfahren, wie das Bewußtsein der Gegenwart Gottes allmählich in 
ihm wächst, wie sich der Gedanke an Gott immer leichter einstellt, wie sich Lieb- 
lingsvorstellungen in der Seele festsetzen: das Bild der göttlichen Majestät, des thro- 
nenden Christus, des Herzens Jesu, des Gekreuzigten, und wie er immer wieder zu 
denselben Gebetsworten greift, die ihm zum Ausdruck all dessen werden, was sich 
zwischen Gott und seiner Seele ereignet. Je mehr sich nun das religiöse Leben ver- 
einfacht, in bestimmten Gottesvorstellungen, In einem bestimmten Christusbild, 
einer bestimmten Auffassung der persönlichen christlichen Aufgabe (was alles nicht 
Armut und Enge, sondern Reichtum und Fülle besagt), je mehr also die Seele ein 
eigenes Gepräge, ein klares Profil bekommt, um so tiefer wird der personale Grund 
der Seele, um so schneller und nachhaltiger kommt der Mensch in allen Lagen des 
Lebens in einen persönlichen Kontakt mit Gott. 

So erwächst aus dem bewußten Stehen vor Gott, aus der oftmaligen und nach- 
haltigen Übung des persönlichen Sprechens mit ihm, das halbbewußte Wissen um 
seine ständige Gegenwart. Gott ist sozusagen in die tieferen Schichten der Seele 
eingegangen und mit dem Leben des Menschen tausendfach verwachsen und ver- 
woben. Es braucht nur eines geringen Anstoßes, um ihn wieder ins Bewußtsein zu 
heben, um seine Gegenwart wieder lebendig zu machen. Damit werden aber auch 
alle Dinge und Ereignisse, die ganze Welt des Menschen, seine Umwelt und seine 
Mitwelt in persönliche Verbindung mit Gott gebracht, aus ihrer Isolierung, ihrer 
Starre, ihrer einseitigen Versachlichung herausgeholt. Sie beginnen von Gott her auf 
den Menschen zuzukommen und ihn anzusprechen. Sie werden auch selbst wieder 
Wege zu Gott zurück. So verlieren sie das Unübersichtliche, Vereinzelte, Zufällige, 
Zusammenhanglose. Sie werden überschaubar, durchsichtig, tausend Bilder der 
einen Wirklichkeit: Gott, der eine und Dreifaltige. Insbesondere verlangt der andere 
Mensch danach, von mir in das persönliche Gespräch mit Gott'einbezogen zu werden. 
Er duldet am wenigsten eine Versachlichung. Er gehört mit zur Familie derer, die 
Gott vor sein Angesicht gerufen hat. Nie dürfte ich daher vor Gott erscheinen, ohne 
nicht zugleich die ganze Welt und alle Menschen erlösend mitzubringen, wie auch 
Christus immer zugleich alle in sich getragen und sich für alle hingeopfert hat. So 
wird das ganze christliche Leben eine große Einheit: das Gespräch des Erlösten und 
immer noch zu Erlösenden mit dem Vater, dem Sohn und dem Heiligen Geist, die 
Verherrlichung Gottes durch die ganze Schöpfung im Herzen des Menschen. 

Gott und Mensch • im Schweigen eins 
Von Dr. Heinrich G e t z e n y, Stuttgart-Vaihingen 

•Weil es den Schweigenden nicht mehr gibt, so gibt es auch nicht mehr den Zu- 
hörenden, der Mensch kann heute nicht mehr zuhören..." Dieser Satz, der dem 
neuen Buche von Max P i c a r d •Die Welt des Schweigens"1 entnommen ist, legt 
den Finger auf eine der gefährlichsten Wunden unserer Zeit, die jeder schon einmal 
mit Schrecken verspürt hat, der sich nicht einfach vom Strudel der Gegenwart dahin- 
treiben läßt. Wir kennen Picard als einen der wenigen großen und ursprünglichen 
Warner unserer Tage. Stets ist es die Bedrohung, die ihn zu reden drängt, die er im 
Zerfall des Menschengesichtes, in der Diskontinuität der heutigen Welt (•Hitler in 
uns selbst") erblickt und die er im Grunde als eine •Flucht vor Gott" enthüllt. Auch 

1 Eugen Rentsch, Erlenbach-Zürich. 



386 Im Spiegel der Zeit 

sein neues Buch ist wieder reich an eindringlicher, richtender, aber im Richten hei- 
lender Kritik der Zeit. Die Gegenwelt zu der Welt des Schweigens ist unsere Welt 
des •Wortgeräuschs". Das Wort, der Geist ist in die Materie des Wortgeräuschs ver- 
wandelt. Das Wortgeräusch aber ist das genaue Gegenteil des Schweigens und seiner 
Fülle; es ist die •laute Leere, die die lautlose Leere überdeckt" (178). Während Wort 
und Schweigen in rhythmischer Verbundenheit miteinander wechseln, lauf t das Wort- 
geräusch dauernd ab und wichtig ist nur, daß es dauernd abläuft. Das Wortgeräusch 
ist •die Apparatur der Verantwortungslosigkeit" (186), zwar nicht das Böse selbst, 
•aber es bereitet das Böse vor". Denn in dem allgemeinen Wortgeräusch von heute, 
wie es am deutlichsten und hörbarsten das Radio verkörpert, •haben die Aktionen 
keinen Halt, sie werden grenzenlos, sie sind unkontrolliert, weil sie nicht gehalten 
werden vom Wort". Sie sind zugedeckt vom Wortgeräusch, •sie verschwinden in ihm, 
immer neue Aktionen werden gesucht, weil keine wirklich da ist" (188). Picard weist, 
auf die innere Verbindung, die zwischen dem Wortgeräusch und dem rastlosen, 
dauernden Arbeitsprozeß der Moderne besteht. In diese Welt des puren Nutzens paßt 
das Schweigen, das wahrhaft Zwecklose nicht mehr. Denn es nähme diese Dinge aus 
der Welt des zersplitternden Nutzens in die Welt des heilen Daseins zurück und 
machte sie wieder ganz (12). 

Es wäre aber weit gefehlt, in Picards neuem Buch nur eine Zeitkritik, wenn auch 
eine noch so tiefgreifende zu sehen. Im Gegenteil! Das Kritische ist bei Picard 
stets nur Begleiter des Positiven, des Fruchtbaren, des Wahren und Seienden. So 
enthält seine •Welt des Schweigens" in Wirklichkeit eine Philosophie und 
Theologie des Schweigens und des Wortes • Philosophie und Theo- 

. logie aber nicht als abstrakte Begriffserörterung, sondern als dichterische Schau und 
als seherische Verkündigung. Das Schweigen ist nach Picard nicht etwas Negatives, 
nicht etwa bloßes Nichtsprechen, sondern etwas völlig Positives, ein Seien- 
des von eigener Größe, kein •bloß abgeleitetes Phänomen", sondern etwas Urtüm- . 
liches, Uranfängliches, durch das der Mensch an allem Urhaften teilnimmt, ein 
Urphänomen wie die Liebe. Darum vermehren •die Worte der Liebenden das 
Schweigen, das Schweigen nimmt zu unter ihren Worten. Die Worte der Liebenden 
dienen nur dazu, das Schweigen hörbar zu machen. Die Liebe allein vermag dies: 
redend das Schweigen zu vermehren" (93). 

Das tiefste Wesen des Schweigens aber wird vom Worte her erkennbar. Denn 
das Wort ist •die Rückseite des Schweigens, wie das Schweigen die Rückseite des 
Wortes ist" (18). Darum kann auch das Schweigen nicht ohne das Wort sein, jedoch 
auch das Wort nicht ohne das Schweigen. •Das Wort wäre ohne Tiefe, wenn ihm der 
Hintergrund des Schweigens fehlte" (23). Es besteht eine innerliche Beziehung zwi- 
schen dem Schweigen, dem Wort und der Wahrheit. •Das Schweigen, aus dem das 
Wort kam, verwandelt sich in das Geheimnis, das um die Wahrheit ist" (27). Aber 
nicht nur durch die Wahrheit hängt das Wort mit dem Schweigen zusammen, son- 
dern auch durch die G ü t e. •In dem Wort, das mit dem größten Schweigen verbun- 
den war, ist die größte Güte" (32). Das Schweigen ist naturhafte Grundlage für die 
Unermeßlichkeit des Geistes; •das Unsagbare, das im Worte des Geistes ist, ver- 
bindet den Geist mit dem Schweigen, macht ihn heimisch im Schweigen" (33). •Das 
Wort frischt sich auf am Schweigen, es reinigt sich an ihm von dem Frevelhaften, das 
durch das Wort entstand" (34). Darum gehört das Schweigen zur Grundstruktur des 
Menschen. •Der Mensch ist in der Mitte zwischen der Welt des Schweigens, aus der 
er kommt, und der Welt des anderen Schweigens, in die er geht, in die des Todes" 
(35). Die Herkunft des Wortes aus dem Schweigen, die Macht des Schweigens über das 
Wort, seine heilende Wirkung für das Wort, sind nach Picard vor allem an den 
alten Sprachen erkennbar. Dem ungeheuren Anteil des Schweigens an allem 
menschlich Großen und Dauernden, an Erkenntnis und Dichtung, an Geschichte und 
Kunst geht Picard in ungemein erhellenden, wahrhaft wissenden und weisen Be- 
trachtungen nach bis zu jenem Urgründe, in dem Wort und Schweigen eines sind. 

. •Die Sphäre des Glaubens und die Sphäre des Schweigens gehören zueinander. Das 



Im Spiegel der Zeit 387 

Schweigen ist die natürliche Basis, auf der die Übernatur des Glaubens sich voll- 
zieht" (238), über der das Höhere erscheint: •Im Geiste des Menschen stellt sich das 
Schweigen dar als das Wissen um den Deus absconditus, den verborgenen Gott" (24). 
Indem Christus aber, das göttliche Wort selbst, aus Gott, dem •verwehenden Schwei- 
gen" zu den Menschen herabkam, •war über alle Zeiten hinweg die Verwandlung 
des Schweigens ins Wort vorgezeichnet" (25). Das Ereignis der Menschwerdung des 
göttlichen Wortes •ist so ungeheuerlich und so sehr gegen alles, was die Vernunft 
erfuhr und was das Auge sah, daß der Mensch mit dem Wort nicht darauf antworten 
kann. Eine Schicht von Schweigen legt sich wie von selbst zwischen das ungeheuer- 
liche Ereignis und den Menschen, und in diesem Schweigen nähert sich der Mensch 
jenem Schweigen, das Gott um sich hat. Im Schweigen zuerst begegnen einander 
der Mensch und das Mysterium... Es ist ein Zeichen der Liebe Gottes, daß ein My- 
sterium immer eine Schicht des Schweigens vor sich ausbreitet, • der Mensch wird 
dadurch gemahnt, selbst eine Schicht des Schweigens bereit zu halten, um sich dem 
Mysterium zu nähern" (238). Darum hat der hl. Ignatius um seine Exercitia spiri- 
tualia, da der Mensch dem Willen Gottes begegnen soll, diese Schicht tiefsten Schwei- 
gens gelegt. Mit Recht erinnert Picard den Prediger über das Mysterium daran, daß 
nur aus dem Schweigen sein Wort die Kraft gewinne, die im Mysterium selbst ent- 
halten sei; andernfalls aber sei es unlebendig und darum wirkungslos. Im Gebet aber 
•kommt das Wort von selbst wieder ins Schweigen, es ist von vornherein in der 
Sphäre des Schweigens darin; es wird von Gott aufgenommen, weggenommen vom 
Menschen, es wird weggesogen ins Schweigen, es verschwindet in ihm... Im Gebet 
kommt die Region des unteren, menschlichen Schweigens in eine Verbindung mit 
dem oberen, göttlichen Schweigen, das untere Schweigen ruht im oberen aus. Im 
Gebet ist das Wort und damit der Mensch die Mitte zwischen zwei Regionen des 
Schweigens" (242). 

Picards Gedanken um das göttliche Schweigen sind wie Variationen um die wun- 
derbaren Sätze aus dem Buch der Weisheit: •Tiefstes Schweigen hielt alles umfan- 
gen: die Nacht hatte in ihrem Lauf die Mitte ihres Weges erreicht, da kam, o Herr, 
aus dem Himmel vom Königsthron herab dein allmächtiges Wort" (Weish 18,14•15). 

Es ist ein Zeichen für die tiefe Not und Notwendigkeit des Schweigens in unseren 
Tagen, daß fast gleichzeitig mit Picards Buch Hans Steffens im Verlag des Borro- 
mäusvereins in Bonn eine Schrift über •Das Geheimnis des Schwei- 
gens" veröffentlicht. Die kurzen Geschichten, die er darin vereinigt, sind wie Ver- 
anschaulichungen der Picardschen Weisheit im konkreten Geschehen des Lebens. 
Hier werden all die guten, aber auch gefährlichen, ja verhängnisvollen Möglichkeiten 
des Schweigens deutlich. 




