Im Spiegel der Zeit ‘ 385

der Arbeit, in der Trockenheit, im Leid, in der Versuchung, in der Schuld wieder
aufklingt und die Seele erfiillt. Gelegenheiten zu einer Erneuerung der Begegnung
mit Gott bringt fiir gewdhnlich der Tag schon mit sich. Wenigstens um die Mittagszeit
sollte man wieder einmal etwas ldnger zu Gott aufschauen, in seine Welt eintauchen,
sich vor seinem richtenden Auge priifen und seinen Anruf vernehmen. Wer das alles
treu ibt, wird erfahren, wie das Bewufitsein der Gegenwart Gottes allmihlich in
ihm wichst, wie sich der Gedanke an Gott immer leichter einstellt, wie sich Lieb-
lingsvorstellungen in der Seele festsetzen: das Bild der gittlichen Majestit, des thro-
nenden Christus, des Herzens Jesu, des Gekreuzigten, und wie er immer wieder zu
denselben Gebetsworten greift, die ihm zum Ausdruck all dessen werden, was sich
zwischen Gott und seiner Seele ereignet. Je mehr sich nun das religiése Leben ver-
einfacht, in bestimmten Gottesvorstellungen, in einem bestimmten Christusbild,
einer bestimmten Auffassung der persdnlichen christlichen Aufgabe (was alles nicht
Armut und Enge, sondern Reichtum und Fiille besagt), je mehr also die Seele ein
eigenes Geprige, ein klares Profil bekommt, um so tiefer wird der personale Grund
der Seele, um so schneller und nachhaltiger kommt der Mensch in allen Lagen des
Lebens in einen personlichen Kontakt mit Gott.

So erwichst aus dem bewuBiten Stehen vor Gott, aus der oftmaligen und nach-
haltigen Ubung des persénlichen Sprechens mit ihm, das halbbewufBte Wissen um
seine stindige Gegenwart. Gott ist sozusagen in die tieferen Schichten der Seele
eingegangen und mit dem Leben des Menschen tausendfach verwachsen und ver-
woben. Es braucht nur eines geringen AnstoBes, um ihn wieder ins Bewufitsein zu
heben, um seine Gegenwart wieder lebendig zu machen. Damit werden aber auch
alle Dinge und Ereignisse, die ganze Welt des Menschen, seine Umwelt und seine
Mitwelt in personliche Verbindung mit Gott gebracht, aus ihrer Isolierung, ihrer-
Starre, ihrer einseitigen Versachlichung herausgeholt Sie beginnen von Gott her auf

- den Menschen zuzukommen und ihn anzusprechen. Sie werden auch selbst wieder
Wege zu Gott zuriick. So verlieren sie das Uniibersichtliche, Vereinzelte, Zufillige,
Zusammenhanglose. Sie werden iiberschaubar, durchsichtig, tausend Bilder der
einen Wirklichkeit: Gott, der eine und Dreifaltige. Insbesondere verlangt der andere
Mensch danach, von mir in das persénliche Gespriich mit Gott einbezogen zu werden.
Er duldet am wenigsten eine Versachlichung. Er gehdrt mit zur Familie derer, die
Gott vor sein Angesicht gerufen hat. Nie diirfte ich daher vor Gott erscheinen, ohne
nicht zugleich die ganze Welt und alle Menschen erlésend mitzubringen, wie auch
Christus immer zugleich alle in sich getragen und sich fiir alle hingeopfert hat. So
wird das ganze christliche Leben eine groBe Einheit: das Gesprich des Erlosten und
immer noch zu Erlésenden mit dem Vater, dem Sohn und dem Heiligen Geist, die
Verherrlichung Gottes durch die ganze Schopfung im Herzen des Menschen.

Gott und Mensch — im Schweigen eins
Von Dr. Heinrich Getzeny, Stuttgart-Vaihingen

,Weil es den Schweigenden nicht mehr gibt, so gibt es auch nicht mehr den Zu-
horenden, der Mensch kann heute nicht mehr zuhoren...“ Dieser Satz, der dem
neuen Buche von Max Picard ,Die Welt des Schweigens“! entnommen ist, legt
den Finger auf eine der gefihrlichsten Wunden unserer Zeit, die jeder schon einmal
mit Schrecken verspiirt hat, der sich nicht einfach vom Strudel der Gegenwart dahin-
treiben 14Bt. Wir kennen Picard als einen der wenigen grofien und urspriinglichen
Warner unserer Tage. Stets ist es die Bedrohung, die ihn zu reden dréngt, die er im
Zerfall des Menschengesichtes, in der Diskontinuitét der heutigen Welt (,Hitler in
uns selbst*) erblickt und die er im Grunde als eine ,Flucht vor Gott“ enthiillt. Auch

1 Eygen Rentsch, Erlenbach-Ziirich.

25



386 Im Spiegel der Zeit

sein neues Buch ist wieder reich an eindringlicher, richtender, aber im Richten hei-
lender Kritik der Zeit. Die Gegenwelt zu der Welt des Schweigens ist unsere Welt
des ,Wortgerduschs“. Das Wort, der Geist ist in die Materie des Wortgerduschs ver-
wandelt. Das Wortgerdusch aber ist das genaue Gegenteil des Schweigens und seiner
Fiille; es ist die ,]Jaute Leere, die die lautlose Leere iliberdeckt“ (178). Wihrend Wort
und Schweigen in rhythmischer Verbundenheit miteinander wechseln, 1auft das Wort-
gerdusch dauernd ab und wichtig ist nur, da3 es dauernd abliduft. Das Wortgeriusch
ist ,die Apparatur der Verantwortungslosigkeit®* (186), zwar nicht das Bose selbst,.
»aber es bereitet das Bése vor“. Denn in dem allgemeinen Wortgerdusch von heute,
wie es am deutlichsten und horbarsten das Radio verkorpert, ,haben die Aktionen
keinen Halt, sie werden grenzenlos, sie sind unkontrolliert, weil sie nicht gehalten
werden vom Wort“. Sie sind zugedeckt vom Wortgeréusch, ,,sie verschwinden in ihm,
immer neue Aktionen werden gesucht, weil keine wirklich da ist“ (188). Picard weist.
auf die innere Verbindung, die zwischen dem Wortgerdusch und dem rastlosen,
dauernden Arbeitsproze3 der Moderne besteht. In diese Welt des puren Nutzens pafit
das Schweigen, das wahrhaft Zwecklose nicht mehr. Denn es nihme diese Dinge aus
der Welt des zersplitternden Nutzens in die Welt des heilen Daseins zurtick und
machte sie wieder ganz (12).

Es wiire aber weit gefehlt, in Picards neuem Buch nur eine Zeitkritik, wenn auch
eine noch so tiefgreifende zu sehen. Im Gegenteil! Das Kritische ist bei Picard
stets nur Begleiter des Positiven, des Fruchtbaren, des Wahren und Seienden. So
enthilt seine ,Welt des Schweigens® in Wirklichkeit eine Philosophie und
Theologie des Schweigens und des Wortes — Philosophie und Theo-

.logie aber nicht als abstrakte Begriffserérterung, sondern als dichterische Schau und
als seherische Verkiindigung. Das Schweigen ist nach Picard nicht etwas Negatives,
nicht etwa bloBes Nichtsprechen, sondern etwas vollig Positives, ein Seien-
des von eigener Grofle, kein ,bloB abgeleitetes Phénomen¥, sondern etwas Urtiim- .
liches, Uranfingliches, durch das der Mensch an allem Urhaften teilnimmt, ein
Urphédnomen wie die Liebe, Darum vermehren ,die Worte der Liebenden das
Schweigen, das Schweigen nimmt zu unter ihren Worten. Die Worte der Liebenden
-dienen nur dazu, das Schweigen horbar zu machen. Die Llebe allein vermag dies:
redend das Schweigen zu vermehren (93).

Das tiefste Wesen des Schweigens aber wird vom Worte her erkennbar. Denn
das Wort ist ,die Riickseite des Schweigens, wie das Schweigen die Riickseite des
Wortes ist“ (18). Darum kann auch das Schweigen nicht ohne das Wort sein, jedoch
auch das Wort nicht ohne das Schweigen. ,Das Wort wire ohne Tiefe, wenn ihm der
Hintergrund des Schweigens fehlte“ (23). Es besteht eine innerliche Beziehung zwi-
schen dem Schweigen, dem Wort und der Wahrheit. ,,Das Schweigen, aus dem das
Wort kam, verwandelt sich in das Geheimnis, das um die Wahrheit ist“ (27). Aber
nicht nur durch die Wahrheit hingt das Wort mit dem Schweigen zusammen, son-
dern auch durch die G iite. ,In dem Wort, das mit dem groBten Schweigen verbun-
den war, ist die gréBte Giite* (32). Das Schweigen ist naturhafte Grundlage fiir die

" UnermeBlichkeit des Geistes; ,,das Unsagbare, das im Worte des Geistes ist, ver-
bindet den Geist mit dem Schweigen, macht ihn heimisch im Schweigen“ (33). ,,Das
Wort frischt sich auf am Schweigen, es reinigt sich an ihm von dem Frevelhaften, das
durch das Wort entstand“ (34). Darum gehort das Schweigen zur Grundstruktur des
Menschen. ,,Der Mensch ist in der Mitte zwischen der Welt des Schweigens, aus der"
er kommt, und der Welt des anderen Schweigens, in die er geht, in die des Todes*
(35). Die Herkunft des Wortes aus dem Schweigen, die Macht des Schweigens iiber das
Wort', seine heilende Wirkung fiir das Wort, sind nach Picard vor allem an den
alten Sprachen erkennbar. Dem ungeheuren Anteil des Schweigens an allem
menschlich GroBen und Dauernden, an Erkenntnis und Dichtung, an Geschichte und
Kunst geht Picard in ungemein erhellenden, wahrhaft wissenden und weisen Be-
trachtungen nach bis zu jenem Urgrunde, in dem Wort und Schweigen eines sind.

. ,Die Sphire des Glaubens und die Sphire des Schweigens gehoren zueinander. Das



Im Spiegel der Zeit 387

Schweigen ist die natiirliche Basis, auf der die Ubernatur des Glaubens sich voll-
zieht* (238), iiber der das Héhere erscheint: ,,Im Geiste des Menschen stellt sich das
Schweigen dar als das Wissen um den Deus absconditus, den verborgenen Gott« (24).
Indem Christus aber, das gbttliche Wort selbst, aus Gott, dem ,, verwehenden Schwei~
gen“ zu den Menschen herabkam, ,war iiber alle Zeiten hinweg die Verwandlung
des Schweigens ins Wort vorgezeichnet“ (25). Das Ereignis der Menschwerdung des
gottlichen Wortes ,ist so ungeheuerlich und so sehr gegen alles, was die Vernunft
erfuhr und was das Auge sah, da8 der Mensch mit dem Wort nicht darauf antworten
kann. Eine Schicht von Schweigen legt sich wie von selbst zwischen das ungeheuer-
liche Ereignis und den Menschen, und in diesem Schweigen nihert sich der Mensch
jenem Schweigen, das Gott um sich hat. Im Schweigen zuerst begegnen einander
der Mensch und das Mysterium... Es ist ein Zeichen der Liebe Gottes, daBl ein My-
sterium immer eine Schicht des Schweigens vor sich ausbreitet, — der Mensch wird
dadurch gemahnt, selbst eine Schicht des Schweigens bereit zu halten, um sich dem
Mysterium zu néhern“ (238). Darum hat der hl. Ignatius um seine Exercitia spiri~
tualia, da der Mensch dem Willen Gottes begegnen soll, diese Schicht tiefsten Schwei~
gens gelegt. Mit Recht erinnert Picard den Prediger iiber das Mysterium daran, da8
nur aus dem Schweigen sejn Wort die Kraft gewinne, die im Mysterium selbst ent-
halten sei; andernfalls aber sei es unlebendig und darum wirkungslos. Im Gebet aber
Lkommt das Wort von selbst wieder ins Schweigen, es ist von vornherein in der
Sphire des Schweigens darin; es wird von Gott aufgenommen, weggenommen vom
Menschen, es wird weggesogen ins Schweigen, es verschwindet in ihm ... Im Gebet
kommt die Region des unteren, menschlichen Schweigens in eine Verbindung mit
dem oberen, gittlichen Schweigen, das untere Schweigen ruht im oberen aus. Im
Gebet ist das Wort und damit der Mensch die Mitte zwischen zwei Regionen des
Schweigens* (242).

Picards Gedanken um das gottliche Schweigen sind wie Variationen um die wun-
derbaren Sitze aus dem Buch der Weisheit: ,, Tiefstes Schweigen hielt alles umfan~
gen: die Nacht hatte in ihrem Lauf die Mitte ihres Weges erreicht, da kam, o Herr,
aus dem Himmel vom Konigsthron herab dein allméchtiges Wort“ (Weish 18, 14—15).

Es ist ein Zeichen fiir die tiefe Not und Notwendigkeit des Schweigens in unseren
Tagen, daB fast gleichzeitig mit Picards Buch Hans Stef fen s im Verlag des Borro~
méiusvereins in Bonn eine Schrift iiber ,Das Geheimnis des Schwei-
gens “ verdffentlicht. Die kurzen Geschichien, die er darin vereinigt, sind wie Ver-
anschaulichungen der Picardschen Weisheit im konkreten Geschehen des Lebens.
Hier werden all die guten, aber auch gefdhrlichen, ja verhingnisvollen Moglichkeiten
des Schweigens deutlich. .

.





