
Et verbum caro factum est 
Eine Welhnadhtsbetrachtung 

Von Friedrieb. W u 1 f, S. J., München 

Die Offenbarungen und Verheißungen Gottes scheinen uns Heutigen im 
Sichtbaren und Erfahrbaren keine Bestätigung mehr zu finden. Die Erde er- 
stickt in ihrem Blut, das Antlitz des Menschen ist entstellt, der Himmel ver- 
hangen. Das Verlangen eines großen Teiles der Menschen geht nicht nach 
einem übernatürlichen Heil, sondern nach Friede, nach Brot, nach Verstehen 
und Güte, nach gegenseitigem Verzeihen und ein bißchen Freude. Die noch 
Glaubenden sind auf den nackten Glauben verwiesen, auf jenen Glauben, 
von dem es im Hebräerbrief heißt, er sei das feste Vertrauen auf das, was 
man erhoffe, die Überzeugung von dem, was man nicht sehe (Hebr 
11,1). Wenn Paulus von den alttestamentlichen Glaubenden sagt: •sie alle 
starben, ohne die verheißenen Güter erlangt zu haben" (ebda v. 13), •sie er- 
warben Ruhm durch den Glauben, erlangten aber die verheißenen Güter 
nicht" (ebda v. 39), so möchte man das auch auf die Glaubenden unserer Zeit 
anwenden. Daß Gott für uns •Herrlicheres vorgesehen habe" (ebda v. 40), 
daß sich seit der Ankunft des Erlösers das Angesicht der Erde gewandelt habe 
und ein Licht über denen aufgestrahlt sei, die im Dunkel und im Schatten 
des Todes wohnen (Is 9,1), will auch vielen Christen nicht mehr recht ein- 
leuchten. Für die sichtbare Erfahrung jedenfalls scheint alles beim alten ge- 
blieben zu sein: Willkür und Grausamkeit des Schicksals, Haß und Verzweif- 
lung, Ausschweifung auf der einen, Weinen und Stöhnen auf der anderen 
Seite. 

Gerade in den Tagen der heiligen Weihnacht empfinden wir den Gegensatz 
zwischen dem, was der Glaube uns kündet, und dem, was1 die erbarmungslose 
Wirklichkeit aussagt. Die Botschaft von der •Freude, die allem Volk zuteil 
werden soll" und dem •Frieden auf Erden den Menschen göttlichen Wohl- 
gefallens" weckt in einem Herzen, das nicht nur sein eigenes Heil sucht, 
sondern der Not der anderen offen bleibt, ein zwiespältiges Echo. Was Wunder, 
wenn viele sich darum gegen das Idyll des Krippengeheimnisses, so wie es 
sich das gläubige Gemüt gern vorstellt, wehren. Es kommt ihnen so unwahr 
vor, wenn sich die Menschen, unbekümmert um die wirkliche Welt, für ein 
paar Stunden oder Tage in den nächtlichen Frieden des Stalles und seines 
göttlichen Lichtes bergen und sich von den seligen Melodien der Weihnacht 
in ein Land heimeliger Herzensfreude hinübertragen lassen. In dem Bestre- 
ben, das Eigentliche und Unbegreifliche des Geheimnisses der Menschwerdung 
und Geburt Christi ins Bewußtsein zu heben, möchten sie lieber auf seine 
sichtbare Darstellung ganz verzichten. Die Gebärdensprache und Ausdrucks- 
kraft der Liturgie scheint ihnen dem Wesen des Mysteriums angemessener 
zu sein. Um die Welt des Glaubens deutlich von der profanen Welt unserer 
natürlichen Erfahrung abzuheben, verweilt man lieber bei der unsichtbaren 
Gottesgeburt im Herzen des Menschen als bei der geschichtlichen Geburt im 
Stalle zu Bethlehem, spricht man mehr von der Erlösung der Seele als der des 



402 Friedrich Wulf 

Leibes und dieser konkreten Erde, betont man vornehmlich das transzendente 
und eschatologische Moment des Geheimnisses vor seiner Sichtbarkeit in dieser 
Zeit. So glaubt man besser sowohl der Wirklichkeit des Glaubens wie auch 
der Wirklichkeit dieser der Vergänglichkeit und der Sünde unterworfenen 
Welt Rechnung zu tragen. 

Unterschlägt man damit aber nicht einen wesentlichen Teil des Geheim- 
nisses von Bethlehem? Verkürzt man damit nicht seine Bedeutung für unser 
konkretes, leibhaftes Dasein, hier und jetzt, in diesem Tale der Tränen? 
Verbürgt uns nicht gerade seine Geschichtlichkeit, seine Sichtbarkeit, daß es 
um diese unsere Erde geht, um uns, um unsere Leiden, unsere Heillosigkeit, 
des ganzen Menschen, des Leibes und der Seele, um unsere Tage, die vom 
Weinen der Bonder, von den Schmerzen der Mütter, vom Klagen und Stöhnen 
der Gefangenen und Sterbenden wie von den Reuetränen der Sünder erfüllt 
sind? In diese leibhafte, spürbar erlebte Welt gehört auch die Krippe, gehört 
der Stall, der Atem seiner Tiere und der Geruch seines Heus, gehören Maria 
und Josef, die Hirten und die Magier. Aber das alles dürfte nicht nur in die 
Heimeligkeit eines Weihnachtszimmers, in die traute Nische einer Kirche und 
Kapelle hineingeborgen werden, wo Kerzenschimmer und Tannenduft einen 
verklärenden Schimmer über die Armut und Verlassenheit des Stalles werfen, 
sondern müßte hinauswirken in die Ruinen unserer Städte, in die frierende, 
hungernde und sündige Menschheit, in die Friedlosigkeit und Heimatlosigkeit 
unserer Tage. 

Das muß wohl den heiligen Franz bewogen haben, eine Krippe im Walde 
von Greccio im Rietitale aufzustellen und mit Heu zu füllen, Ochs und Esel 
herbeizuholen. Mitten hinein in die Landschaft, also in die wirkliche Welt, 
sollte das Geheimnis der Hl. Nacht gestellt werden, allen sichtbar, so als ge- 
schähe es erst heute und mitten unter uns. Was bedeutete schon der Unter- 
schied der Jahrhunderte! Man spürt noch etwas von dem Erlebnis jener 
nächtlichen Stunde und der Ergriffenheit des Heiligen, wenn wir in der 
Legenda maior des hl. Bonaventura lesen: •Die Brüder eilten herbei, viel Volk 
strömte zusammen, allenthalben vernahm man Stimmen im Walde, und die 
wahrhaft verehrungswürdige Nacht wurde von zahlreichen Lichtern erleuch- 
tet, hallte von hellen, klingenden und wohltönenden Liedern wider und bot 
so ein prächtiges und feierliches Schauspiel dar. Stabat vir Dei coram praese- 
pio pietate repletus, respersus lachrymis et gaudio perfusus. Franziskus, der 
Mann Gottes stand ganz versunken in Andacht vor der Krippe, Tränen liefen 
seine Wangen herunter und sein Herz strömte über vor Freude. Man begann 
über der Krippe die Messe zu feiern; Franz sang als Diakon das heilige Evan- 
gelium und predigte dem umstehenden Volke von der Geburt des armen 
Königs, und als er dessen Namen aussprechen wollte, nannte er ihn vor zärt- 
licher Liebe das Kindlein von Bethlehem". 

Hier ist das Geheimnis der Krippe mit der lebenspendenden und leiderfüll- 
ten Erde, ihren Menschen und ihrer Geschichte aufs innigste verbunden. Hier 
ist es hineingestellt in die Weite und Offenheit der Welt, um allem Volk und 
dem ganzen Erdkreis kundzutun, was es heißt: •Und das Wort ward Fleisch 



Et verbum caro factum est 403 

und hat unter uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen". Gott 
hat uns heimgesucht in unserem eigenen Land, in dem wir geboren werden 
und sterben, dessen Luft wir atmen, dessen Schönheit wir lieben, unter dessen 
Mühsal wir seufzen. Die Erde ist seine Heimat geworden, unsere Erde, 
wie wir sie erleben, in ihrer Nacktheit und Dunkelheit und Kälte, in ihrer 
Wärme und Güte und Fruchtbarkeit. Dem also gilt unser erster Jubel. Denn 
wir lieben unsere Erde, weil sie ein Stück von uns selber ist, von unserem Her- 
zen. Wir lieben sie um so mehr, je gequälter sie in ihren offenen und schier 
unheilbaren Wunden daliegt. Wenn darum jemand käme und uns fortführen 
wollte aus dem Leid dieser Welt in ein fremdes Land, das keine Zeichen mehr 
an sich trüge vom Lande unserer Kindheit, wir würden lieber in unserem 
Elend verharren. Geht es nicht so den Heimatlosen, die die Trümmer ihrer 
Heimaterde einem bequemeren Leben vorziehen? Und hängt man nicht an sei- 
ner eigenen Familie um so mehr, je schmerzlicher und leidvoller die Bande 
sind, die einen mit ihr verbinden? Wir sind Menschen und wollen Menschen 
bleiben, ganze, echte Menschen, Menschen aus Fleisch und Blut, mit der Lei- 
denschaft eines Freude suchenden und Liebe verschwendenden Herzens. Nach 
Erlösung rufen wir, ja, aber nicht nach Befreiung von unserem Menschsein^ 
nicht nach reiner Vergeistigung. Wir lieben auch unseren Leib als ein Gottes- 
geschenk, trotz der Schmerzen, die er uns oft genug bereitet. Wir wissen zwar, 
daß er uns Anlaß zur Sünde werden kann und immer wieder geworden ist. 
Aber nicht er sündigte, sondern der Mensch, • sein Herz ward sündig, sein den 
Leidenschaften ergebener Wille. Sollten wir uns darum nicht freuen, wenn 
nun auch der Herr in die Sichtbarkeit unseres Lebens eingetreten ist, wenn 
auch er einen Leib annahm, dem unseren gleich, wenn er sein unsichtbares 
Angesicht vertauschte • o Wunder der Güte • mit dem Angesicht eines Men- 
schen, eines Kindes, wenn er seine Sprache, die wir so gar nicht verstehen, ver- 
tauschte mit der Sprache eines Kindes, wenn er sein uns oft so unverständ- 
liches Herz vertauschte mit dem Herzen eines Kindes? •Dies soll euch zum 
Zeichen sein: Ihr werdet ein Kind finden, das in Windeln eingewickelt ist und 
in einer Krippe liegt." In den Zeichen dieser Welt und des Menschen, in der 
Armut, in der Schwäche und Einfalt eines Kindes erscheint Gott unter uns im 
Fleische. •Freuen sollen sich (darum) die Himmel und jauchzen soll die Erde, 
denn unser Herr kommt." •Er selbst wird kommen, uns zu erlösen und alles 
Fleisch wird das Heil schauen." 

Gilt das aber auch für uns, daß wir dem Herrn in der Sichtbarkeit 
dieser Welt begegnen sollen? Sind das auch unsere Zeichen, an denen wir ihn 
in unserem Leben erkennen: der Stall, die Krippe und das Kind? Oder sind 
das alles nur fromme Erinnerungszeichen an jene denkwürdige Heilige Nacht, 
die zwar für uns alle von entscheidender Bedeutung ist, aber doch nur in der 
unsichtbaren Welt des Glaubens weiterwirkt? Nein, auch wir sollen sein An- 
gesicht sehen, auch wir sollen sein Wort vernehmen und auch wir sollen seine 
Liebe verspüren. Indem Gott nämlich eine einzelne menschliche Natur annahm, 
seine im strengen Sinne ihm allein zugehörige Seele, seinen individuellen Leib 
aus Maria der Jungfrau, nahm er zugleich auch die menschliche Natur als ganze 

26« 



404 Friedrich Wulf 

an. Mit der Kraft seiner Gottheit stieg er so tief hinab in den Grund der 
menschlichen Natur, daß sie ihm als solche, in ihrer Einheit und individuellen 
Vielfalt zu eigen wurde. Er hat sich der Menschheit als ganzer ein-verleibt, 
und er hat sich die ganze Menschheit ein-verleibt. Schon durch die bloße 
Menschwerdung sind wir alle in Christus, wurden wir durch ein neues Band 
des Blutes miteinander verbunden zu einem einzigen Leibe. Darum ist das 
Wunder der Heiligen Nacht auch nicht in erster Linie ein Geheimnis der per- 
sönlichen Intimität, der trauten Zwiesprache zwischen Gott und der einzelnen 
Seele, obwohl hier wie kaum in einem anderen christlichen Geheimnis die per- 
sönliche Anteilnahme des eigenen Herzens aufgerufen ist. Nicht dir und jenem 
im besonderen ist die Botschaft der Freude verkündet worden, sondern •dem 
ganzen Volk". •In der Stadt Davids", allen sichtbar und erfahrbar, ist euch der 
Heiland geboren worden, und nur dort werdet ihr ihn finden gleich den Hirten 
und Königen. Solange du also noch meinst, du könntest dem neugeborenen 
Gotteskind nur im Innern deines Herzens begegnen, da sich das Geheimnis der 
Gottesgeburt doch nur auf dem Grund der begnadeten Seele begebe, solange 
dich dieses Geheimnis nicht hinausruft auf die Straßen, zu den Menschen, ins- 
besondere zu den Armen und Schwachen, in den Stall, zu den Frierenden und 
Weinenden, solange findest du immer nur dich selbst, nicht aber das göttliche 
Kind. In der tatkräftigen Liebe von Mensch zu Mensch, in der selbstlosen, sich 
verschenkenden Liebe wird das Geheimnis der Heiligen Nacht unter uns wie- 
der Wirklichkeit. Dem Liebenden werden Stall und Krippe und Kind, Armut 
und Not, menschliche Schwäche und Hilfsbedürftigkeit zu sichtbaren Zeichen 
der Gegenwart des Kindes von Bethlehem. In dem nach Liebe heischenden An- 
gesicht des Nächsten erkennt er das flehende und erwartende Gesicht dieses 
Kindes, in der Bitte des Nächsten vernimmt er das Lallen und Weinen dieses 
Kindes, im reinen, frohen oder auch blutenden Herzen des Nächsten verspürt 
er die Liebe dieses Kindes. 

So sehr gehört Christus seit der Stunde seiner Menschwerdung und Geburt 
zu dieser Welt, so sehr ist die ganze Erde seine Heimat geworden, daß alles, 
was sichtbar und erfahrbar ist, durch ihn einen neuen und höheren Sinn be- 
kommen hat. Er wohnt im Grunde von allem, er •erfüllt alles mit allem" (Eph 
1,23), ihm gehört alles, und darum nimmt alles • wenn auch vollkommen erst 
durch das Geheimnis des Todes und der Auferstehung • an seiner Würde 
und Herrlichkeit teil. Nichts von all dem, was diese Erde birgt, ist darum wert- 
los, sinnlos und zu verfluchen, auch nicht die Armut, auch nicht der Schmerz 
und das Leid und nicht einmal der Tod, ja er am allerwenigsten. Aus allem 
kann uns seit Christi Ankunft in dieser Welt, seitdem er ihr letzter Grund, ihre 
Mitte geworden ist, etwas von dem Leuchten des göttlichen Kindes entgegen- 
strahlen. Wer darum wirklich der Botschaft des Engels oder dem Stern der 
Verheißung glaubt und sich auf den Weg macht, um das Kind in der Krippe, 
den neugeborenen König zu suchen, der wird dieses königliehe Kind auf den 
Straßen seines Lebens und inmitten einer Welt, die nichts Göttliches an sich 
zu haben scheint, finden, • für den wird immer offenbarer, daß sich die Welt 
seit Christi Geburt entscheidend gewandelt hat, daß wirklich •ein Licht über 



Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 405 

denen aufgegangen ist, die im Dunkel und im Schatten des Todes wohnen". 
Und er selbst wird zum Verkünder dieses Geheimnisses durch das Licht und 
die Zuversicht in seinen Augen, die bis auf den Grund aller Dinge sehen und 
in allem den Leib erkennen, den Gott sich erwählt hat, um unter uns weilen 
zu können, • durch das sieghafte und wissende Lächeln auf seinem Angesicht, 
das mehr weiß als die Neunmalklugen dieser Welt. 

Laßt uns darum in den kommenden Tagen der heiligen Weihnacht den 
Herrn des Himmels mitten in dieser Welt suchen, bei den Armen und Kran- 
ken und Notleidenden, bei allen, die unserer Hilfe bedürfen! Laßt uns auch 
in den großen Wetterzeichen der Zeit die Sterne Gottes sehen, die uns auf- 
zubrechen heißen aus unserer Selbstsucht und Hartherzigkeit, aus aller Ver- 
haftung an den Besitz und an vermeintliche Rechte. Dann wird sich auch unter 
uns und vor unseren Augen das Geheimnis der Heiligen Nacht wiederholen, 
nicht nur im Bild, sondern in Wahrheit und Wirklichkeit. Dann werden auch 
wir in die Knie fallen und beten: •Und das Wort ward Fleisch und hat unter 
uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen." 

Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens 
in den Himmel - Ende und Anfang 

Von Josef Loosen, S. J., Frankfurt am Main 

Wer Zeuge einer Definition ist, erlebt Entscheidung im Augenblick. Dem 
einen mag dabei zumute sein, wie wenn ein großes, schweres Tor zufällt, 
der andere hat das Gefühl, daß sich eine Pforte öffnet, und daß wir in eine 
neue, vielversprechende Phase des Glaubenslebens eintreten. Beide Empfin- 
dungen sind berechtigt. Definition ist Ende und Anfang, wenn wir sie auch 
zunächst mehr als den Abschluß einer Entwicklung betrachten. Jede Definition 
hat ihre Zukunft. Sowohl daß, als auch was definiert worden ist, hat seine 
Wichtigkeit für uns und soll auf dem Wege über die Besinnung in unser 
inneres Leben und Beten eindringen, soll es maßgeblich beeinflussen, es, 
wenn nötig, umformen. Eine definierte Wahrheit hat aufgehört, eine periphere 
Wahrheit zu sein, auch dann, wenn sie es in unseren Augen jemals gewesen 
sein sollte. So können wir nicht umhin, zur Tatsache der Dogmatisierung und 
zum Inhalt des neuen Dogmas aus Sorge um unser persönliches Heil Stellung 
zu nehmen. 

Ein Dogma ist definiert, heißt: es ist mit unfehlbarer Autorität des kirch- 
lichen Lehramtes feierlich und endgültig als geoffenbarte Wahrheit allen zu 
glauben auferlegt. Der Glaubensakt, der dieser Feierlichkeit und Unfehlbar- 
keit und Endgültigkeit entspricht, ist, wie jeder übernatürliche Glaubensakt, 
unwiderruflich. Aber die Feierlichkeit macht die Unwiderruflichkeit besonders 
deutlich. Die Unfehlbarkeit und Endgültigkeit der Lehr-Entscheidung geht 
auf das Ja zu dieser Entscheidung über. Damit nimmt nicht nur die Lehrweise 
der Kirche, sondern auch die Weise der Gläubigen, darauf zu antworten, Eigen- 
schaften an, die sie • was Unfehlbarkeit und Unwiderruflichkeit angeht • 




