Et verbum caro factum est
Eine Weihnadtsbetrachtung
Von Friedrich Wulf, S. J., Miinchen

Die Offenbarungen und VerheiBungen Gottes scheinen uns Heutigen im
Sichtbaren und Erfahrbaren keine Bestitigung mehr zu finden. Die Erde er-
stickt in ihrem Blut, das Antlitz des Menschen ist entstellt, der Himmel ver-
hangen. Das Verlangen eines grofien Teiles der Menschen geht nicht nach
einem iibernatiirlichen Heil, sondern nach Friede, nach Brot, nach Verstehen
und Giite, nach gegenseitigem Verzeihen und ein biichen Freude. Die noch
Glaubenden sind auf den nackten Glauben verwiesen, auf jenen Glauben,
von dem es im Hebrierbrief heiBt, er sei das feste Vertrauen auf das, was
man erhoffe, die Uberzeugung von dem, was man nicht sehe (Hebr
11,1). Wenn Paulus von den alttestamentlichen Glaubenden sagt: ,sie alle
starben, ohne die verheiBenen Giiter erlangt zu haben“ (ebda v. 13), ,sie er-
warben Ruhm durch den Glauben, erlangten aber die verheiflenen Giiter
nicht“ (ebda v. 39), so mochte man das auch auf die Glaubenden unserer Zeit
anwenden. Dafl Gott fiir uns ,Herrlicheres vorgesehen habe“ (ebda v. 40),
dag sich seit der Ankunft des Erlésers das Angesicht der Erde gewandelt habe
und ein Licht iiber denen aufgestrahlt sei, die im Dunkel und im Schatten
des Todes wohnen (Is9,1), will auch vielen Christen nicht mehr recht ein-
leuchten. Fiir die sichtbare Erfahrung jedenfalls scheint alles beim alten ge-
blieben zu sein: Willkiir und Grausamkeit des Schicksals, Hall und Verzweif-
lung, Ausschweifung auf der einen, Weinen und Stéhnen auf der anderen
Seite.

Gerade in den Tagen der heiligen Weihnacht empfinden wir den Gegensatz
zwischen dem, was der Glaube uns kiindet, und dem, was die erbarmungslose
Wirklichkeit aussagt. Die Botschaft von der ,Freude, die allem Volk zuteil
werden soll“ und dem ,Frieden auf Erden den Menschen gottlichen Wohl-
gefallens“ weckt in einem Herzen, das nicht nur sein eigenes Heil sucht,
sondern der Not der anderen offen bleibt, ein zwiespiltiges Echo. Was Wunder,
wenn viele sich darum gegen das Idyll des Krippengeheimnisses, so wie es
sich das glidubige Gemiit gern vorstellt, wehren. Es kommt ihnen so unwahr
vor, wenn sich die Menschen, unbekiimmert um die wirkliche Welt, fiir ein
paar Stunden oder Tage in den nichtlichen Frieden des Stalles und seines
géttlichen Lichtes bergen und sich von den seligen Melodien der Weihnacht
in ein Land heimeliger Herzensfreude hiniibertragen lassen. In dem Bestre-
ben, das Eigentliche und Unbegreifliche des Geheimnisses der Menschwerdung
und Geburt Christi ins BewuBtsein zu heben, mochten sie lieber auf seine
sichtbare Darstellung ganz verzichten. Die Gebéardensprache und Ausdrucks-
kraft der Liturgie scheint ihnen dem Wesen des Mysteriums angemessener
zu sein. Um die Welt des Glaubens deutlich von der profanen Welt unserer
natiirlichen Erfahrung abzuheben, verweilt man lieber bei der unsichtbaren
Gottesgeburt im Herzen des Menschen als bei der geschichtlichen Geburt im
Stalle zu Bethlehem, spricht man mehr von der Erldsung der Seele als der des

26



402 Friedrich Wulf

Leibes und dieser konkreten Erde, betont man vornehmlich das transzendente
und eschatologische Moment des Geheimnisses vor seiner Sichtbarkeit in dieser
Zeit. So glaubt man besser sowohl der Wirklichkeit des Glaubens wie auch
der Wirklichkeit dieser der Verginglichkeit und der Siinde unterworfenen
Welt Rechnung zu tragen.

Unterschligt man damit aber nicht einen wesentlichen Teil des Geheim-
nisses von Bethlehem? Verkiirzt man damit nicht seine Bedeutung fiir unser
konkretes, leibhaftes Dasein, hier und jetzt, in diesem Tale der Tranen?
Verbiirgt uns nicht gerade seine Geschichtlichkeit, seine Sichtbarkeit, daB es
um diese unsere Erde geht, um uns, um unsere Leiden, unsere Heillosigkeit,
des ganzen Menschen, des Leibes und der Seele, um unsere Tage, die vom
Weinen der Kinder, von den Schmerzen der Miitter, vom Klagen und Stohnen
der Gefangenen und Sterbenden wie von den Reuetrdnen der Siinder erfiillt
sind? In diese leibhafte, spiirbar erlebte Welt gehort auch die Krippe, gehért
der Stall, der Atem seiner Tiere und der Geruch seines Heus, gehéren Maria
und Josef, die Hirten und die Magier. Aber das alles diirfte nicht nur in die
Heimeligkeit eines Weihnachtszimmiers, in die traute Nische einer Kirche und
Kapelle hineingeborgen werden, wo Kerzenschimmer und Tannenduft einen
verklirenden Schimmer tiber die Armut und Verlassenheit des Stalles werfen,
sondern miifite hinauswirken in die Ruinen unserer Stidte, in die frierende,
hungernde und stindige Menschheit, in die Friedlosigkeit und Heimatlosigkeit
unserer Tage.

Das muf3 wohl den heiligen Franz bewogen haben, eine Krippe im Walde
von Greccio im Rietitale aufzustellen und mit Heu zu fiillen, Ochs und Esel
herbeizuholen. Mitten hinein in die Landschaft, also in die wirkliche Welt,
sollte das Geheimnis der Hl. Nacht gestellt werden, allen sichtbar, so als ge-
schihe es erst heute und mitten unter uns. Was bedeutete schon der Unter-
schied der Jahrhunderte! Man spiirt noch etwas von dem Erlebnis jener
néchtlichen Stunde und der Ergriffenheit des Heiligen, wenn wir in der
Legenda maior des hl. Bonaventura lesen: ,,Die Briider eilten herbei, viel Volk
strémte zusammen, allenthalben vernahm man Stimmen im Walde, und die
wahrhaft verehrungswiirdige Nacht wurde von zahlreichen Lichtern erleuch-
tet, hallte von hellen, klingenden und wohlténenden Liedern wider und bot
so ein prachtiges und feierliches Schauspiel dar. Stabat vir Bei coram praese-
pio pietate repletus, respersus lachrymis et gaudio perfusus. Franziskus, der
Mann Gottes stand ganz versunken in Andacht vor der Krippe, Trénen liefen
seine Wangen herunter und sein Herz strémte iiber vor Freude. Man begann
iiber der Krippe die Messe zu feiern; Franz sang als Diakon das heilige Evan-
gelium und predigte dem umstehenden Volke von der Geburt des armen
Koénigs, und als er dessen Namen aussprechen wollte, nannte er xhn vor zirt-
licher Liebe das Kindlein von Bethlehem®.

Hier ist das Geheimnis der Krippe mit der lebenspendenden und leiderfiill-
ten Erde, ihren Menschen und ihrer Geschichte aufs innigste verbunden. Hier
ist es hineingestellt in die Weite und Offenheit der Welt, um allem Volk und
dem ganzen Erdkreis kundzutun, was es heifit: ,Und das Wort ward Fleisch



Et verbum caro factum est 403

und hat unter uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen®. Gott
hat uns heimgesucht in unserem eigenen Land, in dem wir geboren werden
und sterben, dessen Luft wir atmen, dessen Schonheit wir lieben, unter dessen
Miihsal wir seufzen. Die Erde ist seine Heimat geworden, unsere Erde,
wie wir sie erleben, in ihrer Nacktheit und Dunkelheit und Kailte, in ihrer
Wirme und Giite und Fruchtbarkeit. Dem alse gilt unser erster Jubel. Denn
wir lieben unsere Erde, weil sie ein Stiick von uns selber ist, von unserem Her-
zen. Wir lieben sie um so mehr, je gequélter sie in ihren offenen und schier
unheilbaren Wunden daliegt. Wenn darum jemand kime und uns fortfiihren
wollte aus dem Leid dieser Welt in ein fremdes Land, das keine Zeichen mehr
an sich triige vom Lande unserer Kindheit, wir wiirden lieber in unserem
Elend verharren. Geht es nicht so den Heimatlosen, die die Triimmer ihrer
Heimaterde einem bequemeren Leben vorziehen? Und hingt man nicht an sei-
ner eigenen Familie um so mehr, je schmerzlicher und leidvoller die Bande
sind, die einen mit ihr verbinden? Wir sind Menschen und wollen Menschen
bleiben, ganze, echte Menschen, Menschen aus Fleisch und Blut, mit der Lei-
denschaft eines Freude suchenden und Liebe verschwendenden Herzens. Nach
Erlésung rufen wir, ja, aber nicht nach Befreiung von unserem Menschsein,
nicht nach reiner Vergeistigung. Wir lieben auch unseren Leib als ein Gottes-
geschenk, trotz der Schmerzen, die er uns oft genug bereitet. Wir wissen zwar,
dafl er uns Anlag zur Siinde werden kann und immer wieder geworden ist.
Aber nicht er slindigte, sondern der Mensch, — sein Herz ward siindig, sein den
Leidenschaften ergebener Wille. Sollten wir uns darum nicht freuen, wenn
nun auch der Herr in die Sichtbarkeit unseres Lebens eingetreten ist, wenn
auch er einen Leib annahm, dem unseren gleich, wenn er sein unsichtbares
Angesicht vertauschte — o Wunder der Giite — mit dem Angesicht eines Men-
schen, eines Kindes, wenn er seine Sprache, die wir so gar nicht verstehen, ver-
tauschte mit der Sprache eines Kindes, wenn er sein uns oft so unverstind-
liches Herz vertauschte mit dem Herzen eines Kindes? ,Dies soll euch zum
Zeichen sein: Ihr werdet ein Kind finden, das in Windeln eingewickelt ist und
in einer Krippe liegt.“ In den Zeichen dieser Welt und des Menschen, in der
Armut, in der Schwiche und Einfalt eines Kindes erscheint Gott unter uns im
Fleische. , Freuen sollen sich (darum) die Himmel und jauchzen soll die Erde,
denn unser Herr kommt.“ ,Er selbst wird kommen, uns zu erlésen und alles
Fleisch wird das Heil schauen.“

Gilt das aber auch fiir uns, da8 wir dem Herrn in der Sichtbarkeit
dieser Welt begegnen sollen? Sind das auch unsere Zeichen, an denen wir ihn
in unserem Leben erkennen: der Stall, die Krippe und das Kind? Oder sind
das alles nur fromme Erinnerungszeichen an jene denkwiirdige Heilige Nacht,
die zwar fiir uns alle von entscheidender Bedeutung ist, aber doch nur in der
unsichtbaren Welt des Glaubens weiterwirkt? Nein, auch wir sollen sein An-
gesicht sehen, auch wir sollen sein Wort vernehmen und auch wir sollen seine
Liebe verspiiren. Indem Gott niimlich eine einzelne menschliche Natur annahm,
seine im strengen Sinne ihm allein zugehdrige Seele, seinen individuellen Leib
aus Maria der Jungfrau, nahm er zugleich auch die menschliche Natur als ganze

26+



404 Friedrich Wulf

an. Mit der Kraft seiner Gottheit stieg er so tief hinab in den Grund der
menschlichen Natur, daf sie ihm als solche, in ihrer Einheit und individuellen
Vielfalt zu eigen wurde. Er hat sich der Menschheit als ganzer ein-verleibt,
und er hat sich die ganze Menschheit ein-verleibt. Schon durch die blofle
Menschwerdung sind wir alle in Christus, wurden wir durch ein neues Band
des Blutes miteinander verbunden zu einem einzigen Leibe. Darum ist das
Wunder der Heiligen Nacht auch nicht in erster Linie ein Geheimnis der per-
sonlichen Intimitit, der trauten Zwiesprache zwischen Gott und der einzelnen
Seele, obwohl hier wie kaum in einem anderen christlichen Geheimnis die per-
sonliche Anteilnahme des eigenen Herzens aufgerufen ist. Nicht dir und jenem
im besonderen ist die Botschaft der Freude verkiindet worden, sondern ,,dem
ganzen Volk“. ,In der Stadt Davids“, allen sichtbar und erfahrbar, ist euch der
Heiland geboren worden, und nur dort werdet ihr ihn finden gleich den Hirten
und Konigen. Solange du also noch meinst, du kénntest dem neugeborenen
Gotteskind nur im Innern deines Herzens begegnen, da sich das Geheimnis der
Gottesgeburt doch nur auf dem Grund der begnadeten Seele begebe, solange
dich dieses Geheimnis nicht hinausruft auf die Strafien, zu den Menschen, ins-
besondere zu den Armen und Schwachen, in den Stall, zu den Frierenden und
Weinenden, solange findest du immer nur dich selbst, nicht aber das géttliche
Kind. In der tatkréaftigen Liebe von Mensch zu Mensch, in der selbstlosen, sich
verschenkenden Liebe wird das Geheimnis der Heiligen Nacht unter uns wie-
der Wirklichkeit. Dem Liebenden werden Stall und Krippe und Kind, Armut
und Not, menschliche Schwiche und Hilfsbediirftigkeit zu sichtbaren Zeichen
der Gegenwart des Kindes von Bethlehem. In dem nach Liebe heischenden An-
gesicht des Nichsten erkennt er das flehende und erwartende Gesicht dieses
Kindes, in der Bitte des Néchsten vernimmt er das Lallen und Weinen dieses
Kindes, im reinen, frohen oder auch blutenden Herzen des Nichsten verspiirt
er die Liebe dieses Kindes.

So sehr gehort Christus seit der Stunde seiner Menschwerdung und Geburt
zu dieser Welt, so sehr ist die ganze Erde seine Heimat geworden, daf alles,
was sichtbar und erfahrbar ist, durch ihn einen neuen und hdheren Sinn be-
kommen hat. Er wohnt im Grunde von allem, er ,erfiillt alles mit allem* (Eph
1, 23), ihm gehort alles, und darum nimmt alles — wenn auch vollkommen erst
durch das Geheimnis des Todes und der Auferstechung — an seiner Wiirde
und Herrlichkeit teil. Nichts von all dem, was diese Erde birgt, ist darum wert-
los, sinnlos und zu verfluchen, auch nicht die Armut, auch nicht der Schmerz
und das Leid und nicht einmal der Tod, ja er am allerwenigsten. Aus allem
kann uns seit Christi Ankunftin dieser Welt, seitdem er ihr letzter Grund, ihre
Mitte geworden ist, etwas von dem Leuchten des géttlichen Kindes entgegen-
strahlen. Wer darum wirklich der Botschaft des Engels oder dem Stern der
Verheilung glaubt und sich auf den Weg macht, um das Kind in der Krippe,
den neugeborenen Koénig zu suchen, der wird dieses konigliche Kind auf den
Straflen seines Lebens und inmitten einer Welt, die nichts Gottliches an sich
zu haben scheint, finden, — fiir den wird immer offenbarer, daf3 sich die Welt
seit Christi Geburt entscheidend gewandelt hat, daB wirklich ,ein Licht {iber



Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 405

denen aufgegangen ist, die im Dunkel und im Schatten des Todes wohnen®.
Und er selbst wird zum Verkiinder dieses Geheimnisses durch das Licht und .
die Zuversicht in seinen Augen, die bis auf den Grund aller Dinge sehen und
in allem den Leib erkennen, den Gott sich erwéhlt hat, um unter uns weilen
zu kénnen, — durch das sieghafte und wissende Licheln auf seinem Angesicht,
das mehr wei8 als die Neunmalklugen dieser Welt.

LaBt uns darum in den kommenden Tagen der heiligen Weihnacht den
Herrn des Himmels mitten in dieser Welt suchen, bei den Armen und Kran-
ken und Notleidenden, bei allen, die unserer Hilfe bediirfen! Laft uns auch
in den groBen Wetterzeichen der Zeit die Sterne Gottes sehen, die uns aui-
zubrechen heiBen aus unserer Selbstsucht und Hartherzigkeit, aus aller Ver-
haftung an den Besitz und an vermeintliche Rechte. Dann wird sich auch unter
uns und vor unseren Augen das Geheimnis der Heiligen Nacht wiederholen,
nicht nur im Bild, sondern in Wahrheit und Wirklichkeit. Dann werden auch
wir in die Knie fallen und beten: ,,Und das Wort ward Fleisch und hat unter
uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen.”

Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel — Ende und Anfang

Von Josef Loosen, S.J., Frankfurt am Main

Wer Zeuge einer Definition ist, erlebt Entscheidung im Augenblick. Dem
einen mag dabei zumute sein, wie wenn ein grofles, schweres Tor zufillt,
der andere hat das Gefiihl, daB sich eine Pforte offnet, und dafl wir in eine
neue, vielversprechende Phase des Glaubenslebens eintreten. Beide Empfin-
dungen sind berechtigt. Definition ist Ende und Anfang, wenn wir sie auch
zunichst mehr als den AbschluB einer Entwicklung betrachten. Jede Definition
hat ihre Zukunft. Sowohl da8, als auch was definiert worden ist, hat seine
Wichtigkeit fiir uns und soll auf dem Wege iiber die Besinnung in unser
inneres Leben und Beten eindringen, soll es mafigeblich beeinflussen, es,
wenn nétig, umformen. Eine definierte Wahrheit hat aufgehort, eine periphere
Wahrheit zu sein, auch dann, wenn sie es in unseren Augen jemals gewesen
sein sollte. So kénnen wir nicht umhin, zur Tatsache der Dogmatisierung und
zum Inhalt des neuen Dogmas aus Sorge um unser persénliches Heil Stellung
zu nehmen.

Ein Dogma ist definiert, heifit: es ist mit unfehlbarer Autoritit des kirch-
lichen Lehramtes feierlich und endgiiltig als geoffenbarte Wahrheit allen zu
glauben auferlegt. Der Glaubensakt, der dieser Feierlichkeit und Unfehlbar-
keit und Endgiiltigkeit entspricht, ist, wie jeder iibernatiirliche Glaubensakt,
unwiderruflich. Aber die Feierlichkeit macht die Unwiderruflichkeit besonders
deutlich. Die Unfehlbarkeit und Endgiiltigkeit der Lehr-Entscheidung geht
auf das Ja zu dieser Entscheidung iiber. Damit nimmt nicht nur die Lehrweise
der Kirche, sondern auch die Weise der Gliubigen, darauf zu antworten, Eigen-
schaften an, die sie — was Unfehlbarkeit und Unwiderruflichkeit angeht —





