Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 405

denen aufgegangen ist, die im Dunkel und im Schatten des Todes wohnen®.
Und er selbst wird zum Verkiinder dieses Geheimnisses durch das Licht und .
die Zuversicht in seinen Augen, die bis auf den Grund aller Dinge sehen und
in allem den Leib erkennen, den Gott sich erwéhlt hat, um unter uns weilen
zu kénnen, — durch das sieghafte und wissende Licheln auf seinem Angesicht,
das mehr wei8 als die Neunmalklugen dieser Welt.

LaBt uns darum in den kommenden Tagen der heiligen Weihnacht den
Herrn des Himmels mitten in dieser Welt suchen, bei den Armen und Kran-
ken und Notleidenden, bei allen, die unserer Hilfe bediirfen! Laft uns auch
in den groBen Wetterzeichen der Zeit die Sterne Gottes sehen, die uns aui-
zubrechen heiBen aus unserer Selbstsucht und Hartherzigkeit, aus aller Ver-
haftung an den Besitz und an vermeintliche Rechte. Dann wird sich auch unter
uns und vor unseren Augen das Geheimnis der Heiligen Nacht wiederholen,
nicht nur im Bild, sondern in Wahrheit und Wirklichkeit. Dann werden auch
wir in die Knie fallen und beten: ,,Und das Wort ward Fleisch und hat unter
uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen.”

Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel — Ende und Anfang

Von Josef Loosen, S.J., Frankfurt am Main

Wer Zeuge einer Definition ist, erlebt Entscheidung im Augenblick. Dem
einen mag dabei zumute sein, wie wenn ein grofles, schweres Tor zufillt,
der andere hat das Gefiihl, daB sich eine Pforte offnet, und dafl wir in eine
neue, vielversprechende Phase des Glaubenslebens eintreten. Beide Empfin-
dungen sind berechtigt. Definition ist Ende und Anfang, wenn wir sie auch
zunichst mehr als den AbschluB einer Entwicklung betrachten. Jede Definition
hat ihre Zukunft. Sowohl da8, als auch was definiert worden ist, hat seine
Wichtigkeit fiir uns und soll auf dem Wege iiber die Besinnung in unser
inneres Leben und Beten eindringen, soll es mafigeblich beeinflussen, es,
wenn nétig, umformen. Eine definierte Wahrheit hat aufgehort, eine periphere
Wahrheit zu sein, auch dann, wenn sie es in unseren Augen jemals gewesen
sein sollte. So kénnen wir nicht umhin, zur Tatsache der Dogmatisierung und
zum Inhalt des neuen Dogmas aus Sorge um unser persénliches Heil Stellung
zu nehmen.

Ein Dogma ist definiert, heifit: es ist mit unfehlbarer Autoritit des kirch-
lichen Lehramtes feierlich und endgiiltig als geoffenbarte Wahrheit allen zu
glauben auferlegt. Der Glaubensakt, der dieser Feierlichkeit und Unfehlbar-
keit und Endgiiltigkeit entspricht, ist, wie jeder iibernatiirliche Glaubensakt,
unwiderruflich. Aber die Feierlichkeit macht die Unwiderruflichkeit besonders
deutlich. Die Unfehlbarkeit und Endgiiltigkeit der Lehr-Entscheidung geht
auf das Ja zu dieser Entscheidung iiber. Damit nimmt nicht nur die Lehrweise
der Kirche, sondern auch die Weise der Gliubigen, darauf zu antworten, Eigen-
schaften an, die sie — was Unfehlbarkeit und Unwiderruflichkeit angeht —



406 Josef Loosen

auf die Stufe jenseitiger Erkenntinis erheben. Denn im Himmel ist es so, daBl
Gott als die ewige, unverénderliche Wahrheit in unsern Geist eingeht und
daBl Gott fiir unsern Geist endgiiltig das wird, was er ist, und unser Ja zu ihm
unwiderruflich. Dieser Zustand wird im Glaubensakt hier auf Erden schon
vorweggenommen. Wer glaubt, erkennt Gott nicht mehr nur so, wie es dem
Menschen, der in der Zeit lebt, an sich zukommt. Der Gegenstand seines
Glaubens ist nicht ein Bild Gottes, das ihm durch die Winde der geschaffenen
Dinge aufdémmert, die Sicherheit, mit der er ihn erfaBt, beruht nicht auf
geschopflichen Evidenzgriinden. Sein Glaube richtet sich auf die Wirklichkeit
Gottes, so wie er, in das undurchdringliche Dunkel des Geheimnisses gehiillt,
verborgen existiert. Der Grund, warum er zu dieser Wirklichkeit Ja sagt, ist
das Ja Gottes selber, das durch das Wort der Offenbarung in dieser Zeit laut
wird. Die GewiBheit, die er auf diese Weise erlangt, ist die GewiBheit, die
Gott hat, da sie jeden moglichen Grad von natiirlicher GewiBheit iibersteigt.
So erkennen wir im Glauben Gott wie Gott, wenigstens, soweit die genannten
Merkmale unseres Glaubens in Betracht kommen. Glauben ist, wie Thomas
sagt, Teilnahme am Wissen Gottes und seiner Heiligen. Glaubend wird unser
Erkennen in die Form des jenseitigen Lebens hiniibergewandelt. Das alles
gilt, wie gesagt, von jedem iibernatiirlichen Glaubensakt, den wir leisten.
Aber in der denkwiirdigen Stunde einer feierlichen Dogmatisierung wird
dieses Geheimnis doch wieder besonders sichtbar. Hier ragt Ewigkeit in die
Zeit hinein. Die blofle Tatsache also, da83 etwas definiert worden ist (auch ab-
gesehen vom Inhalt), bringt uns das Eschatologische in unserer christlichen
Denkweise wieder stirker zum BewuBtsein. Wir werden daran erinnert, daB
der Glaube unseren Geist der reinen Diesseitigkeit enthebt und daB3 er wirk-
lich auch in diesem Sinne die Welt in uns {iberwindet. Je mehr unser Beten
von dieser Erkenntnis geleitet wird, desto mehr wird es verklirt.

Dabei bleibt bestehen, daB wir die Zeitlichkeit in keiner christlichen Beti-
tigung unseres Daseins vor dem Tode jemals absireifen. Die Endgiiltigkeit
unseres gliubigen Ja ist noch nicht durch und durch endgiiltig. Der Inhalt
jeder Definition wird von uns in einem wahren, aber doch nur vorldufigen
Verstidndnis erfalit. Was sie unmittelbar besagt, mag uns sofort klar sein. Aber
eine tiefere Erkenntnis ihrer Bedeutung und das Licht, das sie auf viele andere
Glaubenswahrheiten wirft, ist damit nicht ohne weiteres gegeben. Bei der Be-
grenztheit unseres Geistes und der grenzenlosen Fiille des Reichtums gott-
licher Wahrheit braucht es Jahrhunderte frommen Betens und theologischer
Arbeit, um ein langsames Eindringen in den Sinn eines Dogmas zu ermég-
lichen. Die Definition gewi#hrt ein endgiiltiges Finden, um uns ein neues Su-
chen zur Aufgabe zu machen. Wo wir uns, unter Anwendung der Methoden
theologischer Spekulation, an sie heranwagen, ist es eher ein Tasten, ein Ar-
beiten mit ,Konvenienzgriinden“, weniger ein logisch notwendiges SchlieBen.
Die iibernatiirliche Welt, in sich ein zusammenhéngender Kosmos, 6ffnet sich
unserem Geist nicht mit jener logischen Evidenz, die wir auf natiirlichen For-
suchungsgebieten anstreben. Die Dunkelheit bleibt ein wesentliches Merk-
mal unseres Glaubens, und die Offenbarung tiberwiltigt uns nicht mit jenem



Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 407

strahlenden Licht, das auch den letzten Schatten eines Zweifels zerstreuen
koénnte. Theologie ist nicht Wissenschaft im gewodhnlichen Sinn. Sie ist
fides quaerens intellectum (Glaube, der die Vernunft sucht), wobei sie die
hochste Sicherheit in der fides (im Glauben), nicht im intellectus (in der Ver-
nunft) gewinnt. So verlangt jede Definition von uns einen Verzicht, und die
sich daran anschlieBende Miihe des Nachdenkens ist nicht weniger entsagungs-
voll. Es gilt, Forderungen nach historisch gut fundierten oder logisch zwin-
genden, inneren Griinden aufzugeben, die unser zu natiirlichem Denken nei-
gender Geist aufrechterhalten mochte. Seine Erhebung und Verklirung zu
einer jenseitigen Weise des Erkennens ist mit einem Sterben verbunden,
einem Sterben, das Widerstand auslést und darum immer ein schmerzliches
Sterben sein wird.

Wenn wir von solchen Erwiégungen aus die Definition der leiblichen Auf-
nahme Mariens in den Himmel betrachten, so scheint es, als ob uns durch die-
ses Dogma das Schéne und das Schmerzliche einer Glaubenshingabe beson-
ders fiithlbar gemacht werden sollte. Schon die Tatsache, daB sie als geoffen-
bart definiert worden ist, nétigt uns, ohne Riicksicht auf andere Griinde, die
uns auch noch bestimmen kénnten, unseren Gehorsam zu leisten. Denn von
einer solchen Offenbarung spricht ausdriicklich weder die Schrift, noch hat sie
in den Dokumenten der miindlichen Uberlieferung einen so liickenlosen Nie-
derschlag gefunden, daf3 er mit Sicherheit den literarischen AnschluBl an die
apostolische Zeit erlaubt. Wir haben auch keine anderen Dogmen, in denen
dieses Dogma denknotwendig mitgeglaubt wire. So tritt hier klar zutage, auf
wen eigentlich unser Verla8 ist: es ist kein anderer als Gott in Christus in der
Kirche. Die einzige Zeugin dessen, was geoffenbart und was nicht geoffenbart
ist, ist fiir uns die lehrende Kirche. Sie legt uns die Schrift aus, und sie sagt
uns, was das lebendige GlaubensbewuBtsein der miindlichen Uberlieferung
enthalten hat und enthilt. Sie interpretiert den Glaubenssinn sogar zuver-
ldssiger als die Glaubenden selbst. Es mag sehr wohl sein, da3 die leibliche
Aufnahme Mariens nicht zu allen Zeiten von allen bewuBt bejaht worden ist,
und es mag ihnen auch nicht deutlich geworden sein, wie Gott sie in der ge-
offenbarten Stellung Mariens in der Heilsordnung mitgeoffenbart hat. Indem
. das ausdriicklich Geoffenbarte iiberliefert worden ist, wurde das Mitgeoffen-
barte, zeitweise ohne Wissen der Uberliefernden, mitiiberliefert. DaB es darin
war und ist, darauf bringt uns nur das kirchliche Lehramt. Die Hinnahme
dessen, was es uns sagt, verlangt von uns weitgehend ein Loslassen aller Plan-
ken im Strom der Historie, an die wir uns klammern; wir sollen das Spiel
mit den vielen Steinen und Steinchen geschichtlicher Hinweise aufgeben, aus
denen unser forschender Verstand so gern eine Briicke bauen mdchte, um iiber
sie bis ins erste Jahrhundert zu gelangen. Die da glauben, wandeln, von
unten gesehen, auf schmalem Grat, sie wagen es auf die Kirche hin und sind
iiberzeugt, daf§ die Kirche geniigt, und daB wir in ihr alles besitzen. Dieser
Hohenpfad des reinen Glaubens fiihrt ins Licht und gewihrt schon bald jene
Ausblicke auf Inhalt und Beziehungszusammenhang dieses Dogmas mit an-



408 Josef Loosen

deren Offenbarungstatsachen und Forderungen unseres Frommigkeitslebens,
die wir suchen.

Aus den kultischen Ubungen unserer Frommigkeit soll hier nur das MeB-
opfer genannt werden. Wenn es wahr ist, daB es das Zentrum unseres Got-
tesdienstes ist, dann miissen alle Heilsmysterien, und unter ihnen auch das
Geheimnis von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel, auf das
liturgische Opfer bezogen werden konnen; es miissen Hinweise darin bereit
liegen, die uns helfen, die Feier der Messe, noch mehr als bisher, in der rech-
ten Weise zu vollziehen und uns ihren Sinn, zum gréBeren Nutzen unseres
geistlichen Lebens, tiefer zu erschlieBen.

Maria ist dem Leibe nach himmlisch verklirt, und auch Christus ist auf
dem Altar im Zustand leiblicher Verkldarung gegenwirtig. Was bedeutet die
leibliche Verkldrung Christi in der Messe und fiir die Messe, und was ergibt
sich daraus fiir die kultische Funktion der leiblichen Aufnahme Mariens? Ge-
wif} ist die Messe Vergegenwirtigung des Kreuzestodes Christi, aber nicht
in jenem zeitlichen Nacheinander, in dem sich der Tod Christi, von seiner
Auferstehung und Himmelfahrt getrennt, in geschichtlicher Einmaligkeit ab-
gespielt hat. Aber auch wenn wir davon absehen, weil hier vielleicht Ansich-
ten der Mysterientheologie hineinspielen, die nicht von jedem geteilt wer-
den, so bleibt doch bestehen, dafB die Daseinsweise des Leibes Christi in der
Eucharistie nicht der natiirlichen Daseinsweise eines Leibes in seinem natiir-
lichen Zustand entspricht. Was wir im MeSBopfer darbringen, ist der am Kreuz
getétete, noch mit den Wundmalen gezeichnete, aber nunmehr verklirte
Leib unseres Herrn. Die Messe ist unter dieser Riicksicht ein Vorgang escha-
tologischer Ordnung, ist die Gegenwaértigsetzung der Gabe in ihrer jenseiti-
gen Existenz. Als solche soll sie von uns iibernommen, soll sie von uns
mitgefeiert werden. Das Opfer Christi soll das Opfer der Kirche und das
Opfer der Kirche soll unser Opfer werden, das heifit: wir sollen uns als leben-
dige Gabe mit der lebendigen Opfergabe Christi vereinigen, um mit ihm
zusammen dem himmlischen Vater ubereignet zu werden. Die Korperlich-
keit gehért dazu. Die Frucht der Messe ist die Ausdehnung der inneren Hin-
gabe Christi auf die sichtbare Schépfung. Ihr eigentliches Ziel ist dann er-
reicht, wenn wir uns verklirten Leibes mit dem verklirten Christus dem
Vater im Himmel darbringen. Das ist uns aber einstweilen nicht méglich.
Nicht als ob unser Leib nicht jetzt schon Gott gehéren konnte oder miiBite.
Aber es kann nicht so sein, wie es bei Christus ist; es bleibt der Unterschied
zwischen seinem himmlischen und unserm irdischen Leibe. Die Ubereinstim-
mung zwischen der Selbsthingabe Christi und der Mithingabe der sichtbaren
Kirche leidet im Mefiopfer noch an diesem Mangel an Vollendung.

Hier tritt Maria ein. Ihre leibliche Aufnahme in den Himmel ermoglicht
es ihr, im Namen der sichtbaren Kirche und als deren vollkommenstes, voll-
erléstes, nur-geschaffenes Glied sich ganz und ungeteilt, mit verklirter Seele,
aber auch mit einem verkliarten Leib der Hingabe des seelisch und leiblich
verklarten Christus anzuschlieBen. In Maria ist erfiillt, was von unserer Seite
noch fehlt. Was wir in der Sprache unserer kultischen Gebirden sagen wol-



Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 409

len, ohne es in diesem Leben jemals ganz zu sein, das ist in Maria verwirk-
licht. Das AuBere ist der vollendete Ausdruck des Innern, der Leib gefiigige
und durchsichtige Gestalt einer von Gott ergriffenen Seele. In Maria, und
vorldaufig nur in Maria, kommt Christus zu dem, was er mit der in seiner
Kirche Tag fiir Tag sich wiederholenden Vergegenwirtigung des Kreuzes-
todes will: Ausweitung des Gottmenschentums, Mitteilung des gottlichen
Lebens an die unsichtbare und die sichtbare Welt, bewuBtes und bereitwil-
liges Eingehen des Menschen in den auferstandenen und verklédrten Herrn,
die Heimkehr von Geist und Leib durch Christus zum Vater. Und es ist be-
deutsam, daB gerade eine Frau als erste das Tor dieser Wandlung durch-
schritt. Bei der Mater sollte die Verkldrung der Materie beginnen, und die
Mutter sollte im Namen der miitterlichen Erde ihren Leib als Erstlingsgabe
der Erlosung dem Vater im Himmel vorstellen.

In Fortfiihrung dieser Erwigungen kommen wir zu jenen Gedanken, die
uns die Fruchtbarkeit dieses Geheimnisses fiir unser personliches Gebets-
leben dartun. Wie den Sinn des kultischen Opfers, so offenbart uns ihre leib-
liche Aufnahme auch das Ziel unseres geistlichen Strebens. Maria ist, wie
wiederholt gesagt worden ist, der erste vollerloste Mensch. Sie gehort in kei-
ner Weise mehr dem status viae, dem Pilgerstand an, sie ist der einzige
Mensch, der ganz in Gott ruht. Wahrend wir suchen, hat sie gefunden; sie
erfreut sich auch mit ihren Sinnen der Vereinigung, nach der wir unterwegs
sind. Der Schmerz und die Zerrissenheit in unserem Wesen sind also nicht
endgiiltig. Die leibliche Aufnahme Mariens sagt uns, dal Gott uns ganz will.
Was Gott sucht, ist die menschliche Mitte. Wonach Gott verlangt, ist unser
Herz. ,Herz“ hier nicht blof als Wort fiir eine seelische Kraft. ,,Herz* auch
nicht nur als ein korperliches Symbol fiir jene Einheit des Geistes, in der
Verstand, Wille und Gefiihl in reinem Zusammenklang tdtig sind. , Herz“
vielmehr als Zusammenfassung des leib-seelischen Lebens in einem leib- see-
lischen Zentrum. Wo der Mensch nicht nur denkt, sondern liebend denkt
und denkend liebt und sich diese geistige Bewegung auf den Rhythmus seines
korperlichen Lebens iibertrigt. Wo keine Teilfdhigkeit von einer anderen
getrennt in Aktion tritt, sondern die ganze Natur ergriffen und in
Schwingung versetzt ist. Das ist die Mitte, in der der Mensch ungeteilt exi-
stiert, und wer so sein Herz schenkt, schenkt sich ganz.

Auch das ist, im diesseitigen Zustand unseres Leibes, nur in einem sehr
unvollkommenen Grade der Anndherung moglich. Diese Harmonie, diese aus-
geglichene Betidtigung aller koérperlichen und geistigen Kréfte im Gebets-
leben ist uns vorldufig nicht gegeben. Wir betrachten noch nicht aus unserer
Mitte heraus, noch sind wir Anfinger im vollkommenen Herzensgebet. Es ist
das Ziel, und die Entwicklung des Gebetes im Leben der Heiligen weist in
diese Richtung: von der Vielfalt der Akte zum einfachen Gedanken oder zur
einfachen, gleichmé#Bigen Stimmung; vom Nacheinander der Erwigung, der
Liebe, der Freude zum erkennenden Empfinden, zum ruhevollen Verkosten,
zur vita contemplativa, zur theologia cordis oder wie immer man diesen inne-
ren Zustand bezeichnen mag; jedenfalls ist im Herzen das tiefste Wissen um



410 ) Josef Loosen

Gott beschlossen. Da ist alles in Ruhe, da ist keine unerfiillte Sehnsucht, da
ist alles gestilltes Verlangen. Diese Ordnung, dieser Friede, diese Sittigung
jeder Potenz ist ochne Beteiligung des Leibes nicht denkbar; sie gipfelt ja ge-
rade in dem, was wir ,Herz“ nennen.

Und wieder kann es nicht iitberraschen, daf3 auf dieser Hshe des Gebetes als
erste gerade eine Frau steht. Sie war schon auf Erden so, da3 die Schrift sagt:
Maria bewahrte alle diese Worte in ihrem Herzen. Hier geht es nicht mehr
um ein schépferisches Hervorbringen, sondern um ein Uberwiltigtwerden, ein
Stillhalten, ein Empfangen, ein Bewahren, und darin ist das Herz der Frau
am stdrksten. Seitdem der Leib Mariens in den Himmel versetzt ist, ist ihr
Gebet erst recht ein einfacher Blick auf Gott, und ein Glanz dieses geistigen
Blickes ist in ihren kérperlichen Augen. Sie hat nun das Gebet der Sammlung
aller Krifte in Einem, wobei das Gliick auch in den Sinnen des Leibes ohne
jede Behinderung gefiihlt wird. Mit der leiblichen Erhebung Mariens in den
Himmel ist das Herzensgebet in den Himmel erhoben, und mit der Definition
dieser Tatsache solite eigentlich auch die theologia cordis eine neue Bliite er-
leben. Wenn wir nicht mit dem Herzen beten, {iben wir nicht das tiefinnerliche
Gebet. Solange wir uns nicht mit dem Herzen hingeben, setzen wir uns nicht
mit aller Kraft ein. Woran wir nicht mit dem Herzen hingen, das ist noch
nicht vollig unser Eigen geworden. Im Zeitalter der Herz-Jesu-Andacht ist
auch die Herz-Marid-Verehrung entstanden, und nun kommt zu alldem das
Dogma von der leiblichen Verkldrung Mariens, also auch ihres Herzens. Das
weist unserem- personlichen Beten den Weg, der zur Vollkommenheit fiihrt:
wo wir aus der Einfachheit und Sammlung unserer Mitte denken und handeln,
wo wir aus dem Herzen mit Gott reden. Wie die leibliche Aufnahme Mariens
unser kultisches Opfer eschatologisch erginzt, so kann sie uns auch zum Stre-
ben nach der eschatologischen Vollendung unseres persénlichen Gebetslebens
anregen. Es gibt eine Art vorweggenommener Verklirung; sie wird vermittelt
durch das betende Herz, das den Ubergang des seelischen zum leiblichen Leben
herstellt. Der Leib, der von dieser geheimnisvollen Speise gendhrt wird, ist
gegen die Anfechtungen der Welt, die im argen liegt, geriistet. Und wer weif,
ob nicht deshalb alles in der Kirche auf Konzentration hindréngt, weil sich auch
die dimonischen Gewalten anschicken, ihre Krifte zum letzten Ansturm zu
sammeln. Stark sein wird nur, wessen Herz in Gott ruht.





