
Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 405 

denen aufgegangen ist, die im Dunkel und im Schatten des Todes wohnen". 
Und er selbst wird zum Verkünder dieses Geheimnisses durch das Licht und 
die Zuversicht in seinen Augen, die bis auf den Grund aller Dinge sehen und 
in allem den Leib erkennen, den Gott sich erwählt hat, um unter uns weilen 
zu können, • durch das sieghafte und wissende Lächeln auf seinem Angesicht, 
das mehr weiß als die Neunmalklugen dieser Welt. 

Laßt uns darum in den kommenden Tagen der heiligen Weihnacht den 
Herrn des Himmels mitten in dieser Welt suchen, bei den Armen und Kran- 
ken und Notleidenden, bei allen, die unserer Hilfe bedürfen! Laßt uns auch 
in den großen Wetterzeichen der Zeit die Sterne Gottes sehen, die uns auf- 
zubrechen heißen aus unserer Selbstsucht und Hartherzigkeit, aus aller Ver- 
haftung an den Besitz und an vermeintliche Rechte. Dann wird sich auch unter 
uns und vor unseren Augen das Geheimnis der Heiligen Nacht wiederholen, 
nicht nur im Bild, sondern in Wahrheit und Wirklichkeit. Dann werden auch 
wir in die Knie fallen und beten: •Und das Wort ward Fleisch und hat unter 
uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen." 

Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens 
in den Himmel - Ende und Anfang 

Von Josef Loosen, S. J., Frankfurt am Main 

Wer Zeuge einer Definition ist, erlebt Entscheidung im Augenblick. Dem 
einen mag dabei zumute sein, wie wenn ein großes, schweres Tor zufällt, 
der andere hat das Gefühl, daß sich eine Pforte öffnet, und daß wir in eine 
neue, vielversprechende Phase des Glaubenslebens eintreten. Beide Empfin- 
dungen sind berechtigt. Definition ist Ende und Anfang, wenn wir sie auch 
zunächst mehr als den Abschluß einer Entwicklung betrachten. Jede Definition 
hat ihre Zukunft. Sowohl daß, als auch was definiert worden ist, hat seine 
Wichtigkeit für uns und soll auf dem Wege über die Besinnung in unser 
inneres Leben und Beten eindringen, soll es maßgeblich beeinflussen, es, 
wenn nötig, umformen. Eine definierte Wahrheit hat aufgehört, eine periphere 
Wahrheit zu sein, auch dann, wenn sie es in unseren Augen jemals gewesen 
sein sollte. So können wir nicht umhin, zur Tatsache der Dogmatisierung und 
zum Inhalt des neuen Dogmas aus Sorge um unser persönliches Heil Stellung 
zu nehmen. 

Ein Dogma ist definiert, heißt: es ist mit unfehlbarer Autorität des kirch- 
lichen Lehramtes feierlich und endgültig als geoffenbarte Wahrheit allen zu 
glauben auferlegt. Der Glaubensakt, der dieser Feierlichkeit und Unfehlbar- 
keit und Endgültigkeit entspricht, ist, wie jeder übernatürliche Glaubensakt, 
unwiderruflich. Aber die Feierlichkeit macht die Unwiderruflichkeit besonders 
deutlich. Die Unfehlbarkeit und Endgültigkeit der Lehr-Entscheidung geht 
auf das Ja zu dieser Entscheidung über. Damit nimmt nicht nur die Lehrweise 
der Kirche, sondern auch die Weise der Gläubigen, darauf zu antworten, Eigen- 
schaften an, die sie • was Unfehlbarkeit und Unwiderruflichkeit angeht • 



406 Josef Loosen 

auf die Stufe jenseitiger Erkenntnis erheben. Denn im Himmel ist es so, daß 
Gott als die ewige, unveränderliche Wahrheit in unsern Geist eingeht und 
daß Gott für unsern Geist endgültig das wird, was er ist, und unser Ja zu ihm 
unwiderruflich. Dieser Zustand wird im Glaubensakt hier auf Erden schon 
vorweggenommen. Wer glaubt, erkennt Gott nicht mehr nur so, wie es dem 
Menschen, der in der Zeit lebt, an sich zukommt. Der Gegenstand seines 
Glaubens ist nicht ein Bild Gottes, das ihm durch die Wände der geschaffenen 
Dinge aufdämmert, die Sicherheit, mit der er ihn erfaßt, beruht nicht auf 
geschöpflichen Evidenzgründen. Sein Glaube richtet sich auf die Wirklichkeit 
Gottes, so wie er, in das undurchdringliche Dunkel des Geheimnisses gehüllt, 
verborgen existiert. Der Grund, warum er zu dieser Wirklichkeit Ja sagt, ist 
das Ja Gottes selber, das durch das Wort der Offenbarung in dieser Zeit laut 
wird. Die Gewißheit, die er auf diese Weise erlangt, ist die Gewißheit, die 
Gott hat, da sie jeden möglichen Grad von natürlicher Gewißheit übersteigt. 
So erkennen wir im Glauben Gott wie Gott, wenigstens, soweit die genannten 
Merkmale unseres Glaubens in Betracht kommen. Glauben ist, wie Thomas 
sagt, Teilnahme am Wissen Gottes und seiner Heiligen. Glaubend wird unser 
Erkennen in die Form des jenseitigen Lebens hinübergewandelt. Das alles 
gilt, wie gesagt, von jedem übernatürlichen Glaubensakt, den wir leisten. 
Aber in der denkwürdigen Stunde einer feierlichen Dogmatisierung wird 
dieses Geheimnis doch wieder besonders sichtbar. Hier ragt Ewigkeit in die 
Zeit hinein. Die bloße Tatsache also, daß etwas definiert worden ist (auch ab- 
gesehen vom Inhalt), bringt uns das Eschatologische in unserer christlichen 
Denkweise wieder stärker zum Bewußtsein. Wir werden daran erinnert, daß 
der Glaube unseren Geist der reinen Diesseitigkeit enthebt und daß er wirk- 
lich auch in diesem Sinne die Welt in uns überwindet. Je mehr unser Beten 
von dieser Erkenntnis geleitet wird, desto mehr wird es verklärt. 

Dabei bleibt bestehen, daß wir die Zeitlichkeit in keiner christlichen Betä- 
tigung unseres Daseins vor dem Tode jemals abstreifen. Die Endgültigkeit 
unseres gläubigen Ja ist noch nicht durch und durch endgültig. Der Inhalt 
jeder Definition wird von uns in einem wahren, aber doch nur vorläufigen 
Verständnis erfaßt. Was sie unmittelbar besagt, mag uns sofort klar sein. Aber 
eine tiefere Erkenntnis ihrer Bedeutung und das Licht, das sie auf viele andere 
Glaubenswahrheiten wirft, ist damit nicht ohne weiteres gegeben. Bei der Be- 
grenztheit unseres Geistes und der grenzenlosen Fülle des Reichtums gött- 
licher Wahrheit braucht es Jahrhunderte frommen Betens und theologischer 
Arbeit, um ein langsames Eindringen in den Sinn eines Dogmas zu ermög- 
lichen. Die Definition gewährt ein endgültiges Finden, um uns ein neues Su- 
chen zur Aufgabe zu machen. Wo wir uns, unter Anwendung der Methoden 
theologischer Spekulation, an sie heranwagen, ist es eher ein Tasten, ein Ar- 
beiten mit •Konvenienzgründen", weniger ein logisch notwendiges Schließen. 
Die übernatürliche Welt, in sich ein zusammenhängender Kosmos, öffnet sich 
unserem Geist nicht mit jener logischen Evidenz, die wir auf natürlichen For- 
suchungsgebieten anstreben. Die Dunkelheit bleibt ein wesentliches Merk- 
mal unseres Glaubens, und die Offenbarung überwältigt uns nicht mit jenem 



Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 407 

strahlenden Licht, das auch den letzten Schatten eines Zweifels zerstreuen 
könnte. Theologie ist nicht Wissenschaft im gewöhnlichen Sinn. Sie ist 
fides quaerens intellectum (Glaube, der die Vernunft sucht), wobei sie die 
höchste Sicherheit in der fides (im Glauben), nicht im intellectus (in der Ver- 
nunft) gewinnt. So verlangt jede Definition von uns einen Verzicht, und die 
sich daran anschließende Mühe des Nachdenkens ist nicht weniger entsagungs- 
voll. Es gilt, Forderungen nach historisch gut fundierten oder logisch zwin- 
genden, inneren Gründen aufzugeben, die unser zu natürlichem Denken nei- 
gender Geist aufrechterhalten möchte. Seine Erhebung und Verklärung zu 
einer jenseitigen Weise des Erkennens ist mit einem Sterben verbunden, 
einem Sterben, das Widerstand auslöst und darum immer ein schmerzliches 
Sterben sein wird. 

Wenn wir von solchen Erwägungen aus die Definition der leiblichen Auf- 
nahme Mariens in den Himmel betrachten, so scheint es, als ob uns durch die- 
ses Dogma das Schöne und das Schmerzliche einer Glaubenshingabe beson- 
ders fühlbar gemacht werden sollte. Schon die Tatsache, daß sie als geoffen- 
bart definiert worden ist, nötigt uns, ohne Rücksicht auf andere Gründe, die 
uns auch noch bestimmen könnten, unseren Gehorsam zu leisten. Denn von 
einer solchen Offenbarung spricht ausdrücklich weder die Schrift, noch hat sie 
in den Dokumenten der mündlichen Überlieferung einen so lückenlosen Nie- 
derschlag gefunden, daß er mit Sicherheit den literarischen Anschluß an die 
apostolische Zeit erlaubt. Wir haben auch keine anderen Dogmen, in denen 
dieses Dogma denknotwendig mitgeglaubt wäre. So tritt hier klar zutage, auf 
wen eigentlich unser Verlaß ist: es ist kein anderer als Gott in Christus in der 
Kirche. Die einzige Zeugin dessen, was geoffenbart und was nicht geoffenbart 
ist, ist für uns die lehrende Kirche. Sie legt uns die Schrift aus, und sie sagt 
uns, was das lebendige Glaubensbewußtsein der mündlichen Überlieferung 
enthalten hat und enthält. Sie interpretiert den Glaubenssinn sogar zuver- 
lässiger als die Glaubenden selbst. Es mag sehr wohl sein, daß die leibliche 
Aufnahme Mariens nicht zu allen Zeiten von allen bewußt bejaht worden ist, 
und es mag ihnen auch nicht deutlich geworden sein, wie Gott sie in der ge- 
offenbarten Stellung Mariens in der Heilsordnung mitgeoffenbart hat. Indem 
das ausdrücklich Geoffenbarte überliefert worden ist, wurde das Mitgeoffen- 
barte, zeitweise ohne Wissen der Überliefernden, mitüberliefert. Daß es darin 
war und ist, darauf bringt uns nur das kirchliche Lehramt. Die Hinnahme 
dessen, was es uns sagt, verlangt von uns weitgehend ein Loslassen aller Plan- 
ken im Strom der Historie, an die wir uns klammern; wir sollen das Spiel 
mit den vielen Steinen und Steinchen geschichtlicher Hinweise aufgeben, aus 
denen unser forschender Verstand so gern eine Brücke bauen möchte, um über 
sie bis ins erste Jahrhundert zu gelangen. Die da glauben, wandeln, von 
unten gesehen, auf schmalem Grat, sie wagen es auf die Kirche hin und sind 
überzeugt, daß die Kirche genügt, und daß wir in ihr alles besitzen. Dieser 
Höhenpfad des reinen Glaubens führt ins Licht und gewährt schon bald jene 
Ausblicke auf Inhalt und Beziehungszusammenhang dieses Dogmas mit an- 



408 Josef Loosen 

deren Offenbarungstatsachen und Forderungen unseres Frömmigkeitslebens, 
die wir suchen. 

Aus den kultischen Übungen unserer Frömmigkeit soll hier nur das Meß- 
opfer genannt werden. Wenn es wahr ist, daß es das Zentrum unseres Got- 
tesdienstes ist, dann müssen alle Heilsmysterien, und unter ihnen auch das 
Geheimnis von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel, auf das 
liturgische Opfer bezogen werden können; es müssen Hinweise darin bereit 
liegen, die uns helfen, die Feier der Messe, noch mehr als bisher, in der rech- 
ten Weise zu vollziehen und uns ihren Sinn, zum größeren Nutzen unseres 
geistlichen Lebens, tiefer zu erschließen. 

Maria ist dem Leibe nach himmlisch verklärt, und auch Christus ist auf 
dem Altar im Zustand leiblicher Verklärung gegenwärtig. Was bedeutet die 
leibliche Verklärung Christi in der Messe und für die Messe, und was ergibt 
sich daraus für die kultische Funktion der leiblichen Aufnahme Mariens? Ge- 
wiß ist die Messe Vergegenwärtigung des Kreuzestodes Christi, aber nicht 
in jenem zeitlichen Nacheinander, in dem sich der Tod Christi, von seiner 
Auferstehung und Himmelfahrt getrennt, in geschichtlicher Einmaligkeit ab- 
gespielt hat. Aber auch wenn wir davon absehen, weil hier vielleicht Ansich- 
ten der Mysterientheologie hineinspielen, die nicht von jedem geteilt wer- 
den, so bleibt doch bestehen, daß die Daseinsweise des Leibes Christi in der 
Eucharistie nicht der natürlichen Daseinsweise eines Leibes in seinem natür- 
lichen Zustand entspricht. Was wir im Meßopfer darbringen, ist der am Kreuz 
getötete, noch mit den Wundmalen gezeichnete, aber nunmehr verklärte 
Leib unseres Herrn. Die Messe ist unter dieser Rücksicht ein Vorgang escha- 
tologischer Ordnung, ist die Gegenwärtigsetzung der Gabe in ihrer jenseiti- 
gen Existenz. Als solche soll sie von uns übernommen, soll sie von uns 
mitgefeiert werden. Das Opfer Christi soll das Opfer der Kirche und das 
Opfer der Kirche soll unser Opfer werden, das heißt: wir sollen uns als leben- 
dige Gabe mit der lebendigen Opfergabe Christi vereinigen, um mit ihm 
zusammen dem himmlischen Vater übereignet zu werden. Die Körperlich- 
keit gehört dazu. Die Frucht der Messe ist die Ausdehnung der inneren Hin- 
gabe Christi auf die sichtbare Schöpfung. Ihr eigentliches Ziel ist dann er- 
reicht, wenn wir uns verklärten Leibes mit dem verklärten Christus dem 
Vater im Himmel darbringen. Das ist uns aber einstweilen nicht möglich. 
Nicht als ob unser Leib nicht jetzt schon Gott gehören könnte oder müßte. 
Aber es kann nicht so sein, wie es bei Christus ist; es bleibt der Unterschied 
zwischen seinem himmlischen und unserm irdischen Leibe. Die Übereinstim- 
mung zwischen der Selbsthingabe Christi und der Mithingabe der sichtbaren 
Kirche leidet im Meßopfer noch an diesem Mangel an Vollendung. 

Hier tritt Maria ein. Ihre leibliche Aufnahme in den Himmel ermöglicht 
es ihr, im Namen der sichtbaren Kirche und als deren vollkommenstes, voll- 
erlöstes, nur-geschaffenes Glied sich ganz und ungeteilt, mit verklärter Seele, 
aber auch mit einem verklärten Leib der Hingabe des seelisch und leiblich 
verklärten Christus anzuschließen. In Maria ist erfüllt, was von unserer Seite 
noch fehlt. Was wir in der Sprache unserer kultischen Gebärden sagen wol- 



Die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 409 

len, ohne es in diesem Leben jemals ganz zu sein, das ist in Maria verwirk- 
licht. Das Äußere ist der vollendete Ausdruck des Innern, der Leib gefügige 
und durchsichtige Gestalt einer von Gott ergriffenen Seele. In Maria, und 
vorläufig nur in Maria, kommt Christus zu dem, was er mit der in seiner 
Kirche Tag für Tag sich wiederholenden Vergegenwärtigung des Kreuzes- 
todes will: Ausweitung des Gottmenschentums, Mitteilung des göttlichen 
Lebens an die unsichtbare und die sichtbare Welt, bewußtes und bereitwil- 
liges Eingehen des Menschen in den auferstandenen und verklärten Herrn, 
die Heimkehr von Geist und Leib durch Christus zum Vater. Und es ist be- 
deutsam, daß gerade eine Frau als erste das Tor dieser Wandlung durch- 
schritt. Bei der Mater sollte die Verklärung der Materie beginnen, und die 
Mutter sollte im Namen der mütterlichen Erde ihren Leib als Erstlingsgabe 
der Erlösung dem Vater im Himmel vorstellen. 

In Fortführung dieser Erwägungen kommen wir zu jenen Gedanken, die 
uns die Fruchtbarkeit dieses Geheimnisses für unser persönliches Gebets- 
leben dartun. Wie den Sinn des kultischen Opfers, so offenbart uns ihre leib- 
liche Aufnahme auch das Ziel unseres geistlichen Strebens. Maria ist, wie 
wiederholt gesagt worden ist, der erste vollerlöste Mensch. Sie gehört in kei- 
ner Weise mehr dem status viae, dem Pilgerstand an, sie ist der einzige 
Mensch, der ganz in Gott ruht. Während wir suchen, hat sie gefunden; sie 
erfreut sich auch mit ihren Sinnen der Vereinigung, nach der wir unterwegs 
sind. Der Schmerz und die Zerrissenheit in unserem Wesen sind also nicht 
endgültig. Die leibliche Aufnähme Mariens sagt uns, daß Gott uns ganz will. 
Was Gott sucht, ist die menschliche Mitte. Wonach Gott verlangt, ist unser 
Herz. •Herz" hier nicht bloß als Wort für eine seelische Kraft. •Herz" auch 
nicht nur als ein körperliches Symbol für jene Einheit des Geistes, in der 
Verstand, Wille und Gefühl in reinem Zusammenklang tätig sind. •Herz" 
vielmehr als Zusammenfassung des leib-seelischen Lebens in einem leib- see- 
lischen Zentrum. Wo der Mensch nicht nur denkt, sondern liebend denkt 
und denkend liebt und sich diese geistige Bewegung auf den Rhythmus seines 
körperlichen Lebens überträgt. Wo keine Teilfähigkeit von einer anderen 
getrennt in Aktion tritt, sondern die ganze Natur ergriffen und in 
Schwingung versetzt ist. Das ist die Mitte, in der der Mensch ungeteilt exi- 
stiert, und wer so sein Herz schenkt, schenkt sich ganz. 

Auch das ist, im diesseitigen Zustand unseres Leibes, nur in einem sehr 
unvollkommenen Grade der Annäherung möglich. Diese Harmonie, diese aus- 
geglichene Betätigung aller körperlichen und geistigen Kräfte im Gebets- 
leben ist uns vorläufig nicht gegeben. Wir betrachten noch nicht aus unserer 
Mitte heraus, noch sind wir Anfänger im vollkommenen Herzensgebet. Es ist 
das Ziel, und die Entwicklung des Gebetes im Leben der Heiligen weist in 
diese Richtung: von der Vielfalt der Akte zum einfachen Gedanken oder zur 
einfachen, gleichmäßigen Stimmung; vom Nacheinander der Erwägung, der 
Liebe, der Freude zum erkennenden Empfinden, zum ruhevollen Verkosten, 
zur vita contemplativa, zur theologia cordis oder wie immer man diesen inne- 
ren Zustand bezeichnen mag; jedenfalls ist im Herzen das tiefste Wissen um 



410 Josef Loosen 

Gott beschlossen. Da ist alles in Ruhe, da ist keine unerfüllte Sehnsucht, da 
ist alles gestilltes Verlangen. Diese Ordnung, dieser Friede, diese Sättigung 
jeder Potenz ist ohne Beteiligung des Leibes nicht denkbar; sie gipfelt ja ge- 
rade in dem, was wir •Herz" nennen. 

Und wieder kann es nicht überraschen, daß auf dieser Höhe des Gebetes als 
erste gerade eine Frau steht. Sie war schon auf Erden so, daß die Schrift sagt: 
Maria bewahrte alle diese Worte in ihrem Herzen. Hier geht es nicht mehr 
um ein schöpferisches Hervorbringen, sondern um ein Überwältigtwerden, ein 
Stillhalten, ein Empfangen, ein Bewahren, und darin ist das Herz der Frau 
am stärksten. Seitdem der Leib Mariens in den Himmel versetzt ist, ist ihr 
Gebet erst recht ein einfacher Blick auf Gott, und ein Glanz dieses geistigen 
Blickes ist in ihren körperlichen Augen. Sie hat nun das Gebet der Sammlung 
aller Kräfte in Einem, wobei das Glück auch in den Sinnen des Leibes ohne 
jede Behinderung gefühlt wird. Mit der leiblichen Erhebung Mariens in den 
Himmel ist das Herzensgebet in den Himmel erhoben, und mit der Definition 
dieser Tatsache sollte eigentlich auch die theologia cordis eine neue Blüte er- 
leben. Wenn wir nicht mit dem Herzen beten, üben wir nicht das tiefinnerliche 
Gebet. Solange wir uns nicht mit dem Herzen hingeben, setzen wir uns nicht 
mit aller Kraft ein. Woran wir nicht mit dem Herzen hängen, das ist noch 
nicht völlig unser Eigen geworden. Im Zeitalter der Herz-Jesu-Andacht ist 
auch die Herz-Mariä-Verehrung entstanden, und nun kommt zu alldem das 
Dogma von der leiblichen Verklärung Mariens, also auch ihres Herzens. Das 
weist unserem persönlichen Beten den Weg, der zur Vollkommenheit führt: 
wo wir aus der Einfachheit und Sammlung unserer Mitte denken und handeln, 
wo wir aus dem Herzen mit Gott reden. Wie die leibliche Aufnahme Mariens 
unser kultisches Opfer eschatologisch ergänzt, so kann sie uns auch zum Stre- 
ben nach der eschatologischen Vollendung unseres persönlichen Gebetslebens 
anregen. Es gibt eine Art vorweggenommener Verklärung; sie wird vermittelt 
durch das betende Herz, das den Übergang des seelischen zum leiblichen Leben 
herstellt. Der Leib, der von dieser geheimnisvollen Speise genährt wird, ist 
gegen die Anfechtungen der Welt, die im argen liegt, gerüstet. Und wer weiß, 
ob nicht deshalb alles in der Kirche auf Konzentration hindrängt, weil sich auch 
die dämonischen Gewalten anschicken, ihre Kräfte zum letzten Ansturm zu 
sammeln. Stark sein wird nur, wessen Herz in Gott ruht. 




