411

Maria und das christliche Jungfrdulichkeitsideal
Eine biblisch-dogmatische Studie

von Univ. Prof. Dr. Johann Auer, Bonn

Mit groBer Freude hat das katholische Volk die Erkldrung der Lehre von
der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel zum Glaubenssatz der Kirche
aufgenommen. Ist doch damit ein alter Glaube der Christenheit, der seit mehr
als tausend Jahren im offiziellen Gottesdienst der Kirche, in der Liturgie, Auf-
nahme und Ausdruck gefunden hatte, feierlich und unfehlbar als Glaubens-
und Heilswahrheit bezeugt worden. Zugleich wurde damit das christliche
Menschenbild, das in der Gestalt Mariens durch Gottes besondere Gnade vor-
bildliche Ausprigung gefunden hat, seiner Abrundung néhergefiihrt: die Vor-
erloste (praeredempta) steht als die Vorverherrlichte (praeglorificata) nun-
mehr klar vor unserem gliubigen Auge. Wie sich an ihr schon vor der Emp-
fingnis des Welterlgsers Jesus Christus in ihrem SchoB das Werk des Welt-
erlosers, die Erlosung, wirksam gezeigt hat in der Immakulata — sie ward
durch ein besonderes Gnadenprivileg vom ersten Augenblick ihrer eigenen
Empféngnis im Mutterleib bewahrt von der Erbsiinde und dann auch von
jeder persdnlichen Siinde —, so ist sie auch ihrem Sohn in seine Verkldarung
nachgefolgt vor dem Endgericht und der allgemeinen Auferstehung der Toten.
Sie hat die volle Seligkeit und Herrlichkeit erreicht, die einem Menschen,
der seine irdische Laufbahn vollendet hat, bei Gott gegeben werden kann.
Sie ist als Ganze, also auch ihrem Leibe nach, verklirt und verherrlicht und
selig in Gottes Anschauung und Besitz'.

Als es um die Frage nach der Begriindung dieses Dogmas ging, da hat sich
noch deutlicher als bei allen bisherigen Glaubenslehren gezeigt, da8 der leben-
dige Glaube der lebendigen Kirche nicht etwa ein rationaler Sc¢hluBl nur ausun-
mittelbar geoffenbarten oder geglaubten und einsichtigen Pramissen, also eine
logisch zwingende Erkenntnis ist, sondern vielmehr in der Tiefe und Wesens~-
ganzheit des gldubigen Menschen wurzelt und ruht, wo auch die irrationalen
Krifte das Geistesleben des Menschen bestimmen und befruchten. Denn der
Menschengeist ist nicht nur Vernunft und Verstand; zum menschlichen Geist
gehdren notwendig auch die irrationalen, aber deshalb nicht weniger hellen
und heiligen Krifte der geistigen Liebe, die im christlichen Sinn nicht blof
Eros, Wertantwort bedeutet und damit irgendwie — grundgelegt in Selbst-
erhaltungs- und Selbstverwirklichungstrieb — rational fundiert ist, sondern
vielmehr Agape, Hingabe, Wagnis und Opfer darstellt, um wahre Werte und
den hochsten Wert, den Menschen selbst zu retten; die darum im tiefsten ein
Sterben ist, um neues, junges und fruchtbares Leben zu wecken: wenn das
Weizenkorn nicht stirbt, bleibt es fiir sich allein (unfruchtbar: Jo 12, 24); wer
sein Leben verliert um meinetwillen, wird es gewinnen (Mt 10,39; 16, 25;

1 Wir denken an die Anrufungen der Lauretanischen ILitanei: regina angelorum,
regina omnium. sanctorum; an den Titel regina Coeli und ihre Verherrlichung etwa
in Dantes Divina Comedia, Par. III 23.



412 Dr. Johann Auer

Lk 17, 34), wird Selbsterfiillung, Selbstvollendung, ewiges Leben finden®. Dar-
um lebt der lebendige Glaube der Kirche nicht etwa zuerst oder gar allein
bei den Theologen, denen die Glaubenswahrheit als Wahrheit zu erklédren von
Gott geschenkter und aufgegebener Beruf ist, sondern ebenso beim lebendig
glidubigen Volk, bei denen, die am meisten Gottes Geist, den Geist der Wahr-
heit im Herzen tragen, oder bei denen, die nach Gottes Willen einer bestimm-
ten Zeit eine bestimmte Wahrheit kiinden sollen, auch wenn sie selbst, wenig-
stens nach dem Urteil ihrer Zeit, nicht als die Frommsten der Zeit gelten
sollten. ,Eure Gedanken sind nicht meine Gedanken und eure Wege sind
nicht meine Wege, spricht der Herr“ (Is 55, 8). Wie hat sich das doch gezeigt
bei den Gottesgelehrten des Alten Bundes, als die Zeit der Erfiillung nahe
kam; und doch war Israel das auserwihlte Volk und sein Priesterstand von
Gott eingesetzt und bestellt und der Alte Bund in Geltung, bis Christus den
Neuen Bund stiftete.

Es wire jedoch ebenso eng und gefihrlich, wollte man etwa das glédubige
Volk unter AusschluB der Theologen zum Triger des lebendigen Glaubens
machen. Unerschiittert bleibt die Kirche Siule und Grundfeste der Wahrheit
(1 Tim 3, 15), stehend auf der Lehrautoritidt der Apostel und ihrer Nachfolger,
der Bischofe, in Sonderheit des hl. Petrus und seiner Nachfolger, der Pépste.
Mag das fromme, glidubige Volk oft eine einzelne Glaubenswahrheit in ihrer
Eigenart und Giltigkeit unmittelbar tief schauen und festhalten, die Klidrung
des Geschauten und die Begriindung der Giiltigkeit durch Auifzeigen des Zu-
sammenhangs mit den Glaubensquellen und den schon ausgesprochenen
Glaubenswahrheiten beizubringen und damit ungesunde, irrationale Einfliisse
fernzuhalten, wird Aufgabe der Theologen bleiben, wenn auch die Entschei-
dung allein der Auktoritit des Lehramtes zusteht. Diese Aufgabe des Theo-
logen wird besonders spiirbar, wenn es nicht nur um eine Gegebenheit, son-
dern um das innere Versténdnis derselben, nicht nur um fertige Tatsachen,
sondern um das Verstindnis von Zusammenhingen und Werdensgeschehen
geht. Ja, man mochte beinahe, wenn man z. B. das Werden der marianischen
Grunddogmen betrachtet, den Eindruck gewinnen, daBl das gliubige Volk
hier in besonderer Weise die fertigen Tatsachen jeweils mit Entschiedenheit
herausgestellt und festgehalten und damit das Glaubensgeheimnis gegen die
auflésende Vernunft mancher Theologen gerettet hat, wihrend die Theolo-
gen umgekehrt den Inhalt des Glaubensgeheimnisses immer wieder davor
schiitzen muBten, dafl nicht allzumenschliche Elemente in die Glaubenswahr-
heit eindrangen. Wie das menschliche Leben zugleich die gesunde Vitalitit
und die ordnende Vernunft braucht, so gehéren zum Glaubensleben der Kirche
die Kraft des ungebrochenen Glaubens des christlichen Volkes und das ord-
nende Glaubensdenken, ,der Glaube, der die Vernunft sucht“ (St. Anselm
von Canterbury), und ,die Vernunft, die den Glauben sucht“ (St. Bernhard

2 Wenigstens wird diese ,ekstatische” Auffassung von der Liebe neben der ,ratio-
nalen“ Auffassung in der Lehre der Kirche stets notwendig sein, soll das Wort
Gottes nicht verkiirzt und die Weite des menschlichen Herzens nicht unchristlich
verengt werden. Vgl. dazu P. Rousselot, pour I'histoire du probleme de I’amour au
moyen age, Miinster 1908.



" Maria und das christliche Jungfriulichkeitsideal 413

von Clairvaux). Und wie im Leben iiber Vitalitdt und Vernunft die person-
liche Tat steht, so steht iiber dem Glaubensleben der Kirche und der Lehre
der Theologen die Auktoritit des Lehramtes und seiner Entscheidung.

Die hier dargestellten allgemeinen Wahrheiten haben sich bei der Dogmati-
sierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel wirksam gezeigt:
das gliubige Volk hat wenigstens seit dem 6. Jahrhundert (im Osten), in wel-
chem sich aus dem Fest der Dormitio Mariae das Fest der Assumptio Mariae
herausentwickelte, diese Wahrheit immer im schlichten Glauben festgehalten.
Doch die Dogmatisierung konnte nicht etwa die legendenhafte, erste Dar-
stellung dieser Wahrheit in der dormitio Mariae aus dem 5. Jahrhundert ein-
fach zur Glaubenslehre machen. In theologischer Weise, d. h. in Uberein-
stimmung mit der Gesamtheit der anderen Glaubenslehren der Kirche wurde
die Lehre erst von der christlichen Anthropologie und Mariologie her geklart,
die Frage nach der Verklirung des Leibes Mariens aus der unberechtigten
Verkettung mit der profangeschichtlichen und naturwissenschaftlichen Frage
geldst und so als berechtigtes Glied in der Kette der Glaubenswahrheiten
herausgestellt.

Wenn wir uns im folgenden um das Versténdnis der Jungfréulichkeit Mariens
bemiihen, geht es am Ende darum, fiir eine Wahrheit, die das gldubige Volk
schon immer festgehalten und deren Tatsichlichkeit und Gehalt die Kirche
im Kampf gegen manche Irrlehre auch lingst definiert hat, die Sinnfrage auch
theologisch zu kliren, den inneren Grund und das innere Werden der Jung-
fréulichkeitsidee in Maria theologisch zu verstehen. Auch dafiir haben wir
im Glauben des christlichen Volkes klare Ansatzpunkte. Die Kirche selbst,
das Lehramt, hat noch nichts entschieden. Die Klirung dieser Sinnfrage
ist aber fiir das rechte Marienbild ebenso wichtig wie fiir den Vorbildcharak-
ter des Jungfriulichkeitsideals Mariens fiir das christliche Leben.

Fragen wir darum zunéchst:

1. Was lehrt die katholische Kirche liber die Jungfriu-
lichkeit Mariens?

Die Jungfriulichkeit Mariens ist klar bezeugt in der Heiligen Schrift, und
zwar in dem Sinne, da8 Maria keine eheliche Gemeinschaft mit dem ihr an-
getrauten Mann gepflogen und doch Mutter geworden und dem Kinde Jesus
das Leben geschenkt hat. Was der Engel Gabriel verkiindigte: ,Heiliges
Pneuma wird auf dich herabkommen und Macht des Allethichsten wird dich
iiberschatten (Lk 1, 35)“ ist ihr geschehen. Dem Vermihlien, St. Josef, der an
der Jungfrau, die gesegneten Leibes war, noch ehe sie zusammengekommen
waren, irre geworden war, konnte der Engel sagen: ,Was in ihr gezeugt ist,
stammt von heiligem Pneuma“ (Mt1,20). Also die eindeutige Lehre der
Schrift: Maria ist wahrhaftig Mutter des Gottessohnes und Menschensohnes
Jesus Christus. Sie hat aber dieses Kind nicht empfangen von ihrem Ver-
méihlten, iiberhaupt nicht von einem Menschen auf menschliche Weise, son-
dern Gottes Geist, Gottes Macht, Gott selbst hat es gewirkt und geschenkt.



414 Dr. Johann Auer ¢

Darum sollte ,das Heilige, das sie empfangen sollte, Sohn Gottes genannt
werden” (Lk 1, 35). — Was hier die Heilige Schrift berichtet, ist eine heils-
geschichtliche Tatsache, die, wie alle mariologischen Berichte der Bibel, christo-
logischen Sinn hat: Das Kind Mariens, Jesus von Nazareth, ist, obwohl wahres
Menschenkind einer menschlichen Mutter, doch kein bloBes Menschenkind,
sondern Gottes Sohn. Die wahre Gottheit Christi, die sich in den Selbstaus-
sagen und im Leben und Wirken Christi im weiteren Bericht der Schrift ent-
hiillt, soll auch in der Kindheitsgeschichte bezeugt werden. Und wenn wir
fragen, woher der Evangelist, zumal Lukas, der ,allen Ereignissen von ihren
ersten Anfingen an sorgféltig nachgegangen ist“ (Lk 1, 3) diesen Bericht hat,
konnen wir als Quelle nur Maria selbst nennen; denn wir wissen nichts von
anderen Zeugen fiir dieses Ereignis von Nazareth.

Der christologische Sinn dieser Jungfriulichkeitslehre wurde erst
im 3. Jahrhundert auch mariologisch verstanden. Ausgangspunkt fir
die Hochschitzung der Jungfriulichkeit und das jungfriuliche Leben in den
Klgstern oder Einsiedeleien des Friihchristentums war keineswegs das Ma-
rienideal (das es noch nicht gab), sondern die Lehren des hl. Paulus von der
Jungfréulichkeit (1 Kor 7, 25—38), vor allem seine Lehre von der Freiheit des
jungfréulichen Menschen fiir Gott (ebd. v. 32) und seine Anwendung der alt-
testamentlichen Bundesidee auf das neutestamentliche Verhiltnis des Chri-
sten zu Christus, des Menschen, der mit Christus verméhlt ist (2 Kor 11, 2 £)°.
Erst als 325 im Kampf gegen die Irrlehre des Arianismus die wahre Gottheit
Christi mit Klarheit und Macht herausgestellt worden war, konnte auch das
Bild der Mutter Jesu neu gesehen werden, und bezeichnenderweise wurde
zuerst die immerwihrende Jungfréulichkeit Mariens herausgestellt, ehe 431
ihr Gottes-Mutter-Titel feierlich definiert wurde. Um 380 hatte ein sonst un-
bekannter Helvidius in Rom in einer Schrift die immerwéihrende Jungfriu-
lichkeit Mariens, also ihre Jungfrauschaft auch nach der Geburt Jesu ge-
leugnet. Da stellte Hieronymus um 383 in seiner temperamentvollen Schrift
»Uber die bestindige Jungfrauschaft Mariens gegen Helvidius“ diese Lehre
als den alten und reinen Glauben der Kirche heraus und widerlegte mit seinen
bezwingenden exegetischen Kenntnissen all die Scheingriinde, die Helvidius
fiir seine Irrlehre aus der Schrift sammeln zu kénnen geglaubt hatte. Papst
Damasus belobigte die mutige Schrift seines Freundes Hieronymus und Papst
Siricius wandte sich 392 in einem Brief an Anysius, den Bischof von Thessa-
lonich, gegen Bonosus, der wie Helvidius die immerwahrende Jungfriulich-
keit Mariens geleugnet hatte (Denz 91). — Bischof Ambrosius von Mailand ist
der erste, der in seinen um dieselbe Zeit verfafiten ,drei Biichern iiber die
Jungfriulichkeit® Maria als Anfang und Vorbild der Jungfriulichkeit hin-
stellt’, Spidter taucht einigemale eine fast medizinische Auffassung von

3 Vgl. dazu Viller-Rahner, Aszese und Mystik in der Viterzeit (1938) 41—59. Zum
folgenden: C. Feckes in P. Stréter, Maria in der Glaubenswissenschaft (1947) 83—100.

4 De virginibus II 2,15 (Faller, Flor. Patr. 31/50, Z. 23 £.): talis enim fuit Maria ut
eius unius vita omnium disciplina sit (dergestalt war Maria, daBl ihr einzelnes Leben
ein Vorbild fiir alle bedeutet). II 2,6 (ebd. 47 Z. 4) sit igitur vobis tamquam in ima-

gine descripta virginitas vita Mariae (das Leben Mariens soll auch die Jungfriulich-
keit wie in einem Bilde darstellen).



Maria und das christliche Jungfriulichkeitsideal 415

Jungfriulichkeit auf, die die kérperliche Unverletztheit Mariens vor, in und
nach der Geburt besagt, so auf dem Laterankonzil 649 (Denz 256), in einem
Glaubensbekenntnis Leos III. vom Jahre 811 (Denz 329) und in einer Kon-
stitution Pauls IV. 1555 (Denz 993), wenn der Wortlaut wirklich in diesem
modernen Sinn verstanden werden mufl und nicht vielmehr damit die total-
menschliche Sicht der Virginitdt gekennzeichnet werden soll, die den Leib
miteinschlieBt, aber nicht als materiellen Teil, sondern vielmehr als leben-
diges Organ der menschlichen Seele und Person. — ,Immerwihrend Jung-
frau und wahrhaft Mutter zugleich®, das ist das Grundgeheimnis der Mario-
logie der Urkirche, wie es im Namen der Offenbarung und der sich entfalfen-
den Christologie von der Kirche ausdriicklich erkldrt wurde. In neuerer Zeit
wurde gegen die religionsgeschichtliche Schule eindeutig gezeigt, daf dieses
Glaubensgeheimnis nichts zu tun hat mit den heidnischen Mythen der ,,Gotter-
miitter“, hinter denen eine unwiirdige, vermenschlichte Gottesvorstellung und
eine manichdische Vorstellung von der Mutterschaft und Zeugung steht,
ebenso, daB die Jungfrauengeburt in der Bibel nichts gemeinsam hat mit dem
naturwissenschaftlichen Phinomen der ,Parthenogenese.

Jungfrau und Mutter als natiirliche Wirklichkeiten, wundersam ver-
einigt in Maria, das ist erklarte Lehre der Kirche. Doch Jungfriulichkeit ist
mehr, ist eine ethische und religiése Wirklichkeit, und hier entsteht
ein groBes Problem, wenn wir den Verkiindigungsbericht darauf hin ansehen.

II. Die Jungfriulichkeit Mariens bei Lukas 1, 26—38

Lukas berichtet ganz schlicht, da8 der Engel Gabriel von Gott nach Naza-
reth zu einer Jungfrau namens Maria gesandt wurde, die mit einem Manne
namens Josef aus dem Hause Davids verlobt, d. h. verméihlt, aber noch nicht
heimgefithrt war. Der Engel griiBt Maria und kiindigt ihr an, daB sie Mutter
des Messias werden solle — das ist der klare Sinn der Worte des Engels, so
wie sie Maria aus ihrer Kenntnis der alttestamentlichen Schriften und aus der
geschichtlichen Situation ihres Volkes verstehen muflte —, und darauf spricht
Maria das entscheidende Wort, das uns die Frage nach dem Sinn und dem
Werden der Jungfriulichkeitsidee in Maria aufgibt. Maria sagt zu dem Engel:
»Wie wird das geschehen, da ich keinen Mann erkenne (v. 34)?“ Was ist in
diesem Worte ausgedriickt? Wenn wir die Worte nehmen, wie sie stehen,
und nicht aus vorgefafifen Meinungen Umdeutungsversuche machen, besagen
sie ein Zweifaches: 1. Maria ist bereit, Mutter zu werden und erst recht Mes-
siasmutter. Und sie denkt gewif3 auch bei dieser Ankiindigung des Engels an
eine natiirliche Mutterschaft, so wie ja auch die Messiasvorstellung, die sie
den Worten des Engels entnehmen kann, irgendwie die innerweltliche, alt-
testamentliche Vorstellung ist. Weil sie von all dem so natiirlich und inner-
weltlich denkt, darum gerade stellt sie diese Frage. — 2. Der Begriindungs-
satz in ihrer Frage, ,da ich keinen Mann erkenne* hinwiederum bringt ganz
einfach den ,, Willen zu dauernder Jungfriulichkeit“ zum Ausdruck, wenn wir
nicht wieder unbegriindete Umdeutungsversuche machen wollen. — Die



416 Dr. Johann Auer

grofen Fragen, die die Exegese zu allen Zeiten gestellt hat, sind nun:

a) Wie kommt Maria zu dieser Idee und zu dem Willen zu dauernder Jung-
friulichkeit? und

b) Wie ist der Wille zur Mutterschaft und zu dauernder Jungfriulichkeit in
Maria zu vereinbaren? Die beiden Fragen miissen zugleich gesehen werden,
sollen sie eine rechte Antwort finden.

Zunichst zur ersten Frage: wie kommt Maria zur Idee und zum Willen zu
dauernder Jungfriulichkeit? — Aus unserer heutigen, christlichen Denkweise
heraus wird gerne die Antwort gegeben: Maria hat schon als Kind das Ge-
liibde der Jungfraulichkeit gemacht; sie war eben eine besonders Begnadigte.
Diese Ansicht hat als erster Augustinus® vertreten, und besonders das fromme
Mittelalter, Bernhard, Bonaventura, Albertus Magnus u. a. haben sie von
Augustinus iibernommen®. Der grofie Dogmengeschichtler Petavius entscheidet
sich ausdriicklich fiir die Annahme eines Geliibdes und tut die Gegengriinde
als nichtstichhaltig ab’. Der hl. Thomas bringt vielleicht den tieferen Grund
fiir diese Ansicht zum Ausdruck, wenn er sagt: im Geliibde kommt erst die
Endgiiltigkeit und Unbedingtheit und Dauerhaftigkeit des Jungfriulichkeits-
willens zur Erscheinung®. Diese geschlossene Tradition ist etwas sehr Gewich-
tiges. Freilich handelt es sich immer um Lehrmeinungen von Theologen, nicht
um eine Erkldrung des Lehramtes der Kirche. Wenn in unserer Zeit manche
Bedenken dagegen wach werden, diirfen wir sehr wohl die Griinde anhéren,
wenn eine bessere Losung der Frage in Aussicht gestellt werden kann.

Wenn wir zunéchst die Griinde gegen die seit Augustinus iibliche Antwort
kurz zusammenstellen, sind es folgende:

1. Wir kennen keinen einzigen Beleg fiir ein ewiges Jungfriulichkeits-
geliibde im Alten Testament und, was noch wichtiger ist: es gilt im Gegenteil
als religidse Aufgabe im Judenvolk zur Zeit Christi, unbedingt in der Ge-
nerationenreihe des Volkes zu stehen, aus dem der Messias kommen wird.
Nicht Mutter zu werden gilt als Schande oder als Fluch Gottes. Jungfriulich-
keit als Idee und als Ideal kommt im Alten Testament einfach nicht vor®.
Woher hat Maria diese Idee?

2. Wenn Maria wirklich schon als Kind durch eine besondere Gnade Gottes
angeregt das Gellibde der Jungfriulichkeit gemacht hat, und nun in der Ver-
kiindigungsstunde darauf zuriickkommt, warum erw#hnt sie, die wir als
einzige Quelle des lukanischen Berichtes erkannt haben, diese unerhérte Ab-
weichung von aller jiidischen Tradition nicht? Vielleicht kann man sagen, weil
dies fiir den christologischen Sinn dieses Berichtes nicht notwendig ist. Dann
bleibt aber noch die viel schwierigere Frage:

5 De sancta virginitate ¢ 4 (ML 40, 398).

8 Vgl. P. B. Hénsler, Die Marienlehre des hl. Bernhard, Regensburg 1917, 30—432. —
P. M. Miller, Maria. .. in der Theologie des Mittelalters, in P. Striter, Maria in der
Offenbarung, 1947, 268—316.

7 De incarnatione 1, 14 c. 4 n. 5 (Vgl. Feckes a.a.0. S. 93, Anm. 3).

8 Sth II. I1. g 152 a 1.

? J. Bonsirven, Le Judaisme Palestinien II (1935) 269: nous he renconirons pas
encore 1’éloge de la virginité.



Maria und das christliche Jungfriulichkeitsideal 417

3. Wie kam Maria dazu, daB sie sich mit Josef vermihlte und bei der Frage
des Engels ihre Bereitschaft zur Mutterschaft bekundete, wenn sie als Kind
das Geliibde ewiger Jungfriulichkeit gemacht hatte? War sie aus ihrer grofien
Messiassehnsucht heraus an ihrem Geliibde irre geworden? Solche Unsicher-
heit und Untreue pafit nicht zum Marienbild der Schrift, mégen auch manche
Viter des 3. und 4. Jahrhunderts aus Lk 2,48 und Mk 3, 21 solche Verzeich-
nungen des wahren Marienbildes gelesen haben. Oder war Maria mit Josef
vor Abschlul3 des Ehevertrages iiber ihre Jungfraulichkeit iibereingekommen?
Doch das ist fiir Maria und Josef zeitgeschichtlich unerklirlich und die Bereit-
schaft Mariens zur Mutterschaft spricht offenkundig dagegen.

Zur Begrindung all dieser iiber den Bericht und iiber die geschichtliche
Moglichkeit hinausgehenden Forderungen, die mit einem Jungfriulichkeits-
geliibde Mariens zusammenhédngen, wird heute vor allem gerne auf die Im-
makulatalehre hingewiesen: Maria ist eben die Vorerloste, die erste Christin;
sie hat bereits christliche Ideen und Ideale gehegt und gelebt. Gewi3 gehort
Maria zum Neuen Testament, aber sie kommt aus dem Alten Testament.
Dem Einwand liegt ein Kurzschluff zugrunde, der durch das echte Marienbild
der Heiligen Schrift kriftig widerlegt wird. Er setzt nimlich voraus, daB die
Wirklichkeit der Immakulata fiir Maria nicht nur eine Kraft und ein Licht
war, eine Gnade, aus der sie anders als ihre Zeitgenossinnen, die diese Gnade
nicht besafien, auf die Forderungen und Einsprechungen Gottes antworten
konnte, sondern daB Maria durch eine besondere Offenbarung auch
noch um diese ihre Gnade wufite, dafl sie wuBite, daB sie ganz anders war als
alle anderen Menschen, um nicht zu sagen, daB sie von Erbsiinde und ontischer
Gnade schon wuBite. Dafiir bieten die Offenbarungsberichte aber nicht nur
keinen Anhaltspunkt, sondern sie widerlegen vielmehr diese Ansicht in jedem
Stlicke. Vielleicht diirfen wir dafiir Gott auch danken; denn so, wie das Ma-
rienbild in der Heiligen Schrift erscheint, ist es ein wunderbares, wie kein
anderes ,allgemeingiiltiges® Heiligenbild: Maria erscheint als echter und
bloBer Mensch, der auBlerordentlich und einmalig begnadigt ist und in einer
uneingeschrinkt, einmaligen Weise auf die Gnadengaben Gottes antwortet
und darin sich der Gnade so wiirdig erweist, wie es ihrer Erwahlung im Heils-
plan Gottes und ihrer Aufgabe fiir das Menschengeschlecht gemiB demselben
Heilsplan entspricht. Der entscheidende Zug im Marienbilde der Schrift ist
aber, daB sie nicht die Wissende, durch besondere Offenbarungen im seli-
gen Besitz der neuen Wahrheiten und Wirklichkeiten der Erlésung sich Be-
findliche ist, sondern vielmehr die Gldubigste. Thre Glaubigkeit ist so
groB, da8 sie fiir den, der um die GréSe der Aufgabe und Gnade des Glaubens
aus seinem eigenen Suchen und Beten ein wenig weil}, wirklich ein Hinweis
sein kann, daB hier kein bloB guter Mensch, sondern mehr, die Immakulata
als Gliubige vor ihm steht: ein Menschenkind, dessen Geist schneller und
heller die Lichter erschaut, die Gott in der Geschichte der Menschen und
besonders der eigenen Zeit aufscheinen 148t, als irgend ein anderer Mensch,
dessen Geist durch Erbsiinde und eigene menschliche Not verengt und getriibt
ist; daB hier die Immakulata als Gldubige vor ihm steht: ein Mensch, der mit

27



418 Dr. Johann Auer

einer Freudigkeit und Natiirlichkeit, Gelostheit und doch unbedingten Ganz-
heit zu (menschlich gesehen) iibermenschlichen Forderungen sein Ja spricht,
wie es der erbsiindebeladene Mensch, wenn er es iiberhaupt fertig bringt,
immer nur mit den Zeichen eines bis zum ReiBen angespannten Willens unad
bis .an die Grenzen des sittlich Erlaubten vorgetriebenen Wagnisses leisten
kann. GewiB ist Maria nichts von dieser letzten Anspannung, die jede totale
Hingabe fordert, geschenkt. Aber ihre Entscheidung — so zeigt sie uns das
biblische Bild — ist immer ohne Zégern und Vorbehali, ganz und unmittelbar
und augenblicklich, man diirfte fast sagen ,,naiv®, wie wir es in keinem Heili-
genleben so {iberzeugend und allgemein finden.

‘Von diesem biblischen und dogmatisch verstandenen Marienbild her 1406t
sich nun aber auch der Verkiindigungsbericht neu verstehen, so verstehen,
daBl auch die Einwinde gegen die bisherige Deutung entweder fallen oder
einer Lisung zugefiihrt werden kénnen.

III. Neuer Deutungsversuch des Verkﬁndiguingsberichtes;
das Werden der Jungfrédulichkeitsidee in Maria.

Wenn wir mit den angedeuteten Voraussetzungen, dem allgemeinen Ma-
rienbild der Offenbarung und der Einsicht in die Schwierigkeiten der bisheri-
gen Deutung, an die zweite Frage herantreten: wie sich ndmlich der Wille zur
Mutterschaft (aus der Messiashoffnung heraus) und zur immerwéhrenden
Jungfriulichkeit in Maria vereinigen lassen, kommen wir zu etwa folgender
Losung.

Ausgangspunkt ist die religits-sittliche Grundhaltung Mariens, die von der
Offenbarung des Alten Testamentes (und ihrer Auslegung in der jiidischen
Theologie ihrer Zeit) und von der Gnade (nicht der Offenbarung) des Neuen
Bundes her geformt ist. Der Grundzug im Bilde der Maria, die der Verkiin-
digungsengel vorfindet, ist: Die Sehnsucht der Frommen ihrer Zeit und ihres
Volkes findet in ihr den intensivsten und reinsten Ausdruck. Den inten-
sivsten Ausdruck: ihre ganz reine Seele hat ein hheres Bild von der GroBe
und Macht Jahves, empfindet noch schmerzlicher die Herrschaft der Heiden,
hat eine gréBere Liebe zu Gott und einen eifersiichtigeren Wunsch nach der
Herrschaft Jahves in dieser Welt. Den reinsten Ausdruck: ihr Gottesbild
ist gewil geformt von der Offenbarung des Alien Testamentes und von der
Zeittheologie; ist es aber schon bei natiirlichen Ideen so, dafl der begabtere
Mensch von den allgemeinen Zeitideen ein klareres, kriiftigeres und vollstin-
digeres Bild hat als ein mittelméBiger, so gilt diese Unterscheidung noch mehr
bei Wahrheiten, deren Erkenntnis nicht natiirliche Gabe und Tat, sondern
Gottes Gnade ist, die der Immakulata in einer ganz einzigartigen Weise zu-
kommt. -

. Dieser Grundzug findet seinen Ausdruck in der letzten Antwort an den
Engel: ,siehe ich bin eine Magd (Sklavin) des Herrn!“ Dies ist nicht eine neue
Haltung in Maria, die in dem Gesprich mit dem Engel erst gewonnen oder
geschenkt wird. Nein, dies ist der Ausdruck der Grundhaltung Mariens
schlechthin. Und der Nachsatz: ,Mir geschehe, wie Du gesagt hast“, ist nur



Maria und das christliche Jungfraulichkeitsideal 419

die Anwendung dieser Grundhaltung auf die gegenwirtige Situation, die der
Engel durch seine Ankiindigung, daB Maria Messiasmutter werden solle,
geschaffen und durch die Beantwortung der Zwischenfrage Mariens ge-
klirt hat.

Aus dieser Grundhaltung heraus, diesem groBen Bild von Gott, dieser
groBen Liebe zu Gott und dieser Sehnsucht nach seiner Herrschaft in dieser
Welt, aus diesem reinen Herzen heraus, das von allen groBen Dingen der Welt
auch grofB3 zu denken vermag, als Frommste des Alten Bundes und Erst- und
Hochst- und Einmaligbegnadete des Neuen Bundes, findet Maria ihre Ant-
wort auf alle Situationen, in die sie Gottes Vorsehung hineinstellt: so spricht
sie auch ihr Ja zur Vermihlung mit Josef und ist, ehe der Engel seine Bot-
schaft gebracht, an sich um des kommenden Messias willen bereit zur ehelichen
Gemeinschaft mit Josef, wie es im reinen Ehewillen natiirlicherweise ein-
geschlossen ist. — Vielleicht schrecken wir vor dieser letzten Annahme zuriick.
Doch ist dieses unser Erschrecken nicht aus unserem belasteten Denken, aus
einem etwas manichiischen Denken von der Ehe, aus einem zu spiritualisti+
schen Bild von Maria, wenigstens aus unserer Erbsiindebelastetheit, zu er-
klaren? : :

Was fithrt aber dann zu dem klaren Entschlu8 zur immerwihrenden Jung-
fraulichkeit in der Verkiindigungsstunde? Wir kénnen es wohl nur verstehen,
wenn wir bedenken, wie sehr die Wirklichkeit, die in dieser Verkiindigungs-
stunde geschieht, iiber alles hinausragt, was die Prophezeiung des Alten Bun-
des dem Menschen versténdlich machen konnte; wie sehr die Erfiillung in
einem unendlichen Abstand zur Verheifung steht. Das alttestamentliche Mes-
siasbild hatte im Wesentlichen menschliche MaBe!, die neutestamentliche
Messiaswirklichkeit ist strenges Geheimnis, Realmysterium, das auch nach der
Offenbarung und als geschichtliche Wirklichkeit alles menschliche Denken —
auch das Mariens — absolut iibersteigt. Erst diese neue Wirklichkeit Christus
148t aber auch die christliche Jungfriulichkeitsidee und das christliche Jung-
fraulichkeitsideal wirklich werden und verstehen.

Wie diirfen wir uns aber dann das Werden der Jungfriulichkeitsidee und
des immerwéhrenden Jungfriulichkeitswillens bei Maria in dieser Verkiin-
digungsstunde erkldren? Wir Menschen sind gewohnt, die Zeit vom Eintreten
des Engels bei Maria und das Gespréch bis zum Jawort Mariens als eine be-
stimmte Zeitspanne, ausgefiillt mit den Worten des Engels und Mariens und
der seelischen Auseinandersetzung Mariens mit dem Antrag Gottes,
aufzufassen. Doch das ist nur eine Betrachtungsweise, neben der gewi die
andere auch Platz finden muB, nach der es sich hier nicht um eine seelische
Auseinandersetzung, sondern um eine personale Begegnung zwischen Maria
und Gott handelt, in der das seit Ewigkeit gewisse, freie Jawort der Imma-
kulata ebenso fest steht, wie die Empféngnis Mariens vom Heiligen Geist
und die jungfriuliche Geburt des Messias durch die Jungfrau-Mutter Maria.
Die Verkiindigungsstunde ist nicht nur das Hereintreten des ewigen und un-
verénderlichen Gottes in unsere raum-zeit-gebundene Menschengeschichte,

1 Bonsirven, a.a.0. I (1934) 360-—375.
27+



420 Dr. Johann Auer

sondern ist ebenso das Hineingebundenwerden unserer Menschengeschichte in
die Ewigkeit Gottes: der Logos nimmt Menschennatur, der Ewige die Zeit
auf und darin wird Mysterium im Glauben: in Sakrament und Opfer und
Kirche, Mysterium, das wir mit unserem Zeitdenken nicht mehr ausschopfen
konnen.

Wenn wir die Wirklichkeit dieser geheimnisvollen Begegnun g logisch
in unserem menschlichen Denken entfalten wollen, miissen wir etwa folgende
Schritte darin sehen:

a) Da in der Verkiindigungsstunde Maria in der Ecce-ancilla-grundhaltung
Gott begegnet, schenkt ihr Gott die reale Berufung zur Gottesmutterschaft.
Wie das ecce ancilla Mariens, so ist erst recht die Berufung durch Gott nicht
eine bloBe Idee oder Wahrheit, sondern eine Realitit, das ecce ancilla Mariens
eine existentielle Tathaltung und die Berufung durch Gott eine Gnadenwirk-
lichkeit, die auch die ganze Natur Mariens miterfaBt.

b) Wenn in dem ecce ancilla Mariens die volle Bereitschaft zu allen, auch den
unbekannten und unerkennbaren Wegen Gottes eingeschlossen ist, so ist mit
der Berufung zur Gottesmutterschaft von Gott her notwendig verbunden der
von Ewigkeit bestimmte Weg der Jungfrauengeburt und der immerwihren-
den Jungfriulichkeit Mariens. Mit der Gnade der Gottesmutterschaft schenkt
Gott zugleich die Berufung zur Jungfrauengeburt, zur Jungfrau-mutterschaft
und zur immerwihrenden Jungfriulichkeit, und Maria nimmt mit ihrer Be-
reitschaft zur Berufung als Messiasmutter auch diese von Gott mitgeschenk-
ten Gnadenwirklichkeiten auf, auch wenn sie dieselben nicht versteht. So klar
wie ihr die Berufung aus dem Engelswort wird, so klar wird ihr in der An-
nahme dieser Berufung auch die beigegebene Gnade und Verpflichtung der
immerwihrenden Jungfriulichkeit.

¢) Daraus ergibt sich nun fir Maria, sobald sie sich diese Berufungswirk-
lichkeit ausdriicklich bewufit macht, ein zweifaches: 1. Die Berufung zur Mes-
siasmutierschaft ist die von Gott geschenktie Erfiillung ihrer Grundsehnsucht.
2. Die damit mitgegebene Jungfrauengeburt aber ist fiir sie unverstindlich,
darum fragt sie den Gottesboten: ,wie soll das geschehen, da ich (wie es in
der realen Berufung mitgegeben ist) keinen Mann erkenne?“ Es ist bezeich-
nend, daB Maria in dieser Stunde nicht von ihrem Mann, von Josef sprlcht
sondern ganz absolut von ihrer Jungfrdulichkeit schlechthin.

d) Da ihr der Engel ihre Frage beantwortet; begniigt er sich nicht mit dem
Hinweis auf die Uberschattung mit dem Heiligen Pneuma, was fiir Maria
auch unbegreiflich bleibt, sondern er bezieht sich auf Gottes absolute All-
macht (bei Gott ist kein Ding unmoglich), worauf Maria aus ihrer urspriing-
lichen Grundhaltung des Vertrauens und der liebenden Hingabe sprechen
kann: ,siehe ich bin eine Magd des Herrn“ und im Nachsatz diese Grund-
haltung auch auf die gegenwirtige Situation anwenden kann: ,mir geschehe
{auch hier) nach deinem Worte!“

e) So ist Maria aus dem Wort des Engels die Sicherheit geworden, daf sie
Messiasmutter werden darf und muBl und damit notwendig die ausschlieBliche
und ganze und dauernde Hingabe an Gott, die volle Jungfriulichkeit ver-



Maria und das christliche Jungfraulichkeitsideal 421

bunden ist. Was sie bisher in der Gnade der Unbeflecktheit (Immaculata) und
Unversehrtheit (Intemerata) im Vollsinn bewahrt und verwirklicht hat, das
wird ihr nun im Nachdenken iiber ihre Berufung, im geistigen, reflexiven
Erfassen dieser Wirklichkeit, zur klaren Idee und zum selbstverstindlichen
Ideal: ihre Jungfriulichkeit. Doch am Anfang steht nicht eine Offenbarung
dieser Jungfriulichkeitsidee durch Gott und nicht eine Erkenntnis dieser Idee
durch Maria; am Anfang steht die Wirklichkeit: die Berufungsgnade von Gott
und die reale, totale, freie Hingabe Mariens an Gott'*,

Von diesem Verstidndnis der Verkiindigungsstunde her kénnen wir zusam-
menfassend nun sagen: Jungfraulichkeit ist nicht nur Idee und Ideal, sondern
,Beruf* und schlieBt in sich, was zu dem Beruf im christlichen Sinne gehort:

1. eine natiirliche Anlage oder Mitgift, die bewahrt und gepflegt werden
muB, damit sie sich zur Grundlage des Berufes ausgestalten kann. Fiir den
iibernatiirlichen Beruf der Jungfrau in Maria ist dies die iibernatiirliche
Gnade der Immaculata und Intemerata.

2. eine sittliche Willensrichtung auf ein Ideal, das festgehalten und verwirk-
licht werden muB, damit es konkrete Gestalt gewinne. Fir den Beruf der
Jungfran in Maria ist dies die unbedingte Hingabe an Gott und der Wille ihm
ausschliefllich und ganz zu dienen.

3. eine individuelle Berufung, die der Mensch bejahen und ergreifen mus,
um dadurch seinen, ihm allein zukommenden Platz im ewigen Weltenplan
Gottes einzunehmen. Fiir Maria ist dies die Begegnung mit Gott in der Ver-
kiindigungsstunde, wie sie im vorausgehenden erkldrt wurde.

Diese sachliche, diese sittliche und diese personale Seite gehéren im rechten
christlichen Verstindnis des Berufes zusammen; jede Seite hat ihre beson-
dere Funktion im Werden und Sein des Berufes und nur die eine oder nur
zwei dieser Voraussetzungen zu sehen hieBe die Ganzheit und besondere
Struktur des christlichen ,Berufes” verkennen. Wenn wir diese drei Schichten
des Berufes als Wirklichkeiten erfassen, dann verstehen wir nun auch das
Werden der Jungfriulichkeit als eines christlichen Berufes in Maria:

Am Anfang ihres Lebens steht schon die Gnade der Immaculata und In-
temerata, aus der die volle Hingabe an Gott als erster Grund aller Jungfriu-
lichkeit als Beruf erwichst (materia remota). Seine konkrete Ausgestaltung

it Diese Entstehung urspriinglich und im strengen Sinne christlicher Ideen in einer
iibernatiirlichen Realitdat und in der unrefiektierten Erfahrung derselben bringt
J. H. Newman in seiner letzten Universitdtspredigt aus seiner anglikanischen Zeit
sehr tief zum Ausdruck, wo er am 2. Februar 1843 gerade am Beispiel Mariens
(Lk 2,19) die Entwicklung der christlichen Wahrheit aus einer unreflektierten Wirk-
lichkeit zu einem reflektierten Wissen aufzeigt. Er schreibt hier z. B.: Wenn jemand
sich einer Idee nicht bewuBt ist, so ist das noch kein Beweis, da er sie nicht besitzt.
Nichts ist hdufiger anzutreffen, sowohl auf dem Gebiete der Gefiihle als auch auf
dem des Verstandes, als das Dasein solcher unbewuBiter Eindriicke. Was meinen
wir denn, wenn wir sagen, dal3 gewisse Menschen sich selbst nicht kennen, als daB
sie von Ansichten, Gefiihlen, Vorurteilen, Dingen beherrscht werden, deren sie sich
nicht bewuBlt sind (Ausgewihlte Werke von J. H. Card. Newman hrsg. von M. Laros,
Bd. 2 u. 3, Zur Philosophie und Theologie des Glaubens, Mainz 1940, S. 230; vgl.
237)%. — Nur so 14Bt sich im Marienbild der Schrift die Realitit der Gottesmutter-
schaft und das Glauben (nicht Schauen und Wissen) der Mutter Jesu erkliren.



422 Dr. Johann Auer

findet dieser Grundzug in der Heilsgeschichte ihres Volkes, in der Heilsnot
und Heilssehnsucht ihrer Zeit. Die Hingabe an Gott gewinnt die konkrete
Gestalt des Willens zum persénlichen Dienst fiir den erwarteten und ersehn-
ten Messias als Mutter in der Ahnenreihe des kommenden Messias (materia
proxima). Geformt wird diese aus Gnade und Zeitgeschichte gebildete Materie
fiir die neue Wirklichkeit des Jungfriulichkeitsberufes zunichst in der vollen
und ganzen Bejahung und Mitwirkung Mariens als Person mit diesen natiir-
lichen und iibernatiirlichen Gaben: die einmalig Begabte wirkt auch in ein-
maliger Weise mit diesen Gaben mit (forma essentialis: die Haltung der ecce
ancilla). Doch zur Jungfriulichkeit als Beruf kann noch kein Geliibde vor-
liegen, weil die Idee und das Ideal fehlen, weil die Erkenntnis fehlt; und diese
Erkenntnis fehlt, weil die geheimnisvolle Wirklichkeit noch fehlt, in der die
Jungfréulichkeit mitgegeben und miterkannt werden muB, Christus der Mes-
sias, der von einer Jungfrau-Mutter geboren wird. Das absolute Geheimnis
148t sich ja tiberhaupt nicht verstehen und begreifen, nicht einmal, nachdem
es Wirklichkeit geworden ist, sondern nur als Erfahrung hinnehmen und fest-
halten. Darum verbindet sich mit der Grundhaltung der unbedingten und un-
geteilten Hingabe an Gott in Maria noch die Bereitschaft zum Messiasdienst
in der leiblichen Mutterschaft aus einer Ehe, bis Gott selbst in der Verkiindi-
gungsstunde diese neue Geheimniswirklichkeit der Jungfrauengeburt des
Messias mit der konkreten Berufung Mariens zur Messiasmutter als Erfah-
rung schenkt. In dieser realen Berufung zur Messiasmutter, die die neue Wirk-
lichkeit der Jungfrauengeburt als Realitit und Erfahrung mit einschlieBt,
entsteht zusammen mit den drei schon genannten Vorgegebenheiten in Maria
die durch diese neue Erfahrung neu gestaltete totale und ausschlieBliche Hin-
gabe Mariens an Gott, im konkreten, von Ewigkeit als Jungfrauensohn be-
stimmten, Messias Christus, m. a. W. die christliche Jungfréaulichkeit als Beruf
(forma existentialis). Dieser Jungfréaulichkeitsberuf schlieBt nun den in der
Ehe vorausgesetzten Ehewillen aus, nicht als ob Maria sich davon abgewendet
hitte, als ob sie verschmiht hitte, was sie vorher erstrebt hatte, sondern viel-
mehr nur dadurch, dafl siesich der hoheren, in der neuen Berufung zur Messias-
mutter erfahrenen Wirklichkeit der Jungfraumutter zuwendet. Man kénnte
sagen: nicht Maria wendet sich von der Ehe ab, sondern Gott erhdht den
Willen zum reinen Gottes-dienst, der auch ihrem Ehewillen vorher allein
zugrundegelegen war, zum Willen zum reinen Gottesdienst des jungfriu-
lichen Menschen. Die Unterscheidung des ‘ecce ancilla in der Vermihlung
Mariens mit Josef und in der Berufung zur jungfrdulichen Messiasmutter
und zur ewigen, reinsten Jungfrau kam nicht primér von Maria, sondern von
Gott, der diesem Willen Mariens in der Verkiindigung, durch die Wirklich-
keit der Berufung und durch das Wort und die Antwort des Engels, ein neues
Objekt gab. Dieses nun gestaltet und formt die subjektive Haltung Mariens
neu (im Sinne des Christusmysteriums, in dém der Mensch Gott verméihlt
werden kann, 2 Kor 11, 2). — Man konnte fragen, was zu dieser Deutung der
Verkiindigungsstunde iiber das Verstindnis aus dem Alten Testament hinaus



Maria und das christliche Jungfriulichkeitsideal 423

berechtigt? Die Antwort muB} lauten: die Tatsache, dafl in dieser Deutung sich
die bisherigen Schwierigkeiten auflSsen.

IV. Was ist mit dieser Deutung des Verkiindigungsbe-
richtes und des Werdens von Jungfriulichkeitsidee und
Jungfrdulichkeitswillen in Maria gewonnen?

Mit dieser Deutung, diein dhnlicher Weise heute auch von anderen (Adrienne
von Speyr und, wenn ‘ich recht unterrichtet bin, Karl Adam) gesehen wird,
16sen sich alte Fragen und werden entscheldende, ubernaturhche erkhch-
keiten an ihren rechten Platz geriickt:

1. Maria bleibt in der Geschichte ihrer Zeit und ihres Volkes, aus dem
Wissen und der Frommigkeit des Alten Bundes, in der Immakulatagnade des
Neuen Bundes ganz erklirbar.

* 2. Der Ehewille vor der Verkiindigung und der Jungfriulichkeitswille in
und seit der Verkiindigung 148t sich aus der einen seelischen Haltung der
~Magd des Herrn“ erkliren, die nur durch die neue Wirklichkeit der Verkiin-
digungsstunde eine neue Einsicht und damit eine neue Ausgestaltung erfihrt.

3. Das christliche Jungfriulichkeitsideal erweist sich, so wie das Christen-
tum selbst, als eine neue iibernatiirliche Wirklichkeit, die mit Christus beginnt.
Es handelt sich nicht nur um ein ethisches Ideal, das der Mensch erdacht oder
entwickelt hat: christliche Jung'frauhchkelt ist Berufung und iibernatiirlicher
Beruf.

4. Mit Maria beginnt tatsidchlich das christliche Jungfriulichkeitsideal,
aber nicht von Maria her, sondern von Christus her!®,

5. - Darum kann Maria es auch ganz Gott i{iberlassen, daﬁ er 1hren Verméhl-
ten, St. Josef, ebenso durch den Engel iiber das Neue belehrt, wie er es ihr:in
der Verkiindigungsstunde durch den Engel geschenkt hat.

6. In der heilsgeschichtlichen Stunde, da Gott Mensch wird, wird auch das
Jungfriulichkeitsideal (als Idee und Wille) w1rkhch das nur ,in Christus“
wahre Verwirklichung finden kann.

7. In dieser Deutung wird auch das notwendige Zueinander von gbttlicher
Gnade und menschlicher Mitwirkung, das geheimnisvolle Miteinander von
gotilicher Erwihlung und menschlicher Freiheit, das Ineinander von zuvor-
kommender und mitwirkender Gnade in der rechten Weise splirbar.

. 8. Auch die notwendige Unterscheidung zwischen Gnade (als iibernatiir-
natiirlicher Wirklichkeit), Offenbarung (als iibernatiirlicher Wahrhelt)
und Wunder (als auBernatiirlichem Geschehen) ist richtig angesetzt.

9 Hier wird auch der Vorbildcharakter der Jungfriulichkeit Mariens fiir
uns in zweifacher Weise wieder heller und michtiger: .

a) Maria ist wieder die Glaubende und Liebende, immer und jeden Augen-
12 Die Freude der Jungfrauen Christi ist iiber Chnstus in Christus, mit Chnstus,

nach Christus, durch Christus und wegen Chnstus “ Augustinus, de sancta virglm-
tate c. 27 (Viller-Rahner, S. 58 Anm. 60).



424 Dr. Johann Auer

blick bereit zum Hoéren und Gehorchen und Dienen mit dem letzten Einsatz
des eigenen Lebens, nicht ein wissendes Wunderkind, das uns unerreichbar
bleibt. Die Immakulata bedeutet ein unvergleichliches ,Koénnen“, nicht
,» Wissen*.

b) der menschliche Grund wahrer, christlicher Jungfraulichkeit wird damit
fiir alle Zeiten und Menschen wieder sichtbar: die vorbehaltlose und unbe-
dingte und immerwéahrende Hingabe (als Wille und Tat) an Gott zu seinem
Dienst, zu seiner ,persdnlichen® Verfligung. — Mogen die Jungfriulichkeits-
geliibde in der Kirche aus den verschiedensten Quellen entspringen: ihr tra-
gender Grund mufl immer die Gotthingegebenheit werden und bleiben.

*

Wenn wir von diesem Ergebnis aus zu den Einleitungsgedanken kurz zuriick-
kehren, die uns das Zusammenwirken von Glaubensgeist und theologischer
Vernunft beim Werden der Glaubenslehren zeigen wollten, miissen wir auch
bei der Erkldrung der Jungfréulichkeit Mariens feststellen: Das Bild der
Jungfriulichen, wie es in unserem katholischen Volke lebt, war immer ver-
kniipft mit dem Bild der Immakulata und ist seit 1858 weitgehend mit der
Lourdes-Madonna und heute auch mit dem Bild der Fatima-Madonna ver-
kniipft. Darin offenbart sich nicht etwa nur eine weitverbreitete Unkenntnis
des eigentlichen Sinnes der Immakulatalehre, sondern auch das richtige Ge-
spir fiir die notwendige Verbindung von Jungfriulichkeit und Begnadetheit,
ganz besonders im Idealbild Mariens.

In dhnlicher Weise ist die Idee vom Jungfrauhchkeltsgelubde des Kindes
Maria schon lange vor Augustinus im apokryphen Jakobusevangelium (um
160 n. Chr.) zum Ausdruck gebracht in dem Bilde vom Midchen Maria, das
sich als Tempeljungfrau dem Dienste Gottes weiht. So zweifelhaft dieses Bild
ist — wir wissen nichts und es muf} als héchst unwahrscheinlich gelten, da
es im Judentum je so etwas wie Tempeljungfrauen gegeben hat —, so bringt
es doch die zweite Idee zum Ausdruck, die wir unserer Deutung zugrunde
legen konnten: dafl nimlich die Grundlage der verméhlten ebenso wie der
jungfriulichen Maria der unbedingte und vorbehaltlose und dauernde Wille
zur Hingabe an Goftt, die Haltung der ,ecce ancilla“ war.

Vielleicht hat das gldubige Volk von den Theologen dann den Gedanken,
das Médchen Maria habe schon ein Jungfriulichkeitsgeliibde gemacht, auf-
genommen, weil dem schlichten Vorstellen dieses fertige Bild der Jungfrau
von Anfang an und durch ein wunderbares Eingreifen Gottes niher liegt als
das Werden dieser Wirklichkeit durch das Mitwirken Mariae in der ent-
scheidenden Stunde der Verkiindigung. Doch liegt in diesem Willen des from-
men Volkes, Fertiges schon vorzufinden — darum 148t die Legende den Heili-
gen schon als Wunderkind geboren werden —, nicht die grofie Gefahr, daB
der Heilige seine menschliche Nihe und sein Vorbild und damit seinen ver-
pflichtenden Charakter fir uns verliert? Der Heilige ist ein Wunder, das man
bestaunt, nicht ein Held, dem man nachfolgt. Ganz gewif3 wirkt sich in diesem
Hang zum Fertigen eine menschliche Bequemlichkeit aus, die der Verpflich-
tung des Vorbildes ausweichen will. Daneben ist darin gewiB aber auch die



Laienfrommigkeit: Heilige Fiirsten 425

Erkenntnis wirksam, da Heiligkeit Gnade ist, die unverdienbares Geschenk
Gottes bedeutet. Der einfache Mensch will den Heiligen gerne zu etwas Numi-
nosem machen, der suchende Denker neigt dazu, den Heiligen als Produkt
seines sittlichen Strebens zu begreifen. Mystifizierung verfehlt aber das wahr-
haft Christliche ebenso wie Ethisierung. Die Wahrheit und Wirklichkeit ist
gréBer und reicher und fiir uns Menschen nicht so leicht zu fassen.

Mogen die angedeuteten Gedanken iiber die Jungfriulichkeit Mariens zu
weiterem Denken und Suchen anregen, damit das christliche Ideal der Jung-
fraulichkeit wieder in seinem tiefen Sinn besser erkannt und geschitzt werde,
zumal in unserer christlichen Midchenjugend, der Glaube und Sitte unseres
Volkes zu treuen Hinden zu allen Zeiten und besonders heute iibergeben sind.
Moége die Jungfrau-Mutter Maria dafiir unsere Firsprecherin sein!

Laienfrommigkeit: Heilige Fiirsten
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition RuSilands V.
Von Iwan von Kologriwof, S.J.,, Rom

Eine ganz besondere Gruppe in der Hierarchie der russischen Heiligen bil-
den die heiligen Fiirsten. Sie sind unter dem Namen ,blagovernye®, d.h. die
im Guten Getreuen in die Geschichte der russischen Fréommigkeit eingegan-
gen. Man zi#hlt etwa 50 kanonisierte Fiirsten und Fiirstinnen. Dieser fiir den
Unkundigen zunichst etwas eigenartige Kult geht schon auf die Friihzeit der
russischen Kirche zurlick. Man erinnere sich der beiden Martyrer Boris und
Gleb, die als erste Russen zur Ehre der Altdre erhoben wurden!. Zur Zeit
der Mongoleneinfille schwillt dann auf einmal der Strom der Fiirstenver-
ehrung michtig an. Wihrend die monastische Frémmigkeit infolge der Zer-
storung der Kloster durch die Tataren eine fast vollstindige Verkiimmerung
erfuhr, war die Heiligkeit der Fiirsten sozusagen an der Tagesordnung. Ihr
historisches Verdienst war nicht nur ein Verdienst um die nationale Sache,
sondern auch ein Verdienst um den christlichen Glauben und die Kirche. Mit
dem Ende der Fremdherrschaft, d. h. also gegen Ende des 15. Jahrhunderts,
verschwindet der Fiirstenkult als besondere Erscheinung wieder aus dem Ge-
sichtskreis der russischen Frémmigkeit.

Dieses eigentiimliche Phénomen der russischen Kirchengeschichte stellt uns
vor ein Problem, das noch viel schwieriger zu lésen ist, als die Heilig-
sprechung von Boris und Gleb. Schon im Vergleich mit der Gesamtzahl aller
heiligen Laien der russischen Orthodoxie ist man erstaunt iiber den grofBen
Anteil dieser besonderen Heiligengruppe. Mehr als die Hilfte der heiligen
Laien gehort dem fiirstlichen Stande an. Dabei hat uns die Geschichte fiir die
Mehrzahl dieser Heiligen kaum nennenswerte Spuren hinterlassen. Keine
Viten, keine Chroniken, keine volkstiimlichen Legenden, nichts als ihre Na-
men und ihre Reliquien sind uns erhalten. Unter diesen Umsténden begreift

1 Vgl. diese Ztschr. 23 (1950), Heft 2, S. 951f.





