
411 

Maria und das christliche Jungfräulichkeitsideal 
Eine biblisch-dogmatische Studie 

von Univ. Prof. Dr. Johann Auer, Bonn 

Mit großer Freude hat das katholische Volk die Erklärung der Lehre von 
der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel zum Glaubenssatz der Kirche 
aufgenommen. Ist doch damit ein alter Glaube der Christenheit, der seit mehr 
als tausend Jahren im offiziellen Gottesdienst der Kirche, in der Liturgie, Auf- 
nahme und Ausdruck gefunden hatte, feierlich und unfehlbar als Glaubens- 
und Heilswahrheit bezeugt worden. Zugleich wurde damit das christliche 
Menschenbild, das in der Gestalt Mariens durch Gottes besondere Gnade vor- 
bildliche Ausprägung gefunden hat, seiner Abrundung nähergeführt: die Vor- 
erlöste (praeredempta) steht als die Vorverherrlichte (praeglorificata) nun- 
mehr klar vor unserem gläubigen Auge. Wie sich an ihr schon vor der Emp- 
fängnis des Welterlösers Jesus Christus in ihrem Schoß das Werk des Welt- 
erlösers, die Erlösung, wirksam gezeigt hat in der Immakulata • sie ward 
durch ein besonderes Gnadenprivileg vom ersten Augenblick ihrer eigenen 
Empfängnis im Mutterleib bewahrt von der Erbsünde und dann auch von 
jeder persönlichen Sünde •, so ist sie auch ihrem Sohn in seine Verklärung 
nachgefolgt vor dem Endgericht und der allgemeinen Auferstehung der Toten. 
Sie hat die volle Seligkeit und Herrlichkeit erreicht, die einem Menschen, 
der seine irdische Laufbahn vollendet hat, bei Gott gegeben werden kann. 
Sie ist als Ganze, also auch ihrem Leibe nach, verklärt und verherrlicht und 
selig in Gottes Anschauung und Besitz1. 

Als es um die Frage nach der Begründung dieses Dogmas ging, da hat sich 
noch deutlicher als bei allen bisherigen Glaubenslehren gezeigt, daß der leben- 
dige Glaube der lebendigen Kirche nicht etwa ein rationaler Schluß nur aus un- 
mittelbar geoffenbarten oder geglaubten und einsichtigen Prämissen, also eine 
logisch zwingende Erkenntnis ist, sondern vielmehr in der Tiefe und Wesens- 
ganzheit des gläubigen Menschen wurzelt und ruht, wo auch die irrationalen 
Kräfte das Geistesleben des Menschen bestimmen und befruchten. Denn der 
Menschengeist ist nicht nur Vernunft und Verstand; zum menschlichen Geist 
gehören notwendig auch die irrationalen, aber deshalb nicht weniger hellen 
und heiligen Kräfte der geistigen Liebe, die im christlichen Sinn nicht bloß 
Eros, Wertantwort bedeutet und damit irgendwie • grundgelegt in Selbst- 
erhaltungs- und Selbstverwirklichungstrieb • rational fundiert ist, sondern 
vielmehr Agape, Hingabe, Wagnis und Opfer darstellt, um wahre Werte und 
den höchsten Wert, den Menschen selbst zu retten; die darum im tiefsten ein 
Sterben ist, um neues, junges und fruchtbares Leben zu wecken: wenn das 
Weizenkorn nicht stirbt, bleibt es für sich allein (unfruchtbar: Jol2,24); wer 
sein Leben verliert um meinetwillen, wird es gewinnen (Mtl0,39; 16,25; 

1 Wir denken an die Anrufungen der Lauretanischen Litanei: regina angelorum, 
regina omnium sanctorum; an den Titel regina Coeli und ihre Verherrlichung etwa 
in Dantes Divina Comedia, Par.  Ill 23. 



412 Dr. Johann Auer 

Lk 17,34), wird Selbsterfüllung, Selbstvollendung, ewiges Leben finden2. Dar- 
um lebt der lebendige Glaube der Kirche nicht etwa zuerst oder gar allein 
bei den Theologen, denen die Glaubenswahrheit als Wahrheit zu erklären von 
Gott geschenkter und aufgegebener Beruf ist, sondern ebenso beim lebendig 
gläubigen Volk, bei denen, die am meisten Gottes Geist, den Geist der Wahr- 
heit im Herzen tragen, oder bei denen, die nach Gottes Willen einer bestimm- 
ten Zeit eine bestimmte Wahrheit künden sollen, auch wenn sie selbst, wenig- 
stens nach dem Urteil ihrer Zeit, nicht als die Frömmsten der Zeit gelten 
sollten. •Eure Gedanken sind nicht meine Gedanken und eure Wege sind 
nicht meine Wege, spricht der Herr" (Is 55,8). Wie hat sich das doch gezeigt 
bei den Gottesgelehrten des Alten Bundes, als die Zeit der Erfüllung nahe 
kam; und doch war Israel das auserwählte Volk und sein Priesterstand von 
Gott eingesetzt und bestellt und der Alte Bund in Geltung, bis Christus den 
Neuen Bund stiftete. 

Es wäre jedoch ebenso eng und gefährlich, wollte man etwa das gläubige 
Volk unter Ausschluß der Theologen zum Träger des lebendigen Glaubens 
machen. Unerschüttert bleibt die Kirche Säule und Grundfeste der Wahrheit 
(1 Tim 3,15), stehend auf der Lehrautorität der Apostel und ihrer Nachfolger, 
der Bischöfe, in Sonderheit des hl. Petrus und seiner Nachfolger, der Päpste. 
Mag das fromme, gläubige Volk oft eine einzelne Glaubenswahrheit in ihrer 
Eigenart und Gültigkeit unmittelbar tief schauen und festhalten, die Klärung 
des Geschauten und die Begründung der Gültigkeit durch Aufzeigen des Zu- 
sammenhangs mit den Glaubensquellen und den schon ausgesprochenen 
Glaubenswahrheiten beizubringen und damit ungesunde, irrationale Einflüsse 
fernzuhalten, wird Aufgabe der Theologen bleiben, wenn auch die Entschei- 
dung allein der Auktorität des Lehramtes zusteht. Diese Aufgabe des Theo- 
logen wird besonders spürbar, wenn es nicht nur um eine Gegebenheit, son- 
dern um das innere Verständnis derselben, nicht nur um fertige Tatsachen, 
sondern um das Verständnis von Zusammenhängen und Werdensgeschehen 
geht. Ja, man möchte beinahe, wenn man z. B. das Werden der marianischen 
Grunddogmen betrachtet, den Eindruck gewinnen, daß das gläubige Volk 
hier in besonderer Weise die fertigen Tatsachen jeweils mit Entschiedenheit 
herausgestellt und festgehalten und damit das Glaubensgeheimnis gegen die 
auflösende Vernunft mancher Theologen gerettet hat, während die Theolo- 
gen umgekehrt den Inhalt des Glaubensgeheimnisses immer wieder davor 
schützen mußten, daß nicht allzumenschliche Elemente in die Glaubenswahr- 
heit eindrangen. Wie das menschliche Leben zugleich die gesunde Vitalität 
und die ordnende Vernunft braucht, so gehören zum Glaubensleben der Kirche 
die Kraft des ungebrochenen Glaubens des christlichen Volkes und das ord- 
nende Glaubensdenken, •der Glaube, der die Vernunft sucht" (St. Anselm 
von Canterbury), und •die Vernunft, die den Glauben sucht" (St. Bernhard 

2 Wenigstens wird diese •ekstatische" Auffassung von der Liebe neben der •ratio- 
nalen" Auffassung in der Lehre der Kirche stets notwendig sein, soll das Wort 
Gottes nicht verkürzt und die Weite des menschlichen Herzens nicht unchristlich 
verengt werden. Vgl. dazu P. Rousselot, pour l'histoire du Probleme de l'amour au 
moyen äge, Münster 1908. 



Maria und das christliche Jungfräulichkeitsideal 413 

von Clairvaux). Und wie im Leben über Vitalität und Vernunft die persön- 
liche Tat steht, so steht über dem Glaubensleben der Kirche und der Lehre 
der Theologen die Auktorität des Lehramtes und seiner Entscheidung. 

Die hier dargestellten allgemeinen Wahrheiten haben sich bei der Dogmati- 
sierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel wirksam gezeigt: 
das gläubige Volk hat wenigstens seit dem 6. Jahrhundert (im Osten), in wel- 
chem sich aus dem Fest der Dormitio Mariae das Fest der Assumptio Mariae 
herausentwickelte, diese Wahrheit immer im schlichten Glauben festgehalten. 
Doch die Dogmatisierung konnte nicht etwa die legendenhafte, erste Dar- 
stellung dieser Wahrheit in der dormitio Mariae aus dem 5. Jahrhundert ein- 
fach zur Glaubenslehre machen. In theologischer Weise, d. h. in Überein- 
stimmung mit der Gesamtheit der anderen Glaubenslehren der Kirche wurde 
die Lehre erst von der christlichen Anthropologie und Mariologie her geklärt, 
die Frage nach der Verklärung des Leibes Mariens aus der unberechtigten 
Verkettung mit der profangeschichtlichen und naturwissenschaftlichen Frage 
gelöst und so als berechtigtes Glied in der Kette der Glaubenswahrheiten 
herausgestellt. 

Wenn wir uns im folgenden um das Verständnis der Jungfräulichkeit Mariens 
bemühen, geht es am Ende darum, für eine Wahrheit, die das gläubige Volk 
schon immer festgehalten und deren Tatsächlichkeit und Gehalt die Kirche 
im Kampf gegen manche Irrlehre auch längst definiert hat, die Sinnfrage auch 
theologisch zu klären, den inneren Grund und das innere Werden der Jung- 
fräulichkeitsidee in Maria theologisch zu verstehen. Auch dafür haben wir 
im Glauben des christlichen Volkes klare Ansatzpunkte. Die Kirche selbst, 
das Lehramt, hat noch nichts entschieden. Die Klärung dieser Sinnfrage 
ist aber für das rechte Marienbild ebenso wichtig wie für den Vorbildcharak- 
ter des Jungfräulichkeitsideals Mariens für das christliche Leben. 

Fragen wir darum zunächst: 

I. Was lehrt die katholische  Kirche über die Jungfräu- 
lichkeit Mariens? 

Die Jungfräulichkeit Mariens ist klar bezeugt in der Heiligen Schrift, und 
zwar in dem Sinne, daß Maria keine eheliche Gemeinschaft mit dem ihr an- 
getrauten Mann gepflogen und doch Mutter geworden und dem Kinde Jesus 
das Leben geschenkt hat. Was der Engel Gabriel verkündigte: •Heiliges 
Pneuma wird auf dich herabkommen und Macht des Allerhöchsten wird dich 
überschatten (Lk 1,35)" ist ihr geschehen. Dem Vermählten, St. Josef, der an 
der Jungfrau, die gesegneten Leibes war, noch ehe sie zusammengekommen 
waren, irre geworden war, konnte der Engel sagen: •Was in ihr gezeugt ist, 
stammt von heiligem Pneuma" (Mt 1,20). Also die eindeutige Lehre der 
Schrift: Maria ist wahrhaftig Mutter des Gottessohnes und Menschensohnes 
Jesus Christus. Sie hat aber dieses Kind nicht empfangen von ihrem Ver- 
mählten, überhaupt nicht von einem Menschen auf menschliche Weise, son- 
dern Gottes Geist, Gottes Macht, Gott selbst hat es gewirkt und geschenkt. 



414 Dr. Johann Auer • 

Darum sollte •das Heilige, das sie empfangen sollte, Sohn Gottes genannt 
werden" (Lk 1,35). • Was hier die Heilige Schrift berichtet, ist eine heils- 
geschichtliche Tatsache, die, wie alle mariologischen Berichte der Bibel, christo- 
logischen Sinn hat: Das Kind Mariens, Jesus von Nazareth, ist, obwohl wahres 
Menschenkind einer menschlichen Mutter, doch kein bloßes Menschenkind, 
sondern Gottes Sohn. Die wahre Gottheit Christi, die sich in den Selbstaus- 
sagen und im Leben und Wirken Christi im weiteren Bericht der Schrift ent- 
hüllt, soll auch in der Kindheitsgeschichte bezeugt werden. Und wenn wir 
fragen, woher der Evangelist, zumal Lukas, der •allen Ereignissen von ihren 
ersten Anfängen an sorgfältig nachgegangen ist" (Lk 1,3) diesen Bericht hat, 
können wir als Quelle nur Maria selbst nennen; denn wir wissen nichts von 
anderen Zeugen für dieses Ereignis von Nazareth. 

Der christologische Sinn dieser Jungfräulichkeitslehre wurde erst 
im 3. Jahrhundert auch mariologisch verstanden. Ausgangspunkt für 
die Hochschätzung der Jungfräulichkeit und das jungfräuliche Leben in den 
Klöstern oder Einsiedeleien des Frühchristentums war keineswegs das Ma- 
rienideal (das es noch nicht gab), sondern die Lehren des hl. Paulus von der 
Jungfräulichkeit (1 Kor 7,25•38), vor allem seine Lehre von der Freiheit des 
jungfräulichen Menschen für Gott (ebd. v. 32) und seine Anwendung der alt- 
testamentlichen Bundesidee auf das neutestamentliche Verhältnis des Chri- 
sten zu Christus, des Menschen, der mit Christus vermählt ist (2 Kor 11,2 f)s. 
Erst als 325 im Kampf gegen die Irrlehre des Arianismus die wahre Gottheit 
Christi mit Klarheit und Macht herausgestellt worden war, konnte auch das 
Bild der Mutter Jesu neu gesehen werden, und bezeichnenderweise wurde 
zuerst die immerwährende Jungfräulichkeit Mariens herausgestellt, ehe 431 
ihr Gottes-Mutter-Titel feierlich definiert wurde. Um 380 hatte ein sonst un- 
bekannter Helvidius in Rom in einer Schrift die immerwährende Jungfräu- 
lichkeit Mariens, also ihre Jungfrauschaft auch nach der Geburt Jesu ge- 
leugnet. Da stellte Hieronymus um 383 in seiner temperamentvollen Schrift 
•Über die beständige Jungfrauschaft Mariens gegen Helvidius" diese Lehre 
als den alten und reinen Glauben der Kirche heraus und widerlegte mit seinen 
bezwingenden exegetischen Kenntnissen all die Scheingründe, die Helvidius 
für seine Irrlehre aus der Schrift sammeln zu können geglaubt hatte. Papst 
Damasus belobigte die mutige Schrift seines Freundes Hieronymus und Papst 
Siricius wandte sich 392 in einem Brief an Anysius, den Bischof von Thessa- 
lonich, gegen Bonosus, der wie Helvidius die immerwährende Jungfräulich- 
keit Mariens geleugnet hatte (Denz 91). • Bischof Ambrosius von Mailand ist 
der erste, der in seinen um dieselbe Zeit verfaßten •drei Büchern über die 
Jungfräulichkeit" Maria als Anfang und Vorbild der Jungfräulichkeit hin- 
stellt4. Später taucht einigemale eine fast medizinische Auffassung von 

3 Vgl. dazu Viller-Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit (1938) 41•59. Zum 
folgenden: C. Feckes in P. Sträter, Maria in der Glaubenswissenschaft (1947) 83•100. 

4 De virginibus II 2,15 (Faller, Flor. Patr. 31/50, Z. 23f.): talis enim fuit Maria ut 
eius unius vita omnium disciplina sit (dergestalt war Maria, daß ihr einzelnes Leben 
ein Vorbild für alle bedeutet). II 2,6 (ebd. 47 Z. 4) sit igitur vobis tamquam in ima- 
gine descripta virginitas vita Mariae (das Leben Mariens soll auch die Jungfräulich- 
keit wie in einem Bilde darstellen). 



Maria und das christliche Jungfräulichkeitsideal 415 

Jungfräulichkeit auf, die die körperliche Unverletztheit Mariens vor, in und 
nach der Geburt besagt, so auf dem Laterankonzil 649 (Denz 256), in einem 
Glaubensbekenntnis Leos III. vom Jahre 811 (Denz 329) und in einer Kon- 
stitution Pauls IV. 1555 (Denz 993), wenn der Wortlaut wirklich in diesem 
modernen Sinn verstanden werden muß und nicht vielmehr damit die total- 
menschliche Sicht der Virginität gekennzeichnet werden soll, die den Leib 
miteinschließt, aber nicht als materiellen Teil, sondern vielmehr als leben- 
diges Organ der menschlichen Seele und Person. • •Immerwährend Jung- 
frau und wahrhaft Mutter zugleich", das ist das Grundgeheimnis der Mario- 
logie der Urkirche, wie es im Namen der Offenbarung und der sich entfalten- 
den Christologie von der Kirche ausdrücklich erklärt wurde. In neuerer Zeit 
wurde gegen die religionsgeschichtliche Schule eindeutig gezeigt, daß dieses 
Glaubensgeheimnis nichts zu tun hat mit den heidnischen Mythen der •Götter- 
mütter", hinter denen eine unwürdige, vermenschlichte Gottesvorstellung und 
eine manichäische Vorstellung von der Mutterschaft und Zeugung steht, 
ebenso, daß die Jungfrauengeburt in der Bibel nichts gemeinsam hat mit dem 
naturwissenschaftlichen Phänomen der •Parthenogenese". 

Jungfrau und Mutter als natürliche Wirklichkeiten, wundersam ver- 
einigt in Maria, das ist erklärte Lehre der Kirche. Doch Jungfräulichkeit ist 
mehr, ist eine ethische und religiöse Wirklichkeit, und hier entsteht 
ein großes Problem, wenn wir den Verkündigungsbericht darauf hin ansehen. 

II. Die Jungfräulichkeit Mariens bei Lukas 1, 26•38 

Lukas berichtet ganz schlicht, daß der Engel Gabriel von Gott nach Naza- 
reth zu einer Jungfrau namens Maria gesandt wurde, die mit einem Manne 
namens Josef aus dem Hause Davids verlobt, d. h. vermählt, aber noch nicht 
heimgeführt war. Der Engel grüßt Maria und kündigt ihr an, daß sie Mutter 
des Messias werden solle • das ist der klare Sinn der Worte des Engels, so 
wie sie Maria aus ihrer Kenntnis der alttestamentlichen Schriften und aus der 
geschichtlichen Situation ihres Volkes verstehen mußte •, und darauf spricht 
Maria das entscheidende Wort, das uns die Frage nach dem Sinn und dem 
Werden der Jungfräulichkeitsidee in Maria aufgibt. Maria sagt zu dem Engel: 
•Wie wird das geschehen, da ich keinen Mann erkenne (v. 34)?" Was ist in 
diesem Worte ausgedrückt? Wenn wir die Worte nehmen, wie sie stehen, 
und nicht aus vorgefaßten Meinungen Umdeutungsversuche machen, besagen 
sie ein Zweifaches: 1. Maria ist bereit, Mutter zu werden und erst recht Mes- 
siasmutter. Und sie denkt gewiß auch bei dieser Ankündigung des Engels an 
eine natürliche Mutterschaft, so wie ja auch die Messiasvorstellung, die sie 
den Worten des Engels entnehmen kann, irgendwie die innerweltliche, alt- 
testamentliche Vorstellung ist. Weil sie von all dem so natürlich und inner- 
weltlich denkt, darum gerade stellt sie diese Frage. • 2. Der Begründungs- 
satz in ihrer Frage, •da ich keinen Mann erkenne" hinwiederum bringt ganz 
einfach den •Willen zu dauernder Jungfräulichkeit" zum Ausdruck, wenn wir 
nicht wieder  unbegründete Umdeutungsversuche  machen wollen.  • Die 



416 Dr. Johann Auer 

großen Fragen, die die Exegese zu allen Zeiten gestellt hat, sind nun: 

a) Wie kommt Maria zu dieser Idee und zu dem Willen zu dauernder Jung- 
fräulichkeit? und 

b) Wie ist der Wille zur Mutterschaft und zu dauernder Jungfräulichkeit in 
Maria zu vereinbaren? Die beiden Fragen müssen zugleich gesehen werden, 
sollen sie eine rechte Antwort finden. 

Zunächst zur ersten Frage: wie kommt Maria zur Idee und zum Willen zu 
dauernder Jungfräulichkeit? • Aus unserer heutigen, christlichen Denkweise 
heraus wird gerne die Antwort gegeben: Maria hat schon als Kind das Ge- 
lübde der Jungfräulichkeit gemacht; sie war eben eine besonders Begnadigte. 
Diese Ansicht hat als erster Augustinus5 vertreten, und besonders das fromme 
Mittelalter, Bernhard, Bonaventura, Albertus Magnus u. a. haben sie von 
Augustinus übernommen6. Der große Dogmengeschichtler Petavius entscheidet 
sich ausdrücklich für die Annahme eines Gelübdes und tut die Gegengründe 
als nichtstichhaltig ab7. Der hl. Thomas bringt vielleicht den tieferen Grund 
für diese Ansicht zum Ausdruck, wenn er sagt: im Gelübde kommt erst die 
Endgültigkeit und Unbedingtheit und Dauerhaftigkeit des Jungfräulichkeits- 
willens zur Erscheinung8. Diese geschlossene Tradition ist etwas sehr Gewich- 
tiges. Freilich handelt es sich immer um Lehrmeinungen von Theologen, nicht 
um eine Erklärung des Lehramtes der Kirche. Wenn in unserer Zeit manche 
Bedenken dagegen wach werden, dürfen wir sehr wohl die Gründe anhören, 
wenn eine bessere Lösung der Frage in Aussicht gestellt werden kann. 

Wenn wir zunächst die Gründe gegen die seit Augustinus übliche Antwort 
kurz zusammenstellen, sind es folgende: 

1. Wir kennen keinen einzigen Beleg für ein ewiges Jungfräulichkeits- 
gelübde im Alten Testament und, was noch wichtiger ist: es gilt im Gegenteil 
als religiöse Aufgabe im Judenvolk zur Zeit Christi, unbedingt in der Ge- 
nerationenreihe des Volkes zu stehen, aus dem der Messias kommen wird. 
Nicht Mutter zu werden gilt als Schande oder als Fluch Gottes. Jungfräulich- 
keit als Idee und als Ideal kommt im Alten Testament einfach nicht vor8. 
Woher hat Maria diese Idee? 

2. Wenn Maria wirklich schon als Kind durch eine besondere Gnade Gottes 
angeregt das Gelübde der Jungfräulichkeit gemacht hat, und nun in der Ver- 
kündigungsstunde darauf zurückkommt, warum erwähnt sie, die wir als 
einzige Quelle des lukanischen Berichtes erkannt haben, diese unerhörte Ab- 
weichung von aller jüdischen Tradition nicht? Vielleicht kann man sagen, weil 
dies für den christologischen Sinn dieses Berichtes nicht notwendig ist. Dann 
bleibt aber noch die viel schwierigere Frage: 

5 De sancta virginitate c 4 (ML 40, 398). 
6 Vgl. P. B. Hänsler, Die Marienlehre des hl. Bernhard, Regensburg 1917, 39•42. • 

P. M. Müller, Maria... in der Theologie des Mittelalters, in P. Sträter Maria in der 
Offenbarung, 1947, 268•316. 

7 De incarnatione 1,14 c. 4 n. 5 (Vgl. Feckes a.a.O. S. 93, Anm. 3). 
8 Sth II. II. q 152 a 1. 
» J. Bonsirven, Le Judaisme Palestinien II (1935) 269: nous ne rencontrons pas 

encore l'eloge de la virginite. 



Maria und das christliche Jungfräulichkeitsideal 417 

3. Wie kam Maria dazu, daß sie sich mit Josef vermählte und bei der Frage 
des Engels ihre Bereitschaft zur Mutterschaft bekundete, wenn sie als Kind 
das Gelübde ewiger Jungfräulichkeit gemacht hatte? War sie aus ihrer großen 
Messiassehnsucht heraus an ihrem Gelübde irre geworden? Solche Unsicher- 
heit und Untreue paßt nicht zum Marienbild der Schrift, mögen auch manche 
Väter des 3. und 4. Jahrhunderts aus Lk 2,48 und Mk 3,21 solche Verzeich- 
nungen des wahren Marienbildes gelesen haben. Oder war Maria mit Josef 
vor Abschluß des Ehevertrages über ihre Jungfräulichkeit übereingekommen? 
Doch das ist für Maria und Josef zeitgeschichtlich unerklärlich und die Bereit- 
schaft Mariens zur Mutterschaft spricht offenkundig dagegen. 

Zur Begründung all dieser über den Bericht und über die geschichtliche 
Möglichkeit hinausgehenden Forderungen, die mit einem Jungfräulichkeits- 
gelübde Mariens zusammenhängen, wird heute vor allem gerne auf die Im- 
makulatalehre hingewiesen: Maria ist eben die Vorerlöste, die erste Christin; 
sie hat bereits christliche Ideen und Ideale gehegt und gelebt. Gewiß gehört 
Maria zum Neuen Testament, aber sie kommt aus dem Alten Testament. 
Dem Einwand liegt ein Kurzschluß zugrunde, der durch das echte Marienbild 
der Heiligen Schrift kräftig widerlegt wird. Er setzt nämlich voraus, daß die 
Wirklichkeit der Immakulata für Maria nicht nur eine Kraft und ein Licht 
war, eine Gnade, aus der sie anders als ihre Zeitgenossinnen, die diese Gnade 
nicht besaßen, auf die Forderungen und Einsprechungen Gottes antworten 
konnte, sondern daß Maria durch eine besondere Offenbarung auch 
noch um diese ihre Gnade wußte, daß sie wußte, daß sie ganz anders war als 
alle anderen Menschen, um nicht zu sagen, daß sie von Erbsünde und ontischer 
Gnade schon wußte. Dafür bieten die Offenbarungsberichte aber nicht nur 
keinen Anhaltspunkt, sondern sie widerlegen vielmehr diese Ansicht in jedem 
Stücke. Vielleicht dürfen wir dafür Gott auch danken; denn so, wie das Ma- 
rienbild in der Heiligen Schrift erscheint, ist es ein wunderbares, wie kein 
anderes •allgemeingültiges" Heiligenbild: Maria erscheint als echter und 
bloßer Mensch, der außerordentlich und einmalig begnadigt ist und in einer 
uneingeschränkt, einmaligen Weise auf die Gnadengaben Gottes antwortet 
und darin sich der Gnade so würdig erweist, wie es ihrer Erwählung im Heils- 
plan Gottes und ihrer Aufgabe für das Menschengeschlecht gemäß demselben 
Heilsplan entspricht. Der entscheidende Zug im Marienbilde der Schrift ist 
aber, daß sie nicht die Wissende, durch besondere Offenbarungen im seli- 
gen Besitz der neuen Wahrheiten und Wirklichkeiten der Erlösung sich Be- 
findliche ist, sondern vielmehr die Gläubigste. Ihre Gläubigkeit ist so 
groß, daß sie für den, der um die Größe der Aufgabe und Gnade des Glaubens 
aus seinem eigenen Suchen und Beten ein wenig weiß, wirklich ein Hinweis 
sein kann, daß hier kein bloß guter Mensch, sondern mehr, die Immakulata 
als Gläubige vor ihm steht: ein Menschenkind, dessen Geist schneller und 
heller die lichter erschaut, die Gott in der Geschichte der Menschen und 
besonders der eigenen Zeit aufscheinen läßt, als irgend ein anderer Mensch, 
dessen Geist durch Erbsünde und eigene menschliche Not verengt und getrübt 
ist; daß hier die Immakulata als Gläubige vor ihm steht: ein Mensch, der mit 

27 



418 Dr. Johann Auer 

einer Freudigkeit und Natürlichkeit, Gelöstheit und doch unbedingten Ganz- 
heit zu (menschlich gesehen) übermenschlichen Forderungen sein Ja spricht, 
wie es der erbsündebeladene Mensch, wenn er es überhaupt fertig bringt, 
immer nur mit den Zeichen eines bis zum Reißen angespannten Willens und 
bis an die Grenzen des sittlich Erlaubten vorgetriebenen Wagnisses leisten 
kann. Gewiß ist Maria nichts von dieser letzten Anspannung, die jede totale 
Hingabe fordert, geschenkt. Aber ihre Entscheidung • so zeigt sie uns das 
biblische Bild • ist immer ohne Zögern und Vorbehalt, ganz und unmittelbar 
und augenblicklich, man dürfte fast sagen •naiv", wie wir es in keinem Heili- 
genleben so überzeugend und allgemein finden. 

Von diesem biblischen und dogmatisch verstandenen Marienbild her läßt 
sich nun aber auch der Verkündigungsbericht neu verstehen, so verstehen, 
daß auch die Einwände gegen die bisherige Deutung entweder fallen oder 
einer Lösung zugeführt werden können. 

III. Neuer Deutungsversuch des Verkündigungsberichtes: 
das Werden der Jungfräulichkeitsidee in Maria. 

Wenn wir mit den angedeuteten Voraussetzungen, dem allgemeinen Ma- 
rienbild der Offenbarung und der Einsicht in die Schwierigkeiten der bisheri- 
gen Deutung, an die zweite Frage herantreten: wie sich nämlich der Wille zur 
Mutterschaft (aus der Messiashoffnung heraus) und zur immerwährenden 
Jungfräulichkeit in Maria vereinigen lassen, kommen wir zu etwa folgender 
Lösung. 

Ausgangspunkt ist die religiös-sittliche Grundhaltung Mariens, die von der 
Offenbarung des Alten Testamentes (und ihrer Auslegung in der jüdischen 
Theologie ihrer Zeit) und von der Gnade (nicht der Offenbarung) des Neuen 
Bundes her geformt ist. Der Grundzug im Bilde der Maria, die der Verkün- 
digungsengel vorfindet, ist: Die Sehnsucht der Frommen ihrer Zeit und ihres 
Volkes findet in ihr den intensivsten und reinsten Ausdruck. Den inten- 
sivsten Ausdruck: ihre ganz reine Seele hat ein höheres Bild von der Größe 
und Macht Jahves, empfindet noch schmerzlicher die Herrschaft der Heiden, 
hat eine größere Liebe zu Gott und einen eifersüchtigeren Wunsch nach der 
Herrschaft Jahves in dieser Welt. Den reinsten Ausdruck: ihr Gottesbild 
ist gewiß geformt von der Offenbarung des Alten Testamentes und von der 
Zeittheologie; ist es aber schon bei natürlichen Ideen so, daß der begabtere 
Mensch von den allgemeinen Zeitideen ein klareres, kräftigeres und vollstän- 
digeres Bild hat als ein mittelmäßiger, so gilt diese Unterscheidung noch mehr 
bei Wahrheiten, deren Erkenntnis nicht natürliche Gabe und Tat, sondern 
Gottes Gnade ist, die der Immakulata in einer ganz einzigartigen Weise zu- 
kommt. 

Dieser Grundzug findet seinen Ausdruck in der letzten Antwort an den 
Engel: •siehe ich bin eine Magd (Sklavin) des Herrn!" Dies ist nicht eine neue 
Haltung in Maria, die in dem Gespräch mit dem Engel erst gewonnen oder 
geschenkt wird. Nein, dies ist der Ausdruck der Grundhaltung Mariens 
schlechthin. Und der Nachsatz: •Mir geschehe, wie Du gesagt hast", ist nur 



Maria und das christliche Jungfräulichkeitsideal 419 

die Anwendung dieser Grundhaltung auf die gegenwärtige Situation, die der 
Engel durch seine Ankündigung, daß Maria Messiasmutter werden solle, 
geschaffen und durch die Beantwortung der Zwischenfrage Mariens ge- 
klärt hat. 

Aus dieser Grundhaltung heraus, diesem großen Bild von Gott, dieser 
großen Liebe zu Gott und dieser Sehnsucht nach seiner Herrschaft in dieser 
Welt, aus diesem reinen Herzen heraus, das von allen großen Dingen der Welt 
auch groß zu denken vermag, als Frömmste des Alten Bundes und Erst- und 
Höchst- und Einmaligbegnadete des Neuen Bundes, findet Maria ihre Ant- 
wort auf alle Situationen, in die sie Gottes Vorsehung hineinstellt: so spricht 
sie auch ihr Ja zur Vermählung mit Josef und ist, ehe der Engel seine Bot- 
schaft gebracht, an sich um des kommenden Messias willen bereit zur ehelichen 
Gemeinschaft mit Josef, wie es im reinen Ehewillen natürlicherweise ein- 
geschlossen ist. • Vielleicht schrecken wir vor dieser letzten Annahme zurück. 
Doch ist dieses unser Erschrecken nicht aus unserem belasteten Denken, aus 
einem etwas manichäischen Denken von der Ehe, aus einem zu spiritualistic 
sehen Bild von Maria, wenigstens aus unserer Erbsündebelastetheit, zu er- 
klären? 

Was führt aber dann zu dem klaren Entschluß zur immerwährenden Jung- 
fräulichkeit in der Verkündigungsstunde? Wir können es wohl nur verstehen, 
wenn wir bedenken, wie sehr die Wirklichkeit, die in dieser Verkündigungs- 
stunde geschieht, über alles hinausragt, was die Prophezeiung des Alten Bun- 
des dem Menschen verständlich machen konnte; wie sehr die Erfüllung in 
einem unendlichen Abstand zur Verheißung steht. Das alttestamentliche Mes- 
siasbild hatte im Wesentlichen menschliche Maße10, die neutestamentliche 
Messiaswirklichkeit ist strenges Geheimnis, Realmysterium, das auch nach der 
Offenbarung und als geschichtliche Wirklichkeit alles menschliche Denken • 
auch das Mariens • absolut übersteigt. Erst diese neue Wirklichkeit Christus 
läßt aber auch die christliche Jungfräulichkeitsidee und das christliche Jung- 
fräulichkeitsideal wirklich werden und verstehen. 

Wie dürfen wir uns aber dann das Werden der Jungfräulichkeitsidee und 
des immerwährenden Jungfräulichkeitswillens bei Maria in dieser Verküri- 
digungsstunde erklären? Wir Menschen sind gewohnt, die Zeit vom Eintreten 
des Engels bei Maria und das Gespräch bis zum Jawort Mariens als eine be- 
stimmte Zeitspanne, ausgefüllt mit den Worten des Engels und Mariens und 
der seelischen Auseinandersetzung Mariens mit dem Antrag Gottes, 
aufzufassen. Doch das ist nur eine Betrachtungsweise, neben der gewiß die 
andere auch Platz finden muß, nach der es sich hier nicht um eine seelische 
Auseinandersetzung, sondern um eine personale Begegnung zwischen Maria 
und Gott handelt, in der das seit Ewigkeit gewisse, freie Jawort der Imma- 
kulata ebenso fest steht, wie die Empfängnis Mariens vom Heiligen Geist 
und die jungfräuliche Geburt des Messias durch die Jungfrau-Mutter Maria. 
Die Verkündigungsstunde ist nicht nur das Hereintreten des ewigen und un- 
veränderlichen Gottes in unsere  raum-zeit-gebundene Menschengeschiehte, 

10 Bonsirven, a.a.O. I (1934) 360•375. 
27* 



420 Dr. Johann Auer 

sondern ist ebenso das Hineingebundenwerden unserer Menschengeschichte in 
die Ewigkeit Gottes: der Logos nimmt Menschennatur, der Ewige die Zeit 
auf und darin wird Mysterium im Glauben: in Sakrament und Opfer und 
Kirche, Mysterium, das wir mit unserem Zeitdenken nicht mehr ausschöpfen 
können. 

Wenn wir die Wirklichkeit dieser geheimnisvollen Begegnung logisch 
in unserem menschlichen Denken entfalten wollen, müssen wir etwa folgende 
Schritte darin sehen: 

a) Da in der Verkündigungsstunde Maria in der Ecce-ancilla-grundhaltung 
Gott begegnet, schenkt ihr Gott die reale Berufung zur Gottesmutterschaft. 
Wie das ecce ancilla Mariens, so ist erst recht die Berufung durch Gott nicht 
eine bloße Idee oder Wahrheit, sondern eine Realität, das ecce ancilla Mariens 
eine existentielle Tathaltung und die Berufung durch Gott eine Gnadenwirk- 
lichkeit, die auch die ganze Natur Mariens miterfaßt. 

b) Wenn in dem ecce ancilla Mariens die volle Bereitschaft zu allen, auch den 
unbekannten und unerkennbaren Wegen Gottes eingeschlossen ist, so ist mit 
der Berufung zur Gottesmutterschaft von Gott her notwendig verbunden der 
von Ewigkeit bestimmte Weg der Jungfrauengeburt und der immerwähren- 
den Jungfräulichkeit Mariens. Mit der Gnade der Gottesmutterschaft schenkt 
Gott zugleich die Berufung zur Jungfrauengeburt, zur Jungfrau-mutterschaft 
und zur immerwährenden Jungfräulichkeit, und Maria nimmt mit ihrer Be- 
reitschaft zur Berufung als Messiasmutter auch diese von Gott mitgeschenk- 
ten Gnadenwirklichkeiten auf, auch wenn sie dieselben nicht versteht. So klar 
wie ihr die Berufung aus dem Engelswort wird, so klar wird ihr in der An- 
nahme dieser Berufung auch die beigegebene Gnade und Verpflichtung der 
immerwährenden Jungfräulichkeit. 

c) Daraus ergibt sich nun für Maria, sobald sie sich diese Berufungswirk- 
lichkeit ausdrücklich bewußt macht, ein zweifaches: 1. Die Berufung zur Mes- 
siasmutterschaft ist die von Gott geschenkte Erfüllung ihrer Grundsehnsucht. 
2. Die damit mitgegebene Jungfrauengeburt aber ist für sie unverständlich, 
darum fragt sie den Gottesboten: •wie soll das geschehen, da ich (wie es in 
der realen Berufung mitgegeben ist) keinen Mann erkenne?" Es ist bezeich- 
nend, daß Maria in dieser Stunde nicht von ihrem Mann, von Josef spricht, 
sondern ganz absolut von ihrer Jungfräulichkeit schlechthin. 

d) Da ihr der Engel ihre Frage beantwortet, begnügt er sich nicht mit dem 
Hinweis auf die Überschattung mit dem Heiligen Pneuma, was für Maria 
auch unbegreiflich bleibt, sondern er bezieht sich auf Gottes absolute All- 
macht (bei Gott ist kein Ding unmöglich), worauf Maria aus ihrer ursprüng- 
lichen Grundhaltung des Vertrauens und der liebenden Hingabe sprechen 
kann: •siehe ich bin eine Magd des Herrn" und im Nachsatz diese Grund- 
haltung auch auf die gegenwärtige Situation anwenden kann: •mir geschehe 
(auch hier) nach deinem Worte!" 

e) So ist Maria aus dem Wort des Engels die Sicherheit geworden, daß sie 
Messiasmutter werden darf und muß und damit notwendig die ausschließliche 
und ganze und dauernde Hingabe an Gott, die volle Jungfräulichkeit ver- 



Maria und das christliche Jungfräulichkeitsideal 421 

bunden ist. Was sie bisher in der Gnade der Unbeflecktheit (Immaculata) und 
Unversehrtheit (Intemerata) im Vollsinn bewahrt und verwirklicht hat, das 
wird ihr nun im Nachdenken über ihre Berufung, im geistigen, reflexiven 
Erfassen dieser Wirklichkeit, zur klaren Idee und zum selbstverständlichen 
Ideal: ihre Jungfräulichkeit. Doch am Anfang steht nicht eine Offenbarung 
dieser Jungfräulichkeitsidee durch Gott und nicht eine Erkenntnis dieser Idee 
durch Maria; am Anfang steht die Wirklichkeit: die Berufungsgnade von Gott 
und die reale, totale, freie Hingabe Mariens an Gott11. 

Von diesem Verständnis der Verkündigungsstunde her können wir zusam- 
menfassend nun sagen: Jungfräulichkeit ist nicht nur Idee und Ideal, sondern 
•Beruf" und schließt in sich, was zu dem Beruf im christlichen Sinne gehört: 

1. eine natürliche Anlage oder Mitgift, die bewahrt und gepflegt werden 
muß, damit sie sich zur Grundlage des Berufes ausgestalten kann. Für den 
übernatürlichen Beruf der Jungfrau in Maria ist dies die übernatürliche 
Gnade der Immaculata und Intemerata. 

2. eine sittliche Willensrichtung auf ein Ideal, das festgehalten und verwirk- 
licht werden muß, damit es konkrete Gestalt gewinne. Für den Beruf der 
Jungfrau in Maria ist dies die unbedingte Hingabe an Gott und der Wille ihm 
ausschließlich und ganz zu dienen. 

3. eine individuelle Berufung, die der Mensch bejahen und ergreifen muß, 
um dadurch seinen, ihm allein zukommenden Platz im ewigen Weltenplan 
Gottes einzunehmen. Für Maria ist dies die Begegnung mit Gott in der Ver- 
kündigungsstunde, wie sie im vorausgehenden erklärt wurde. 

Diese sachliche, diese sittliche und diese personale Seite gehören im rechten 
christlichen Verständnis des Berufes zusammen; jede Seite hat ihre beson- 
dere Funktion im Werden und Sein des Berufes und nur die eine oder nur 
zwei dieser Voraussetzungen zu sehen hieße die Ganzheit und besondere 
Struktur des christlichen •Berufes" verkennen. Wenn wir diese drei Schichten 
des Berufes als Wirklichkeiten erfassen, dann verstehen wir nun auch das 
Werden der Jungfräulichkeit als eines christlichen Berufes in Maria: 

Am Anfang ihres Lebens steht schon die Gnade der Immaculata und In- 
temerata, aus der die volle Hingabe an Gott als erster Grund aller Jungfräu- 
lichkeit als Beruf erwächst (materia remota). Seine konkrete Ausgestaltung 

11 Diese Entstehung ursprünglich und im strengen Sinne christlicher Ideen in einer 
übernatürlichen Realität und in der unreflektierten Erfahrung derselben bringt 
J. H. Newman in seiner letzten Universitätspredigt aus seiner anglikanischen Zeit 
sehr tief zum Ausdruck, wo er am 2. Februar 1843 gerade am Beispiel Mariens 
(Lk 2,19) die Entwicklung der christlichen Wahrheit aus einer unreflektierten Wirk- 
lichkeit zu einem reflektierten Wissen aufzeigt. Er schreibt hier z. B.: Wenn jemand 
sich einer Idee nicht bewußt ist, so ist das noch kein Beweis, daß er sie nicht besitzt. 
Nichts ist häufiger anzutreffen, sowohl auf dem Gebiete der Gefühle als auch auf 
dem des Verstandes, als das Dasein solcher unbewußter Eindrücke. Was meinen 
wir denn, wenn wir sagen, daß gewisse Menschen sich selbst nicht kennen, als daß 
sie von Ansichten, Gefühlen, Vorurteilen, Dingen beherrscht werden, deren sie sich 
nicht bewußt sind (Ausgewählte Werke von J. H. Card. Newman hrsg. von M. Laros, 
Bd. 2 u. 3, Zur Philosophie und Theologie des Glaubens, Mainz 1940, S. 230; vgl. 
237)". • Nur so läßt sich im Marienbild der Schrift die Realität der Gottesmutter- 
schaft und das  Glauben (nicht Schauen und Wissen) der Mutter Jesu  erklären. 



422 Dr. Johann Auer 

findet dieser Grundzug in der Heilsgeschichte ihres Volkes, in der Heilsnot 
und Heilssehnsucht ihrer Zeit. Die Hingabe an Gott gewinnt die konkrete 
Gestalt des Willens zum persönlichen Dienst für den erwarteten und ersehn- 
ten Messias als Mutter in der Ahnenreihe des kommenden Messias (materia 
proxima). Geformt wird diese aus Gnade und Zeitgeschichte gebildete Materie 
für die neue Wirklichkeit des Jungfräulichkeitsberufes zunächst in der vollen 
und ganzen Bejahung und Mitwirkung Mariens als Person mit diesen natür- 
lichen und übernatürlichen Gaben: die einmalig Begabte wirkt auch in ein- 
maliger Weise mit diesen Gaben mit (forma essentialis: die Haltung der ecce 
ancilla). Doch zur Jungfräulichkeit als Beruf kann noch kein Gelübde vor- 
liegen, weil die Idee und das Ideal fehlen, weil die Erkenntnis fehlt; und diese 
Erkenntnis fehlt, weil die geheimnisvolle Wirklichkeit noch fehlt, in der die 
Jungfräulichkeit mitgegeben und miterkannt werden muß, Christus der Mes- 
sias, der von einer Jungfrau-Mutter geboren wird. Das absolute Geheimnis 
läßt sich ja überhaupt nicht verstehen und begreifen, nicht einmal, nachdem 
es Wirklichkeit geworden ist, sondern nur als Erfahrung hinnehmen und fest- 
halten. Darum verbindet sich mit der Grundhaltung der unbedingten und un- 
geteilten Hingabe an Gott in Maria noch die Bereitschaft zum Messiasdienst 
in der leiblichen Mutterschaft aus einer Ehe, bis Gott selbst in der Verkündi- 
gungsstunde diese neue Geheimniswirklichkeit der Jungfrauengeburt des 
Messias mit der konkreten Berufung Mariens zur Messiasmutter als Erfah- 
rung schenkt. In dieser realen Berufung zur Messiasmutter, die die neue Wirk- 
lichkeit der Jungfrauengeburt als Realität und Erfahrung mit einschließt, 
entsteht zusammen mit den drei schon genannten Vorgegebenheiten in Maria 
die durch diese neue Erfahrung neu gestaltete totale und ausschließliche Hin- 
gabe Mariens an Gott, im konkreten, von Ewigkeit als Jungfrauensohn be- 
stimmten, Messias Christus, m. a. W. die christliche Jungfräulichkeit als Beruf 
(forma existentialis). Dieser Jungfräulichkeitsberuf schließt nun den in der 
Ehe vorausgesetzten Ehewillen aus, nicht als ob Maria sich davon abgewendet 
hätte, als ob sie verschmäht hätte, was sie vorher erstrebt hatte, sondern viel- 
mehr nur dadurch, daß sie sich der höheren, in der neuen Berufung zur Messias- 
mutter erfahrenen Wirklichkeit der Jungfraumutter zuwendet. Man könnte 
sagen: nicht Maria wendet sich von der Ehe ab, sondern Gott erhöht den 
Willen zum reinen Gottes-dienst, der auch ihrem Ehewillen vorher allein 
zugrundegelegen war, zum Willen zum reinen Gottesdienst des jungfräu- 
lichen Menschen. Die Unterscheidung des ecce ancilla in der Vermählung 
Mariens mit Josef und in der Berufung zur jungfräulichen Messiasmutter 
und zur ewigen, reinsten Jungfrau kam nicht primär von Maria, sondern von 
Gott, der diesem Willen Mariens in der Verkündigung, durch die Wirklich- 
keit der Berufung und durch das Wort und die Antwort des Engels, ein neues 
Objekt gab. Dieses nun gestaltet und formt die subjektive Haltung Mariens 
neu (im Sinne des Christusmysteriums, in dem der Mensch Gott vermählt 
werden kann, 2 Kor 11,2). • Man könnte fragen, was zu dieser Deutung der 
Verkündigungsstunde über das Verständnis aus dem Alten Testament hinaus 



Maria und das christliehe Jungfräulichkeitsideal 423 

berechtigt? Die Antwort muß lauten: die Tatsache, daß in dieser Deutung sich 
die bisherigen Schwierigkeiten auflösen. 

IV. Was ist   mit   dieser   Deutung   des Verkündigungsbe- 
richtes und des Werdens von Jungfräulichkeitsidee und 

Jungfräulichkeitswillen   in  Maria  gewonnen? 

Mit dieser Deutung, die in ähnlicher Weise heute auch von anderen (Adrienne 
von Speyr und, wenn ich recht unterrichtet bin, Karl Adam) gesehen wird, 
lösen sich alte Fragen und werden entscheidende, übernatürliche Wirklich- 
keiten an ihren rechten Platz gerückt: 

1. Maria bleibt in der Geschichte ihrer Zeit und ihres Volkes, aus dem 
Wissen und der Frömmigkeit des Alten Bundes, in der Immakulatagnade des 
Neuen Bundes ganz erklärbar. 

2. Der Ehewille vor der Verkündigung und der Jungfräulichkeitswille in 
und seit der Verkündigung läßt sich aus der einen seelischen Haltung der 
•Magd des Herrn" erklären, die nur durch die neue Wirklichkeit der Verkün- 
digungsstunde eine neue Einsicht und damit eine neue Ausgestaltung erfährt. 

3. Das christliche Jungfräulichkeitsideal erweist sich, so wie das Christen- 
tum selbst, als eine neue übernatürliche Wirklichkeit, die mit Christus beginnt. 
Es handelt sich nicht nur um ein ethisches Ideal, das der Mensch erdacht oder 
entwickelt hat: christliche Jungfräulichkeit ist Berufung und übernatürlicher 
Beruf. 

4. Mit Maria beginnt tatsächlich das christliche Jungfräulichkeitsideal, 
aber nicht von Maria her, sondern von Christus her12. 

5. Darum kann Maria es auch ganz Gott überlassen, daß er ihren Vermähl- 
ten, St. Josef, ebenso durch den Engel über das Neue belehrt, wie er es ihr in 
der Verkündigungsstunde durch den Engel geschenkt hat. 

6. In der heilsgeschichtlichen Stunde, da Gott Mensch wird, wird auch das 
Jungfräulichkeitsideal (als Idee und Wille) wirklich, das nur •in Christus" 
wahre Verwirklichung finden kann. 

7. In dieser Deutung wird auch das notwendige Zueinander von göttlicher 
Gnade und menschlicher Mitwirkung, das geheimnisvolle Miteinander von 
göttlicher Erwählung und menschlicher Freiheit, das Ineinander von zuvor- 
kommender und mitwirkender Gnade in der rechten Weise spürbar. 

8. Auch die notwendige Unterscheidung zwischen G n a d e (als übernatür- 
natürlicher Wirklichkeit), Offenbarung (als übernatürlicher Wahrheit) 
und Wunder (als außernatürlichem Geschehen) ist richtig angesetzt. 

9. Hier wird auch der Vorbildcharakter der Jungfräulichkeit Mariens für 
uns in zweifacher Weise wieder heller und mächtiger: 

a) Maria ist wieder die Glaubende und Liebende, immer und jeden Augen- 

12 •Die Freude der Jungfrauen Christi ist über Christus, in Christus, mit Christus, 
nach Christus, durch Christus und wegen Christus." Augustinus, de sancta virgini- 
tate c. 27 (Viller-Rahner, S. 58 Anm. 60). 



424 Dr. Johann Auer 

blick bereit zum Hören und Gehorchen und Dienen mit dem letzten Einsatz 
des eigenen Lebens, nicht ein wissendes Wunderkind, das uns unerreichbar 
bleibt. Die Immakulata bedeutet ein unvergleichliches •Können", nicht 
•Wissen". 

b) der menschliche Grund wahrer, christlicher Jungfräulichkeit wird damit 
für alle Zeiten und Menschen wieder sichtbar: die vorbehaltlose und unbe- 
dingte und immerwährende Hingabe (als Wille und Tat) an Gott zu seinem 
Dienst, zu seiner •persönlichen" Verfügung. • Mögen die Jungfräulichkeits- 
gelübde in der Kirche aus den verschiedensten Quellen entspringen: ihr tra- 
gender Grund muß immer die Gotthingegebenheit werden und bleiben. 

* 

Wenn wir von diesem Ergebnis aus zu den Einleitungsgedanken kurz zurück- 
kehren, die uns das Zusammenwirken von Glaubensgeist und theologischer 
Vernunft beim Werden der Glaubenslehren zeigen wollten, müssen wir auch 
bei der Erklärung der Jungfräulichkeit Mariens feststellen: Das Bild der 
Jungfräulichen, wie es in unserem katholischen Volke lebt, war immer ver- 
knüpft mit dem Bild der Immakulata und ist seit 1858 weitgehend mit der 
Lourdes-Madonna und heute auch mit dem Bild der Fatima-Madonna ver- 
knüpft. Darin offenbart sich nicht etwa nur eine weitverbreitete Unkenntnis 
des eigentlichen Sinnes der Immakulatalehre, sondern auch das richtige Ge- 
spür für die notwendige Verbindung von Jungfräulichkeit und Begnadetheit, 
ganz besonders im Idealbild Mariens. 

In ähnlicher Weise ist die Idee vom Jungfräulichkeitsgelübde des Kindes 
Maria schon lange vor Augustinus im apokryphen Jakobusevangelium (um 
160 n. Chr.) zum Ausdruck gebracht in dem Bilde vom Mädchen Maria, das 
sich als Tempeljungfrau dem Dienste Gottes weiht. So zweifelhaft dieses Bild 
ist • wir wissen nichts und es muß als höchst unwahrscheinlich gelten, daß 
es im Judentum je so etwas wie Tempeljungfrauen gegeben hat •, so bringt 
es doch die zweite Idee zum Ausdruck, die wir unserer Deutung zugrunde 
legen konnten: daß nämlich die Grundlage der vermählten ebenso wie der 
jungfräulichen Maria der unbedingte und vorbehaltlose und dauernde Wille 
zur Hingabe an Gott, die Haltung der •ecce ancilla" war. 

Vielleicht hat das gläubige Volk von den Theologen dann den Gedanken, 
das Mädchen Maria habe schon ein Jungfräulichkeitsgelübde gemacht, auf- 
genommen, weil dem schlichten Vorstellen dieses fertige Bild der Jungfrau 
von Anfang an und durch ein wunderbares Eingreifen Gottes näher liegt als 
das Werden dieser Wirklichkeit durch das Mitwirken Mariae in der ent- 
scheidenden Stunde der Verkündigung. Doch liegt in diesem Willen des from- 
men Volkes, Fertiges schon vorzufinden • darum läßt die Legende den Heili- 
gen schon als Wunderkind geboren werden •, nicht die große Gefahr, daß 
der Heilige seine menschliche Nähe und sein Vorbild und damit seinen ver- 
pflichtenden Charakter für uns verliert? Der Heilige ist ein Wunder, das man 
bestaunt, nicht ein Held, dem man nachfolgt. Ganz gewiß wirkt sich in diesem 
Hang zum Fertigen eine menschliche Bequemlichkeit aus, die der Verpflich- 
tung des Vorbildes ausweichen will. Daneben ist darin gewiß aber auch die 



Laienfrömmigkeit: Heilige Fürsten 425 

Erkenntnis wirksam, daß Heiligkeit Gnade ist, die unverdienbares Geschenk 
Gottes bedeutet. Der einfache Mensch will den Heiligen gerne zu etwas Numi- 
nosem machen, der suchende Denker neigt dazu, den Heiligen als Produkt 
seines sittlichen Strebens zu begreifen. Mystiflzierung verfehlt aber das wahr- 
haft Christliche ebenso wie Ethisierung. Die Wahrheit und Wirklichkeit ist 
größer und reicher und für uns Menschen nicht so leicht zu fassen. 

Mögen die angedeuteten Gedanken über die Jungfräulichkeit Mariens zu 
weiterem Denken und Suchen anregen, damit das christliche Ideal der Jung- 
fräulichkeit wieder in seinem tiefen Sinn besser erkannt und geschätzt werde, 
zumal in unserer christlichen Mädchenjugend, der Glaube und Sitte unseres 
Volkes zu treuen Händen zu allen Zeiten und besonders heute übergeben sind. 
Möge die Jungfrau-Mutter Maria dafür unsere Fürsprecherin sein! 

Laienfrömmigkeit: Heilige Fürsten 
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition Rußlands V. 

Von Iwan von Kologriwof, S. J., Rom 

Eine ganz besondere Gruppe in der Hierarchie der russischen Heiligen bil- 
den die heiligen Fürsten. Sie sind unter dem Namen •blagovernye", d. h. die 
im Guten Getreuen in die Geschichte der russischen Frömmigkeit eingegan- 
gen. Man zählt etwa 50 kanonisierte Fürsten und Fürstinnen. Dieser für den 
Unkundigen zunächst etwas eigenartige Kult geht schon auf die Frühzeit der 
russischen Kirche zurück. Man erinnere sich der beiden Märtyrer Boris und 
Gleb, die als erste Russen zur Ehre der Altäre erhoben wurden1. Zur Zeit 
der Mongoleneinfälle schwillt dann auf einmal der Strom der Fürstenver- 
ehrung mächtig an. Während die monastische Frömmigkeit infolge der Zer- 
störung der Klöster durch die Tataren eine fast vollständige Verkümmerung 
erfuhr, war die Heiligkeit der Fürsten sozusagen an der Tagesordnung. Ihr 
historisches Verdienst war nicht nur ein Verdienst um die nationale Sache, 
sondern auch ein Verdienst um den christlichen Glauben und die Kirche. Mit 
dem Ende der Fremdherrschaft, d. h. also gegen Ende des 15. Jahrhunderts, 
verschwindet der Fürstenkult als besondere Erscheinung wieder aus dem Ge- 
sichtskreis der russischen Frömmigkeit. 

Dieses eigentümliche Phänomen der russischen Kirchengeschichte stellt uns 
vor ein Problem, das noch viel schwieriger zu lösen ist, als die Heilig- 
sprechung von Boris und Gleb. Schon im Vergleich mit der Gesamtzahl aller 
heiligen Laien der russischen Orthodoxie ist man erstaunt über den großen 
Anteil dieser besonderen Heiligengruppe. Mehr als die Hälfte der heiligen 
Laien gehört dem fürstlichen Stande an. Dabei hat uns die Geschichte für die 
Mehrzahl dieser Heiligen kaum nennenswerte Spüren hinterlassen. Keine 
Viten, keine Chroniken, keine volkstümlichen Legenden, nichts als ihre Na- 
men und ihre Reliquien sind uns erhalten. Unter diesen Umständen begreift 

1 Vgl. diese Ztschr. 23 (1950), Heft 2, S. 95 ff. 




