Laienfrommigkeit: Heilige Fiirsten 425

Erkenntnis wirksam, da Heiligkeit Gnade ist, die unverdienbares Geschenk
Gottes bedeutet. Der einfache Mensch will den Heiligen gerne zu etwas Numi-
nosem machen, der suchende Denker neigt dazu, den Heiligen als Produkt
seines sittlichen Strebens zu begreifen. Mystifizierung verfehlt aber das wahr-
haft Christliche ebenso wie Ethisierung. Die Wahrheit und Wirklichkeit ist
gréBer und reicher und fiir uns Menschen nicht so leicht zu fassen.

Mogen die angedeuteten Gedanken iiber die Jungfriulichkeit Mariens zu
weiterem Denken und Suchen anregen, damit das christliche Ideal der Jung-
fraulichkeit wieder in seinem tiefen Sinn besser erkannt und geschitzt werde,
zumal in unserer christlichen Midchenjugend, der Glaube und Sitte unseres
Volkes zu treuen Hinden zu allen Zeiten und besonders heute iibergeben sind.
Moége die Jungfrau-Mutter Maria dafiir unsere Firsprecherin sein!

Laienfrommigkeit: Heilige Fiirsten
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition RuSilands V.
Von Iwan von Kologriwof, S.J.,, Rom

Eine ganz besondere Gruppe in der Hierarchie der russischen Heiligen bil-
den die heiligen Fiirsten. Sie sind unter dem Namen ,blagovernye®, d.h. die
im Guten Getreuen in die Geschichte der russischen Fréommigkeit eingegan-
gen. Man zi#hlt etwa 50 kanonisierte Fiirsten und Fiirstinnen. Dieser fiir den
Unkundigen zunichst etwas eigenartige Kult geht schon auf die Friihzeit der
russischen Kirche zurlick. Man erinnere sich der beiden Martyrer Boris und
Gleb, die als erste Russen zur Ehre der Altdre erhoben wurden!. Zur Zeit
der Mongoleneinfille schwillt dann auf einmal der Strom der Fiirstenver-
ehrung michtig an. Wihrend die monastische Frémmigkeit infolge der Zer-
storung der Kloster durch die Tataren eine fast vollstindige Verkiimmerung
erfuhr, war die Heiligkeit der Fiirsten sozusagen an der Tagesordnung. Ihr
historisches Verdienst war nicht nur ein Verdienst um die nationale Sache,
sondern auch ein Verdienst um den christlichen Glauben und die Kirche. Mit
dem Ende der Fremdherrschaft, d. h. also gegen Ende des 15. Jahrhunderts,
verschwindet der Fiirstenkult als besondere Erscheinung wieder aus dem Ge-
sichtskreis der russischen Frémmigkeit.

Dieses eigentiimliche Phénomen der russischen Kirchengeschichte stellt uns
vor ein Problem, das noch viel schwieriger zu lésen ist, als die Heilig-
sprechung von Boris und Gleb. Schon im Vergleich mit der Gesamtzahl aller
heiligen Laien der russischen Orthodoxie ist man erstaunt iiber den grofBen
Anteil dieser besonderen Heiligengruppe. Mehr als die Hilfte der heiligen
Laien gehort dem fiirstlichen Stande an. Dabei hat uns die Geschichte fiir die
Mehrzahl dieser Heiligen kaum nennenswerte Spuren hinterlassen. Keine
Viten, keine Chroniken, keine volkstiimlichen Legenden, nichts als ihre Na-
men und ihre Reliquien sind uns erhalten. Unter diesen Umsténden begreift

1 Vgl. diese Ztschr. 23 (1950), Heft 2, S. 951f.



426 Iwan von Kologriwof

man, wie wertvoll die wenigen uns {iberkommenen Lebensbeschreibungen
sind. Gestatten sie uns doch ein Urteil dariiber, welche Eigenschaften und
Handlungen die russische Frémmigkeit mit dem Pridikat des Heiligen be-
legt hat.

Um die Eigenart der russischen Firstenheiligkeit herauszuarbeiten, zu-
nichst eine Vorbemerkung: Auch die griechische Kirche kannte und kennt
eine Verehrung heiliger Kaiser und Kaiserinnen. Sie erstreckt sich zum grog-
ten Teil auf Herrscher, die zur Zeit der allgemeinen Konzilien der Recht-
glaubigkeit im Kampf gegen die Hiresien zum Siege verholfen haben. In
ihrer Heiligsprechung driickt sich also das Ideal der theokratischen Herrschaft
aus. Es wire falsch, im Flrstenkult der russischen Kirche eine Nachahmung
dieses Ideals zu sehen. Der russische Fiirst des 10. bis 14. Jahrhunderts kann
von seiner sozialen Stellung her nicht auf eine Stufe mit den byzantinischen
Kaisern gestellt werden. Seine Macht war einmal durch das Wjetsche (véce),
d. h. die Versammlung der wahrhaft Freien und die Druschina (druzina), das
Gefolge, zum anderen durch die kirchliche Hierarchie beschriankt. Er verkor-
pert darum in der Auffassung des Volkes nicht so sehr das Prinzip der Auto-
ritdt als das des Dienstes. Er ist politischer Reprisentant und hiufig auch
Oberbefehlshaber eines verhiltnismidfig kleinen Gebietes. Es ist bezeich-
nend, daf die Flirstenheiligkeit lingst ihr Ende gefunden hatte, als sich
RuBland dem byzantinischen Herrschaftsideal néherte, als nédmlich die Mos-
kauer GroBfiirsten den Cisarentitel (Zar) annahmen?®. Nicht ein einziger Zar
wurde kanonisiert; ein klares Zeugnis dafiir, daB die Heiligsprechung der
Firsten nichts mit der ,Vergéttlichung“ der weltlichen Herrschaft zu tun
hat. Von einem Gottesgnadentum wuflte man zu dieser Zeit noch nichts.
Wenn man schon nach einer griechischen Tradition suchen zu miissen glaubt,
dann kénnte man allenfalls an Eudokimus den Gerechten, einen kleinasia-
tischen Offizier des 9. Jahrhunderts, denken, dessen Leben auch in RuBland
hinreichend bekannt war. Aber diese schwache Parallelitit reicht nicht hin,
um den russischen Fiirstenkult zu erkldren. Arnders liegt der Fall im aufler-
russischen Slawentum. Insbesondere in der serbischen Hagiographie findet
man eine #hnliche Fiirstenverehrung wie in RuBland. Obwohl nun der sla-
wische EinfluB} auf die russische Hagiographie noch nicht in allem geklirt ist,
so steht dennoch aufler Zweifel, daB sich der russische Fiirstenkult schon im
11. Jahrhundert herausgebildet hat und sich aus eigenen geistlichen Quellen-
griinden herleitet. — Das romisch-germanische Abendland mit seiner Ver-
ehrung heiliger Kaiser und Koénige und Fiirsten der Feudalzeit kann fiir
unsere Betrachtung nicht herangezogen werden. Im iibrigen zeigt hier kein
einziges Phinomen eine wirkliche Verwandtschaft mlt dem Orient und be-
sonders mit Rufland.

Um zu erfahren, worin das gldubige russische Volk eigentlich das Wesen

2 Am 16 Januar 1547 fand die feierliche Kronung Iwans IV. des Schrecklichen
zum ,Zaren und Autokrator von ganz Rufiland® statt. Schon Iwan III. (1462—1505)
hatte sich den Zarentitel zugelegt. Der Metropolit Zosima (1491—1494) hatte dazu
die geschichtliche und religitose Begriindung geliefert, die sich ihm nach dem Fall
Konstantinopels, des zweiten Rom (1553) leicht anbot.



Laienfrommigkeit: Heilige Fiirsten 427

des Heldentums (podvig) seiner heiligen Fiirsten sah, muf man verschiedene
Gruppen dieser Fiirsten unterscheiden: 1. Die sogenannten ,apostelgleichen”
Fiirsten, 2. solche, die das Ménchsleben erwihlten, 3. Fiirsten, die sich durch
ihren Dienst fiir Land und Volk heiligten, 4. endlich die Dulder (strassto-
terpzy), liber die wir schon frither ausfiihrlich handelten.

‘Zuden ,apostelgleichen“ Fiirsten zdhlen vor allem die Grofifiirstin
Olga (gest. ca. 970) und ihr Enkel Wladimir (gest. 1015). Ihr hagiographisches
Bild spiegelt auf den ersten Blick noch stark den Einfluf Konstantinopels
wider. Der Monch Jakob, der ihr Ruhmeslied sang, vergleicht sie mit Kon-
stantin und dessen Mutter, ja er nénnt sie direkt einen ,neuen Konstantin“
und eine ,neue Helena® und entlehnt deren Lebensbheschreibungen den Titel
»apostelgleich“. Bedenkt man aber, da Olga selbst bei ihrer Taufe in Kon-
stantinopel den Namen Helena angenommen hatte, so ist dieser Vergleich
leicht zu erkliren. Im iibrigen handelt es sich hier im Grunde um einen
naiven Patriotismus des Chronisten, der zeigen wollte, wie sehr Gott die rus-
sische Erde liebe, weil sie christliche Fiirsten hervorgebracht habe, die dem
grofien Konstantin und seiner heiligen Mutter wiirdig an die Seite gestellt
werden kénnten. Wenn man von diesen und dhnlichen religiésen Redewen-
dungen éinmal absieht, entdeckt man in den Lebensbeschreibungen Jakobs
das Bild eines Fiirsten, der sich wesentlich von einem byzantinischen Herr-
scher unterscheidet. So beschreibt er z. B. mit 4uBerstem Realismus die Schwi-
chen und Siinden seiner fiirstlichen Heiligen vor ihrer Bekehrung. Ihre Feh-
ier sind diejenigen des russischen Volkes, das noch nicht durch die Taufgnade
géreinigt war. Sie sind Menschen von natiirlicher Intelligenz, aber grausam
und voller Sinnlichkeit. Olga z.B. lie§ die Abgesandten der Derewljanen,
die ihren Gatten getétet hatten, in einem Dampfbad verbrithen. Weitere 5000,
die sie zu einem Fest geladen hatte, lieB sie umbringen und ihre Stadt in
Brand stecken. Wladimir fithrte ein ausschwéifendes Leben, ,er war seiner
Leidenschaft fiir Frauen erlegen“ (Chronik des Nestor). Was sie zu himm-
lischen Fiirsprechern des russischen Volkes machte, war einzig die Gnade,
die sie trotz ihrer Siinden als Erstlingsfriichte ,des neuen christlichen Vol-
kes* wihlte. Olga empfing als erste Russin die hl. Taufe. Inmitten der Ver-
suchungen einer noch heidnischen Umgebung blieb sie standhaft im Glauben
und betete Tag und Nacht fiir ihren Sohn und ihr Volk. Wladimir entlief§
nach der Taufe seine Konkubinen, verbrannte die Gétzenbilder und er-
mahnte sein Volk, sich im Dnjepr taufen zu lassen. Nicht ihr Verdienst, son-
dern Gottes Erbarmen mit seinem Volk machte aus ihnen Heilige. ,Durch
Toren*, sagt Nestor, ,wurde der Teufel besiegt“. Aus solchen Worten leuch-
tet-eine charakteristische Seite des russischen Heiligkeitsideals hervor. Wla-
dimir ist ,ein reuiger Siinder, den die Gnade geheimnisvoller Weise erwihlt
hat vor vielen anderen, die gerecht waren und nach Gottes Geboten lebten,
aber vom rechten Wege zum ewigen Leben wieder abwichen. Wihrend diese
zugrunde gehen, wird jenem-verziehen* (Nestor)®.
=3 Hier wird fast schon der gleiche Gedanke ausgesprochen, den man spiter in

»Schuld und Siihne* von Dostojewskij aus dem Munde Raskolnikofs wiederver-
nimmt, ’



428 Iwan von Kologriwof

Ein anderer eigentiimlicher Zug der russischen Frommigkeit ist die Idee,
daB die Gnade der Bekehrung im Leben Olgas und Wladimirs nicht in erster
Linie flir diese perstnlich gedacht war, sondern als ein Geschenk Gottes an
das ganze russische Volk aufgefalit werden miisse. Ihre Heiligkeit ist darum
nicht die reife Frucht ihrer perstnlichen Aszese. Sie besteht vielmehr in dem
Liebesdienst, den sie ihrem Volk erwiesen. Weil Christus, der Herr, das rus-
sische Volk liebte, wihlte er sie aus und tilgte die Slinden ihres heidnischen
Lebens. ,,Die Russen erinnern sich an sie“, sagt Nestor, ,,wenn sie an ihre
eigene Bekehrung denken“. Sie preisen sie ,als Erstlingsiriichte ihrer eige-
nen Verséhnung mit Gott und als Fiirsprecher bei Gott fiir das ganze Volk“
(Chronik). In einer solchen Auffassung der Heiligkeit ist also der Heilige
nicht nur ein Siinder, den Gottes Barmherzigkeit gerettet hat, sondern einer,
den der Herr auserwihlte, um einer ganzen Gemeinschaft Liebe zu erweisen.
So ist es verstdndlich, wenn das russische Volk in den neuen Tugenden Olgas
und Wladimirs sein eigenes Ideal des vollkommenen evangelischen Lebens
erblickte. So z. B. in folgendem Vorfall: Als Wladimir erfuhr, ,daBl es Kranke
und Kriippel gab, die nicht an seinen Hof kommen konnten, um Almosen zu emp-
fangen, lie er Wagen voll mit Lebensmitteln durch die Stadt fahren, und an sie
austeilen®. Liebe, Sanftmut und Demut die sich im Verzeihen kundtut, ebenso
wie eine aufrichtige Reue, das sind die Haupttugenden Wladimirs. ,,Wenn
Wiladimir durch Jéhzorn gesiindigt hatte, suchte er es durch Reue und Almo-
sen wiedergutzumachen®, sagt die Chronik. Er fragte sich selbst, ob er als
Christ die Rduber und Diebe noch strafen diirfe, und nur auf den Entscheid
der kirchlichen Hierarchie von Byzanz hin, die sich iiber solche Skrupel wun-
derte, entschlof} er sich dazu. Auf dem Sterbebett endlich wollte er ganz arm
sein. Darum verteilte er seine perstnlichen Giiter an seine Freunde und an
Bediirftige. — Sorge fiir die Armen, Demut und Sanftmut, bis zur Weige-
rung, zu strafen, zu verurteilen, zu toéten, selbst, wenn es sich um Verbrecher
handelte, das sehnsiichtige Verlangen nach EntiuBerung von allen Giitern
dieser Welt, das sind die Tugenden des heiligen russischen Fiirsten, wie sie
sich aus dem Stadium der Lebensbeschreibung Wladimirs ergeben.

Von den Fiirsten, die das Ménchsleben erwihlten, haben wir frither
schon Swijatoslaw, genannt Swijatoscha (gest. 1142), erwahnt*. Er war Ménch
der Laura von Petschersk und Schiiler des hl. Theodosius. AuBer ihm gibt
es aber noch viele Fiirstensthne, die Ménche wurden. Da ist z. B. der junge
Andreas Zaozerskij (15. Jahrh.). Er verzichtete auf sein Erbteil, ging in ein
Kloster und wihlte den Namen Josaphat, in Erinnerung an den Helden der
beriihmten Legende. Schon nach 5 Jahren strenger Zuriickgezogenheit und
eines hohen Gebetslebens starb er. Es war im Jahre 1453. Dieser russische
Aloisius von Gonzaga, dessen Leben in mancher Hinsicht wirklich bemer-
kenswert ist, erreichte trotz seiner Jugend einen hohen Grad der Mystik. —
Zur Gruppe der fiirstlichen Mdnche mufl man auch alle heiligen Fiirstinnen
zdhlen, die Klostergriinderinnen waren. — Abgesehen von der Tatsache, daf
auch der fiirstliche Stand sich zum Monchsleben hingezogen fiihlte, kénnen

4 Diese Ztschr. Oktober 1950, S. 367.



Laienfrommigkeit: Heilige Fiirsten 429

wir von den Vertretern dieser Gruppe aber nicht viel fiir den spezifischen
Charakter der Fiirstenheiligkeit lernen. Denn ihr Leben ist in erster Linie
ein Weg personlicher Heiligkeit. Ihre Verehrung unterscheidet sich darum
nicht von der Verehrung, die den ,christusgleichen“’ Monchen iiberhaupt ge-
zollt wurde.

Bevor wir zur dritten Gruppe heiliger Fiirsten tibergehen, muf zuvor noch
von der in der russischen hagiographischen Literatur geradezu einzigartigen
und beriihmten ,,Ermahnung®“ des Fiirsten Wladimir Monomach (1053—1125)
an seine Kinder die Rede sein. Wladimir war der Enkel Jaroslaws des Wei-
sen und Urenkel des hl. Wladimir. Er folgte seinem Vater als Grofifiirst von
Kiew und verbrachte den groBten Teil seines Lebens auf Kriegsziigen gegen
alle moglichen Feinde. Monomach war kein Heiliger, aber gebildet, von un-
tadeligem Charakter und sehr fromm. Sein Aufstieg war ebenso gewaltig
wie seine Beliebtheit auflergewohnlich, selbst noch nach seinem Tode. Auf
einem seiner Streifziige schrieb er fiir seine Kinder eine ,Ermahnung® auf,
die mit seinem Namen verkniipft blieb und uns das Idealbild eines russischen
Firsten entwirft, wie es von einem der besten Reprédsentanten seines Volkes
gesehen wurde. Folgendes sind die kennzeichnendsten Stellen dieses bedeu-
tenden Schriftstiickes:

,HOrt mich an, und wenn ihr meine Ratschldge nicht alle annehmen wollt,
nehmt wenigstens die Hilfte davon an. VergeBt nie, euch abends, wenn
eben mdoglich, auf den Boden niederzuwerfen ... denn im nichtlichen Gebet
wird der Mensch Sieger liber den Teufel und macht er die Siinden des Tages
wieder gut... Vor allem aber vergefit nicht die Armen, néhrt sie, so viel
eure Mittel es zulassen, gebet den Waisen, schiitzt das Recht der Witwe und
laBt nicht zu, dafBl die Michtigen ihre Mitmenschen bedriicken. Tétet niemand,
auch nicht den Verbrecher ... wir alle miissen einmal sterben ... Heute
leben wir noch und morgen liegen wir schon im Grab. Alles Irdische ist ein
Geschenk Gottes. Es gehort nicht uns, sondern Ihm. Er hat es uns nur fiir
kurze Zeit anvertraut. Seid nicht nachléssig in eurem Hauswesen. Seht {iber-
all selbst nach dem Rechten. VerlaBt euch weder auf eure Aufseher noch
auf eure Diener, damit sich die Giste, die euch besuchen, nicht iiber euer
Hauswesen oder iiber das Mahl, das ihr ihnen bereitet, aufhalten. Seid im
Krieg nicht lidssig, vertraut nicht euren Offizieren. Gebt euch weder dem
Trunke noch EBgelagen noch unmiBigem Schlaf hin. Hiitet euch vor der Liige,
vor Vollerei und Ausschweifung. Durch all das gehen Leib und Seele zu-
grunde. Wo immer ihr auf euren Streifziigen durch eure Besitzungen kommt,
da laBit nicht zu, daBl von eurem Gefolge oder dem eines anderen in den
Dérfern und auf den Feldern irgend ein Schaden angerichtet wird, damit
man euch nicht flucht. Wo immer ihr hinkommt oder Rast macht, gebt dem
Bettler zu essen und zu trinken. Ehrt vor allem den Fremden, woher er
auch komme, ob er ein Bote ist oder nicht, ob vornehm oder arm. Wenn ihr
ihm keine Geschenke machen konnt, bietet ihm wenigstens zu essen und zu
trinken an. Geht an niemandem voriiber, ohne ihn zu griien und ihm ein

5 Vgl. diese Ztschr. Juni 1950, S. 197 und Anm. 2.



430 Iwan von Kologriwof

gutes Wort zu sagen. Liebet alle Frauen, aber laBt sie keine Macht iiber
euch gewinnen. Uber alles aber sollt ihr Gottesfurcht haben. VergeBt nicht,
was ihr Gutes wiBit, und was ihr nicht wit, sucht zu erlernen. Mein Vater
(der Fiirst Wsevolod) sprach 5 Sprachen, obwohl er nie aus dem Lande ging.
Das verschafft einem Menschen Ehre in fremden Lindern. Die Trigheit hin-
gegen ist die Mutter aller Fehler. Der Trédge vergiBit bald, was er wei, und
was er nicht weif}, lernt er nicht dazu. Im Gutestun soll man nichts tiber-
sehen, vor allem nicht die Belange der Kirche. Die Sonne soll euch nicht
auf eurem Schlaflager finden. So machte es mein seliger Vater, so machen
es alle rechtschaffenen Menschen. Macht euch beim Lesen dieses Schreibens
brauchbar fiir alle guten Werke. Flirchtet nicht den Tod, meine Kinder, weder
auf Kriegsziigen noch auf der Jagd, aber vollbringt ein minnliches Werk nach
dem Willen Gottes. Kommt aber der Tod von Gott, so kénnen ihn weder Vater

noch Mutter noch Geschwister aufhalten. Mufi man sich selbst schutzen, so ist
Gottes Schutz der allerbeste®.

. Da alle Fiirsten, die als solche, d. h. als Oberhaupt und noch mehr als Dlener
Gottes und ihres Landes heiliggesprochen wurden, spéter als Wladimir Mono-
mach gelebt haben, darf man wohl annehmen, daB sie alle in seiner , Ermah-
nung* ihr Ideal sahen. Man findet jedenfalls bald nach ihrer Abfassung Bruch-
stlicke von ihr in den Chroniken dieser Zeit, die uns vom Leben heiliger
Firsten berichten. Das Bild dieser Fiirsten hat nichts Diisteres, nichts Asze-
tisches an sich. Es ist von den Chronisten ganz hell, ganz warm und in leuch-
tenden Farben gemalt. Diese Fiirsten sind wahrhaft Vorbilder der Laienheilig-
keit, ja man konnte fast sagen, einer welthaften Heiligkeit.

Eines der anziehendsten Fiirstenbilder, das zugleich als Prototyp fiir alle
anderen gelten kann, ist dasjenige des Fiirsten Wasilko. Er wurde im Jahre 1238
von den Tataren umgebracht, weil er sich ihnen nicht unterwerfen wollte
und weil er sich geweigert hatte, an ihrem Mahl teilzunehmen. Eine alte
Chronik sagt von ihm: ,Er war schon von Aussehen. Seine Augen leuchteten
und sein Blick war durchdringend. Er war iiberaus mutig und immer fréh-
lichen Herzens. Jeder, der ihm diente und an seinem Tische aB und trank,
wurde von ihm geliebt, ob er nun fiirstlichen Standes war oder nicht. Er war
vor allem auch von groBer Liebe zu seinen Knechten und Leibeigenen erfiillt.
Tapferkeit und Klugheit waren bei ihm harmonisch gepaart, Gerechtigkeit
und Wahrhaftigkeit gesellten sich hinzu.“ Schénheit des Leibes und des Geistes,
Lauterkeit des Blickes und Reinheit der Seele kennzeichnen auch hier wieder
das Bild des heiligen Fiirsten. Seine Tugenden haben weder etwas Unmensch-
liches noch etwas Ubermenschliches an sich. Was man an ihm rithmt, ist die
Freigebigkeit gegen die Armen und gegen die Kirche, seine Treue und Freund-
schaft den Waffengefihrten gegeniiber, die sich in Zeugnissen der Liebe ver-
schwendet, seine Giite weit mehr als seine Gerechtigkeit. Kurz, es sind die-
selben Ziige, die sich in der , Ermahnung“ Wladimir Monomachs finden. Aber
bei all dem tiiberschreitet der heilige Fiirst nirgends das religiése Niveau
eines guten Christen. Was ihn der Verehrung und des Kultes wiirdig macht,
ist der Dienst an den Briidern, am Vaterland, der meist in der Hingabe des



Laienfrommigkeit: Heilige Fiirsten 431

Lebens gipfelt. Mit anderen Worten: die russische Frommigkeit hat als heilige
Fiirsten diejenigen angesehen, die das Wort Christi zu verwirklichen trach-
teten: , Eine gréBere Liebe hat niemand, als derjenige, der sein Leben hingibt
fiir seine Freunde“ (Joh 15, 13). Gelegenheit zum selbstlosen Dienst am Vater-
land gab vor allem der Widerstand gegen die eindringenden Mongolen. Darum
konnte sich auch gerade zur Zeit der Tatarenherrschaft der Typ des heiligen
Fiirsten so wunderbar reich entfalten. Und mit Recht erscheint er gerade in
dieser Epoche als ,, Verteidiger des Volkes“ und als ,,Kémpfer fiir die russische
Erde.“

Zu diesen Nationalhelden der russischen Christenheit zdhlen auBler Wasﬂko
vor allem noch Michael Jaroslawitsch von Twer (gest. 1318) und Alexander
Newskij (gest. 1263). Die Vita des ersteren gehort mit zu den schonsten, die
wir besitzen. Hier wird in packender Weise ein Idealbild des herrscherlichen
Dienstes entworfen, wie es die russische Frommigkeit in einem Heiligen ver-
wirklicht wissen wollte.

First Michael von Twer war das Opfer einer politischen Intrige, die von
seinem Neffen und Rivalen Jurij (Georg) von Moskau gesponnen worden war.
Seine Lebensbeschreibung betont seine personliche Selbstlosigkeit und seine
Demut in diesem Streit. Bei all seinen Handlungen, im Krieg wie im Frieden,
lieB er sich einzig vom Wohl seines Volkes leiten. Als Jurij sich mit dem Chan
der Tataren verbiindete, tiberlieB er ihm das Groffiirstentum Moskau, dessen
gesetzlicher Erbe er war. Wie sehr er den Frieden liebte, zeigt die Tatsache,
daB er stets nur die Gefolgschaft von Twer um sich hatte. Als sich Jurij und
seine Verbiindeten aber auch der Stadt Twer zu bemichtigen suchten, leistete
er ihnen auf den Rat seines Bischofs hin bewaffneten Widerstand. Er blieb
Sieger, verzieh aber seinen Feinden. Da er trotzdem mit dem Zorn des Chan
rechnete, entschloB er sich, ihn selbst aufzusuchen, um den Streit mit seinem
Neffen vor sein Gericht zu bringen. Wohl sah er sein Verderben voraus, aber
er wollte den Einbruch der Tataren von seinem Lande abwenden und bot
sich darum dem Zorn des Chans zum Opfer an. Wihrend des ganzen Weges
fastete und betete er und jeden Sonntag empfing er die heilige Kommunion.
Als er im Lager der Tataren angekommen war, warf man ihn ins Geféngnis
und legte ihn in Ketten. Wachend, betend und psalmodierend verbrachte er
die Néchte, zur Vorbereitung auf den Tod. Tagsiiber fand er noch die Kraft,
seine Freunde durch ein leuchtendes und heiteres Angesicht zu trosten. Eine-
der grifiten Verdemiitigungen, die er zu erdulden hatte, war es, mit einem
Holzjoch um den Nacken vor den Tatarenh#duptlingen niederzuknien. Die auf
dem Platz versammelten Horden machten sich tiber ihn lustig. ,,Seine Augen
waren voller Trinen“, so da8 er hitte fortlaufen mégen. Dem Rat seiner
Freunde, die Flucht zu ergreifen, gab er nicht nach. ,,Gott wolle verhiiten,
daB ich an so etwas denke“, sagte er. ,Welches Gericht wiirde mich droben
erwarten, wenn ich mich allein retten wollte und das Volk dem Untergang
preisgibe!” ‘

- Als der Fiirst sein Ende nahe fiihlte, bat er um die heilige Kommumon
Es war am 22. November 1318. Er feierte das heilige Opfer mit und betete



432 Iwan von Xologriwof

dabei selbst mit Trédnen in den Augen die Gebete zur Vorbereitung auf die
heilige Kommunion, sagte sein Geschichtsschreiber, Nach der Feier lieB er
seinen zwdlfjihrigen Sohn kommen und sprach mit ihm von seiner Mutter
und seinen iibrigen Geschwistern. Er trug ihm Abschiedsgriie an die Seinen
auf und teilte unter ihnen sein Erbe. ,,Meine Seele ist betriibt bis zum Tode*,
wiederholte er immer wieder. Dann nahm er den Psalter, 6ffnete ihn und
stieB auf den 55. Psalm. Er begann ihn zu rezitieren, wandte sich an die um-
stehenden Priester und fragte sie: ,Was kiindet mir dieser Psalm?“ Um ihn
nicht noch mehr aufzuwiihlen, schlug einer der Priester die Seite um und wies
ihn auf die Worte hin: ,Wirf auf den Herrn deine Sorge und Er wird dich
erhalten. In Ewigkeit 148t er nicht zu, dafl der Gerechte wankt“ (Ps 54 (55)).
Als dann der Fiirst gerade sein Gebet beendet hatte, kam einer seiner Diener
ganz aufgeregt herbeigelaufen. ,Mein Fiirst“, schrie er, ,mein Fiirst, dort
kommen die Schergen des Chan. Fiirst Jurij ist bei ihnen und eine grofie
Menge Leute“. Michael erhob sich. ,Ich weif}, sie kommen mich zu téten®,
sagte er, und nachdem er schnell noch seinen kleinen Sohn an die Frau des
Chan geschickt hatte, begab er sich wieder ins Gebet. In diesem Augenblick
stiirzten sich die Mdrder in sein Zelt. Sie warfen sich auf ihn, zerrten an dem
Joch, das er im Nacken trug, und schleuderten ihn mit Wucht gegen die Zelt-
wand, so daB sie zerriB. Dann traten sie den Sterbenden mit Fiilen und
stampiten seinen Kopf gegen die Erde. Endlich ergriff ein Russe mit Namen
Romanetz — vielleicht ein Moskoviter — ein grofles Messer, stieB es ihm in
die Rippen und rifl ihm das Herz heraus. Als der Chan und Jurij das Zelt
betraten, war alles schon zu Ende. Das Zelt war ausgeplindert, nur der nackte
und blutiiberstrémte Leib Michaels lag auf dem Boden. Bei diesem Anblick
konnte der Chan ein Zeichen des Abscheus und der Wut nicht zuriickhalten.
,Ist das nicht dein Ahnherr? War er nicht wie ein Vater zu dir?“, schrie er
Jurij an. Dieser wagte nichts zu antworten, sondern winkte nur den Um-
stehenden, den Leichnam seines Onkels zu bedecken. Spéter wurde die Leiche
dann nach Moskau und von da nach Twer gebracht, wo man ihn noch nach
Jahren ,unversehrt“ fand.

Vergleicht man diesen Bericht mit dem vom Sterben der beiden Dulder-
prinzen Boris und Gleb, so fillt die genaue, bis ins Einzelne gehende Schil-
derung auf. Zudem ist das Motiv des Opfers in beiden Fillen verschieden.
Bei Michael ist die Liebe zum Volk, die Bereitschaft, ,das Leben fiir seine
Feinde dahinzugeben®, vorherrschend und ausschlaggebend, nicht die Welt-
verachfung oder die Sehnsucht nach Verdhnlichung mit dem leidenden
Herrn. — Dieselbe Idee der Hingabe des Lebens fiir das christliche Volk und
fiir das Vaterland (was ein und dasselbe ist) als Titel fiir die Glorie des Him-
mels findet man in dem Bericht vom Aufbruch zum Kriege des Mstislav
Rostislawitsch von Nowgorod (gest. 1179). ,,Briider®, sagte er zu seinen Ge-
fihrten, ,habt keine Sorge. Wenn wir fiir Christen sterben, werden wir von
unseren Siinden gereinigi, und Gott wird unser Blut als Martyrerblut an-
sehen“. Man wiirde sehr irren in der Annahme, diese ,Kdmpfer fiir die rus-
sische Erde* wéren um ihres politischen Erfolges willen heiliggesprochen wor-



Laienfrémmigkeit: Heilige Fiirsten 433

den. Der Fall Michaels von Twer beweist das Gegenteil, und er ist nicht der
einzige seiner Art. Viele heilige Fiirsten scheiterten, menschlich gesprochen,
wie er. Sie verloren Land und Leben. Dabei ist es interessant, dafl die russische
Fréommigkeit keineswegs den heiligen Krieg gegen die Unglédubigen als solchen
verherrlicht hat®. Es gibt Lebensbeschreibungen, die ganz eindeutig giinstig
fiir die Tataren sind. Wenn man die alten Quellen genau studiert, spiirt man
immer wieder, dafl das christliche russische Volk in seinen Fiirsten den Geist
der Liebe und des Opfers, die Gesinnung des Dienens bewundert hat. Man
verehrte die Flirsten nicht, weil sie mit den Heiden Krieg gefiihrt hatten,
sondern weil sie immer und iiberall bereit waren, ihr Leben fiir das Wohl
ihres Landes und ihrer Untertanen hinzugeben.

Unter den ,Kémpfern fiir die russische Erde* gebiihrt nach dem iiberein-
stimmenden Urteil aller dem Fiirsten Alexander Newskij (1220—1263) der
erste Platz. Er kdmpfte nicht gegen die Tataren, denen gegeniiber er vielmehr
eine versdhnliche Politik betrieb, sondern gegen die Schweden (1240) und die
Deutschordensritter (1242). Seine Lebensbeschreibung, die aus dem 13. Jahr-
hundert stammt und im 14. Jahrhundert eine Uberarbeitung erfuhr, stellt ein
buntes Gewebe von echien religiésen und heroisierend-legendéren Ziigen dar.
Alexander wird hier als der Typ des vollkommenen christlichen Ritters ge-
zeichnet: schén von Gestalt, tapfer, die Hilfe Gottes vor dem Kampf erfiehend,
ausgeriistet mit {ibernatiirlichen Kréften. So erzidhlt z. B. die Legende, am
Vorabend der Schlacht gegen die Schweden sei ein Boot mit geheimnisvollen,
schemenhaften Gestalten die Newa heruntergekommen. Es seien die beiden
Fiirstens6hne Boris und Gleb gewesen, umgeben von himmlischen Ruderern,
die ihrem ,, Bruder* Alexander hétten zu Hilfe kommen wollen. — Eine andere
Geschichte wird von seinem Begribnis erzdhlt. Als der Metropolit nach dem
Brauch der orientalischen Kirche dem Verstorbenen das Absolutionsgebet
zwischen die Finger legen wollte, habe der Fiirst die Hand gedffnet und das
Blatt, auf dem das Gebet geschrieben stand, selbst ergriffen. Der Chronist
schliet mit Worten, die den Geist der Makkabé#erbiicher atmen und sehr gut
den mit der russischen Frémmigkeit eng verbundenen Gedanken der Hin-
gabe ,fiir die Briider und die Heimaterde” zum Ausdruck bringen: ,,Gott hat
seinen gerechten Diener darum verherrlicht, weil er viel fiir Rulland getan
hat, fiir Nowgorod, fiir Pskow und fiir die ganze russische Erde, und weil er
sein Leben fiir die rechtgldubige Christenheit dahingab“.

Wenn die russische Frémmigkeit den Dienst fiir das Vaterland so hoch
schiitzt, dann ist es nicht verwunderlich, daBl der christliche Nationalgedanke
in den Viten der heiligen Fiirsten oft auch in kiinstlicher Weise zum Ausdruck
kommt. Der Gedanke war ja zu vielschichtig, um einfach mit dem christlichen
Glauben zu einer Einheit verschmelzen zu kdnnen. Man kannte ihn weder in
der altkirchlichen Uberlieferung noch in Byzanz. Denn das byzantinische
Kaisertum war als Fortsetzung des rémischen Kaisertums auf ein Universal-
reich ausgerichtet. In einer solchen Auffassung konnte aber die Idee der beson-
deren nationalen Berufung eines einzelnen Volkes nicht aufkommen. Zum

8 Im Gegensatz zur Auffassung des christlichen Abendlandes.

28



434 Iwan von Kologriwof

ersten Mal finden wir diesen Gedanken in Nestors Heiligenviten, vor allem in
der Vorrede zu seiner Lebensbeschreibung der heiligen Boris und Gleb. Dort
stellt Nestor eine umfassende Geschichtstabelle auf, zuriickgehend bis auf
Christus. Darin vergleicht er das russische Volk mit dem , Arbeiter der letzten
Stunde®, der vom Herrn fiir denselben Lohn an die Seite der anderen Arbeiter
in seinem Weinberg gerufen wird’.

In den spéteren Lebensbeschreibungen heiliger Fiirsten wird das christliche
Nationalbewuftsein noch reicher und schéner entfaltet. Man braucht nicht
ohne weiteres anzunehmen, damit sei der nackte Patriotismus kanonisiert
und als heilige Sache erkliart worden. Das trifft in jenen Féllen nicht zu, in
denen sich das NationalbewufBtsein nicht als exklusiv gab oder sich in der
Liebe und im Opfer kundtat, wenn es also, konkret gesprochen, die Gelegen-
heiten anzeigte, das Gebot der christlichen Néachstenliebe in die Tat umzu-
setzen. Wo das der Fall ist, erhélt es seinen Platz unier jenen christlichen
Tugenden, die zur Heiligkeit fithren. Was wire wohl angebrachter und schéner.
Johannes Chrysostomus wollte nichts anderes sagen, als er iiber die Helden-
taten der Makkabider folgendes schreibt: ,Nicht bloB fiir ihre Frauen und
Kinder kdmpften sie im Grunde, oder um eine Niederlage des Volkes abzu-
wehren und der Gefangenschaft zu entgehen, sondern fiir das Gesetz. Gott
selbst war ihr Kriegsherr. Wenn sie daher den Kampf leiteten und ihr Leben
einsetzten, schlugen sie ihre Gegner, nicht im Vertrauen auf ihre Waffen,
sondern weil sie statt aller Waffen den Grund ihres Kampfes fiir genligend
ansahen. Wenn sie in den Krieg zogen, so briisteten sie sich nicht mit hoch-
trabenden Redensarten; sie stimmtenn kein Siegesgeschrei an, wie man es
sonst zuweilen tut; sie holten nicht die Fliétenspieler herbei, wie es sonst in
den Lagern iiblich ist. Sie riefen vielmehr die Hilfe des Allerhochsten an,
damit E r bei ihnen sei und seine Hilfe gewidhre um dessentwillen sie in den
Kampf zogen, fiir dessen Ehre ste kdmpften“s.

Unter den Fiirsten, die wihrend der Tatareneinfille heiliggesprochen wur-
den, gibt es endlich noch eine Gruppe, die beim Volke sehr beliebt war. Dazu
gehéren unter anderem Roman Rjasany, Wasilko, Jurij Vsevolodowitsch von
Wladimir und vor allem Michael von Tschernigof. Sie alle verbanden mit dem
Mut des Kriegers das Martyrium filir den Glauben. Wir brauchen uns aber
hier nicht weiter mit ihnen beschéftigen. Denn sie wurden als Martyrer kano-
nisiert und bieten darum nichts Besonderes fiir das Studium der russischen
Spiritualitit.

Nach dem Zuriickfluten der Tataren und der Aufrichtung des moskovitischen
Reiches im 14. Jahrhundert verschwand die Fiirstenheiligkeit allm&hlich als
geschichtliche Erscheinung und machte anderen Formen der Laienheiligkeit
Platz.

7 Ein dhnliches christliches NationalbewuBtsein finden wir auch bei den christ-
lichen Franken des Friihmittelalters. Dennoch welch ein Unterschied. Mit welchem
Stolz haben sich diese fiir das erste Volk Gottes gehalten und ihre Ahnen iiber die
Rémer und Griechen auf die Trojaner zurtickgefiihrt.

8 Ex tractatu S. Johannis Chrysosiomi super psalmum 43. Mignae PG 55, col
167/68. ‘





