
Laienfrömmigkeit: Heilige Fürsten 425 

Erkenntnis wirksam, daß Heiligkeit Gnade ist, die unverdienbares Geschenk 
Gottes bedeutet. Der einfache Mensch will den Heiligen gerne zu etwas Numi- 
nosem machen, der suchende Denker neigt dazu, den Heiligen als Produkt 
seines sittlichen Strebens zu begreifen. Mystiflzierung verfehlt aber das wahr- 
haft Christliche ebenso wie Ethisierung. Die Wahrheit und Wirklichkeit ist 
größer und reicher und für uns Menschen nicht so leicht zu fassen. 

Mögen die angedeuteten Gedanken über die Jungfräulichkeit Mariens zu 
weiterem Denken und Suchen anregen, damit das christliche Ideal der Jung- 
fräulichkeit wieder in seinem tiefen Sinn besser erkannt und geschätzt werde, 
zumal in unserer christlichen Mädchenjugend, der Glaube und Sitte unseres 
Volkes zu treuen Händen zu allen Zeiten und besonders heute übergeben sind. 
Möge die Jungfrau-Mutter Maria dafür unsere Fürsprecherin sein! 

Laienfrömmigkeit: Heilige Fürsten 
Studien zur aszetisch-mystischen Tradition Rußlands V. 

Von Iwan von Kologriwof, S. J., Rom 

Eine ganz besondere Gruppe in der Hierarchie der russischen Heiligen bil- 
den die heiligen Fürsten. Sie sind unter dem Namen •blagovernye", d. h. die 
im Guten Getreuen in die Geschichte der russischen Frömmigkeit eingegan- 
gen. Man zählt etwa 50 kanonisierte Fürsten und Fürstinnen. Dieser für den 
Unkundigen zunächst etwas eigenartige Kult geht schon auf die Frühzeit der 
russischen Kirche zurück. Man erinnere sich der beiden Märtyrer Boris und 
Gleb, die als erste Russen zur Ehre der Altäre erhoben wurden1. Zur Zeit 
der Mongoleneinfälle schwillt dann auf einmal der Strom der Fürstenver- 
ehrung mächtig an. Während die monastische Frömmigkeit infolge der Zer- 
störung der Klöster durch die Tataren eine fast vollständige Verkümmerung 
erfuhr, war die Heiligkeit der Fürsten sozusagen an der Tagesordnung. Ihr 
historisches Verdienst war nicht nur ein Verdienst um die nationale Sache, 
sondern auch ein Verdienst um den christlichen Glauben und die Kirche. Mit 
dem Ende der Fremdherrschaft, d. h. also gegen Ende des 15. Jahrhunderts, 
verschwindet der Fürstenkult als besondere Erscheinung wieder aus dem Ge- 
sichtskreis der russischen Frömmigkeit. 

Dieses eigentümliche Phänomen der russischen Kirchengeschichte stellt uns 
vor ein Problem, das noch viel schwieriger zu lösen ist, als die Heilig- 
sprechung von Boris und Gleb. Schon im Vergleich mit der Gesamtzahl aller 
heiligen Laien der russischen Orthodoxie ist man erstaunt über den großen 
Anteil dieser besonderen Heiligengruppe. Mehr als die Hälfte der heiligen 
Laien gehört dem fürstlichen Stande an. Dabei hat uns die Geschichte für die 
Mehrzahl dieser Heiligen kaum nennenswerte Spüren hinterlassen. Keine 
Viten, keine Chroniken, keine volkstümlichen Legenden, nichts als ihre Na- 
men und ihre Reliquien sind uns erhalten. Unter diesen Umständen begreift 

1 Vgl. diese Ztschr. 23 (1950), Heft 2, S. 95 ff. 



426 Iwan von Kologriwof 

man, wie wertvoll die wenigen uns überkommenen Lebensbeschreibungen 
sind. Gestatten sie uns doch ein Urteil darüber, welche Eigenschaften und 
Handlungen die russische Frömmigkeit mit dem Prädikat des Heiligen be- 
legt hat. 

Um die Eigenart der russischen Fürstenheiligkeit herauszuarbeiten, zu- 
nächst eine Vorbemerkung: Auch die griechische Kirche kannte und kennt 
eine Verehrung heiliger Kaiser und Kaiserinnen. Sie erstreckt sich zum größ- 
ten Teil auf Herrscher, die zur Zeit der allgemeinen Konzilien der Recht- 
gläubigkeit im Kampf gegen die Häresien zum Siege verholten haben. In 
ihrer Heiligsprechung drückt sich also das Ideal der theokratischen Herrschaft 
aus. Es wäre falsch, im Fürstenkult der russischen Kirche eine Nachahmung 
dieses Ideals zu sehen. Der russische Fürst des 10. bis 14. Jahrhunderts kann 
von seiner sozialen Stellung her nicht auf eine Stufe mit den byzantinischen 
Kaisern gestellt werden. Seine Macht war einmal durch das Wjetsche (vece), 
d. h. die Versammlung der wahrhaft Freien und die Druschina (druzina), das 
Gefolge, zum anderen durch die kirchliche Hierarchie beschränkt. Er verkör- 
pert darum in der Auffassung des Volkes nicht so sehr das Prinzip der Auto- 
rität als das des Dienstes. Er ist politischer Repräsentant und häufig auch 
Oberbefehlshaber eines verhältnismäßig kleinen Gebietes. Es ist bezeich- 
nend, daß die Fürstenheiligkeit längst ihr Ende gefunden hatte, als sich 
Rußland dem byzantinischen Herrschaftsideal näherte, als nämlich die Mos- 
kauer Großfürsten den Cäsarentitel (Zar) annahmen2. Nicht ein einziger Zar 
wurde kanonisiert; ein klares Zeugnis dafür, daß die Heiligsprechung der 
Fürsten nichts mit der •Vergöttlichung" der weltlichen Herrschaft zu tun 
hat. Von einem Gottesgnadentum wußte man zu dieser Zeit noch nichts. 
Wenn man schon nach einer griechischen Tradition suchen zu müssen glaubt, 
dann könnte man allenfalls an Eudokimus den Gerechten, einen kleinasia- 
tischen Offizier des 9. Jahrhunderts, denken, dessen Leben auch in Rußland 
hinreichend bekannt war. Aber diese schwache Parallelität reicht nicht hin, 
um den russischen Fürstenkult zu erklären. Anders hegt der Fall im außer- 
russischen Slawentum. Insbesondere in der serbischen Hagiographie findet 
man eine ähnliche Fürstenverehrung wie in Rußland. Obwohl nun der sla- 
wische Einfluß auf die russische Hagiographie noch nicht in allem geklärt ist, 
so steht dennoch außer Zweifel, daß sich der russische Fürstenkult schon im 
11. Jahrhundert herausgebildet hat und sich aus eigenen geistlichen Quellen- 
gründen herleitet. • Das römisch-germanische Abendland mit seiner Ver- 
ehrung heiliger Kaiser und Könige und Fürsten der Feudalzeit kann für 
unsere Betrachtung nicht herangezogen werden. Im übrigen zeigt hier kein 
einziges Phänomen eine wirkliche Verwandtschaft mit dem Orient und be- 
sonders mit Rußland. 

Um zu erfahren, worin das gläubige russische Volk eigentlich das Wesen 
2 Am 16. Januar 1547 fand die feierliche Krönung Iwans IV. des Schrecklichen 

zum •Zaren und Autokrator von ganz Rußland" statt. Schon Iwan III. (1462•1505) 
hatte sich den Zarentitel zugelegt. Der Metropolit Zosima (1491•1494) hatte dazu 
die geschichtliche und religiöse Begründung geliefert, die sich ihm nach dem Fall 
Konstantinopels, des zweiten Rom (1553) leicht anbot. 



Laienfrömmigkeit: Heilige Fürsten 427 

des Heldentums (podvig) seiner heiligen Fürsten sah, muß man verschiedene 
Gruppen dieser Fürsten unterscheiden: 1. Die sogenannten •apostelgleichen" 
Fürsten, 2. solche, die das Mönchsleben erwählten, 3. Fürsten, die sich durch 
ihren Dienst für Land und Volk heiligten, 4. endlich die Dulder (strassto- 
terpzy), über die wir schon frühe]* ausführlich handelten. 

Zu den •apostelgleichen" Fürsten zählen vor allem die Großfürstin 
Olga (gest. ca. 970) und ihr Enkel Wladimir (gest. 1015). Ihr hagiographisches 
Bild spiegelt auf den ersten Blick noch stark den Einfluß Konstantinopels 
wider. Der Mönch Jakob, der ihr Ruhmeslied sang, vergleicht sie mit Kon- 
stantin und dessen Mutter, ja er nennt sie direkt einen •neuen Konstantin" 
und eine •neue Helena" und entlehnt deren Lebensbeschreibungen den Titel 
•apostelgleich". Bedenkt man aber, daß Olga selbst bei ihrer Taufe in Kon- 
stantinopel den Namen Helena angenommen hatte, so ist dieser Vergleich 
leicht zu erklären. Im übrigen handelt es sich hier im Grunde um einen 
naiven Patriotismus des Chronisten, der zeigen wollte, wie sehr Gott die rus- 
sische Erde liebe, weil sie christliche Fürsten hervorgebracht habe, die dem 
großen Konstantin und seiner heiligen Mutter würdig an die Seite gestellt 
werden könnten. Wenn man von diesen und ähnlichen religiösen Redewen- 
dungen einmal absieht, entdeckt man in den Lebensbeschreibungen Jakobs 
das Bild eines Fürsten, der sich wesentlich von einem byzantinischen Herr- 
scher unterscheidet. So beschreibt er z.B. mit äußerstem Realismus die Schwä- 
chen und Sünden seiner fürstlichen Heiligen vor ihrer Bekehrung. Ihre Feh- 
ler sind diejenigen des russischen Volkes, das noch nicht durch die Taufgnade 
gereinigt war. Sie sind Menschen von natürlicher Intelligenz, aber grausam 
und voller Sinnlichkeit. Olga z.B. ließ die Abgesandten der Derewljanen, 
die ihren Gatten getötet hatten, in einem Dampfbad verbrühen. Weitere 5000, 
die sie zu einem Fest geladen hatte, ließ sie umbringen und ihre Stadt in 
Brand stecken. Wladimir führte ein aussehweifendes Leben, •er war seiner 
Leidenschaft für Frauen erlegen" (Chronik des Nestor). Was sie zu himm- 
lischen Fürsprechern des russischen Volkes machte, war einzig die Gnade, 
die sie trotz ihrer Sünden als Erstlingsfrüchte •des neuen christlichen Vol- 
kes" wählte. Olga empfing als erste Russin die hl. Taufe. Inmitten der Ver- 
suchungen einer noch heidnischen Umgebung blieb sie standhaft im Glauben 
und betete Tag und Nacht für ihren Sohn und ihr Volk. Wladimir entließ 
nach der Taufe seine Konkubinen, verbrannte die Götzenbilder und er- 
mahnte sein Volk, sich im Dnjepr taufen zu lassen. Nicht ihr Verdienst, son- 
dern Gottes Erbarmen mit seinem Volk machte aus ihnen Heilige. •Durch 
Toren", sagt Nestor, •wurde der Teufel besiegt". Aus solchen Worten leuchT 
tet eine charakteristische Seite des russischen Heiligkeitsideäls hervor. Wla- 
dimir ist •ein reuiger Sünder, den die Gnade geheimnisvoller Weise erwählt 
hat vor vielen anderen, die gerecht waren und nach Gottes Geboten lebten, 
aber vom rechten Wege zum ewigen Leben wieder abwichen. Während diese 
zugrunde gehen, wird jenem verziehen" (Nestor)3. 

3 Hier wird fast schon der gleiche Gedanke ausgesprochen,, den man später in 
•Schuld und Sühne" von Dostojewski] aus dem Munde Raskolnikofs wiederver- 
nimmt. 



428 Iwan von Kologriwof 

Ein anderer eigentümlicher Zug der russischen Frömmigkeit ist die Idee, 
daß die Gnade der Bekehrung im Leben Olgas und Wladimirs nicht in erster 
Linie für diese persönlich gedacht war, sondern als ein Geschenk Gottes an 
das ganze russische Volk aufgefaßt werden müsse. Ihre Heiligkeit ist darum 
nicht die reife Frucht ihrer persönlichen Aszese. Sie besteht vielmehr in dem 
Liebesdienst, den sie ihrem Volk erwiesen. Weil Christus, der Herr, das rus- 
sische Volk liebte, wählte er sie aus und tilgte die Sünden ihres heidnischen 
Lebens. •Die Russen erinnern sich an sie", sagt Nestor, •wenn sie an ihre 
eigene Bekehrung denken". Sie preisen sie •als Erstlingsfrüchte ihrer eige- 
nen Versöhnung mit Gott und als Fürsprecher bei Gott für das ganze Volk" 
(Chronik). In einer solchen Auffassung der Heiligkeit ist also der Heilige 
nicht nur ein Sünder, den Gottes Barmherzigkeit gerettet hat, sondern einer, 
den der Herr auserwählte, um einer ganzen Gemeinschaft Liebe zu erweisen. 
So ist es verständlich, wenn das russische Volk in den neuen Tugenden Olgas 
und Wladimirs sein eigenes Ideal des vollkommenen evangelischen Lebens 
erblickte. So z. B. in folgendem Vorfall: Als Wladimir erfuhr, •daß es Kranke 
und Krüppel gab, die nicht an seinen Hof kommen konnten, um Almosen zu emp- 
fangen, ließ er Wagen voll mit Lebensmitteln durch die Stadt fahren, und an sie 
austeilen". Liebe, Sanftmut und Demut die sich im Verzeihen kundtut, ebenso 
wie eine aufrichtige Reue, das sind die Haupttugenden Wladimirs. •Wenn 
Wladimir durch Jähzorn gesündigt hatte, suchte er es durch Reue und Almo- 
sen wiedergutzumachen", sagt die Chronik. Er fragte sich selbst, ob er als 
Christ die Räuber und Diebe noch strafen dürfe, und nur auf den Entscheid 
der kirchlichen Hierarchie von Byzanz hin, die sich über solche Skrupel wun- 
derte, entschloß er sich dazu. Auf dem Sterbebett endlich wollte er ganz arm 
sein. Darum verteilte er seine persönlichen Güter an seine Freunde und an 
Bedürftige. • Sorge für die Armen, Demut und Sanftmut, bis zur Weige- 
rung, zu strafen, zu verurteilen, zu töten, selbst, wenn es sich um Verbrecher 
handelte, das sehnsüchtige Verlangen nach Entäußerung von allen Gütern 
dieser Welt, das sind die Tugenden des heiligen russischen Fürsten, wie sie 
sich aus dem Stadium der Lebensbeschreibung Wladimirs ergeben. 

Von den Fürsten, die das Mönchsleben erwählten, haben wir früher 
schon Swijatoslaw, genannt Swijatoscha (gest. 1142), erwähnt4. Er war Mönch 
der Laura von Petschersk und Schüler des hl. Theodosius. Außer ihm gibt 
es aber noch viele Fürstensöhne, die Mönche wurden. Da ist z. B. der junge 
Andreas Zaozerskij (15. Jahrh.). Er verzichtete auf sein Erbteil, ging in ein 
Kloster und wählte den Namen Josaphat, in Erinnerung an den Helden der 
berühmten Legende. Schon nach 5 Jahren strenger Zurückgezogenheit und 
eines hohen Gebetslebens starb er. Es war im Jahre 1453. Dieser russische 
Aloisius von Gonzaga, dessen Leben in mancher Hinsicht wirklich bemer- 
kenswert ist, erreichte trotz seiner Jugend einen hohen Grad der Mystik. • 
Zur Gruppe der fürstlichen Mönche muß man auch alle heiligen Fürstinnen 
zählen, die Klostergründerinnen waren. • Abgesehen von der Tatsache, daß 
auch der fürstliche Stand sich zum Mönchsleben hingezogen fühlte, können 

4 Diese Ztschr. Oktober 1950, S. 367. 



Laienfrömmigkeit: Heilige Fürsten 429 

wir von den Vertretern dieser Gruppe aber nicht viel für den spezifischen 
Charakter der Fürstenheiligkeit lernen. Denn ihr Leben ist in erster Linie 
ein Weg persönlicher Heiligkeit. Ihre Verehrung unterscheidet sich darum 
nicht von der Verehrung, die den •christusgleichen"5 Mönchen überhaupt ge- 
zollt wurde. 

Bevor wir zur dritten Gruppe heiliger Fürsten übergehen, muß zuvor noch 
von der in der russischen hagiographischen Literatur geradezu einzigartigen 
und berühmten •Ermahnung" des Fürsten Wladimir Monomach (1053•1125) 
an seine Kinder die Rede sein. Wladimir war der Enkel Jaroslaws des Wei- 
sen und Urenkel des hl. Wladimir. Er folgte seinem Vater als Großfürst von 
Kiew und verbrachte den größten Teil seines Lebens auf Kriegszügen gegen 
alle möglichen Feinde. Monomach war kein Heiliger, aber gebildet, von un- 
tadeligem Charakter und sehr fromm. Sein Aufstieg war ebenso gewaltig 
wie seine Beliebtheit außergewöhnlich, selbst noch nach seinem Tode. Auf 
einem seiner Streifzüge schrieb er für seine Kinder eine •Ermahnung" auf, 
die mit seinem Namen verknüpft blieb und uns das Idealbild eines russischen 
Fürsten entwirft, wie es von einem der besten Repräsentanten seines Volkes 
gesehen wurde. Folgendes sind die kennzeichnendsten Stellen dieses bedeu- 
tenden Schriftstückes: 

•Hört mich an, und wenn ihr meine Ratschläge nicht alle annehmen wollt, 
nehmt wenigstens die Hälfte davon an. Vergeßt nie, euch abends, wenn 
eben möglich, auf den Boden niederzuwerfen ... denn im nächtlichen Gebet 
wird der Mensch Sieger über den Teufel und macht er die Sünden des Tages 
wieder gut... Vor allem aber vergeßt nicht die Armen, nährt sie, so viel 
eure Mittel es zulassen, gebet den Waisen, schützt das Recht der Witwe und 
laßt nicht zu, daß die Mächtigen ihre Mitmenschen bedrücken. Tötet niemand, 
auch nicht den Verbrecher ... wir alle müssen einmal sterben ... Heute 
leben wir noch und morgen liegen wir schon im Grab. Alles Irdische ist ein 
Geschenk Gottes. Es gehört nicht uns, sondern Ihm. Er hat es uns nur für 
kurze Zeit anvertraut. Seid nicht nachlässig in eurem Hauswesen. Seht über- 
all selbst nach dem Rechten. Verlaßt euch weder auf eure Aufseher noch 
auf eure Diener, damit sich die Gäste, die euch besuchen, nicht über euer 
Hauswesen oder über das Mahl, das ihr ihnen bereitet, aufhalten. Seid im 
Krieg nicht lässig, vertraut nicht euren Offizieren. Gebt euch weder dem 
Trunke noch Eßgelagen noch unmäßigem Schlaf hin. Hütet euch vor der Lüge, 
vor Völlerei und Ausschweifung. Durch all das gehen Leib und Seele zu- 
grunde. Wo immer ihr auf euren Streif zügen durch eure Besitzungen kommt, 
da laßt nicht zu, daß von eurem Gefolge oder dem eines anderen in den 
Dörfern und auf den Feldern irgend ein Schaden angerichtet wird, damit 
man euch nicht flucht. Wo immer ihr hinkommt oder Rast macht, gebt dem 
Bettler zu essen und zu trinken. Ehrt vor allem den Fremden, woher er 
auch komme, ob er ein Bote ist oder nicht, ob vornehm oder arm. Wenn ihr 
ihm keine Geschenke machen könnt, bietet ihm wenigstens zu essen und zu 
trinken an. Geht an niemandem vorüber, ohne ihn zu grüßen und ihm ein 

5 Vgl. diese Ztschr. Juni 1950, S. 197 und Anm. 2. 



430 Iwan von Kologriwof 

gutes Wort zu sagen. Liebet alle Frauen, aber laßt sie keine Macht über 
euch gewinnen. Über alles aber sollt ihr Gottesfurcht haben. Vergeßt nicht, 
was ihr Gutes wißt, und was ihr nicht wißt, sucht zu erlernen. Mein Vater 
(der Fürst Wsevolod) sprach 5 Sprachen, obwohl er nie aus dem Lande ging. 
Das verschafft einem Menschen Ehre in fremden Ländern. Die Trägheit hin- 
gegen ist die Mutter aller Fehler. Der Träge vergißt bald, was er weiß, und 
was er nicht weiß, lernt er nicht dazu. Im Gutestun soll man nichts über- 
sehen, vor allem nicht die Belange der Kirche. Die Sonne soll euch nicht 
auf eurem Schlaflager finden. So machte es mein seliger Vater, so machen 
es alle rechtschaffenen Menschen. Macht euch beim Lesen dieses Schreibens 
brauchbar für alle guten Werke. Fürchtet nicht den Tod, meine Kinder, weder 
auf Kriegszügen noch auf der Jagd, aber vollbringt ein männliches Werk nach 
dem Willen Gottes. Kommt aber der Tod von Gott, so können ihn weder Vater 
noch Mutter noch Geschwister aufhalten. Muß man sich selbst schützen, so ist 
Gottes Schutz der allerbeste". 

Da alle Fürsten, die als solche, d. h. als Oberhaupt und noch mehr als Diener 
Gottes und ihres Landes heiliggesprochen wurden, später als Wladimir Mono- 
mach gelebt haben, darf man wohl annehmen, daß sie alle in seiner •Ermah- 
nung" ihr Ideal sahen. Man findet jedenfalls bald nach ihrer Abfassung Bruch- 
stücke von ihr in den Chroniken dieser Zeit, die uns vom Leben heiliger 
Fürsten berichten. Das Bild dieser Fürsten hat nichts Düsteres, nichts Asze- 
tisches an sich. Es ist von den Chronisten ganz hell, ganz warm und in leuch- 
tenden Farben gemalt. Diese Fürsten sind wahrhaft Vorbilder der Laienheilig- 
keit, ja man könnte fast sagen, einer welthaften Heiligkeit. 

Eines der anziehendsten Fürstenbilder, das zugleich als Prototyp für alle 
anderen gelten kann, ist dasjenige des Fürsten Wasilko. Er wurde im Jahre 1238 
von den Tataren umgebracht, weil er sich ihnen nicht unterwerfen wollte 
und weil er sich geweigert hatte, an ihrem Mahl teilzunehmen. Eine alte 
Chronik sagt von ihm: •Er war schön von Aussehen. Seine Augen leuchteten 
und sein Blick war durchdringend. Er war überaus mutig und immer fröh- 
lichen Herzens. Jeder, der ihm diente und an seinem Tische aß und trank, 
wurde von ihm geliebt, ob er nun fürstlichen Standes war oder nicht. Er war 
vor allem auch von großer Liebe zu seinen Knechten und Leibeigenen erfüllt. 
Tapferkeit und Klugheit waren bei ihm harmonisch gepaart, Gerechtigkeit 
und Wahrhaftigkeit gesellten sich hinzu." Schönheit des Leibes und des Geistes, 
Lauterkeit des Blickes und Reinheit der Seele kennzeichnen auch hier wieder 
das Bild des heiligen Fürsten. Seine Tugenden haben weder etwas Unmensch- 
liches noch etwas Übermenschliches an sich. Was man an ihm rühmt, ist die 
Freigebigkeit gegen die Armen und gegen die Kirche, seine Treue und Freund- 
schaft den Waffengefährten gegenüber, die sich in Zeugnissen der Liebe ver- 
schwendet, seine Güte weit mehr als seine Gerechtigkeit. Kurz, es sind die- 
selben Züge, die sich in der •Ermahnung" Wladimir Monomachs finden. Aber 
bei all dem überschreitet der heilige Fürst nirgends das religiöse Niveau 
eines guten Christen. Was ihn der Verehrung und des Kultes würdig macht, 
ist der Dienst an den Brüdern, am Vaterland, der meist in der Hingabe des 



Laienfrömmigkeit: Heilige Fürsten 431 

Lebens gipfelt. Mit anderen Worten: die russische Frömmigkeit hat als heilige 
Fürsten diejenigen angesehen, die das Wort Christi zu verwirklichen trach- 
teten: •Eine größere Liebe hat niemand, als derjenige, der sein Leben hingibt 
für seine Freunde" (Joh 15,13). Gelegenheit zum selbstlosen Dienst am Vater- 
land gab vor allem der Widerstand gegen die eindringenden Mongolen. Darum 
konnte sich auch gerade zur Zeit der Tatarenherrschaft der Typ des heiligen 
Fürsten so wunderbar reich entfalten. Und mit Recht erscheint er gerade in 
dieser Epoche als •Verteidiger des Volkes" und als •Kämpfer für die russische 
Erde." 

Zu diesen Nationalhelden der russischen Christenheit zählen außer Wasilko 
vor allem noch Michael Jaroslawitsch von Twer (gest. 1318) und Alexander 
Newskij (gest. 1263). Die Vita des ersteren gehört mit zu den schönsten, die 
wir besitzen. Hier wird in packender Weise ein Idealbild des herrscherlichen 
Dienstes entworfen, wie es die russische Frömmigkeit in einem Heiligen ver- 
wirklicht wissen wollte. 

Fürst Michael von Twer war das Opfer einer politischen Intrige, die von 
seinem Neffen und Rivalen Jurij (Georg) von Moskau gesponnen worden war. 
Seine Lebensbeschreibung betont seine persönliche Selbstlosigkeit und seine 
Demut in diesem Streit. Bei all seinen Handlungen, im Krieg wie im Frieden, 
ließ er sich einzig vom Wohl seines Volkes leiten. Als Jurij sich mit dem Chan 
der Tataren verbündete, überließ er ihm das Großfürstentum Moskau, dessen 
gesetzlicher Erbe er war. Wie sehr er den Frieden liebte, zeigt die Tatsache, 
daß er stets nur die Gefolgschaft von Twer um sich hatte. Als sich Jurij und 
seine Verbündeten aber auch der Stadt Twer zu bemächtigen suchten, leistete 
er ihnen auf den Rat seines Bischofs hin bewaffneten Widerstand. Er blieb 
Sieger, verzieh aber seinen Feinden. Da er trotzdem mit dem Zorn des Chan 
rechnete, entschloß er sich, ihn selbst aufzusuchen, um den Streit mit seinem 
Neffen vor sein Gericht zu bringen. Wohl sah er sein Verderben voraus, aber 
er wollte den Einbruch der Tataren von seinem Lande abwenden und bot 
sich darum dem Zorn des Chans zum Opfer an. Während des ganzen Weges 
fastete und betete er und jeden Sonntag empfing er die heilige Kommunion. 
Als er im Lager der Tataren angekommen war, warf man ihn ins Gefängnis 
und legte ihn in Ketten. Wachend, betend und psalmodierend verbrachte er 
die Nächte, zur Vorbereitung auf den Tod. Tagsüber fand er noch die Kraft, 
seine Freunde durch ein leuchtendes und heiteres Angesicht zu trösten. Eine 
der größten Verdemütigungen, die er zu erdulden hatte, war es, mit einem 
Holzjoch um den Nacken vor den Tatarenhäuptlingen niederzuknien. Die auf 
dem Platz versammelten Horden machten sich über ihn lustig. •Seine Augen 
waren voller Tränen", so daß er hätte fortlaufen mögen. Dem Rat seiner 
Freunde, die Flucht zu ergreifen, gab er nicht nach. •Gott wolle verhüten, 
daß ich an so etwas denke", sagte er. •Welches Gericht würde mich droben 
erwarten, wenn ich mich allein retten wollte und das Volk dem Untergang 
preisgäbe!" 

Als der Fürst sein Ende nahe fühlte, bat er um die heilige Kommunion. 
Es war am 22. November 1318. Er feierte das heilige Opfer mit und betete 



432 Iwan von Kologriwof 

dabei selbst mit Tränen in den Augen die Gebete zur Vorbereitung auf die 
heilige Kommunion, sagte sein Geschichtsschreiber. Nach der Feier ließ er 
seinen zwölfjährigen Sohn kommen und sprach mit ihm von seiner Mutter 
und seinen übrigen Geschwistern. Er trug ihm Abschiedsgrüße an die Seinen 
auf und teilte unter ihnen sein Erbe. •Meine Seele ist betrübt bis zum Tode", 
wiederholte er immer wieder. Dann nahm er den Psalter, öffnete ihn und 
stieß auf den 55. Psalm. Er begann ihn zu rezitieren, wandte sich an die um- 
stehenden Priester und fragte sie: •Was kündet mir dieser Psalm?" Um ihn 
nicht noch mehr aufzuwühlen, schlug einer der Priester die Seite um und wies 
ihn auf die Worte hin: •Wirf auf den Herrn deine Sorge und Er wird dich 
erhalten. In Ewigkeit läßt er nicht zu, daß der Gerechte wankt" (Ps 54 (55)). 
Als dann der Fürst gerade sein Gebet beendet hatte, kam einer seiner Diener 
ganz aufgeregt herbeigelaufen. •Mein Fürst", schrie er, •mein Fürst, dort 
kommen die Schergen des Chan. Fürst Jurij ist bei ihnen und eine große 
Menge Leute". Michael erhob sich. •Ich weiß, sie kommen mich zu töten", 
sagte er, und nachdem er schnell noch seinen kleinen Sohn an die Frau des 
Chan geschickt hatte, begab er sich wieder ins Gebet. In diesem Augenblick 
stürzten sich die Mörder in sein Zelt. Sie warfen sich auf ihn, zerrten an dem 
Joch, das er im Nacken trug, und schleuderten ihn mit Wucht gegen die Zelt- 
wand, so daß sie zerriß. Dann traten sie den Sterbenden mit Füßen und 
stampften seinen Kopf gegen die Erde. Endlich ergriff ein Russe mit Namen 
Romanetz • vielleicht ein Moskoviter • ein großes Messer, stieß es ihm in 
die Rippen und riß ihm das Herz heraus. Als der Chan und Jurij das Zelt 
betraten, war alles schon zu Ende. Das Zelt war ausgeplündert, nur der nackte 
und blutüberströmte Leib Michaels lag auf dem Boden. Bei diesem Anblick 
konnte der Chan ein Zeichen des Abscheus und der Wut nicht zurückhalten. 
•Ist das nicht dein Ahnherr? War er nicht wie ein Vater zu dir?", schrie er 
Jurij an. Dieser wagte nichts zu antworten, sondern winkte nur den Um- 
stehenden, den Leichnam seines Onkels zu bedecken. Später wurde die Leiche 
dann nach Moskau und von da nach Twer gebracht, wo man ihn noch nach 
Jahren •unversehrt" fand. 

Vergleicht man diesen Bericht mit dem vom Sterben der beiden Dulder- 
prinzen Boris und Gleb, so fällt die genaue, bis ins Einzelne gehende Schil- 
derung auf. Zudem ist das Motiv des Opfers in beiden Fällen verschieden. 
Bei Michael ist die Liebe zum Volk, die Bereitschaft, •das Leben für seine 
Feinde dahinzugehen", vorherrschend und ausschlaggebend, nicht die Welt- 
verachtung oder die Sehnsucht nach Verähnlichung mit dem leidenden 
Herrn. • Dieselbe Idee der Hingabe des Lebens für das christliche Volk und 
für das Vaterland (was ein und dasselbe ist) als Titel für die Glorie des Him- 
mels findet man in dem Bericht vom Aufbruch zum Kriege des Mstislav 
Rostislawitsch von Nowgorod (gest. 1179). •Brüder", sagte er zu seinen Ge- 
fährten, •habt keine Sorge. Wenn wir für Christen sterben, werden wir von 
unseren Sünden gereinigt, und Gott wird unser Blut als Martyrerblut an- 
sehen". Man würde sehr irren in der Annahme, diese •Kämpfer für die rus- 
sische Erde" wären um ihres politischen Erfolges willen heiliggesprochen wor- 



Laienfrömmigkeit: Heilige Fürsten 433 

den. Der Fall Michaels von Twer beweist das Gegenteil, und er ist nicht der 
einzige seiner Art. Viele heilige Fürsten scheiterten, menschlich gesprochen, 
wie er. Sie verloren Land und Leben. Dabei ist es interessant, daß die russische 
Frömmigkeit keineswegs den heiligen Krieg gegen die Ungläubigen als solchen 
verherrlicht hat'. Es gibt Lebensbeschreibungen, die ganz eindeutig günstig 
für die Tataren sind. Wenn man die alten Quellen genau studiert, spürt man 
immer wieder, daß das christliche russische Volk in seinen Fürsten den Geist 
der Liebe und des Opfers, die Gesinnung des Dienens bewundert hat. Man 
verehrte die Fürsten nicht, weil sie mit den Heiden Krieg geführt hatten, 
sondern weil sie immer und überall bereit waren, ihr Leben für das Wohl 
ihres Landes und ihrer Untertanen hinzugeben. 

Unter den •Kämpfern für die russische Erde" gebührt nach dem überein- 
stimmenden Urteil aller dem Fürsten Alexander Newskij (1220•1263) der 
erste Platz. Er kämpfte nicht gegen die Tataren, denen gegenüber er vielmehr 
eine versöhnliche Politik betrieb, sondern gegen die Schweden (1240) und die 
Deutschordensritter (1242). Seine Lebensbeschreibung, die aus dem 13. Jahr- 
hundert stammt und im 14. Jahrhundert eine Überarbeitung erfuhr, stellt ein 
buntes Gewebe von echten religiösen und heroisierend-legendären Zügen dar. 
Alexander wird hier als der Typ des vollkommenen christlichen Ritters ge- 
zeichnet: schön von Gestalt, tapfer, die Hilfe Gottes vor dem Kampf erflehend, 
ausgerüstet mit übernatürlichen Kräften. So erzählt z. B. die Legende, am 
Vorabend der Schlacht gegen die Schweden sei ein Boot mit geheimnisvollen, 
schemenhaften Gestalten die Newa heruntergekommen. Es seien die beiden 
Fürstensöhne Boris und Gleb gewesen, umgeben von himmlischen Ruderern, 
die ihrem •Bruder" Alexander hätten zu Hilfe kommen wollen. • Eine andere 
Geschichte wird von seinem Begräbnis erzählt. Als der Metropolit nach dem 
Brauch der orientalischen Kirche dem Verstorbenen das Absolutionsgebet 
zwischen die Finger legen wollte, habe der Fürst die Hand geöffnet und das 
Blatt, auf dem das Gebet geschrieben stand, selbst ergriffen. Der Chronist 
schließt mit Worten, die den Geist der Makkabäerbücher atmen und sehr gut 
den mit der russischen Frömmigkeit eng verbundenen Gedanken der Hin- 
gabe •für die Brüder und die Heimaterde" zum Ausdruck bringen: •Gott hat 
seinen gerechten Diener darum verherrlicht, weil er viel für Rußland getan 
hat, für Nowgorod, für Pskow und für die ganze russische Erde, und weil er 
sein Leben für die rechtgläubige Christenheit dahingab". 

Wenn die russische Frömmigkeit den Dienst für das Vaterland so hoch 
schätzt, dann ist es nicht verwunderlich, daß der christliche Nationalgedanke 
in den Viten der heiligen Fürsten oft auch in künstlicher Weise zum Ausdruck 
kommt. Der Gedanke war ja zu vielschichtig, um einfach mit dem christlichen 
Glauben zu einer Einheit verschmelzen zu können. Man kannte ihn weder in 
der altkirchlichen Überlieferung noch in Byzanz. Denn das byzantinische 
Kaisertum war als Fortsetzung des römischen Kaisertums auf ein Universal- 
reich ausgerichtet. In einer solchen Auffassung konnte aber die Idee der beson- 
deren nationalen Berufung eines einzelnen Volkes nicht aufkommen. Zum 

• Im Gegensatz zur Auffassung des christlichen Abendlandes. 



434 Iwan von Kologriwof 

ersten Mal finden wir diesen Gedanken in Nestors Heiligenviten, vor allem in 
der Vorrede zu seiner Lebensbeschreibung der heiligen Boris und Gleb. Dort 
stellt Nestor eine umfassende Geschichtstabelle auf, zurückgehend bis auf 
Christus. Darin vergleicht er das russische Volk mit dem •Arbeiter der letzten 
Stunde", der vom Herrn für denselben Lohn an die Seite der anderen Arbeiter 
in seinem Weinberg gerufen wird7. 

In den späteren Lebensbeschreibungen heiliger Fürsten wird das christliche 
Nationalbewußtsein noch reicher und schöner entfaltet. Man braucht nicht 
ohne weiteres anzunehmen, damit sei der nackte Patriotismus kanonisiert 
und als heilige Sache erklärt worden. Das trifft in jenen Fällen nicht zu, in 
denen sich das Nationalbewußtsein nicht als exklusiv gab oder sich in der 
Liebe und im Opfer kundtat, wenn es also, konkret gesprochen, die Gelegen- 
heiten anzeigte, das Gebot der christlichen Nächstenliebe in die Tat umzu- 
setzen. Wo das der Fall ist, erhält es seinen Platz unter jenen christlichen 
Tugenden, die zur Heiligkeit führen. Was wäre wohl angebrachter und schöner. 
Johannes Chrysostomus wollte nichts anderes sagen, als er über die Helden- 
taten der Makkabäer folgendes schreibt: •Nicht bloß für ihre Frauen und 
Kinder kämpften sie im Grunde, oder um eine Niederlage des Volkes abzu- 
wehren und der Gefangenschaft zu entgehen, sondern für das Gesetz. Gott 
selbst war ihr Kriegsherr. Wenn sie daher den Kampf leiteten und ihr Leben 
einsetzten, schlugen sie ihre Gegner, nicht im Vertrauen auf ihre Waffen, 
sondern weil sie statt aller Waffen den Grund ihres Kampfes für genügend 
ansahen. Wenn sie in den Krieg zogen, so brüsteten sie sich nicht mit hoch- 
trabenden Redensarten; sie stimmtenn kein Siegesgeschrei an, wie man es 
sonst zuweilen tut; sie holten nicht die Flötenspieler herbei, wie es sonst in 
den Lagern üblich ist. Sie riefen vielmehr die Hilfe des Allerhöchsten an, 
damit E r bei ihnen sei und seine Hilfe gewähre um derentwillen sie in den 
Kampf zogen, für dessen Ehre sie kämpften"8. 

Unter den Fürsten, die während der Tatareneinfälle heiliggesprochen wur- 
den, gibt es endlich noch eine Gruppe, die beim Volke sehr beliebt war. Dazu 
gehören unter anderem Roman Rjasany, Wasilko, Jurij Vsevolodowitsch von 
Wladimir und vor allem Michael von Tschernigof. Sie alle verbanden mit dem 
Mut des Kriegers das Martyrium für den Glauben. Wir brauchen uns aber 
hier nicht weiter mit ihnen beschäftigen. Denn sie wurden als Märtyrer kano- 
nisiert und bieten darum nichts Besonderes für das Studium der russischen 
Spiritualität. 

Nach dem Zurückfluten der Tataren und der Aufrichtung des moskovitischen 
Reiches im 14. Jahrhundert verschwand die Fürstenheiligkeit allmählich als 
geschichtliche Erscheinung und machte anderen Formen der Laienheiligkeit 
Platz. 

7 Ein ähnliches christliches Nationalbewußtsein finden wir auch bei den christ- 
lichen Franken des Frühmittelalters. Dennoch welch ein Unterschied. Mit welchem 
Stolz haben sich diese für das erste Volk Gottes gehalten und ihre Ahnen über die 
Römer und Griechen auf die Trojaner zurückgeführt. 

8 Ex tractatu S. Johannis Chrysostomi super psalmum 43. Mignae PG 55, col 
167/68. 




