
435 

Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung III 
Von Joh. B. L o t z S. J., Pullach bei München 

In den bisherigen Darlegungen (Heft 2 (1950) S. 121•130 und Heft 4 
S. 214•225) hat sich gezeigt, daß die Vertiefung der Betrachtung zur Medi- 
tation einzig durch die fortschreitende Einkehr in den Seelengrund möglich 
ist. Um dieser Einkehr die Wege zu bereiten, sind wir dem Wesen des Seelen* 
grundes nachgegangen, haben wir uns auch um die Einzelzüge bemüht, in 
denen er sich näher bestimmt. Die letztere Aufgabe gilt es nun zum Abschluß 
zu bringen, indem wir uns dem gerade für die Meditation überaus wichtigen', 
ja entscheidenden Element des Bildhaften zuwenden. Dabei kommt 
es gewiß auch auf die von außen dem Menschen entweder von selbst begeg- 
nenden oder absichtlich vorgestellten Bild- und Symbolmomente an; doch tie- 
fer reicht die von innen entworfene ursprüngliche Bilderwelt, die den 
Menschen erst für das von außen an ihn Herantretende wirklich ansprechbar 
macht. Sie entstammt der schöpferischen Phantasie, von Kant •transzendentale 
Einbildungskraft" genannt, die in einem näher zu bestimmenden Sinne den 
Boden und die Wurzel des gesamten geistigen Lebens darstellt. In welchem 
Verhältnis diese Einbildungskraft zum Seelengrund steht, ist die für unser 
Thema ausschlaggebende Frage. Nach dem früher Entwickelten liegt die Ver- 
mutung nahe, daß beide eng zusammengehören; das ist jetzt im einzelnen zu 
zeigen. 

In der Meditation sowohl des Ostens als auch der Psychotherapie spielt das 
Bildhafte eine so wesentliche Rolle, daß sie ohne dieses undenkbar ist. 
Ähnlich verhält es sich mit dem, wozu Ignatius in seinen Exerzitien 
eine Anleitung gibt, was im allgemeinen weniger bekannt sein dürfte. 

Der Hauptunterschied zwischen der sogenannten consideratio und der 
eigentlichen meditatio liegt wohl darin, daß erstere als bloße Verstandes- 
überlegung sich nicht im Element des Bildhaften bewegt, während letztere 
als •inneres Fühlen und Verkosten der Dinge" sich gerade in diesem Element 
entfaltet. Zwar führt die meditatio der ersten Exerzitienwoche nur mit der 
erstenVorübung ausdrücklich in den Raum des Bildhaften hinein; doch 
ist das nicht ein Raum, der lediglich am Anfang betreten, dann aber wieder 
verlassen wird, sondern der Raum, in dem sich das ganze Geschehen der medi- 
tatio vollzieht und in dem allein sie zu gedeihen vermag. Wenn dabei intel- 
lectus und voluntas in der memoria, im metaphysischen Gedächtnis oder im 
Seelengrund eingewurzelt sind, so bewegen sie sich ohne weiteres schon im 
Reich der Bilder, falls der oben angedeutete Zusammenhang zwischen dem 
Seelengrund und der schöpferischen Phantasie tatsächlich besteht; dann würde 
die erste Vorübung nur das akzentuieren, was sowieso zum Wesen der Sache 
gehört. 

In der zweiten bis vierten Woche der Exerzitien setzt Ignatius an die Stelle 
der meditatio die sogenannte contemplatio, die in das Leben, das Lei- 

28« 



436 Joh. B. Lotz 

den und die Verklärung Christi hineingeleiten soll. Hier tritt das Bildhafte 
nicht nur in der ersten Vorübung hervor; vielmehr ist für die contemplatio, 
wie schon der Name sagt, das Schauen der Bilder der durchgehende und be- 
herrschende Grundzug. Dabei geht es um ein sinnenhaftes Schauen 
und um sinnenhafte Bilder, nämlich um das Sehen der Personen, um das Hören 
ihrer Reden, um das Miterleben ihrer Handlungen. Doch meint Ignatius nicht 
bloße Bilder, die neben der Wirklichkeit stehen, sondern solche, die die Wirk- 
lichkeit enthalten, in denen sie gegenwärtig wird. Von den Geschehnissen soll 
ich so erfaßt werden, als ob ich mich dabei anwesend befände (como si presente 
me hallase), und zwar als Mithandelnder, nicht lediglich als Zuschauer; ich soll 
etwa mich zum geringsten Knecht der heiligen Personen machen und ihnen 
dienen (haciendome yo un ... esclavito indigno, ... serviendolos en sus neces- 
sidades). Solche Anweisungen zielen nicht auf eine Spielerei, die nur die Phan- 
tasie beschäftigt und nichts als die Oberfläche der Seele kräuselt; sie sind im 
Gegenteil auf ein letztes Einswerden des ganzen Menschen mit den Heilsge- 
heimnissen ausgerichtet. Wenn nämlich nach der ersten Exerzitienwoche das 
Bildhafte in den Vordergrund rückt, so hat das gewiß auch in der Anschaulich- 
keit des Betrachtungsgegenstandes, nämlich der irdischen und verklärten Ge- 
stalt Christi, seinen Grund. Stärker aber wiegt, daß der Mensch durch die 
Betrachtungen der ersten Woche bis in sein Innerstes erschüttert worden ist; 
die Tiefen der Seele sind in Bewegung geraten. Darum wird nun mit dem See- 
lengrund gemäß dem oben angedeuteten Zusammenhang auch die innere Bild- 
kraft viel intensiver, als es vorher möglich war, wirksam. 

Durch alle vier Wochen seiner Exerzitien schreibt Ignatius für jeden Abend 
als letzte Übung die sogenannte Anwendung der Sinne vor. Dabei 
leitet ihn die Überzeugung, daß der Mensch von den Meditationen bzw. Kon- 
templationen des betreffenden Tages mehr oder minder bis in den Kern seines 
Wesens getroffen und soweit in allen seinen Kräften aufgelockert wurde, daß 
er nun zum Vollzug eines leibhaften Erlebens der Heilsgeheimnisse 
imstande ist. Diese Bewegung reicht in den Seelengrund hinab; und zwar wird 
die mit ihm gegebene Bildkraft so umfassend erschlossen, daß ein der An- 
schaulichkeit des Gesichtssinnes verwandter Vorgang auch bei den andern 
Sinnen ausgelöst wird. Ignatius läßt die sämtlichen fünf herkömmlichen Sinne 
ins Spiel treten und meint zunächst zweifellos die uns vertrauten, ans Leib- 
liche gebundenen Vermögen. Doch sind sie offenbar nicht allein so zu nehmen, 
wie sie sich gewöhnlich an der Oberfläche oder in der Außenschicht unseres 
Bewußtseins zeigen, nämlich voneinander getrennt und passiv Eindrücke 
von außen empfangend; vielmehr gilt es, sie bis zu der im Seelengrund wur- 
zelnden Bildkraft zurückzuverfolgen, wo sie, in ihrer einen Wurzel mitein- 
ander verbunden, von dem aktiven Entwerfen der Urbilder befruchtet werden. 

Wir sagten, zunächst meine Ignatius die •leiblichen" Sinne, weil er auf 
diese wahrscheinlich nicht ausschließlich abzielt. Er weist nämlich den Sinnen 
auch geistige Erlebnisinhalte zu, die naturgemäß leiblichen Vermögen nicht 
zugänglich sind. Hier scheinen sich hinter den leiblichen Sinnen die in der 
mystischen Überlieferung der Kirche wohlbekannten geistigen  Sinne 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung III 437 

anzukündigen; ihnen würde eine dem Seelengrund in sich selbst, nicht nur im 
Zusammenhang mit der schöpferischen Phantasie zukommende und damit rein 
geistige (von intellectus und voluntas zu vollziehende), nicht nur versinn- 
lichende Bildkraft entsprechen. Dieser genauer nachzuspüren, überschreitet 
den Rahmen unserer Untersuchung. 

II 
Die eben entwickelten Tatsachen drängen zu der Frage, warum die Medi- 

tation, sobald und sofern sie im Seelengrund Wurzel schlägt, immer in das 
Element des Bildhaften eingebettet erscheint. Hierin liegt die weitere Frage, 
wie sich der Seelengrund zu der ursprünglichen Bildkraft des 
Menschen, zu seiner schöpferischen Phantasie oder transzendentalen Einbil- 
dungskraft verhält. Deren Wesen im einzelnen zu entfalten und zu begrün- 
den, wird unsere erste Aufgabe sein. 

Wählen wir den Gang unserer Überlegungen so, daß wir vom Bildhaften 
allmählich den Weg zur Bildkraft bahnen. Das Bildhafte verweist auf die 
Sinneserkenntnis; denn diese hat es wesentlich mit Bildern zu tun; 
immer und überall hat sie Bilder als Inhalte, und ohne Bilder wäre sie nicht 
das, was sie tatsächlich ist. 

Was nun das Entstehen dieser Bilder angeht, so wäre es nicht 
richtig zu meinen, sie seien als ganze und fertige Gebilde von den Dingen 
einfach der Sinneserkenntnis eingeprägt, also bloß passiv empfangen. Richtig 
ist nur, daß von den Dingen Reize ausgehen, die durch unsere Sinnesorgane 
als Eindrücke aufgenommen werden, vermittels deren wir die Dinge schließ- 
lich erkennen. Wenn es demnach einerseits eine echte Rezeptivität der 
Sinneserkenntnis gibt, so ist anderseits deren Spontaneität nicht zu 
übersehen; denn die Eindrücke sind lediglich das Material, aus dem die Sinnes- 
erkenntnis durch eine mehrstufige Verarbeitung Empfindungen, Wahrnehmun- 
gen, Vorstellungen und damit die Bilder schafft und formt. 

Das Vermögen, das die Bilder entwirft, heißt Einbildungskraft. 
Sie ist rezeptiv, insofern sie hier und jetzt passiv empfangene Eindrücke auf- 
nimmt. Sie ist reproduktiv, insofern sie früher empfangene, hier und jetzt 
aber wieder erweckte Eindrücke beim Formen des Bildes dazufügt. Sie ist 
endlich produktiv, insofern sie nicht allein das Empfangene wiedergibt, 
sondern darüber hinaus neue Züge im Bild dazugibt, die sie schöpferisch her- 
vorbringt. Kein Bild kommt zustande, ohne daß alle drei Betätigungsweisen 
der Einbildungskraft zusammenwirken; damit tritt neben der Rezeptivität 
die Spontaneität deutlich hervor. Doch kommen nicht immer alle drei Funk- 
tionen auf gleiche Weise ins Spiel; eine von ihnen kann so überwiegen, daß 
einmal das Rezeptive und dann wieder das Produktive als kennzeichnendes 
Element im Vordergrund steht. 

Für unsern Zusammenhang ist es vor allem wichtig, das produktive 
Element näher zu untersuchen. Gewöhnlich sagt man, die produktive Ein- 
bildungskraft erzeuge lediglich eine neue Kombination des empfange- 
nen Materials. Das stimmt in vielen Fällen; aber die Frage bleibt, nach wel- 
chem Plan die neue Kombination vollzogen wird, und woher dieser Plan 



438 Joh. B. Lotz 

stammt. Gewiß kann auch er wieder von außen empfangen, aus dem Gegebe- 
nen herausgelesen sein; doch genügt diese Antwort letztlich nicht. Oft nämlich 
ist ein schöpferisch entworfener Plan aus dem vorliegenden Gegebenen 
schlechterdings nicht abzuleiten. Außerdem holt aus denselben Gegebenheiten 
der eine einen Entwurf von unerhörter Ursprünglichkeit heraus, während 
der andere nur JCümmerliches oder auch gar nichts zu erspüren vermag. Man 
sagt, der eine sei eben disponiert, der andere nicht, der eine sei scharfblickend, 
der andere stumpfsinnig. Worin aber gründen diese Dispositionen und dieser 
Scharfblick? Sie gründen darin, daß ein solcher Mensch den Plan, nach dem 
er die Gegebenheiten kombiniert, schon irgendwie in sich trägt; deshalb wer- 
den die Eindrücke von vornherein ganz anders verarbeitet als in einem Men- 
schen, der einen solchen Plan nicht mitbringt; ja schon das Aufnehmen der 
Eindrücke ist jeweils entsprechend verschieden, weil der Plan sogar die Re- 
zeptivität gestaltend beeinflußt. 

Die produktive Einbildungskraft setzt also einen ihr innewohnenden Plan 
voraus, der als solcher dem Gegebenen vor-gegeben ist. Nun sind die 
meisten dieser Pläne zwar bestimmten, hier und jetzt anfallenden Gegeben- 
heiten, nicht aber allen Gegebenheiten vor-gegeben, da sie selbst vielfältig 
durch frühere Gegebenheiten bedingt sind. Gibt es aber darüber hinaus einen 
der Einbildungskraft ursprünglich eigenen Plan, der allen Gegebenheiten 
vor-gegeben und schon im Aufnehmen und Verarbeiten der allerersten Ein- 
drücke am Werke ist? Daß es einen solchen Plan tatsächlich gibt, lehrt ein 
Vergleich des Menschen mit dem Tier. Aus denselben Eindrücken, die das 
Tier zu seiner jeweiligen Umwelt formt, entwirft der Mensch die Welt- 
schlechthin; während das Tier, mag man ihm noch so reiche Eindrücke zu- 
führen, nie wesentlich über die ihm eigene Umwelt hinauskommt, geht der 
Mensch schon beim Verarbeiten der geringsten Eindrücke auf Welt-schlecht- 
hin zu. Dieser Unterschied erklärt sich einzig daraus, daß als das allen Ge- 
gebenheiten Vor-gegebene im Tier nichts weiter als der Plan seiner beson- 
deren Umwelt, im Menschen aber der Plan von Welt-schlechthin angelegt ist. 

Was schließt nun der Plan von Welt-überhaupt ein? Am Tier 
wird sichtbar, was die bloße Sinneserkenntnis zu leisten imstande ist; sie 
bleibt stets auf die besondere Umwelt der betreffenden Tierart beschränkt. 
Infolgedessen wird der Entwurf von Welt-überhaupt, der den Menschen 
kennzeichnet, in dem gründen, wodurch sich der Mensch über das Tier und 
damit über die bloße Sinneserkenntnis erhebt, nämlich in seinem Geiste. 
Daher wirkt in dem Entwurf von Welt-überhaupt und deshalb in der produk- 
tiven Einbildungskraft des Menschen immer schon das Geistige mit. Zum 
Wesen des Geistes aber gehört, wie wir früher bereits sahen, daß er sich auf 
das allumfassende Reich des Seienden-überhaupt und damit schließlich auf 
Gott hin entwirft. Wenn sich also das Aufnehmen und Verarbeiten der Ein- 
drücke und mithin das Formen der Bilder im Menschen kraft des Planes von 
Welt-überhaupt vollzieht, so geschieht das letztlich kraft des Planes des 
Seienden-überhaupt, der einzig zu Gott hin entworfen werden kann. 

Diese Auffassung allein entspricht der Eigenart der Bilder, die der Mensch 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung III 439 

gestaltet, nämlich ihrer tiefen Symbolkraft, die mit dem Überwiegen 
des Produktiven immer stärker wird und schließlich die innersten Geheim- 
nisse alles Wirklichen zum Ausdruck bringt. Dabei muß man nicht fürchten, 
daß der innere Plan das Wesen der Dinge ver-hüllt; vielmehr ist er gerade 
der eigentliche ermöglichende Grund, der dieses Wesen ent-hüllt. 

III 

Nachdem das Produktive in der Einbildungskraft und damit das Entstehen 
der Bilder soweit geklärt sind, wenden wir uns ausdrücklich dem Seelengrund 
zu. Jetzt können wir die Frage beantworten, wie sich Einbildungskraft 
und Seelengrund zueinander verhalten. 

Das Erste, was der Mensch in sich formt, sind die Bilder. Alle Be- 
griffe schöpfen aus dieser Quelle, sind nichts anderes als ein Eindringen in 
die Tiefe (intus-legere) und ein artikulierendes Durchprägen von Bildgehalten. 
Nun aber kommen diese Gehalte selbst, wie wir zeigten, einzig durch Mit- 
wirken des Geistigen zustande, weshalb der Geist erstmalig im Bild, also in 
der Gestalt der Versinnlichung hervortritt. Daher ist das Bild nicht allein 
eine Darstellung des Gegenstandes, sondern ebenso eine Dar- 
stellung des Geistes, des Menschengeistes und folglich des Menschen, 
des Menschen aber nicht für sich allein, sondern im Zusammenhang der gan- 
zen Seinsordnung und deshalb vor Gott. Hierbei ist der einzelne dingliche 
Gegenstand das Inhaltliche, Wechselnde, Zufällige, während der Mensch 
in der Seinsordnung das Formale, d. h. das Formgebende, Bleibende ist. 
Steht die Wiedergabe des Gegenständlichen im Vordergrund und spielt das 
Formale lediglich als Hintergrund mit, so hat das Bild rezeptiven Charakter. 
Tritt hingegen die Versinnlichung des Bleibenden in den Vordergrund und 
prägt dieses dem Gegenständlichen seine Eigenart ein, so hat das Bild produk- 
tiven Charakter. Jedenfalls wird das Gegenständliche nur soweit in seiner 
Tiefe und Symbolkraft erschlossen, als es von dem Formalen durchleuchtet 
oder dieses in jenem versinnlicht wird. 

Beantworten wir nun die Frage, welche Schicht des Geistes in der Einbil- 
dungskraft am Werke ist und deshalb in den Bildentwürfen versinnlicht wird. 
Das kann einzig die memoria oder der Seelengrund sein; der Kern des F o r - 
m a 1 e n in den Bildern ist nichts anderes als die versinnlichteStruk- 
tur des Seelengrundes. Wie das Bild dem Begriff, so geht der Seelen- 
grund dem intellectus und der voluntas voraus; daher gehört der Seelengrund 
mit dem Bild und folgerichtig mit der Einbildungskraft zusammen. Intellectus 
und voluntas hingegen vollziehen gerade das artikulierende Durchprägen der 
ursprünglichen Bildgehalte und bewegen sich damit im Reiche des Begriffs. 
Je tiefer sie also in den Seelengrund hineingebunden bleiben, desto inniger 
ist der Begriff noch mit dem Bilde eins. Von hier aus wird verständlich, daß 
die Meditation durch ihren Rückgang in den Seelengrund notwendig in die 
Welt des Bildhaften eintritt, daß deshalb das Bild in der Meditation eine we- 
sentliche, unverlierbare Rolle spielt. 

Wie sich aus allem ergibt, wurzelt die Meditation  in derselben bild- 



440 Joh. B. Lotz 

entwerfenden Tiefenschicht wie die Mythenbildung und die künst- 
lerische Inspiration oder wie das echte Symbolschaffen. Wo 
der Sinn für Symbole, in denen die letzten Geheimnisse des Daseins verwahrt 
und gegenwärtig sind, schwindet, ist jene Tiefenschicht verkümmert, kann 
folglich weder die Kunst noch die Meditation gedeihen. 

Führen wir zur Beleuchtung der Meditation den Vergleich zwischen 
ihr und der Kunst noch, etwas weiter. Die Gesichte des Künstlers bedürfen 
der handwerklichen Ausarbeitung und Umsetzung in das Material; so ver- 
langt das Bildhafte in der Meditation nach der artikulierenden, aneignenden 
Tätigkeit von intellectus und voluntas. Alles Tun des Künstlers bleibt der 
ursprünglichen Inspiration nahe, wird von ihr getragen und geführt, kann sie 
aber nie ersetzen oder auch nur von ihr sich lösen, ohne in unfruchtbaren 
Leerlauf und bloßes Handwerk abzusinken; ähnlich müssen Verstand und 
Wille in der Meditation vom Bildhaften leben, weil sie sich sonst die Wur- 
zeln abschneiden und in Rationalismus absterben. Das Aufnehmen von nach- 
träglich hinzutretenden Elementen in das Kunstwerk ist nur dann gerecht- 
fertigt, wenn diese Elemente bis zur Tiefe der anfänglichen Eingebung hinab- 
wirken und mit dieser verschmelzen; nicht anders verhält es sich mit äußeren 
Bildmotiven in der Meditation, da auch sie mit dem inneren Entwurf ver- 
wachsen müssen. Schließlich fordert das echte Nachvollziehen eines Kunst- 
werks, daß der Beschauer bis zur bildentwerfenden Tiefenschicht in sich 
selbst und im Künstler vordringe und so an der Inspiration teilnehme, die 
hier ihren Niederschlag gefunden hat; dasselbe gilt von der meditativen Ver- 
senkung in Symbole, in Personen sowie deren Worte und Handlungen 
(Ignatius) und in Meditationen anderer, wobei jedesmal Tiefe auf Tiefe 
treffen muß. 

IV 

An dieser Stelle sind einige Bedenken zu berücksichtigen, die unsere 
Überlegungen von der Wurzel her bedrohen. Man könnte zunächst fragen, 
ob das Bildhafte für die Kunst die entscheidende Bedeutung hat, 
die ihm hier zugeschrieben wird, ob die künstlerische Inspiration also wirklich 
aus der Einbildungskraft oder nicht vielmehr aus dem Geiste stammt. Sicher 
sind im Kunstwerk der geistige Gehalt und das Element des Bildhaften so 
ursprünglich und unmittelbar eins, daß man keines vom andern trennen kann, 
ohne das Kunstwerk zu zerstören; dabei ist das Bildhafte weit zu verstehen 
als versinnlichende Darstellung, nicht auf den Gesichtssinn beschränkt. Weil 
demnach die Versinnlichung wesentlich zum Kunstwerk gehört, gibt es keine 
künstlerische Inspiration ohne die Einbildungskraft oder die schöpferische 
Phantasie; weil es sich aber zugleich um die Versinnlichung geistiger Gehalte 
handelt, ist ebenso die Mitwirkung des Geistigen erforderlich, wie von Anfang 
an betont wurde. Natürlich lassen sich verschiedene Spielarten der künst- 
lerischen Inspiration feststellen, je nach dem und in welchem Maße das sinn- 
liche bzw. das geistige Element überwiegt. 

Entsprechend scheint es mit der Meditation zu sein. Da sie einerseits 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung III 441 

in derselben Tiefenschicht wie die künstlerische Inspiration ihren eigentlichen 
Sitz hat, entfaltet sie sich im Element des Bildhaften; da sie anderseits wesen- 
haft um Geistiges kreist, wohnt sie im Seelengrund, nicht allein insofern er 
mit dem Leib eins ist und die Einbildungskraft aus sich entläßt, sondern vor 
allem insofern er mit seiner Mächtigkeit den Leib überschreitet und die Wur- 
zel von Verstand und Wille ist. Die Meditation wächst und blüht dort, wo 
Einbildungskraft, Verstand und Wille aus dem Seelengrund entspringen, wo 
sie sich deshalb noch in seiner Einheit durchdringen und von seiner ganzheit- 
lichen Fülle sich nähren. Doch sind verschiedene Ausprägungen möglich, in- 
sofern mehr das Sinnliche oder mehr das Geistige, mehr die Einheit des Seelen- 
grundes oder mehr die Dreiheit der Kräfte hervortritt. 

Eine zweite Frage betrifft das Verhältnis der unartikulierten Inspira- 
tion zu der artikulierenden Ausarbeitung des Werkes oder das Verhältnis 
zwischen dem noch unartikulierten Bildhaften und dem arti- 
kulierenden Begriff in der Meditation. Zunächst sieht es so aus, als 
ob das Unartikulierte reicher wäre und die Ganzheit mit einem 
Griff umfaßte, während das Artikulieren nur Schritt für Schritt und nie voll- 
ständig die Ganzheit erreicht. Sicher ist das Unartikulierte nicht allein des- 
halb, weil es unartikuliert ist, reicher und tiefer als das Artikulierte; denn 
nicht allen Bildern kommt der gleiche Reichtum und die gleiche Tiefe zu. Von 
Bildern, die das Gegenständliche nach seinen Einzelheiten und seiner Außen- 
schicht wiedergeben, sind die andern zu unterscheiden, in denen die Versinn- 
lichung des Seelengrundes und damit das Erschließen des Geheimnisses der 
Dinge vorherrscht. In diesen letzteren lebt noch nicht begrifflich artikuliert 
ein solcher Reichtum und eine solche Tiefe, daß sie vom begrifflichen Artiku- 
lieren nie ganz eingeholt werden. Von hier aus wird verständlich, daß die 
Kunst stets der Philosophie vorauseilt und im Philosophieren selbst der Begriff 
erst der Intuition folgt. 

Anderseits sind die unartikulierten Bilder auf den ausarbeitenden artiku- 
lierenden Begriff angewiesen. Dieser allein bewahrt sie vor der Gefahr des 
Zerfließens und Sich-verflüchtigens, führt über die sie umdrohende Zweideutig- 
keit hinaus und in ihre eindeutige Sinngebung hinein. Damit wird die den 
Bildern innewohnende Bedeutung, die in den versinnlichenden Elementen 
zwar ent-hüllt, aber ebenso auch ver-hüllt ist, erst ausdrücklich hervor- 
gehoben und nach ihrer ganzen Fülle ausgelegt. Dieses Aus-legen bringt gewiß 
ein Zer-legen des im Bild als Einheit Vorgestellten mit sich, doch vermögen 
wir Reichtum und Tiefe des Bildes einzig so uns ganz anzueignen; in diesem 
Sinne ist der artikulierende Begriff dem unartikulierten Bild an 
Reichtum überlegen. 

Damit der Mensch weder dem Irrationalismus noch dem Rationalismus ver- 
falle, müssen ganzheitliches Bild und durchgliedernder Begriff ineinander- 
spielen. Hier gibt es wiederum verschiedene Typen; sie liegen alle zwischen 
dem Bild, das sich den Begriff einordnet, und dem Begriff, der sich das Bild 
einordnet; nie darf die Verbindung beider völlig zerreißen, weil sonst sowohl 
das Bild als auch der Begriff sich selbst zerstören. Die Meditation und die 



442 Joh. B. Lotz 

Kunst gehören zum ersten Pol, die Philosophie hingegen zum zweiten. (Der 
Unterschied, der in dieser Beziehung zwischen Meditation und Kunst besteht, 
mag jetzt unbeachtet bleiben.) 

Als dritte Frage meldet sich, ob nicht unsere Darlegungen den 
Schwerpunkt des Menschen ungebührlich aus dem Geistig-Begriff- 
lichen in das Sinnlich-Bildhafte verlagern. Damit hängt das weitere Be- 
denken zusammen, ob nicht das, was nach unseren Ausführungen nur das 
Bildhafte leisten kann, ebenso und besser vom Begrifflichen selbst schon er^ 
füllt wird. In beiden Bereichen ist es nämlich derselbe formale Hintergrund, 
der am Werke ist und zum Vorschein kommt, nämlich der Entwurf des Men- 
schen in der Welt, in der Seinsordnung und vor Gott. Warum soll man aber 
auf die im Bild verhüllte Offenbarkeit dieses Entwurfes zurückgreifen, wenn 
er sich im geistigen Begriff ohne bildliche Hüllen, also unverhüllt zeigt? 

Unsere Antwort geht davon aus, daß sich der Mensch zuerst in der versinn- 
lichenden Gestalt des Bildes begegnet, wie wir bereits darlegten. Hierin wur- 
zelt aber jede über das Bildhafte hinausführende geistige Selbstbegegnung; 
der Begriff wächst letztlich immer aus dem Bild hervor. Deshalb 
umschließt die unverhüllte Offenbarkeit des Grundentwurfs im Begriff wesen- 
haft dessen verhüllte Offenbarkeit im Bild, weil jene von dieser herkommt 
und aus ihr sich nährt. Umgekehrt umschließt ebenfalls die verhüllte Offen- 
barkeit des Grundentwurfs im Bild wesenhaft dessen unverhüllte Offenbar- 
keit im Begriff, weil jene zu dieser hinstrebt und von deren vorauswirkendem 
Einfluß lebt. Beide Male ist das Ganze im Spiel, Bild und Begriff oder 
Leib und Geist, nur in verschiedener Akzentuierung. Der ganze Mensch findet 
sich selbst und dadurch alles zuletzt im Geist (Begriff), aber nicht ohne 
den Leib; er findet sich selbst und alles zuerst im Leib (Bild), aber nicht 
ohne den Geist. Das anfängliche und das vollendete Finden seiner selbst und 
aller Dinge vollzieht sich also im selben Medium, nämlich im ganzen Menschen. 

'Bild und Begriff sind zugleich eins und verschieden wie Leib und Geist. 
In der Schicht des Seelengrundes tritt die Einheit beider hervor, in jener von 
Verstand und Wille aber ihre Verschiedenheit. Da nun die Meditation 
dort geschieht, wo Verstand und Wille noch im Seelengrund zusammen- 
gehalten sind, lebt sie in der Einheit von Bild und Begriff, in 
dem vom Begriff schon durchleuchteten Bild oder in dem im Bild noch ver- 
körperten Begriff. So stellt sie einen eigenartigen Vollendungszustand des 
Menschen dar, der wohl am tiefsten seinem Wesen gemäß ist. Ihr kommt die 
Kunst nahe, während in der Philosophie das Bild hinter dem Begriff zurück- 
tritt. 

V 

Im steten Hinblick auf die Meditation ist noch genauer zu bestimmen, wie 
sich das Bildhafte im Seelenleben des Menschen ausprägt. 

Oben bereits haben wir im Bild die beiden Gesichtspunkte des Inhalt- 
lichen und des Fo r m a 1 e n unterschieden. Wie es beim Inhaltlichen um 
die Vorstellung des äußeren Gegenstandes geht, so handelt es sich beim For- 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung III 443 

malen um die Darstellung des Menschen selbst oder (deutlicher gesagt) des 
ihm innewohnenden und ihn konstituierenden Grundentwurfs. Weil das In- 
haltliche den Gegenstand abbildet, soll diese Seite des Bildes das A b - b i 1 d 
heißen. Ihr stellen wir die andere Seite als das U r - b i 1 d gegenüber, weil das 
Formale das darstellt, was ursprünglich und vor allen Gegebenheiten zum 
Wesen des Menschen gehört. Außerdem zeichnet das Urbild die allgemeine 
Struktur des Abbildes vor, weshalb jenes die Bedingung der Möglichkeit für 
dieses ist; einzig kraft des Urbildes, das der Mensch von sich selbst entwirft, 
vermag er Abbilder von Dingen zu formen. Das ständig wechselnde Abbild 
gründet also in dem stets bleibenden Urbild. Demnach durchdringen sich in 
jedem Bild Abbild und Urbild; doch kann das Abbild so vorherrschen, daß 
das Urbild mehr oder weniger übersehen wird, wie auch umgekehrt das Ur- 
bild so sehr den Blick fesseln kann, daß das Abbild fast vergessen oder um- 
geschmolzen wird. 

Nach dem Gesagten kann das Abbild nie ohne das Urbild vor- 
kommen; jenes von diesem gänzlich trennen, hieße es zerstören. Das Abbild 
ist in seinem innersten Kern nichts anderes als das auf bestimmte Weise kon- 
kretisierte oder in eine Besonderung eingegangene Urbild. Es bleibt die ent- 
gegengesetzte Frage, ob nämlich das Urbild ohne das Abbild auf- 
treten kann. Gewiß erscheint für gewöhnlich das Urbild nur in einem be- 
stimmten Abbild, von diesem konkretisiert und als dessen formaler Hinter- 
grund. Doch kann das Urbild immer mehr durch das Abbild hindurchleuchten 
und dieses gleichsam in seinen Dienst nehmen. Dann werden allmählich die 
von den Dingen stammenden Bildelemente umgeschmolzen und ganz zum 
Ausdruck des Urbildes gemacht, so daß sie ihre Abbildfunktion verlieren und 
nicht mehr einfach den Gegenstand wiedergeben, von dem sie ausgingen. In 
solchen sozusagen reinen Urbildern entfaltet sich die künstlerische 
Inspiration; auf sie geht auch die Meditation zurück. 

Wie sich soeben zeigte, verlangt das Formen des Urbildes neben dem 
inneren, aus dem Seelengrund entspringenden Entwurf auch äußere, vom 
Gegenständlichen herkommende Bildelemente. Damit tritt zum meta- 
physischen Gedächtnis, das den inneren Entwurf in sich trägt, das empirische 
Gedächtnis, das die äußeren Bildelemente festhält. Das Urbild entsteht, indem 
sich das metaphysische Gedächtnis im empirischen oder der innere Entwurf 
in äußeren Bildelementen konkretisiert. Nun sind aber die äußeren Bild- 
elemente nie imstande, den inneren Entwurf auszuschöpfen; deshalb ver- 
schafft sich dieser in einer Mehrzahl von Urbildern Ausdruck, 
deren jedes das Ganze nur unter einer bestimmten Rücksicht darstellt. Außer- 
dem werden die äußeren Bildelemente erst im Laufe der Zeit angeeignet; 
daher ist eine Entwicklung der Urbilder anzunehmen, und zwar 
wohl nicht nur im Einzelleben, sondern auch in der Geschichte der Menschheit. 
Durch die Vielheit der verschiedenen Urbilder läuft das eine immer gleiche 
Urbild, insofern jene den letztlich selben inneren Entwurf versinnlichen und 
deshalb auch in den Grundzügen übereinstimmen. 

Hier meldet sich die Befürchtung, das Bauen auf die Urbilder werde 



444 Joh. B. Lotz 

zu Phantastereien und Halluzinationen verführen. Davor schützen 
auch nicht die den inneren Entwurf konkretisierenden äußeren Bildelemente, 
weil sie ja wenigstens in den sogenannten reinen Urbildern ihrer Abbild- 
funktion entkleidet und lediglich zum versinnlichenden Ausdruck des inneren 
Entwurfs umgeschmolzen werden. • Die Befürchtung läßt sich durch den 
Hinweis zerstreuen, daß unsere Überlegungen nur das Urbild in und hinter 
dem Abbild sichtbar machen, nicht aber von diesem trennen wollen. Wie der 
Mensch nicht im bloßen Abbild untergehen und das Urbild übersehen darf, 
so kann er sich auch nicht auf das Urbild beschränken und das Abbild ver- 
nachlässigen. Vielmehr müssen beide ineinanderspielen. Einerseits 
wird das Urbild im Abbild dessen Tiefe zum Aufleuchten bringen und damit 
das Abbild in das Urbild eingehen; anderseits wird das Abbild dem Urbild 
den Zusammenhang mit dem gegenständlich Wirklichen verleihen und damit 
das Urbild in das Abbild eingehen. Diese Durchdringung von Urbild und Ab- 
bild ist möglich, weil in beiden dieselbe Seinsordnung waltet, nur auf ver- 
schiedener Stufe der Bewußtheit und Ausprägung. 

Eine andere Schwierigkeit könnte daraus entstehen, daß sich die 
Urbilder ebenso wie die künstlerische Inspiration in einer Tiefenzone gestal- 
ten, die dem direkten Eingriff unserer Freiheit entzogen ist. Sie entwickeln 
sich mit einer gewissen Naturnotwendigkeit und steigen nach eigenem Gesetz 
aus dem Abgrund der Seele empor. Das bewußte und freie Tun von Verstand 
und Wille kann sie nicht aktiv hervorbringen, sondern lediglich passiv 
empfangen; es wird mit ihnen beschenkt, von ihnen erfaßt und manchmal 
überwältigt. 

Diese naturhafte Notwendigkeit ist einerseits eine Garantie für die 
unverbogene Echtheit der Urbilder, weil ihr geradliniges inneres Wach- 
sen nicht durch unerleuchtete Willkür abgelenkt und verdorben wird. Trotz 
der Erbsünde ist unsere Natur in ihrem Innersten gut, ist vor allem die Struk- 
tur des Seelengrundes nicht gestört oder gar zerstört, weshalb die ent- 
sprechenden Urbilder uns ein sicheres Geleit zur Tiefe und zum Reichtum des 
Lebens geben und wir uns ihnen ruhig anvertrauen dürfen. • Anderseits 
können die eigentlichen Urbilder wegen ihrer Bindung an die äußeren Bild- 
elemente und an die Abbilder durch störende Einflüsse überlagert werden; 
so entstehen Pseudo-Urbilder, die den Menschen in die Irre führen. Hier ist 
zu beachten, daß wir der uns bedrängenden Bilderwelt doch nicht völlig 
machtlos ausgeliefert sind; denn wir vermögen gerade von den Abbildern 
und den äußeren Bildelementen her wenigstens indirekt bis in die Zone 
der Urbilder hineinzuwirken. Dadurch wird es möglich, Pseudo- 
Urbilder zu überwinden, zu den eigentlichen Urbildern hinzufinden und auch 
deren konkrete Ausgestaltung in etwa mitzuprägen. Demnach verbindet sich 
mit der Passivität die Aktivität. 

Ein letztes sei wenigstens kurz angedeutet. Gemäß dem früher Entwickel- 
ten sind Verstand und Wille im Seelengrund eins, schwingen das wissende 
und das affektive Verhalten auf das innigste, ja untrennbar inein- 
ander. Wenden wir das auf die Bilderwelt an, so erscheint deren Vollziehen 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung III 445 

zunächst als ein Wissen oder Erkennen. Auf den Seelengrund zurückgenom- 
men, muß dieses ebenfalls mit dem Affektiven eins sein. Da aber nicht das 
Abbild im Vordergrund steht, kann sich das Affektive zunächst nicht als 
Wohlgefallen an einem Gegenständlichen oder als dessen Anstreben äußern. 
Anderes entspricht dem Urbild, das den Menschen in seiner wesentlichen und 
geschichtlich gewordenen Verfassung darstellt, ihn in dem, was und wie er 
ist, oder in seinem Zustand erschließt. Hier kommt nur ein äffektives Ja- 
oder Nein-Sagen zu diesem Zustand durch Freude oder Trauer, durch Hoff- 
nung oder Verzweiflung usw. in Betracht. 

Diese Affekte erstrecken sich über den Menschen hinaus auf die gesamte 
Seinsordnung, insofern er sich immer schon in dieser irgendwie vor- 
findet und offenbar ist, insofern diese im Bild ihm noch nicht als etwas Anderes 
gegenübertritt, sondern gleichsam als sein erweitertes Selbst und deshalb als 
etwas ihn unmittelbar Angehendes und Bewegendes erscheint. Für unsere 
innere Erfahrung sind die affektiven Reaktionen oder Stimmungen meist 
greifbarer als die sie tragenden und auslösenden Bildgehalte oder Er- 
schlossenheiten; deshalb darf man aber letztere nicht leugnen und so erstere 
in etwas völlig Irrationales verkehren. Wenn das Bildhafte mehr als das 
bloß Begriffliche die Affekte oder gefühlsmäßigen Stimmungen weckt, so 
hat das darin seinen Grund, daß die Bilder im Gegensatz zur Zergliederung 
des Begriffs ein Ganzheitserlebnis gewähren, daß sie im Gegensatz zum Vor- 
wiegen des Geistigen im Begriff den ganzen Menschen ins Spiel bringen, daß 
sie schließlich im Gegensatz zu der Trennung von Mensch und Gegenstand im 
Begriff die Einheit beider darstellen. Die Grundstimmungen, von denen hier 
allein die Rede ist, umgeben die vorbildlichen Gehalte des im Empirischen 
konkretisierten metaphysischen Gedächtnisses und bedürfen genau wie dieses 
der  ergänzenden Entfaltung durch Verstand und Wille. 

VI 

Abschließend soll die christliche Meditation in den Zusammen- 
hang des bisher über das Bildhafte Entwickelten hineingestellt werden. 
Besonders ist zu klären, wie sich die übernatürliche, auf Offenbarung 
ruhende Gnadenordnung zur Bildkraft der Seele verhält. 

Da es uns nicht um die psychotherapeutische, sondern um die religiöse 
Meditation geht, sind für uns nur ganz bestimmte Bilder von Bedeutung. 
Während nämlich die Psychotherapie auf jede bildhafte Selbstdarstellung der 
Seele oder des Menschen zu achten hat, kommt für die religiöse Meditation 
nur das in Betracht, worin er sich in seinem Verhältnis zu Gott vollzieht. 
Andere Bezüge (zu der Welt, zu den Mitmenschen, zu sich selbst) spielen nur 
insoweit herein, als sie das Verhältnis zu Gott berühren. Wie wir früher näher 
darlegten, ist aber das letztlich Bewegende in allem menschlichen Tun die 
metaphysische Unruhe des Herzens zu Gott oder Gottes abwesende Anwesen- 
heit im Seelengrund. Weil nun das Entwerfen der Urbilder nichts anderes 
als eine Versinnlichung der Struktur des Seelengrundes ist, wird in allen 
Urbildern das Gottesverhältnis wenigstens als Hintergrund auf- 



446 Joh. B. Lotz 

scheinen, wird dieses in einigen Urbildern auch als führendes Thema hervor- 
treten. In letztere dringt die Meditation ein, um sie als Kern baut sie sich auf. 
Von außen kommende Bilder und Symbole werden nur in dem Maße medi- 
tativ bewältigt, wie sie diese Urbilder in Schwingung versetzen; umgekehrt 
werden auch diese Urbilder um so mächtiger sich auswirken, je tiefer Bilder 
und Symbole von außen sie erwecken und befruchten. 

Daß die religiöse Meditation, soweit sie mit dem Wesen des Menschen ge- 
geben ist, in den Urbildern wurzelt, ist nach dem Gesagten ohne weiteres 
verständlich. Wie steht es aber mit der ausgesprochen christlichen 
Meditation? Da die Urbilder im Wesen des Menschen vorgezeichnet 
sind, die christliche Wirklichkeit aber nicht mit diesem Wesen gesetzt, sondern 
ein freies Geschenk Gottes ist, erhebt sich die Frage, ob das Christliche in den 
Urbildern enthalten ist und ob deshalb die eigentlich christliche Meditation 
ebenfalls in den Urbildern wurzelt. 

Nie hat es einen bloß natürlichen, sondern immer nur einen übernatürlich 
erhobenen oder wenigstens auf die Übernatur hingeordneten Menschen gege- 
ben. Deshalb konnten sich in ihm nie bloß natürliche Urbilder, sondern 
immer nur solche, wie sie dem auf die Übernatur bezogenen Menschen ent- 
sprechen, gestalten. Außerdem ging dieser Mensch wenigstens seit dem Proto- 
evangelium und dann immer deutlicher während des alten Bundes auf Christi 
erstes Kommen zu, wie er nunmehr dessen zweitem Kommen entgegeneilt. 
Wenn aber Christus die Mitte ist, um die sich die ganze Geschichte der Mensch- 
heit entfaltet, steht zu erwarten, daß auch die Urbilder ein irgendwie christ- 
liches Gepräge aufweisen. 

Zum tieferen Verständnis dessen erinnern wir daran, daß die 
Urbilder sich geschichtlich entwickeln und daß wir durch die Abbilder und 
die äußeren Bildelemente einen gewissen Einfluß auf deren konkrete Aus- 
gestaltung haben. Nun hat Gott die christliche Gnadenwirklichkeit nicht nur 
unseren Tiefen eingesenkt, sondern er hat sie auch durch seine Offenbarung 
und den Glauben unserem Bewußtsein zugänglich gemacht. Dieses Glau- 
bensbewußtsein wird, soweit es sich ungebrochen nach unseren seeli- 
schen Gesetzen entfalten kann, bis zur Zone der Urbilder hinabwachsen und 
diesen immer machtvoller ein christliches Gepräge verleihen. Erst aus solchen 
Urbildern können christliche Kunst, christliches Symbolschaffen und christ- 
liche Meditation erblühen, wobei selbstverständlich außer den natürlichen 
Gesetzen der Seele besondere göttliche Eingebungen in Rechnung zu stellen 
sind. Vor allem die christliche Meditation kann sich an dem christlich Bild- 
haften, das von außen kommt, nur dann wahrhaft entzünden, wenn diesem 
ein starkes Entwerfen christlicher Urbilder von innen her entgegenkommt, 
wenn das Äußere und das Innere sich durchdringen und befruchten. 

Gemäß dem oben Entwickelten muß mit dem Urbild das Abbild zu- 
sammenspielen; das gilt auch für die christliche Meditation. Infolgedessen 
hat sie trotz ihres Lebens in den Urbildern sich ständig Wirklichkeiten anzu- 
eignen, in denen das Christliche irgendwie gegenständlich geworden ist, um 
sich daran auszurichten und sich daraus zu nähren. Solche Wirklichkeiten 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung III 447 

sind etwa die Heilige Schrift, die Sichtbarkeit der Kirche, der Vollzug der 
Sakramente und der ganzen Liturgie, sonstige christliche Zeichen und Sym- 
bole, Worte und Taten der Heiligen, vor allem und über alles aber Christus 
selbst. Da in ihm die Gottheit leibhaftig wohnt und auf seinem Antlitz 
die Herrlichkeit Gottes erstrahlt, ist er der Inbegriff der christlichen Wirklich- 
keit und ihres Sichtbarwerdens im Sinnesbereich. Darum wendet sich die Me- 
ditation immer neu Christus als ihrem zentralen Gegenstand zu, wozu Ignatius 
in seinen Exerzitien eine unsterbliche Anleitung gibt. Doch wird das so ge- 
wonnene Abbild Christi erst dann seine letzte Tiefe öffnen, wenn es bis auf 
die Urbilder zurückgeführt wird, wie auch diese gerade von diesem Abbild 
ihre reichste Befruchtung empfangen. So geht die Meditation schließlich 
zwischen dem Christus, dem wir im Abbild immer neu begegnen, und dem 
Christus, der uns letztlich aus dem Urbild entgegenkommt, hin und her; sie 
führt von Christus zu Christus. 

Was die der Meditation eigenen Gefährdungen, die Unterscheidung der 
Geister und schließlich die Winke für die praktische Verwirklichung angeht, 
so wird sich damit ein letzter Artikel befassen. 




