435

Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung III
Von Joh. B.Lotz S.J., Pullach bei Miinchen

In den bisherigen Darlegungen (Heft 2 (1950) S. 121—130 und Heft 4
S. 214—225) hat sich gezeigt, daBl die Vertiefung der Betrachtung zur Medi-
tation einzig durch die forischreitende Einkehr in den Seelengrund mdglich
ist. Um dieser Einkehr die Wege zu bereiten, sind wir dem Wesen des Seelen~
grundes nachgegangen, haben wir uns auch um die Einzelziige bemiiht, in
denen er sich ndher bestimmt. Die letztere Aufgabe gilt es nun zum Abschlufl
zu bringen, indem wir uns dem gerade fiir die Meditation iiberaus wichtigen,
ja entscheidenden Element des Bildhaften zuwenden. Dabei kommt
es gewill auch auf die von auBlen dem Menschen entweder von selbst begeg-
nenden oder absichtlich vorgestellten Bild- und Symbolmomente an; doch tie-
fer reicht die von innen entworfene urspriingliche Bilderwelt, die den
Menschen erst fiir das von auBlen an ihn Herantretende wirklich ansprechbar
machi. Sie entstammt der schépferischen Phantasie, von Kant ,transzendentale
Einbildungskraft“ genannt, die in einem néher zu bestimmenden Sinne den
Boden und die Wurzel des gesamten geistigen Lebens darstellt. In welchem
Verhiltnis diese Einbildungskraft zum Seelengrund steht, ist die fiir unser
Thema ausschlaggebende Frage. Nach dem frither Entwickelten liegt die Ver-
mutung nahe, dal beide eng zusammengehdren; das ist jetzt im einzelnen zu
zeigen, :

I

In der Meditation sowohl des Ostens als auch der Psychotherapie spielt das
Bildhafte eine so wesentliche Rolle, dafl sie ohne dieses undenkbar ist.
Ahnlich verhilt es sich mit dem, wozu Ignatius in seinen Exerzitien
eine Anleitung gibt, was im allgemeinen weniger bekannt sein diirfte.

Der Hauptunterschied zwischen der sogenannten consideratio und der
eigentlichen meditatio liegt wohl darin, daB erstere als bloBe Verstandes-
liberlegung sich nicht im Element des Bildhaften bewegt, wihrend letztere
als ,inneres Fiihlen und Verkosten der Dinge* sich gerade in diesem Element
entfaltet. Zwar fiihrt die meditatio der ersten Exerzitienwoche nur mit der
ersten Voriibung ausdriicklich in den Raum des Bildhaften hinein; doch
ist das nicht ein Raum, der lediglich am Anfang betreten, dann aber wieder
verlassen wird, sondern der Raum, in dem sich das ganze Geschehen der medi-
tatio vollzieht und in dem allein sie zu gedeihen vermag. Wenn dabei intel-
lectus und voluntas in der memoria, im metaphysischen Gedéchtnis oder im
Seelengrund eingewurzelt sind, so bewegen sie sich ohne weiteres schon im
Reich der Bilder, falls der oben angedeutete Zusammenhang zwischen .dem
Seelengrund und der schopferischen Phantasie tatsdchlich besteht; dann wiirde
die erste Voriibung nur das akzentuieren, was sowieso zum Wesen der Sache
gehort. ‘ -

In der zweiten bis vierten Woche der Exerzitien setzt Ignatius an die Stelle
der meditatio die sogenannte contemplatio, die in das Leben, das Lei-

28



436 Joh. B. Lotz

den und die Verkldrung Christi hineingeleiten soll. Hier tritt das Bildhafte
nicht nur in der ersten Voriibung hervor; vielmehr ist fiir die contemplatio,
wie schon der Name sagt, das Schauen der Bilder der durchgehende und be-
herrschende Grundzug. Dabei geht es um ein sinnenhaftes Schauen
und um sinnenhafte Bilder, ndmlich um das Sehen der Personen, um das Héren
ihrer Reden, um das Miterleben ihrer Handlungen. Doch meint Ignatius nicht
blofle Bilder, die neben der Wirklichkeit stehen, sondern solche, die die Wirk-
lichkeit enthalten, in denen sie gegenwirtig wird. Von den Geschehnissen soll
ich so erfafit werden, als ob ich mich dabei anwesend befinde (como si presente
me hallase), und zwar als Mithandelnder, nicht lediglich als Zuschauer; ich soll
etwa mich zum geringsten Knecht der heiligen Personen machen und ihnen
dienen (haciéndome yo un ... esclavito indigno, ... serviéndolos en sus neces-
sidades). Solche Anweisungen zielen nicht auf eine Spielerei, die nur die Phan-
tasie beschiftigt und nichts als die Oberflache der Seele kriuselt; sie sind im
Gegenteil auf ein letztes Einswerden des ganzen Menschen mit den Heilsge-
heimnissen ausgerichtet. Wenn némlich nach der ersten Exerzitienwoche das
Bildhafte in den Vordergrund riickt, so hat das gewill auch in der Anschaulich-
keit des Betrachtungsgegenstandes, ndmlich der irdischen und verklirten Ge-
stalt Christi, seinen Grund. Stidrker aber wiegt, daB der Mensch durch die
Betrachtungen der ersten Woche bis in sein Innerstes erschiittert worden ist;
die Tiefen der Seele sind in Bewegung geraten. Darum wird nun mit dem See-
lengrund gemiB dem oben angedeuteten Zusammenhang auch die innere Bild-
kraft viel intensiver, als es vorher moglich war, wirksam.

Durch alle vier Wochen seiner Exerzitien schreibt Ignatius fiir jeden Abend
als letzte Ubung die sogenannte Anwendung der Sinne vor. Dabei
leitet ihn die Uberzeugung, daB der Mensch von den Meditationen bzw. Kon-
templationen des betreffenden Tages mehr oder minder bis in den Kern seines
Wesens getroffen und soweit in allen seinen Kriften aufgelockert wurde, daf3
er nun zum Vollzug eines leibhaften Erlebens der Heilsgeheimnisse
imstande ist. Diese Bewegung reicht in den Seelengrund hinab; und zwar wird
die mit ihm gegebene Bildkraft so umfassend erschlossen, dafl ein der An-
schaulichkeit des Gesichtssinnes verwandter Vorgang auch bei den andern
Sinnen ausgel6st wird. Ignatius 148t die sdmtlichen fiinf herk6mmlichen Sinne
ins Spiel treten und meint zunichst zweifellos die uns vertrauten, ans Leib-
liche gebundenen Vermogen. Doch sind sie offenbar nicht allein so zu nehmen,
wie sie sich gewohnlich an der Oberfliche oder in der Auflenschicht unseres
BewuBtseins zeigen, némlich voneinander getrennt und passiv Eindriicke
von aullen empfangend; vielmehr gilt es, sie bis zu der im Seelengrund wur-
zelnden Bildkraft zuriickzuverfolgen, wo sie, in ihrer einen Wurzel mitein-
ander verbunden, von dem aktiven Entwerfen der Urbilder befruchtet werden.

Wir sagten, zun dchst meine Ignatius die ,leiblichen” Sinne, weil er auf
diese wahrscheinlich nicht ausschlieBlich abzielt. Er weist ndmlich den Sinnen
auch geistige Erlebnisinhalte zu, die naturgemiB leiblichen Vermogen nicht
zuginglich sind. Hier scheinen sich hinter den leiblichen Sinnen die in der
mystischen Uberlieferung der Kirche wohlbekannten geistigen Sinne



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung 111 437

anzukiindigen; ihnen wiirde eine dem Seelengrund in sich selbst, nicht nur im
Zusammenhang mit der schépferischen Phantasie zukommende und damit rein
geistige (von intellectus und voluntas zu vollziehende), nicht nur versinn-
lichende Bildkraft entsprechen. Dieser genauer nachzuspiiren, iiberschreitet
den Rahmen unserer Untersuchung.

1I .

Die eben entwickelten Tatsachen dringen zu der Frage, warum die Medi-
tation, sobald und sofern sie im Seelengrund Wurzel schligt, immer in das
Element des Bildhaften eingebettet erscheint. Hierin liegt die weitere Frage,
wie sich der Seelengrund zu der urspriinglichen Bildkraft des
Menschen, zu seiner schépferischen Phantasie oder transzendentalen Einbil-
dungskraft verhilt. Deren Wesen im einzelnen zu entfalten und zu begriin-
den, wird unsere erste Aufgabe sein.

Wihlen wir den Gang unserer Uberlegungen so, daB wir vom Bildhaften
allmihlich den Weg zur Bildkraft bahnen. Das Bildhafte verweist auf die
Sinneserkenntnis; denn diese hat es wesentlich mit Bildern zu tun;
immer und {iberall hat sie Bilder als Inhalte, und ohne Bilder wére sie nicht
das, was sie tatsdchlich ist.

Was nun das Entstehen dieser Bilder angeht, so wire es nicht
richtig zu meinen, sie seien als ganze und fertige Gebilde von den Dingen
einfach der Sinneserkenntnis eingeprigt, also bloB passiv empfangen. Richtig
ist nur, daB von den Dingen Reize ausgehen, die durch unsere Sinnesorgane
als Eindriicke aufgenommen werden, vermittels deren wir die Dinge schlieB3-
lich erkennen. Wenn es demnach einerseits eine echte Rezeptivitadt der
Sinneserkenntnis gibt, so ist anderseits deren Spontaneitidt nicht zu
iibersehen; denn die Eindriicke sind lediglich das Material, aus dem die Sinnes~
erkenntnis durch eine mehrstufige Verarbeitung Empfindungen, Wahrnehmun-
gen, Vorstellungen und damit die Bilder schafft und formt.

Das Vermogen, das die Bilder entwirft, heift Einbildungskraft.
Sie ist rezeptiv, insofern sie hier und jetzt passiv empfangene Eindriicke auf-
nimmt. Sie ist reproduktiv, insofern sie friiher empfangene, hier und jetzt
aber wieder erweckte Eindriicke beim Formen des Bildes dazufiigt. Sie ist
endlich produktiv, insofern sie nicht allein das Empfangene wiedergibt,
sondern dariiber hinaus neue Ziige im Bild dazugibt, die sie schdpferisch her-
vorbringt. Kein Bild kommt zustande, ohne dafl alle drei Betitigungsweisen
der Einbildungskraft zusammenwirken; damit iritt neben der Rezeptivitit
die Spontaneitédt deutlich hervor. Doch kommen nicht immer alle drei Funk-
tionen auf gleiche Weise ins Spiel; eine von ihnen kann so iiberwiegen, da
einmal das Rezeptive und dann wieder das Produktive als kennzeichnendes
Element im Vordergrund steht.

Fiir unsern Zusammenhang ist es vor allem wichtig, das produktive
Element niher zu untersuchen. Gewthnlich sagt man, die produktive Ein-
bildungskraft erzeuge lediglich eine neue Kombination des empfange-
nen Materials. Das stimmt in vielen Fillen; aber die Frage bleibt, nach wel-
chem Plan die neue Kombination vollzogen wird, und woher dieser Plan



438 Joh. B. Lotz

stammt. Gewil kann auch er wieder von auBlen empfangen, aus dem Gegebe-
nen herausgelesen sein; doch geniigt diese Antwort letztlich nicht. Oft ndmlich
ist ein schopferisch entworfener Plan aus dem vorliegenden Gegebenen
schlechterdings nicht abzuleiten. Aullerdem holt aus denselben Gegebenheiten
der eine einen Entwurf von unerhérter Urspriinglichkeit heraus, wihrend
der andere nur Kiimmerliches oder auch gar nichts zu erspiiren vermag. Man
sagt, der eine sei eben disponiert, der andere nicht, der eine sei scharfblickend,
der andere stumpfsinnig. Worin aber griinden diese Dispositionen und dieser
Scharfblick? Sie griinden darin, daB ein solcher Mensch den Plan, nach dem
er die Gegebenheiten kombiniert, schon irgendwie in sich trigt; deshalb wer-
den die Eindriicke von vornherein ganz anders verarbeitet als in einem Men-
schen, der einen solchen Plan nicht mifbringt; ja schon das Aufnehmen der
Eindriicke ist jeweils entsprechend verschieden, weil der Plan sogar die Re-
zeptivitat gestaltend beeinflufit.

Die produktive Einbildungskrafi setzt also einen ihr innewohnenden Plan
voraus, der als solcher dem Gegebenen vor-gegeben ist. Nun sind die
meisten dieser Pline zwar bestimmten, hier und jetzt anfallenden Gegeben-
heiten, nicht aber allen Gegebenheiten vor-gegeben, da sie selbst vielfaltig
durch frithere Gegebenheiten bedingt sind. Gibt es aber dariiber hinaus einen
der Einbildungskraft urspriinglich eigenen Plan, der allen Gegebenheiten
vor-gegeben und schon im Aufnehmen und Verarbeiten der allerersten Ein-
driicke am Werke ist? Dall es einen solchen Plan tatsichlich gibt, lehrt ein
Vergleich des Menschen mit dem Tier. Aus denselben Eindriicken, die das
Tier zu seiner jeweiligen Umwelt formi, entwirft der Mensch die Welt-
schlechthin; wihrend das Tier, mag man ihm noch so reiche Eindriicke zu-
fithren, nie wesentlich iiber die ihm eigene Umwelt hinauskommt, geht der
Mensch schon beim Verarbeiten der geringsten Eindriicke auf Welt-schlecht-
hin zu. Dieser Unterschied erklért sich einzig daraus, daB als das allen Ge-
gebenheiten Vor-gegebene im Tier nichts weiter als der Plan seiner beson-
deren Umwelt, im Menschen aber der Plan von Welt-schlechthin angelegt ist.

Was schliet nun der Plan von Welti-iiberhaupt ein? Am Tier
wird sichtbar, was die bloBe Sinneserkenntnis zu leisten imstande ist; sie
bleibt stets auf die besondere Umwelt der betreffenden Tierart beschrénkt.
Infolgedessen wird der Entwurf von Welt-iiberhaupt, der den Menschen
kennzeichnet, in dem griinden, wodurch sich der Mensch iiber das Tier und
damit iiber die bloBe Sinneserkenntnis erhebt, ndmlich in seinem Geiste.
Daher wirkt in dem Entwurf von Welt-iiberhaupt und deshalb in der produk-
tiven Einbildungskraft des Menschen immer schon das Geistige mit. Zum
Wesen des Geistes aber gehort, wie wir friiher bereits sahen, dafl er sich auf
das allumfassende Reich des Seienden-liberhaupt und damit schlieBlich auf
Gott hin entwirft. Wenn sich also das Aufnehmen und Verarbeiten der Ein-
driicke und mithin das Formen der Bilder im Menschen kraft des Planes von
Welt-liberhaupt vollzieht, so geschieht das letztlich kraft des Planes des
Seienden-iliberhaupt, der einzig zu Gott hin entworfen werden kann.

Diese Auffassung allein entspricht der Eigenart der Bilder, die der Mensch



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung II1 439

gestaltet, ndmlich ihrer tiefen Symbolkraft, die mit dem Uberwiegen
des Produktiven immer stidrker wird und schlieBlich die innersten Geheim-
nisse alles Wirklichen zum Ausdruck bringt. Dabei muB man nicht fiirchten,
daB der innere Plan das Wesen der Dinge ver-hiillt; vielmehr ist er gerade
der eigentliche erméglichende Grund, der dieses Wesen ent-hiillt.

111

Nachdem das Produktive in der Einbildungskraft und damit das Entstehen
der Bilder soweit geklért sind, wenden wir uns ausdriicklich dem Seelengrund
zu. Jetzt kénnen wir die Frage beantworten, wiesich Einbildungskraft
und Seelengrund zueinander verhalten.

Das Erste, was der Mensch in sich formt, sind die Bilder. Alle Be-
griffe schopfen aus dieser Quelle, sind nichts anderes als ein Eindringen in
die Tiefe (intus-legere) und ein artikulierendes Durchprigen von Bildgehalten.
Nun aber kommen diese Gehalte selbst, wie wir zeigten, einzig durch Mit-
wirken des Geistigen zustande, weshalb der Geist erstmalig im Bild, also in
der Gestalt der Versinnlichung hervortritt. Daher ist das Bild nicht allein
eine Darstellung des Gegenstandes, sondern ebenso eine Dar-
stellung des Geistes, des Menschengeistes und folglich des Menschen,
des Menschen aber nicht fiir sich allein, sondern im Zusammenhang der gan-
zen Seinsordnung und deshalb vor Gott. Hierbei ist der einzelne dingliche
Gegenstand das Inhaltliche, Wechselnde, Zufillige, wihrend der Mensch
in der Seinsordnung das Formale, d. h. das Formgebende, Bleibende ist.
Steht die Wiedergabe des Gegenstindlichen im Vordergrund und spielt das
Formale lediglich als Hintergrund mit, so hat das Bild rezeptiven Charakter.
Tritt hingegen die Versinnlichung des Bleibenden in den Vordergrund und
prigt dieses dem Gegensténdlichen seine Eigenart ein, so hat das Bild produk-
tiven Charakter. Jedenfalls wird das Gegenstindliche nur soweit in seiner
Tiefe und Symbolkraft erschlossen, als es von dem Formalen durchleuchtet
oder dieses in jenem versinnlicht wird.

Beantworten wir nun die Frage, welche Schicht des Geistes in der Einbil-
dungskraft am Werke ist und deshalb in den Bildentwiirfen versinnlicht wird.
Das kann einzig die memoria oder der Seelengrund sein; der Kern des For -~
malen in den Bildern ist nichts anderes als die versinnlichte Struk-
tur des Seelengrundes. Wie das Bild dem Begriff, so geht der Seelen-
grund dem intellectus und der voluntas voraus; daher gehort der Seelengrund
mit dem Bild und folgerichtig mit der Einbildungskraft zusammen. Intellectus
und voluntas hingegen vollziehen gerade das artikulierende Durchprigen der
urspriinglichen Bildgehalte und bewegen sich damit im Reiche des Begriffs.
Je tiefer sie also in den Seelengrund hineingebunden bleiben, desto inniger
ist der Begriff noch mit dem Bilde eins. Von hier aus wird verstindlich, daB
die Meditation durch ihren Riickgang in den Seelengrund notwendig in die
Welt des Bildhaften eintritt, dal deshalb das Bild in der Meditation eine we-
sentliche, unverlierbare Rolle spielt.

Wie sich aus allem ergibt, wurzelt die Meditation in derselben bild-



440 Joh. B. Lotz

entwerfenden Tiefenschicht wie die Mythenbildung und die kiinst-
lerische Inspiration oder wie das echte Symbolschaffen Wo
der Sinn fiir Symbole, in denen die letzten Geheimnisse des Daseins verwahrt
und gegenwirtig sind, schwindet, ist jene Tiefenschicht verkiimmert, kann
folglich weder die Kunst noch die Meditation gedeihen. :

Fithren wir zur Beleuchtung der Meditation den Vergleich zwischen
ihr und der Kunst noch etwas weiter. Die Gesichte des Kiinstlers bediirfen
der handwerklichen Ausarbeitung und Umsetzung in das Material; so ver-
langt das Bildhafte in der Meditation nach der artikulierenden, aneignenden
Titigkeit von intellectus und voluntas. Alles Tun des Kiinstlers bleibt der
urspriinglichen Inspiration nahe, wird von ihr getragen und gefiihrt, kann sie
aber nie ersetzen oder auch nur von ihr sich 16sen, ohne in unfruchtbaren
Leerlauf und blofles Handwerk abzusinken; #hnlich miissen Verstand und
Wille in der Meditation vom Bildhaften leben, weil sie sich sonst die Wur-
zeln abschneiden und in Rationalismus absterben. Das Aufnehmen von nach-
traglich hinzutretenden Elementen in das Kunstwerk ist nur dann gerecht-
fertigt, wenn diese Elemente bis zur Tiefe der anfinglichen Eingebung hinab-
wirken und mit dieser verschmelzen; nicht anders verhilt es sich mit dufleren
Bildmotiven in der Meditation, da auch sie mit dem inneren Entwurf ver-
wachsen miissen. Schliefilich fordert das echte Nachvollziehen eines Kunst-
werks, daf der Beschauer bis zur bildentwerfenden Tiefenschicht in sich
selbst und im Kiinstler vordringe und so an der Inspiration teilnehme, die
hier ihren Niederschlag gefunden hat; dasselbe gilt von der meditativen Ver-
senkung in Symbole, in Personen sowie deren Worte und Handlungen
(Ignatius) und in Meditationen anderer, wobei jedesmal Tiefe auf Tiefe
treffen mufl.

Iv

"An dieser Stelle sind einige Bedenken zu beriicksichtigen, die unsere
Uberlegungen von der Wurzel her bedrohen. Man kénnte zun dchst fragen,
ob das Bildhafte fiir die Kunst die entscheidende Bedeutung hat,
die ihm hier zugeschrieben wird, ob die kiinstlerische Inspiration also wirklich
aus der Einbildungskraft oder nicht vielmehr aus dem Geiste stammt. Sicher
sind im Kunstwerk der geistige Gehalt und das Element des Bildhaften so
urspriinglich und unmittelbar eins, dal man keines vom andern trennen kann,
ohne das Kunstwerk zu zerstéren; dabei ist das Bildhafte weit zu verstehen
als versinnlichende Darstellung, nicht auf den Gesichtssinn beschrinkt. Weil
demnach die Versinnlichung wesentlich zum Kunstwerk gehort, gibt es keine
kiinstlerische Inspiration ohne die Einbildungskraft oder die schopferische
Phantasie; weil es sich aber zugleich um die Versinnlichung geistiger Gehalte
handelt, ist ebenso die Mitwirkung des Geistigen erforderlich, wie von Anfang
an betont wurde. Natiirlich lassen sich verschiedene Spielarten der kiinst-
lerischen Inspiration feststellen, je nach dem und in welchem MaBe das sinn-
liche bzw. das geistige Element {iberwiegt.

Entsprechend scheint es mit der Meditation zu sein. Da sie einerseits



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung III 441

in derselben Tiefenschicht wie die kiinstlerische Inspiration ihren eigentlichen
Sitz hat, entfaltet sie sich im Element des Bildhaften; da sie anderseits wesen-
haft um Geistiges kreist, wohnt sie im Seelengrund, nicht allein insofern er
mit dem Leib eins ist und die Einbildungskraft aus sich entldft, sondern vor
allem insofern er mit seiner Michtigkeit den Leib iiberschreitet und die Wur-
zel von Verstand und Wille ist. Die Meditation wéchst und bliiht dort, wo
Einbildungskraft, Verstand und Wille aus dem Seelengrund entspringen, wo
sie sich deshalb noch in seiner Einheit durchdringen und von seiner ganzheit-
lichen Fiille sich ndhren. Doch sind verschiedene Auspridgungen moglich, in-
sofern mehr das Sinnliche oder mehr das Geistige, mehr die Einheit des Seelen-
grundes oder mehr die Dreiheit der Krifte hervortritt.

Eine zweite Frage betrifft das Verhiltnis der unartikulierten Inspira-
tion zu der artikulierenden Ausarbeitung des Werkes oder das Verhiltnis
zwischen dem noch unartikulierten Bildhaften und dem arti-
kulierenden Begriff in der Meditation. Zunichst sieht es so aus, als
ob das Unartikulierte reicher wire und die Ganzheit mit einem
Griff umfaBte, wéhrend das Artikulieren nur Schritt fiir Schritt und nie voll-
stdndig die Ganzheit erreicht. Sicher ist das Unartikulierte nicht allein des-
halb, weil es unartikuliert ist, reicher und tiefer als das Artikulierte; denn
nicht allen Bildern kommt der gleiche Reichtum und die gleiche Tiefe zu. Von
Bildern, die das Gegenstindliche nach seinen Einzelheiten und seiner Aufien-
schicht wiedergeben, sind die andern zu unterscheiden, in denen die Versinn-
lichung des Seelengrundes und damit das Erschliefien des Geheimnisses der
Dinge vorherrscht. In diesen letzteren lebt noch nicht begrifflich artikuliert
ein solcher Reichtum und eine solche Tiefe, daB} sie vom begrifflichen Artiku-
lieren nie ganz eingeholt werden. Von hier aus wird verstdndlich, daB die
Kunst stets der Philosophie vorauseilt und im Philosophieren selbst der Begriff
erst der Intuition folgt.

‘Anderseits sind die unartikulierten Bilder auf den ausarbeitenden artikiu-
lierenden Begriff angewiesen. Dieser allein bewahrt sie vor der Gefahr des
Zerfliefens und Sich-verfliichtigens, fithrtiiber diesie umdrohende Zweideutig-
keit hinaus und in ihre eindeutige Sinngebung hinein. Damit wird die den
Bildern innewohnende Bedeutung, die in den versinnlichenden Elementen
zwar ent-hiillt, aber ebenso auch ver-hiillt ist, erst ausdriicklich hervor-
gehoben und nach ihrer ganzen Fiille ausgelegt. Dieses Aus-legen bringt gewi}
ein Zer-legen des im Bild als Einheit Vorgestellten mit sich, doch vermdégen
wir Reichtum und Tiefe des Bildes einzig so uns ganz anzueignen; in diesem
Sinne ist der artikulierende Begriff dem unartikulierten Bild an
Reichtum iiberlegen.

Damit der Mensch weder dem Irrationalismus noch dem Rationalismus ver-
falle, miissen ganzheitliches Bild und durchgliedernder Begriff ineinander-
spielen. Hier gibt es wiederum verschiedene Typen; sie liegen alle zwischen
dem Bild, das sich den Begriff einordnet, und dem Begriff, der sich das Bild
einordnet; nie darf die Verbindung beider véllig zerreiBlen, weil sonst sowohl
das Bild als auch der Begriff sich selbst zerstéren. Die Meditation und die



442 Joh. B. Lotz

Kunst gehdren zum ersten Pol, die Philosophie hingegen zum zweiten. (Der
Unterschied, der in dieser Beziehung zwischen Meditation und Kunst besteht,
mag jetzt unbeachtet bleiben.)

Als dritte Frage meldet sich, ob nicht unsere Darlegungen den
Schwerpunkt des Menschen ungebiihrlich aus dem Geistig-Begriff-
lichen in das Sinnlich-Bildhafte verla gern. Damit hingt das weitere Be-
denken zusammen, ob nicht das, was nach unseren Ausfilhrungen nur das
Bildhafte leisten kann, ebenso und besser vom Begrifflichen selbst schon er-
fiillt wird. In beiden Bereichen ist es ndmlich derselbe formale Hintergrund,
der am Werke ist und zum Vorschein kommt, ndmlich der Entwurf des Men-
schen in der Welt, in der Seinsordnung und vor Gott. Warum soll man aber
auf die im Bild verhiillte Offenbarkeit dieses Entwurfes zuriickgreifen, wenn
er sich im geistigen Begriff ohne bildliche Hiillen, also unverhiillt zeigt?

Unsere Antwort geht davon aus, dafl sich der Mensch zuerst in der versinn-
lichenden Gestalt des Bildes begegnet, wie wir bereits darlegten. Hierin wur-
zelt aber jede {iber das Bildhafte hinausfithrende geistige Selbstbegegnung;
der Begriff wiachst letztlich immer aus dem Bild hervor. Deshalb
umschlieit die unverhiillte Offenbarkeit des Grundentwurfs im Begriff wesen-
haft dessen verhiillte Offenbarkeit im Bild, weil jene von dieser herkommt
und aus ihr sich ndhrt. Umgekehrt umschlieB8t ebenfalls die verhiillte Offen-
barkeit des Grundentwurfs im Bild wesenhaft dessen unverhiillte Offenbar-
keit im Begriff, weil jene zu dieser hinstrebt und von deren vorauswirkendem
Einflu lebt. Beide Male ist das Ganze im Spiel, Bild und Begriff oder
Leib und Geist, nur in verschiedener Akzentuierung. Der ganze Mensch findet
sich selbst und dadurch alles zuletzt im Geist (Begriff), aber nicht ohne
den Leib; er findet sich selbst und alles zuerst im Leib (Bild), aber nicht
ohne den Geist. Das anfingliche und das vollendete Finden seiner selbst und
aller Dinge vollzieht sich also im selben Medium, ndmlich im ganzen Menschen.

‘Bild und Begrift sind zugleich eins und verschieden wie Leib und Geist.
In der Schicht des Seelengrundes tritt die Einheit beider hervor, in jener von
Verstand und Wille aber ihre Verschiedenheit. Da nun die Meditation
dort geschieht, wo Verstand und Wille noch im Seelengrund zusammen-
gehalten sind, lebt sie in der Einheit von Bild und Begriff, in
dem vom Begriff schon durchleuchteten Bild oder in dem im Bild noch ver-
korperten Begriff. So stellt sie einen eigenartigen Vollendungszustand des
Menschen dar, der wohl am tiefsten seinem Wesen gemiB8 ist. Ihr kommt die
Kunst nahe, wihrend in der Philosophie das Bild hinter dem Begriff zuriick-
tritt.

v

.Im steten Hinblick auf die Meditation ist noch genauer zu bestimmen, wie
sich das Bildhafte im Seelenleben des Menschen ausprigt.

Oben bereits haben wir im Bild die beiden Gesichtspunkte des Inhalt-
lichen und des Formalen unterschieden. Wie es beim Inhaltlichen um
die Vorstellung des dufleren Gegenstandes geht, so handelt es sich beim For-



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung III 443

malen um die Darstellung des Menschen selbst oder (deutlicher gesagt) des
ihm innewohnenden und ihn konstituierenden Grundentwurfs. Weil das In-
haltliche den Gegenstand abbildet, soll diese Seite des Bildes das Ab-bild
heiflen. Ihr stellen wir die andere Seite als das Ur-bild gegeniiber, weil das
Formale das darstellt, was urspriinglich und vor allen Gegebenheiten zum
Wesen des Menschen gehort. AuBerdem zeichnet das Urbild die allgemeine
Struktur des Abbildes vor, weshalb jenes die Bedingung der Moglichkeit fiir
dieses ist; einzig kraft des Urbildes, das der Mensch von sich selbst entwirft,
vermag er Abbilder von Dingen zu formen. Das stindig wechselnde Abbild
griindet also in dem stets bleibenden Urbild. Demnach durchdringen sich in
jedem Bild Abbild und Urbild; doch kann das Abbild so vorherrschen, da
das Urbild mehr oder weniger tibersehen wird, wie auch umgekehrt das Ur-
bild so sehr den Blick fesseln kann, dal das Abbild fast vergessen oder um-
geschmolzen wird.

Nach dem Gesagten kann das Abbild nie ohne das Urbild vor-
kommen; jenes von diesem génzlich trennen, hiefle es zerstéren. Das Abbild
ist in seinem innersten Kern nichts anderes als das auf bestimmte Weise kon-
kretisierte oder in eine Besonderung eingegangene Urbild. Es bleibt die ent-
gegengesetzte Frage, ob nimlich das Urbild ohne das Abbild auf-
treten kann. GewiBl erscheint fiir gewdhnlich das Urbild nur in einem be-
stimmten Abbild, von diesem konkretisiert und als dessen formaler Hinter-
grund. Doch kann das Urbild immer mehr durch das Abbild hindurchleuchten
und dieses gleichsam in seinen Dienst nehmen. Dann werden allméihlich die
von den Dingen stammenden Bildelemente umgeschmolzen und ganz zum
Ausdruck des Urbildes gemacht, so daf3 sie ihre Abbildfunktion verlieren und
nicht mehr einfach den Gegenstand wiedergeben, von dem sie ausgingen. In
solchen sozusagen reinen Urbildern entfaltet sich die kiinstlerische
Inspiration; auf sie geht auch die Meditation zuriick.

Wie sich soeben zeigte, verlangt das Formen des Urbildes neben dem
inneren, aus dem Seelengrund entspringenden Entwurf auch &uBlere, vom
Gegenstindlichen herkommende Bildelemente. Damit tritt zum meta-
physischen Gedéichtnis, das den inneren Entwurf in sich trdgt, das empirische
Gedéchtnis, das die duBeren Bildelemente festhilt. Das Urbild entsteht, indem
sich das metaphysische Gedédchtnis im empirischen oder der innere Entwurf
in &duBeren Bildelementen konkretisiert. Nun sind aber die dufleren Bild-
elemente nie imstande, den inneren Entwurf auszuschopfen; deshalb ver-
schafft sich dieser in einer Mehrzahl von Urbildern Ausdruck,
deren jedes das Ganze nur unter einer bestimmten Riicksicht darstellt. AuBer-
dem werden die duBleren Bildelemente erst im Laufe der Zeit angeeignet;
daher ist eine Entwicklung der Urbilder anzunehmen, und zwar
wohl nicht nur im Einzelleben, sondern auch in der Geschichte der Menschheit.
Durch die Vielheit der verschiedenen Urbilder lduft das eine immer gleiche
Urhild, insofern jene den letztlich selben inneren Entwurf versinnlichen und
deshalb auch in den Grundziigen iibereinstimmen.

- Hier meldet sich die Befuirchtung, das Bauen auf die Urbilder werde



444 Joh. B. Lotz

zu Phantastereien und Halluzinationen verfilhren. Davor schiitzen
auch nicht die den inneren Entwurf konkretisierenden #duferen Bildelemente,
weil sie ja wenigstens in den sogenannten reinen Urbildern ihrer Abbild-
funktion entkleidet und lediglich zum versinnlichenden Ausdruck des inneren
Entwurfs umgeschmolzen werden. — Die Befiirchtung 1i8t sich durch den
Hinweis zerstreuen, daB unsere Uberlegungen nur das Urbild in und hinter
demn Abbild sichtbar machen, nicht aber von diesem trennen wollen. Wie der
Mensch nicht im bloSen Abbild untergehen und das Urbild {ibersehen darf;
so kann er sich auch nicht auf das Urbild beschrinken und das Abbild ver-
nachldssigen. Vielmehr miissen beide ineinanderspielen. Einerseits
wird das Urbild im Abbild dessen Tiefe zum Aufleuchten bringen und damit
das Abbild in das Urbild eingehen; anderseits wird das Abbild dem Urbild
den Zusammenhang mit dem gegensténdlich Wirklichen verleihen und damit
das Urbild in das Abbild eingehen. Diese Durchdringung von Urbild und Ab-
bild ist moglich, weil in beiden dieselbe Seinsordnung waltet, nur auf ver-
schiedener Stufe der BewuBtheit und Ausprigung. :

Eine andere Schwierigkeit konnte daraus entstehen, daf§ sich die
Urbilder ebenso wie die kiinstlerische Inspiration in einer Tiefenzone gestal-
ten, die dem direkten Eingriff unserer Freiheit entzogen ist. Sie entwickeln
sich mit einer gewissen Naturnotwendigkeit und steigen nach eigenem Gesetz
aus dem Abgrund der Seele empor. Das bewuBte und freie Tun von Verstand
und Wille kann sie nicht aktiv hervorbringen, sondern lediglich passiv
empfangen; es wird mit ihnen beschenkt, von ihnen erfaft und manchmat
tiberwiltigt.

Diese naturhafte Notwendigkeit ist einerseits eine Garantie fiir die
unverbogene Echtheit der Urbilder, weil ihr geradliniges inneres Wach-
sen nicht durch unerleuchtete Willkiir abgelenkt und verdorben wird. Trotz
der Erbsiinde ist unsere Natur in ithrem Innersten gut, ist vor allem die Struk-
tur des Seelengrundes nicht gestért oder gar zerstort, weshalb die ent-
sprechenden Urbilder uns ein sicheres Geleit zur Tiefe und zum Reichtum des
Lebens geben und wir uns ihnen ruhig anvertrauen diirfen. — Anderseits
kénnen die eigentlichen Urbilder wegen ihrer Bindung an die #uBeren Bild-
elemente und an die Abbilder durch stérende Einfliisse iiberlagert werden;
so entstehen Pseudo-Urbilder, die den Menschen in die Irre fithren. Hier ist
zu beachten, daB wir der uns bedringenden Bilderwelt doch nicht véllig
machtlos ausgeliefert sind; denn wir vermdgen gerade von den Abbildern
und den dufleren Bildelementen her wenigstens indirekt bis in die Zone
der Urbilder hineinzuwirken. Dadurch wird es méglich, Pseudo-
Urbilder zu tiberwinden, zu den eigentlichen Urbildern hinzufinden und auch
deren konkrete Ausgestaltung in etwa mitzuprigen. Demnach verbindet sich
mit der Passivitit die Aktivitit.

Ein letztes sei wenigstens kurz angedeutet. Gemi3 dem frither Entwickel-
ten sind Verstand und Wille im Seelengrund eins, schwingen das wissende
und das affektive Verhalten auf das innigste, ja untrennbar inein-
ander. Wenden wir das auf die Bilderwelt an, so erscheint deren Vollziehen



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung III 445

zunichst als ein Wissen oder Erkennen. Auf den Seelengrund zuriickgenom-
men, muB dieses ebenfalls mit dem Affektiven eins sein. Da aber nicht das
Abbild im Vordergrund steht, kann sich das Affektive zunichst nicht als
Wohlgefallen an einem Gegenstindlichen oder als dessen Anstreben dufBern.
Anderes entspricht dem Urbild, das den Menschen in seiner wesentlichen und
geschichtlich gewordenen Verfassung darstellt, ihn in dem, was und wie er
ist, oder in seinem Zustand erschlieBt. Hier kommt nur ein affektives Ja-
oder Nein-Sagen zu diesem Zustand durch Freude oder Trauer, durch Hoff-
nung oder Verzweiflung usw. in Betracht.

Diese Affekte erstrecken sich iiber den Menschen hinaus auf die gesamte
Seinsordnung, insofern er sich immer schon in dieser irgendwie vor-
findet und offenbar ist, insofern diese im Bild ihm noch nicht als etwas Anderes
gegeniibertritt, sondern gleichsam als sein erweitertes Selbst und deshalb als
etwas ihn unmittelbar Angehendes und Bewegendes erscheint. Flir unsere
innere Erfahrung sind die affektiven Reaktionen oder Stimmungen meist
greifbarer als die sie tragenden und auslésenden Bildgehalte oder Er-
schlossenheiten; deshalb darf man aber letztere nicht leugnen und so erstere
in etwas véllig Irrationales verkehren. Wenn das Bildhafte mehr als das
bloB Begriffliche die Affekte oder gefithlsmidBigen Stimmungen weckt, so
hat das darin seinen Grund, dafl die Bilder im Gegensatz zur Zergliederung
des Begriffs ein Ganzheitserlebnis gew#hren, daB sie im Gegensatz zum Vor-
wiegen des Geistigen im Begriff den ganzen Menschen ins Spiel bringen, da
sie schliefllich im Gegensatz zu der Trennung von Mensch und Gegenstand im
Begriff die Einheit beider darstellen. Die Grundstimmungen, von denen hier
allein die Rede ist, umgeben die vorbildlichen Gehalte des im Empirischen
konkretisierten metaphysischen Gedichtnisses und bediirfen genau wie dieses
der ergidnzenden Entfaltung durch Verstand und Wille.

VI

AbschlieBend soll die christliche Meditation in den Zusammen-
hang des bisher iiber das Bildhafte Entwickelten hineingestellt werden.
Besonders ist zu kléren, wie sich die iibernatiirliche, auf Offenbarung
ruhende Gnadenordnung zur Bildkraft der Seele verhilt.

Da es uns nicht um die psychotherapeutische, sondern um die religiése
Meditation geht, sind fiir uns nur ganz bestimmte Bilder von Bedeutung.
Wihrend namlich die Psychotherapie auf jede bildhafte Selbstdarstellung der
Seele oder des Menschen zu achten hat, kommt fiir die religiose Meditation
nur das in Betracht, worin er sich in seinem Verhiltnis zu Gott vollzieht.
Andere Beziige (zu der Welt, zu den Mitmenschen, zu sich selbst) spielen nur
insoweit herein, als sie das Verhéltnis zu Gott beriihren. Wie wir frither niher
darlegten, ist aber das letztlich Bewegende in allem menschlichen Tun die
metaphysische Unruhe des Herzens zu Gott oder Gottes abwesende Anwesen-
heit im Seelengrund. Weil nun das Entwerfen der Urbilder nichts anderes
als eine Versinnlichung der Struktur des Seelengrundes ist, wird in allen
Urbildern das Gottesverhéltnis wenigstens als Hintergrund auf-



446 Joh. B. Lotz

scheinen, wird dieses in einigen Urbildern auch als filhrendes Thema hervor-
treten. In letztere dringt die Meditation ein, um sie als Kern baut sie sich auf.
Von auflen kommende Bilder und Symbole werden nur in dem MafBe medi-
tativ bewdiltigt, wie sie diese Urbilder in Schwingung versetzen; umgekehrt
werden auch diese Urbilder um so méchtiger sich auswirken, je tiefer Bilder
und Symbole von auflen sie erwecken und befruchten.

Da8 die religiose Meditation, soweit sie mit dem Wesen des Menschen ge-
geben ist, in den Urbildern wurzelt, ist nach dem Gesagten ohne weiteres
verstidndlich. Wie steht es aber mit der ausgesprochen christlichen
Meditation? Dadie Urbilder im Wesen des Menschen vorgezeichnet
sind, die christliche Wirklichkeit aber nicht mit diesem Wesen gesetzt, sondern
ein freies Geschenk Gottes ist, erhebt sich die Frage, ob das Christliche in den
Urbildern enthalten ist und ob deshalb die eigentlich christliche Meditation
ebenfalls in den Urbildern wurzelt.

Nie hat es einen blo8 natiirlichen, sondern immer nur einen iibernatiirlich
erhobenen oder wenigstens auf die Ubernatur hingeordneten Menschen gege-
ben. Deshalb konnten sich in ihm nie blof natiirliche Urbilder, sondern
immer nur solche, wie sie dem auf die Ubernatur bezogenen Menschen ent-
sprechen, gestalten. Aullerdem ging dieser Mensch wenigstens seit dem Proto-
evangelium und dann immer deutlicher wiahrend des alten Bundes auf Christi
erstes Kommen zu, wie er nunmehr dessen zweitem Kommen entgegeneilt.
Wenn aber Christus die Mitte ist, um die sich die ganze Geschichte der Mensch-
heit entfaltet, steht zu erwarten, daB auch die Urbilder ein irgendwiechrist-
liches Geprige aufweisen.

Zum tieferen Verstdndnis dessen erinnern wir daran, daf die
Urbilder sich geschichtlich entwickeln und daB wir durch die Abbilder und
die #uBeren Bildelemente einen gewissen Einfluf auf deren konkrete Aus-
gestaltung haben. Nun hat Gott die christliche Gnadenwirklichkeit nicht nur
unseren Tiefen eingesenkt, sondern er hat sie auch durch seine Offenbarung
und den Glauben unserem BewuBtsein zuginglich gemacht. Dieses Glau-
bensbewulBtsein wird, soweit es sich ungebrochen nach unseren seeli-
schen Gesetzen entfalten kann, bis zur Zone der Urbilder hinabwachsen und
diesen immer machtvoller ein christliches Geprige verleihen. Erst aus solchen
Urbildern konnen christliche Kunst, christliches Symbolschaffen und. christ-
liche Meditation erblithen, wobei selbstverstindlich auBler den natiirlichen
Gesetzen der Seele besondere gittliche Eingebungen in Rechnung zu stellen
sind. Vor allem die christliche Meditation kann sich an dem christlich Bild-
haften, das von auflen kommt, nur dann wahrhaft entziinden, wenn diesem
ein starkes Entwerfen christlicher Urbilder von innen her entgegenkommt,
wenn das AuBlere und das Innere sich durchdringen und befruchten.

Gemif dem oben Entwickelten mufl mit dem Urbild das Abbild zu-
sammenspielen; das gilt auch fiir die christliche Meditation. Infolgedessen
hat sie trotz ihres Lebens in den Urbildern sich stindig Wirklichkeiten anzu-
eignen, in denen das Christliche irgendwie gegensténdlich geworden ist, um
sich daran auszurichten und sich daraus zu nidhren. Solche Wirklichkeiten



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung III 447

sind etwa die Heilige Schrift, die Sichtbarkeit der Kirche, der Vollzug der
Sakramente und der ganzen Liturgie, sonstige christliche Zeichen und Sym-
bole, Worte und Taten der Heiligen, vor allem und tiber alles aber Christus
selbst. Da in ihm die Gottheit leibhaftig wohnt und auf seinem Antlitz
die Herrlichkeit Gottes erstrahlt, ist er der Inbegriff der christlichen Wirklich~
keit und ihres Sichtbarwerdens im Sinnesbereich. Darum wendet sich die Me-
ditation immer neu Christus als ihrem zentralen Gegenstand zu, wozu Ignatius
in seinen Exerzitien eine unsterbliche Anleitung gibt. Doch wird das so ge~
wonnene Abbild Christi erst dann seine letzte Tiefe ¢ffnen, wenn es bis auf
die Urbilder zurlickgefiihrt wird, wie auch diese gerade von diesem Abbild
ihre reichste Befruchtung empfangen. So geht die Meditation schlieB3lich
zwischen dem Christus, dem wir im Abbild immer neu begegnen, und dem
Christus, der uns letztlich aus dem Urbild entgegenkommt, hin und her; sie
filhrt von Christus zu Christus.

Was die der Meditation eigenen Gefdhrdungen, die Unterscheidung der
Geister und schlieBlich die Winke fiir die praktische Verwirklichung angeht,
so wird sich damit ein letzter Artikel befassen.





