
448 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Bulle Pius XII. •Munificentissimus" über die leibliche 
Aufnahme Mariens in den Himmel 

APOSTOLISCHE KONSTITUTION 
DURCH DIE ALS GLAUBENSSATZ DEFINIERT WIRD, DASS DIE JUNGFRÄU- 
LICHE GOTTESMUTTER MARIA MIT LEIB UND SEELE IN DIE HIMMLISCHE 
GLORIE AUFGENOMMEN WORDEN IST. 

PIUS BISCHOF KNECHT DER KNECHTE GOTTES 
ZUM IMMERWÄHRENDEN GEDENKEN 

Ein marianisches Zeltalter ist angebrochen* 
Gott, der alles vermag und in seiner Vorsehung alles in Weisheit und Liebe an- 

ordnet, pflegt nach seinem geheimen Ratschluß die Leiden der Völker und der Ein- 
zelnen in unendlicher Huld immer wieder durch Freuden zu mildern, damit denen, 
die ihn lieben, alles auf verschiedene und mannigfaltige Weise zum Besten gereiche 
(vgl. Rom 8,23). 

Obwohl Unser Pontiflkat, wie die heutige Welt überhaupt wegen der furchtbarsten 
Heimsuchungen und wegen der großen Zahl derer, die vom Weg der Wahrheit und 
Tugend abirren, von Sorgen, Nöten und Ängsten bedrängt wird, so gereicht es Uns 
dennoch zum großen Trost zu sehen, wie bei öffentlichen und zur Tat drängenden 
Glaubenskundgebungen die marianische Frömmigkeit von Tag zu Tag mehr erstarkt 
und erglüht und fast auf der ganzen Welt Anzeichen eines besseren und heiligeren 
Lebens erkennen läßt. So kommt es, daß die seligste Jungfrau ihr Mutteramt an 
den durch Christi Blut Erlösten mit besonderer Liebe erfüllt, und darum auch Herz 
und Sinn ihrer Kinder umso nachdrücklicher zu einem eifrigen Betrachten ihrer 
Gnadenvorzüge angeregt werden. 

Gott, der von Ewigkeit her mit einzigartiger Liebe und Herablassung auf Maria 
die Jungfrau herabgeschaut hat, verwirklichte, • als die Fülle der Zeit gekommen 
war" (Gal4,4), seinen Vorsehungsplan auf solche Weise, daß alle ihr mit größter 
Freigebigkeit gewährten Privilegien und Gnadenvorzüge in vollkommenster Har- 
monie erstrahlten. Wenn auch die Kirche diese Freigebigkeit und Gnadenharmonie 
immer schon erkannt und im Laufe der Jahrhunderte immer mehr erforscht hat, 
so ist doch erst in unserer Zeit das Privileg der leiblichen Aufnahme der jungfräu- 
lichen Gottesgebärerin Maria in den Himmel in hellerem Lichte aufgeleuchtet. 

Damals, als Unser Vorgänger Pius IX. unverg. Angedenkens den Glaubenssatz 
von der Unbefleckten Empfängnis der hehren Gottesmutter feierlich verkündete, 
erstrahlte auch ihre Aufnahme in den Himmel in neuem Glänze. Beide Privilegien 
hängen nämlich aufs engste miteinander zusammen. Christus hat durch seinen eige- 
nen Tod Sünde und Tod überwunden; und wer durch die Taufe auf übernatürliche 
Weise wiedergeboren ist, besiegt Sünde und Tod ebenso durch Christus. Die volle 
Auswirkung des Sieges über den Tod will Gott allerdings den Gerechten erst am 
Ende der Zeiten gewähren. Darum zerfallen auch die Leiber der Gerechten nach 
dem Tod und werden erst am Jüngsten Tag mit ihrer verklärten Seele wieder 
vereint. 

Nur die allerseligste Jungfrau Maria wollte Gott von diesem allgemeinen Gesetz 
ausgenommen wissen. Denn sie hat durch ihre völlig einzigartige Gnade und Er- 
wählung, nämlich durch ihre Unbefleckte Empfängnis, die Sünde besiegt und war 
darum dem Gesetz, im Grabe verwesen zu müssen, nicht unterworfen; sie brauchte 
darum auf die Erlösung ihres Leibes nicht bis zum Jüngsten Tage zu warten. 

Seitdem darum feierlich erklärt worden war, daß die jungfräuliche Gottesmutter 
Maria vom ersten Augenblick ihres Daseins an von der Makel der Erbschuld be- 

* Die Untertitel sind zur besseren Übersicht vom Übersetzer eingefügt worden. 



Aus dem Leben der Kirche 449 

wahrt geblieben, wuchs die Hoffnung im Herzen der Gläubigen, daß auch Mariens 
leibliche Aufnahme in den Himmel vom obersten Lehramt der Kirche alsbald zum 
Dogma erhoben würde. 

Die Bittgesuche des katholischen Erdkreises um Dogmatisierung 
der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 

Tatsächlich haben seitdem nicht nur einzelne Gläubige, sondern auch die Ver- 
treter von Nationen und Kirchenprovinzen und nicht wenige Väter des Vatikani- 
schen Konzils um diese Dogmatisierung gebeten. 

In der Folgezeit ließen die Bitten und Wünsche nicht mehr nach, sondern nahmen 
im Gegenteil an Zahl und Dringlichkeit täglich zu. Man veranstaltete in diesem An- 
liegen wahre Gebetskreuzzüge; von vielen und hervorragenden Theologen wurden 
• teils ganz persönlich, teils an öffentlichen kirchlichen Lehranstalten und anderen 
theologischen Schulen • mit Eifer und Nachdruck Spezialstudien betrieben; in vielen 
Teilen der katholischen Welt fanden nationale und internationale marianische Kon- 
gresse statt. Solche Studien und Untersuchungen haben immer klarer herausgestellt, 
daß im christlichen, der Kirche anvertrauten Glaubensschatz auch das Dogma von 
der Aufnahme Mariens in den Himmel enthalten sei; und meistens wurden im An- 
schluß daran Bittschriften an den Apostolischen Stuhl gerichtet, er möge diese 
Wahrheit feierlich definieren. 

In diesem frommen Wettstreit waren die Gläubigen auf wunderbare Weise eins 
mit ihren Oberhirten. Auch diese richteten in ansehnlicher Zahl gleichlautende 
Bittschriften an den Nachfolger Petri. Als Wir daher auf den päpstlichen Thron 
erhoben wurden, waren derartige Bitten zu vielen Tausenden an den Apostolischen 
Stuhl gelangt und zwar aus allen Teilen der Erde, aus allen Ständen, von Unseren 
geliebten Söhnen, den Kardinälen des Hl. Kollegiums, von den verehrungswürdigen 
Brüdern, den Erzbischöfen und Bischöfen, von Diözesen und Pfarreien. 

Das übereinstimmende Urteil des ordentlichen kirchlichen Lehramtes 
und des christlichen Volkes 

Während Wir darum Gott mit Bitten bestürmten, Er möge Uns zur Entscheidung 
einer so schwerwiegenden Sache das Licht des Heiligen Geistes verleihen, gaben 
Wir bestimmte Weisungen und ordneten an, daß man in gemeinsamem Bemühen 
die Frage noch eindringlicher untersuche. Inzwischen sollten alle Bittgesuche ge- 
sammelt und genau geprüft werden, die von Unserem Vorgänger sei. Anged. Pius IX. 
an bis auf unsere Tage über die Aufnahme der allerseligsten Jungfrau in den 
Himmel an den Apostolischen Stuhl gerichtet worden waren1. 

Da es sich aber um eine Sache von solcher Bedeutung und solcher Wichtigkeit 
handelte, hielten Wir es für geboten, alle unsere bischöflichen Mitbrüder direkt 
und autoritativ zu bitten, jeder einzelne von ihnen möchte uns seine Ansicht in 
klaren Worten mitteilen. Darum erließen Wir am 1. Mai 1946 Unser Schreiben 
•Deiparae Virginis Mariae" mit folgenden Fragen: •Seid Ihr der Meinung, Ehr- 
würdige Brüder, bei Eurer Weisheit und Klugheit, daß die leibliche Aufnahme der 
Allerseligsten Jungfrau als Glaubenssatz vorgelegt und definiert werden könne? 
Und wünscht Ihr dies mit Eurem Klerus und Volk?" 

Sie aber, die •der Heilige Geist als Bischöfe zur Leitung der Kirche Gottes ein- 
gesetzt hat" (Apg 20,28), antworteten auf beide Fragen mit einem fast einstimmigen 
Ja. Diese •einzigartige Übereinstimmung der katholischen Oberhirten und Gläubi- 
gen"2, die alle der Ansicht waren, die leibliche Aufnahme der Gottesmutter in den 
Himmel könne als Glaubenssatz definiert werden, zeigt uns die Lehre des ordent- 
lichen Lehramtes und den von demselben getragenen und gelenkten einmütigen 
Glauben des Volkes. Eine solche Übereinstimmung bezeugt schon durch sich selbst 

1 Petitiones de Assumptione corporea B. Virginis Mariae in coelum definienda ad 
S. Sedem delatae; 2 vol., Typis Polyglottis Vaticanis, 1942. 

* Bulla Ineffabilis Deus, Acta Pii IX, p. I, vol. I, p. 615. 



450 Aus dem Leben der Kirche 

in absolut sicherer, irrtumsfreier Weise, daß dieses Privileg eine von Gott geoffen- 
barte Wahrheit ist und zu jenem göttlichen Glaubensschatz gehört, den Christus 
Seiner Kirche zu treuen Händen und zur unfehlbaren Auslegung übergeben hat3. 
Denn das kirchliche Lehramt erfüllt • zwar nicht mit bloß menschlichen Kräften, 
sondern unter dem Beistand des Heiligen Geistes und darum ohne jeden Irrtum • 
den ihm gegebenen Auftrag, die geoffenbarten Wahrheiten durch alle Zeiten hin- 
durch rein und unversehrt zu bewahren. Darum gibt sie diese Wahrheiten unge- 
schmälert weiter, ohne ihnen etwas hinzuzufügen oder sie zu beschneiden. Das Vati- 
kanische Konzil lehrt nämlich •daß der Heilige Geist den Nachfolgern des Petrus 
nicht deshalb versprochen sei, um auf seine Offenbarung hin eine neue Lehre zu 
verkünden, sondern um unter seinem Beistand die von den Aposteln überlieferte 
Offenbarung, den sogenannten Glaubensschatz, heilig zu bewahren und gewissen- 
haft auszulegen"4. 

Darum ist das übereinstimmende Urteil des ordentlichen kirchlichen Lehramtes 
für Uns ein sicheres und unanfechtbares Argument dafür, daß die leibliche Auf- 
nahme der allerseligsten Jungfrau Maria in den Himmel, die • hinsichtlich der 
himmlischen •Verherrlichung" des jungfräulichen Leibes der erhabenen Gottes- 
mutter -r- kein menschlicher Geist mit rein natürlichen Kräften erkennen konnte, 
eine von Gott geoffenbarte Wahrheit ist und darum von allen Kindern der Kirche 
fest und treu geglaubt werden muß. Lehrt doch dasselbe Vatikanische Konzil ganz 
klar: •Mit göttlichem und katholischem Glauben muß man alles glauben, was in 
Gottes Wort, sei es geschrieben oder mündlich überliefert, enthalten ist und von 
der Kirche entweder durch eine feierliche Entscheidung oder vom ordentlichen und 
allgemeinen Lehramt als von Gott geoffenbart zu glauben vorgelegt wird"5. 

Die allmähliche Erhellung des Glaubens an die leibliehe Aufnahme 
Mariens in den Himmel in der Geschichte 

In allen Jahrhunderten, bis auf die ältesten Zeiten zurück, findet man die ver- 
schiedensten Zeugnisse, Anzeichen und Spuren dieses gemeinsamen Glaubens der 
Kirche, und von Tag zu Tag offenbart er sich in hellerem Licht. 

Zwar haben die Gläubigen unter Anleitung und durch die Belehrung ihrer Hirten 
aus der Heiligen Schrift gelernt, daß die Jungfrau Maria während ihrer irdischen 
Pilgerschaft Sorgen, Ängste und Schmerzen gekannt habe und Simeons Weissagung, 
ihr Herz werde unter dem Kreuze ihres Sohnes und unseres Erlösers ein scharfes 
Schwert durchdringen, wirklich eingetroffen sei. Ebenso fiel es ihnen nicht schwer 
zuzustimmen, daß auch die erhabene Mutter Gottes gleich ihrem Eingeborenen den 
Tod erlitten habe. Das hinderte sie aber durchaus nicht, offen zu glauben und zu 
bekennen, ihr heiliger Leib sei nie der Verwesung anheimgefallen, und nie sei das 
erhabene Zelt des göttlichen Wortes in Staub und Asche aufgelöst worden. Durch 
göttliche Gnade erleuchtet und von kindlicher Ehrfurcht und Liebe 2x1 derjenigen 
erfüllt, die Gottes Gebärerin und unsere süßeste Mutter ist, betrachteten sie sogar 
in täglich wachsendem Licht jenen wunderbaren Einklang und Zusammenhang der 
Gnadenvorzüge, die Gott in seiner liebreichsten Vorsehung dieser erhabenen Gehil- 
fin unseres Erlösers gewährt hat und die eine solche Gipfelhöhe erreicht haben, 
wie sie außer ihr keinem Geschöpf • die menschliche Natur Jesu Christi ausgenom- 
men • zuteil geworden ist. 

Für diesen Glauben legen auch ungezählte Gotteshäuser, die dem Geheimnis der 
Aufnahme Mariens in den Himmel geweiht wurden, Zeugnis ab; ebenso die heiligen 
Bilder, die darin zur Verehrung der Gläubigen aufgestellt wurden und die den 
einzigartigen Triumph der seligsten Jungfrau allen sichtbar machen. Städte, Diöze- 
sen und Gegenden wurden dem besonderen Schutz und der Fürsprache der in den 
Himmel aufgenommenen Gottesmutter anvertraut; religiöse Gemeinschaften, die 
von diesem Geheimnis ihren Namen haben, wurden mit Billigung der Kirche ge- 

s Vgl. Cone. Vat. De fide catholica, cap. 4. 
4 Cone. Vat. Const. De Ecclesia Christi cap. 4. 
5 De fide catholica, cap. 3. 



Aus dem Leben der Kirche 451 

gründet. Endlich soll nicht vergessen werden, daß im marianischen Rosenkranz, 
dessen Beten der Apostolische Stuhl so sehr empfiehlt, ein Geheimnis zur Ver- 
ehrung vorgelegt wird, das wie bekannt über die Aufnahme Mariens in den Himmel 
handelt. 

Das Zeugnis der Liturgie 
Auf wahrhaft universale und noch viel glänzendere Weise wurde dieser Glaube 

der heiligen Väter und der Gläubigen bekundet, seitdem er • schon in alter Zeit • 
sowohl in die morgen- wie auch abendländische Liturgie Eingang gefunden hatte. 
Die heiligen Kirchenväter und Kirchenlehrer haben aus dieser Tatsache schon 
immer Licht geschöpft, da ja die Liturgie, wie alle wissen, •ein öffentliches Bekennt- 
nis der übernatürlichen Wahrheiten ist, das dem obersten kirchlichen Lehramt 
untersteht und daher nicht zu unterschätzende Beweise und Zeugnisse zur Klar- 
stellung eines einzelnen Punktes der christlichen Lehre bieten kann"6. 

In den Liturgien, die das Fest des Heimganges oder der Aufnahme Mariens in den 
Himmel aufführen, finden sich Ausdrücke, die darin übereinstimmen, daß dem 
heiligen Leib der jungfräulichen Gottesmutter nach dem Ratschlüsse Gottes bei 
ihrem Übergang aus dieser irdischen Verbannung in den Himmel alles zuteil wurde, 
was der Würde der Mutter des fleischgewordenen Wortes und ihren übrigen Privi- 
legien entspricht. So steht es, um ein berühmtes Beispiel anzuführen, im Sacramentar, 
das Unser Vorgänger unverg. Anged. Hadrian I. an Karl den Großen schickte. Darin 
lesen wir: •Ehrwürdig ist uns, o Gott, das Festgeheimnis jenes Tages, an dem die 
heilige Gottesgebärerin den zeitlichen Tod erlitt, ohne daß sie, die Deinen Sohn, 
unsem Herrn im Fleische geboren hatte, von den Banden des Todes festgehalten 
werden konnte" (Sacramentarium Gregorianum). 

Was hier in jener zurückhaltenden Weise, die der Römischen Liturgie eigen ist, 
angedeutet wird, finden wir in den anderen alten Liturgien des Morgen- und Abend- 
landes reicher und ausführlicher entfaltet. Um nur ein Beispiel herauszugreifen, 
so nennt das Sacramentarium Gallicanum dieses Privileg Mariens •ein unaussprech- 
liches Geheimnis, umso preiswürdiger, je einmaliger die Aufnahme der Jungfrau 
unter uns Menschen ist". In der byzantinischen Liturgie wird die leibliche Aufnahme 
Mariens nicht nur immer und immer wieder mit ihrer Gottesmutter-Würde in Ver- 
bindung gebracht, sondern auch mit ihren anderen Gnadenvorzügen, insbesondere mit 
ihrer jungfräulichen Mutterschaft, die nach Gottes einzigartigem Ratschluß von 
Ewigkeit her bestimmt war: •Dir schenkte Gott, der König aller Dinge, was über 
alle Natur hinausgeht; wie Er Dich nämlich als Jungfrau bewahrt hat, so hat er 
auch Deinen Leib im Grab unverwest erhalten und durch göttliche Heimholung 
verherrlicht"7. 

Da aber der Apostolische Stuhl, auf den das Amt der Apostelfürsten, die Brüder 
im Glauben zu bestärken (vgl. Lk 22,32), übergegangen ist, diese Festfeier durch 
seine Autorität immer feierlicher gestaltete, wurde das drängende Herz der Christ- 
gläubigen mächtig angespornt, die Bedeutung des erwähnten Geheimnisses immer 
mehr zu betrachten. So wurde das Fest der Assumptio von jenem Ehrenplatz, den 
es von Anfang an unter den übrigen Marienfesten innehatte, zum Rang der höheren 
Festfeiern des Kirchenjahres erhoben. Und als Unser Vorgänger, der hl. Sergius I. 
die Litanei oder die sogenannte Stationsprozession an vier Marienfeiertagen vor- 
schrieb, nannte er zusammen das Fest der Geburt, der Verkündigung, der Reinigung 
und des Heimganges der Jungfrau Maria (Liber Pontificalis). In der Folge ließ der 
hl. Papst Leo IV. das Fest, das schon unter dem Namen der Aufnahme der Aller- 
seligsten Gottesgebärerin begangen wurde, noch feierlicher begehen, indem er eine 
Festvigil und eine Oktav anordnete; ja er selbst wollte bei dieser günstigen Gelegen- 
heit an der Festfeier, umringt von einer großen Volksmenge, persönlich teilnehmen 
(ebda). Daß außerdem am Vortag des Festes schon seit alter Zeit ein Fasten vor- 
geschrieben war, bezeugt vor allem Unser Vorgänger Nikolaus I., wo er über die 

6 Enzyklika •Mediator Dei", A.A.S. Bd. XXXIX, S. 541. 
' Menaei totius anni. 



452 Aus dem Leben der Kirche 

Hauptfasttage handelt,  •die ... die Heilige Römische Kirche von altersher ein- 
geführt hat und noch immer hält8. 

Das Zeugnis der Kirchenväter 
Da aber die kirchliche Liturgie den Glauben nicht hervorbringt, sondern ihm folgt 

und aus ihm die ehrwürdigen gottesdienstlichen Riten wie die Früchte aus einem 
Baum hervorgehen, so haben die heiligen Väter und großen Kirchenlehrer in ihren 
Homilien und Predigten, die sie an diesem Tage dem Volke hielten, ihre Lehre nicht 
aus ihr wie aus einer ersten Quelle geschöpft, sondern über das Geheimnis als über 
eine den Gläubigen schon längst bekannte und von ihnen angenommene Lehre ge- 
sprochen. Sie haben das Geheimnis weiter erklärt, seinen Sinn und Gehalt tiefer 
begründet und jenes vor allem heller beleuchtet, was die liturgischen Bücher sehr 
oft nur kurz und gedrängt erwähnt hatten. Nach ihnen geschieht in diesem Feste 
nicht nur der Tatsache Erwähnung, daß der entseelte Leib der seligsten Jungfrau 
Maria keinerlei Verwesung anheimfiel, sondern auch ihres Triumphes über den Tod 
und ihrer himmlischen •Verklärung" nach dem Beispiel ihres eingeborenen Sohnes 
Jesus Christus. 

So führt der hl. Johannes Damascenus, der hervorragendste Verkünder dieser 
überlieferten Wahrheit, beim Vergleich der leiblichen Aufnahme der hehren Gottes- 
mutter mit ihren anderen Gnadengaben und Privilegien, in machtvoller Beredsam- 
keit folgendes aus: •Es war notwendig, daß sie, die in der Geburt ihre Jungfräu- 
lichkeit unversehrt bewahrt hatte, ihren Leib auch nach dem Tode ohne jede Ver- 
wesung erhielt. Es war notwendig, daß sie, die ihren Schöpfer als Kind unter ihrem 
Herzen getragen hatte, in den göttlichen Gezeiten verweile. Es war notwendig, 
daß die Braut, die der Vater verlobt hatte, in den himmlischen Brautgemächern 
wohne. Es war notwendig, daß sie, die ihren Sohn am Kreuz erblickt und das Schwert 
des Schmerzes, dem sie bei der Geburt entgangen war, im Herzen gespürt hatte, 
Ihn zur Rechten des Vaters schaute. Es war notwendig, daß die Mutter Gottes das, 
was ihrem Sohn gehörte, besitze und von aller Kreatur als Mutter Gottes und Seine 
Magd verehrt werde"9. 

Dieses Wort des hl. Johannes Damascenus stimmt ganz mit dem überein, was 
andere über diese Lehre bekannt haben. Denn nicht weniger klare und genaue Aus- 
sagen finden sich in jenen Predigten, die die Väter einer früheren oder der gleichen 
Zeit, meist aus Anlaß dieses Festes, gehalten haben. So hielt es z. B. der hl. Ger- 
manus von Konstantinopel nicht nur mit ihrer göttlichen Mutterschaft, sondern 
auch mit der ganz besonderen Heiligkeit ihres jungfräulichen Leibes in Einklang, 
daß dieser Leib unversehrt erhalten blieb und zum Himmel erhoben wurde. •Du 
erscheinst, wie die Heilige Schrift sagt, ,in Schönheit', und Dein jungfräulicher Leib 
ist ganz heilig, ganz keusch, ganz Gottes Wohnung. Darum ist ihm auch die Auf- 
lösung in Staub ganz fremd. Was menschlich an ihm war, wurde zum erhabenen 
Leben der Unsterblichkeit verwandelt. Lebend und vorverherrlicht blieb er unver- 
sehrt und teilhaft des vollkommenen Lebens"10. Ein anderer Schriftsteller jener 
ältesten Zeit versichert: •Als glorreichste Mutter Christi, unseres Gottes und Er- 
lösers, des Spenders des Lebens und der Unsterblichkeit, wird sie von dem für alle 
Ewigkeit zur Unversehrtheit auch des Leibes belebt, der sie aus dem Grabe er- 
weckte und in einer Art, die ihm allein bekannt ist, zu sich nahm"11. 

Weil aber dieses liturgische Fest eine immer weitere Verbreitung fand und mit 
immer größerer innerer Anteilnahme gefeiert wurde, hielten es die kirchlichen 
Oberhirten und heiligen Prediger in wachsender Zahl für ihre Pflicht, das Fest- 
geheimnis des Tages offen und klar darzulegen und zu betonen, es sei mit den 
übrigen Offenbarungswahrheiten auf das engste verknüpft. 

8 Antworten Nikolaus I. auf die Anfragen der Bulgaren. 
9 S. Joan. Damasc. Encomium in Dormitionem Dei Genitricis semperque Vir- 

ginis Mariae, hom. II, 14, vgl. ebd. n. 3. 
10 S. Germ. Const. In Sanctae Dei Genitricis Dormitionem, sermo 1. 
11 Encomium in Dormitionem Sanctissimae Dominae nostrae Deiparae semperque 

Virginis Mariae (dem hl. Modestus von Jerusalem zugeschrieben) n. 14. 



Aus dem Leben der Kirche 453 

Das Zeugnis der Theologen 
Unter den scholastischen Theologen hat es nicht an solchen gefehlt, die bei dem 

Verlangen, in die göttlichen Wahrheiten tiefer einzudringen und jenen Zusammen- 
klang aufzuweisen, der zwischen der sog. ratio theologica und dem katholischen 
Glauben besteht, feststellen zu müssen glaubten, daß dieses Privileg der Aufnahme 
der Jungfrau Maria in wunderbarer Weise mit den übrigen in der Heiligen Schrift 
überlieferten geoffenbarten Wahrheiten zusammenstimme. 

Schlußfolgernd kamen sie von hierher zu verschiedenen Argumenten, mit denen sie 
dieses Privileg Mariens beleuchteten. Der Grundgedanke dieser Argumente besteht 
nach ihrer Ansicht darin, daß Jesus Christus bei der großen Liebe zu seiner Mutter 
diese in den Himmel aufgenommen wissen wollte. Die Beweiskraft ihrer Argumente 
beruht nach ihnen auf der göttlichen Mutterschaft Mariens und den anderen sich 
daraus ergebenden Gnadenvorzügen. Diese sind: Ihre einzigartige Heiligkeit, die 
die Heiligkeit aller Engel und Menschen überragt, die innige Vereinigung Mariens 
mit ihrem Sohn und vor allem jene glühende Liebe, von der Christus selbst zu 
seiner Mutter erfüllt war. 

Sehr häufig führen Theologen und Prediger nach dem Beispiel der heiligen Väter12 

zur Erhellung des Glaubens an die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel in 
freier Weise Ereignisse und Worte aus der Heiligen Schrift an. So verwenden manche 
von ihnen, um nur an einiges von dem zu erinnern, was sie dafür öfter heranziehen, 
jenes Psalmwort: •Erhebe dich, o Herr, zur Stätte Deiner Ruhe hin, Du und die 
Lade Deiner Heiligkeit" (Ps 131 (132), 8); sie sehen dabei in der aus unverweslichem 
Holz bereiteten Bundeslade, die sich im Tempel befand, ein Bild des reinsten Leibes 
der Jungfrau Maria, der von jeder Verwesung des Grabes unverletzt bewahrt und 
zu so hoher Himmelsherrlichkeit erhoben wurde. Ähnlich schildern sie nach einem 
anderen Psalmwort, wie die Königin im Triumphzug in den himmlischen Königs- 
palast einzieht und sich zur Rechten des göttlichen Erlösers niederläßt (Ps. 44 (45), 
10,14•16). Und wieder führen sie die Braut des Hohenliedes an, die heraufsteigt 
aus der Steppe, inmitten von Rauchsäulen, umwölkt von Myrrhe und Weihrauch, 
•um mit einem Kranze geschmückt zu werden" (Cant. 3, 6; vgl. 4, 8; 6, 9). All diese 
Stellen dienten ihnen als Bild jener himmlischen Königin und Braut, die mit ihrem 
göttlichen Bräutigam in den Palast des Himmels auffährt. 

Außer in den verschiedenen Gestalten des Alten Testamentes sahen die schola- 
stischen Theologen auch in der sonnenumglänzten Frau, die der Apostel Johannes 
auf der Insel Patmos schaute (Apg 12,1), ein Sinnbild der Aufnahme der jungfräu- 
lichen Gottesmutter in den Himmel. Von anderen neutestamentlichen Stellen 
wandten sie ihre besondere Aufmerksamkeit den Worten zu: •Sei gegrüßt, Gnaden- 
volle, der Herr ist mit Dir, Du bist gebenedeit unter den Weibern" (Lk 1,28), da sie 
im Geheimnis der Assumptio die Vollendung jener der seligsten Jungfrau verliehe- 
nen Gnadenfülle sahen und den einzigartigen Segen, der dem Fluche Evas wider- 
streitet. 

Darum erklärt zu Beginn der scholastischen Theologie der fromme Bischof Ame- 
deus von Lausanne, der Leib der Jungfrau Maria sei unversehrt geblieben: ist 
es doch ein Unrecht zu glauben, er habe die Verwesung geschaut, da er mit ihrer 
Seele wieder vereinigt und mit dieser zugleich im hohen Himmel verherrlicht 
worden ist. •Denn sie war voll der Gnade und die Gesegnete unter den Frauen 
(Lk 1,28). Sie allein war würdig, den wahren Gott vom wahren Gott zu empfangen, 
den sie als Jungfrau gebar, als Jungfrau nährte, den sie auf ihrem Schöße trug und 
dem sie in allen Dingen mit heiligem Gehorsam diente13. 

Von den heiligen Schriftstellern, die zu jener Zeit, unter Verwendung von Wor- 
ten, Gleichnissen und Analogien der Heiligen Schrift, den frommen Glauben an 

12 Vgl. S. Joan Damasc. Encomium in Dormitionem Dei Genitricis semperque Vir- 
ginis Mariae, hom. II, 2,11; Encomium in Dormitionem (S. Modesto Hierosol. attri- 
butum). 

13 Amedeus Lausannensis, De Beatae Virginis obitu, Assumptione in Caelum, exal- 
tatione ad Filii dexteram. 



454 Aus dem Leben der Kirche 

die Aufnahme Mariens in den Himmel beleuchteten und bekräftigten, nimmt der 
Doctor Evangelicus, St. Antonius von Padua eine hervorragende Stelle ein. Wo er 
nämlich am Fest der Himmelfahrt Mariens die Worte des Propheten Isaias auslegt: 
•Die Stätte meiner Füße will ich verherrlichen" (Is 60,13), da versichert er mit Be- 
stimmtheit, der göttliche Erlöser habe seine liebste Mutter, aus der er Fleisch an- 
genommen, mit der höchsten Glorie geschmückt. •Hier siehst Du ganz offenkundig 
• sagt er •, daß die allerseligste Jungfrau mit ihrem Leibe, der die Stätte der 
Füße des Herrn war, in den Himmel aufgenommen wurde". Daher heißt es beim 
Psalmisten: •Erhebe Dich, o Herr, zur Stätte Deiner Ruhe, Du und die Lade Deiner 
Herrlichkeit". Wie Jesus Christus, fährt er fort, nach seinem Triumph über den Tod 
auferstand und zur Rechten des Vaters in den Himmel auffuhr, so •erstand in 
gleicher Weise auch die Lade seiner Herrlichkeit, da am heutigen Tage die jung- 
fräuliche Mutter in den himmlischen Hochzeitssaal aufgenommen wurde"14. 

Auf dem Höhepunkt der scholastischen Theologie war es der hl. Albertus Magnus, 
der die verschiedenen Beweisgründe zusammenstellte, die sich auf die Heilige Schrift 
auf die Lehren der Vorzeit, auf die Liturgie und die sog. ratio theologica stützen! 
und kommt dabei zu folgendem Schluß: •Durch diese und viele andere Gründe 
und autoritativen Bezeugungen steht unzweifelhaft fest, daß die allerseligste Gottes- 
mutter mit Leib und Seele über die Chöre der Engel erhoben wurde. Und das halten 
wir in jeder Weise für wahr"15. In einer Predigt am Fest Maria Verkündigung, in 
der der Doctor Universalis die Worte des Englischen Grußes •Sei gegrüßt, Du 
Gnadenvolle" auslegt und die heiligste Jungfrau mit Eva vergleicht, sagt er klar 
und deutlich, jene sei von dem vierfachen Fluche Evas freigeblieben16. 

Der Doctor Angelicus, der den Spuren seines ausgezeichneten Lehrers folgt, hat 
zwar nie ausdrücklich unsere Frage behandelt. Sooft er sie aber bei gegebener Ge- 
legenheit berührt, hält er mit der katholischen Kirche stets daran fest, mit Mariens 
Seele sei auch ihr Leib in den Himmel aufgenommen worden17. 

Dieselbe Meinung vertritt unter vielen anderen auch der DoctprSeraphicus. Er 
hält es für absolut sicher, daß Gott, ebenso wie er die heiligste Maria bei der 
Empfängnis und Geburt ihres Sohnes in ihrer jungfräulichen Keuschheit und Un- 
versehrtheit erhalten hat, so auch keineswegs zugelassen habe, daß ihr heiligster 
Leib in Staub und Asche aufgelöst werde18. Folgende Worte der Heiligen Schrift 
schreibt er in einem angewandten Sinne der seligsten Jungfrau zu: •Wer ist diese, 
die da aufsteigt aus der Steppe, sich stützend auf ihren Geliebten?" (Cant. 8,5) und 
legt sie so aus: •Hieraus darf man schließen, daß sie dem Leibe nach dort ist ... Da 
nämlich ... ihre Seligkeit nicht vollkommen wäre, wenn sie sich nicht als ganze Per- 
son im Himmel befände, und der personale Mensch nicht allein Seele ist, sondern 
Leib und Seele in der Vereinigung, so folgt, daß sie in der Vereinigung von Leib 
und Seele droben ist, andernfalls wäre ihre Freude nicht vollkommen"19. 

In der Spätscholastik, also im 15. Jahrhundert, ist es Bernardin von Siena, der 
alles, was die mittelalterlichen Theologen über die Assumptio ausgesagt und gelehrt 
hatten, den Hauptpunkten nach sammelt und aufs neue sorgfältig behandelt. Dabei 
begnügte er sich nicht damit, die wichtigsten Gedankengänge der Vorzeit zu wieder- 
holen, sondern fügt noch neue hinzu: Die Ähnlichkeit, die zwischen der Gottesmutter 
und ihrem göttlichen Sohn bezüglich des Adels und der Würde des Leibes und der 

14 S. Antonius Patav. Sermones dominicales et in solemnitatibus. In Assumptione 
S. Mariae Virginis sermo. 

15 S. Albertus Magnus, Mariale sive quaestiones super Evang. •Missus est" q. 132. 
16 Ders., Sermones de sanctis, sermo 15: In Annuntiatione B. Mariae; vgl. Mariale, 

17 Vgl. Summa Theol. III. q. 27, a. 1. c; ebd. q. 83, a 5 ad 8; Expositio salutationis 
angehcae; In symb. Apostolorum expositio, art. 5; In IV Sent. D. 12 q. 1, art 3-D 43 
q. 1, art. 3, sol. 1 et 2. '    '     ' 

18 Vgl. S. Bonaventura, De Nativitate B. Mariae Virginis, sermo 5. 
19 S. Bonaventura, De Assumptione B. Mariae Virginis, sermo 1. 



Aus dem Leben der Kirche 455 

Seele besteht und derentwegen es ganz undenkbar ist, daß die himmlische Königin 
vom himmlischen König getrennt lebt, fordert nach ihm unter allen Umständen, 
daß Maria •nirgendwo anders sein darf, als da, wo Christus ist"20. Außerdem ist es 
nach ihm auch der Vernunft ganz und gar entsprechend, daß wie Leib und Seele des 
Mannes, so auch die der Frau bereits die ewige Glorie im Himmel erlangt haben. 
Endlich ist für ihn die Tatsache, daß die Kirche niemals nach dem Grab Mariens 
geforscht und es der Verehrung des Volkes empfohlen hat, ein fast •sinnenfälliger 
Erfahrungsbeweis" (ebda.). 

In der Neuzeit waren die oben genannten Lehrmeinungen der heiligen Väter und 
Kirchenlehrer gang und gäbe. Der hl. Robert Bellarmin macht sich die von der 
Vergangenheit überkommene einhellige Meinung der Christenheit zueigen, wenn er 
ausruft: •Wer bei Gott könnte glauben, daß die heilige Lade, die Wohnung des 
Wortes, der Tempel des Heiligen Geistes der Verwesung anheimgefallen sei? Mein 
Geist schaudert schon vor dem Gedanken zurück, daß jener jungfräuliche Leib, der 
Gott hervorbrachte, gebar, nährte und trug, in Staub verwandelt oder den Wür- 
mern zum Fraß überlassen worden sei"21. 

Ebenso betont der hl. Franz von Sales, es sei ein Unrecht, daran zu zweifeln, daß 
Jesus Christus das Gebot der Elternliebe aufs vollkommenste erfüllt habe und fragt 
sich •welcher Sohn, der die Macht dazu hätte, würde seine Mutter nicht ins Leben 
zurückrufen und sie nach ihrem Tode ins Paradies geleiten?"22. Und der hl. Alfons 
schreibt: •Jesus wollte nicht, daß Mariens Leib nach dem Tode verwese, weil es 
auf ihn als Unehre übergehen würde, wenn der jungfräuliche Leib, aus dem er sein 
eigenes Feisch angenommen hatte, wieder dem Staub verfiele"23. 

Nachdem das Festgeheimnis genügend ins Licht gestellt war, erörterten manche 
Lehrer nicht mehr so sehr die theologischen Beweise für die Angemessenheit und 
Sinngemäßheit der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel, sondern wandten 
ihren Geist und ihr Herz unmittelbar dem Glauben der Kirche, der mystischen 
Braut Christi ohne Makel und Runzel (vgl. Eph 5,27) zu, die vom Apostel •Säule und 
Grundfeste der Wahrheit" (1 Tim 3,15) genannt wird, und auf ihren allgemeinen 
Glauben gestützt, hielten sie die gegenteilige Meinung für verwegen, um nicht zu 
sagen für häretisch. Wie viele andere, erklärte auch Petrus.•Canisius, daß schon das 
Wort •Assumptio" nicht nur die Verklärung der Seele, sondern auch des Leibes 
bezeichne und daß die Kirche schon seit vielen Jahrhunderten dieses marianische 
Geheimnis der leiblichen Aufnahme verehre und begehe. Er bemerkt dazu: •Diese 
Lehre herrscht schon seit einigen Jahrhunderten; sie ist dem Herzen der Frommen 
so eingeprägt und der ganzen Kirche so vertraut, daß Menschen, die die Aufnahme 
von Mariens Leib in den Himmel leugnen, nicht einmal ruhig angehört, sondern als 
streitsüchtig und völlig verwegen, mehr vom häretischen als vom katholischen Geist 
erfüllt, überall verspottet würden"24. 

Zur selben Zeit vertrat der Doctor eximius in der Mariologie folgenden Grundsatz: 
•Die Gnadengeheimnisse, die Gott in der Jungfrau gewirkt hat, sind nicht nach ge- 
wöhnlichen Gesetzen zu messen, sondern nach denen der göttlichen Allmacht, voraus- 
gesetzt, daß es sich um etwas handelt, was geziemend ist und der Schrift in keiner 
Weise widerspricht oder widerstreitet"26. Auf den gemeinsamen Glauben der gesamten 
Kirche gestützt, konnte er so in bezug auf das Geheimnis der leiblichen Aufnahme 
Mariens in den Himmel den Schluß ziehen, es müsse mit derselben Sicherheit 
geglaubt werden wie das Geheimnis der Unbefleckten Empfängnis, und schon da- 
mals war er der Meinung, daß beide Wahrheiten definiert werden könnten. 

20 S. Bemardinus Senens. In Assumptione B. M. Virginis, sermo 2. 
21 S. Robertas Bellarminus, Conciones habitae Lovanii, concio 40: De Assumptione 

B. Mariae Virginis. 
22 Oeuvres  de   St. Frangois  de   Sales,   Sermon  autographe   pour  la   fSte  de 

l'Assomption. 
28 S. Alfonso M. de' Liguori, Le glorie di Maria, parte 2, disc. 1. 
24 S. Petrus Canlsius. De Maria Virgine. 
25 Suarez F. In tertiam partem D. Thomae, quaest 27, art. 2, disp. 3, sec. 5, n. 31. 



456 Aus dem Leben der Kirche 

Die Hl. Schrift im Lichte der Tradition 
All diese Begründungen und Erwägungen der heiligen Väter und der Theologen 

stützen sich auf die Hl. Schrift als ihr letztes Fundament. Diese läßt uns die hehre 
Gottesmutter in ihrer innigsten Verbindung mit ihrem göttlichen Sohn und in 
ihrer allseitigen Teilnahme an seinem Geschick schauen. Darum ist es schier un- 
möglich, sie, die Christus empfing, ihn gebar, ihn nährte, ihn auf ihren Armen trug 
und an ihr Herz drückte, nach diesem irdischen Leben von ihm, wenn auch nicht 
der Seele, so doch dem Leibe nach, getrennt zu denken. Da unser Erlöser der Sohn 
Mariens ist, war es ihm als treuestem Beobachter der göttlichen Gebote unmöglich, 
außer dem ewigen Vater nicht auch seine Mutter zu ehren. Da er sie aber mit einer 
so großen Ehre, wie es die Bewahrung vor der Verwesung im Grabe bedeutet, aus- 
zeichnen konnte, muß man gläubig annehmen, daß er es auch tatsächlich getan hat. 

Vor allem ist aber zu erwähnen, daß vom 2. Jahrhundert an die Jungfrau Maria 
von heiligen Vätern als neue Eva neben den neuen Adam gestellt wird, ihm zwar 
untergeordnet, gleichwohl aufs innigste im Kampf gegen den höllischen Feind ver- 
bunden. Dieser Kampf führt, wie schon im Protoevangelium vorausbedeutet wird, 
zu einem vollkommenen Sieg über Sünde und Tod, die in den Briefen des Völker- 
apostels immer aufs engste miteinander verknüpft werden (vgl. Rom. Kap. 5 und 6; 
1 Cor 15, 21•26; 54•57). Wie nun die glorreiche Auferstehung Christi ein wesent- 
licher Teil und das letzte Zeichen seines Sieges war, so mußte auch der Kampf, den 
die seligste Jungfrau gemeinsam mit ihrem Sohne führte, durch die Verklärung 
ihres jungfräulichen Leibes beendigt werden. Sagt doch der Apostel: •Wenn ... aber 
das Sterbliche mit Unsterblichkeit umkleidet ist, dann wird das Wort der Schrift 
erfüllt werden: Verschlungen ist der Tod im Siege" (1 Kor 15.54). 

Weil also die erhabene Gottesmutter Jesus Christus von Ewigkeit her •nach ein 
und demselben Ratschluß der Vorherbestimmung"28 geheimnisvoll verbunden war, 
unbefleckt in ihrer Empfängnis, jungfräulich in ihrer göttlichen Mutterschaft, die 
hochherzige Gefährtin des göttlichen Erlösers, der den vollen Sieg über den Tod 
und seine Folgen davontrug, so erlangte sie endlich auch als höchste Krönung all 
ihrer Gnadenvorzüge, daß sie von der Verwesung im Grabe bewahrt blieb und nach 
Überwindung des Todes gleich ihrem Sohn mit Leib und Seele in die Himmelsglorie 
aufgenommen wurde, wo sie als Königin erstrahlt an der Seite ihres Sohnes, des 
unsterblichen Königs der Ewigkeit (vgl. 1 Tim 1,17). 

Die Entscheidung des Stellvertreters Christi auf Erden 
So hat also die gesamte Kirche, die von dem ihr innewohnenden Heiligen Geist 

unfehlbar zur vollen Entfaltung der Offenbarungswahrheiten geleitet wird, auf 
vielfache Weise im Laufe der Jahrhunderte ihren Glauben bekundet. Und heute 
bitten nun die Bischöfe des ganzen Erdkreises fast einstimmig, daß die Wahrheit 
der leiblichen Aufnahme der allerseligsten Jungfrau Maria in den Himmel als 
Dogma des göttlichen und katholischen Glaubens definiert werde. Diese Wahrheit 
ist in der Schrift begründet, ist im Herzen der Gläubigen tief verwurzelt, wurde 
seit ältester Zeit durch den liturgischen Kult bekräftigt, stimmt aufs vollkommenste 
mit den übrigen geoffenbarten Wahrheiten überein und wurde von den Theologen 
mit Wissenschaft und Weisheit glänzend entfaltet und erklärt. Darum halten wir 
den durch Gottes Ratschluß vorherbestimmten Augenblick für gekommen, um den 
herrlichen Gnadenvorzug Mariens feierlich zu verkündigen. 

Wir, die Wir Unseren Pontifikat unter den besonderen Schütze der Heiligsten 
Jungfrau Maria stellten, zu ihr in so manchen traurigen Stunden Unsere Zuflucht 
nahmen, das ganze Menschengeschlecht ihrem unbefleckten Herzen öffentlich weih- 
ten, ihre mächtige Hilfe oftmals erfuhren, haben das zuversichtliche Vertrauen, 
daß diese feierliche Verkündigung und Definierung ihrer leiblichen Aufnahme in 
den Himmel nicht wenig zum Heile der Menschheit beitragen werde; gereicht sie 
doch zur Ehre der Allerheiligsten Dreifaltigkeit, mit der die jungfräuliche Gottes- 

26 Bulle •Ineffabilis Deus, a.a.O. S. 599. 



Aus dem Leben der Kirche 457 

gebärerin durch einzigartige Bande verbunden ist. Darum darf man hoffen, daß 
alle Christgläubigen von stärkerer Liebe zu ihrer himmlischen Mutter erfüllt wer- 
den, daß die Herzen aller, die sich des christlichen Namens rühmen, danach ver- 
langen, in der Teilnahme an der Einheit des mystischen Leibes Jesu Christi ihre 
Liebe gegen jene zu vermehren, die für alle Glieder desselben erhabenen Leibes 
ein mütterliches Herz hat. Ebenso ist zu hoffen, daß diejenigen, die das herrliche 
Vorbild Mariens betrachten, sich mehr und mehr davon überzeugen, welch hohen 
Wert ein Menschenleben hat, das ganz und gar dem Willen des himmlischen Vaters 
hingegeben und dem Heil der anderen Menschen geweiht ist. Während die Lehre 
des Materialismus und die sich daraus ergebende Sittenverderbnis die Vorbilder 
der Tugend zu vernichten drohen und das Leben der Menschen durch Entfesselung 
von Kriegen zerstören, wird hier auf glänzende Weise vor aller Augen dargetan, 
zu welch erhabenem Ziel Leib und Seele berufen sind. Endlich ist zu hoffen, daß 
der Glaube an die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel auch den Glauben 
an unsere eigene Auferstehung stärkt und befruchtet. 

Daß dieses feierliche Ereignis nach dem Ratschluß der göttlichen Vorsehung in 
das gegenwärtige Heilige Jahr fällt, ist uns eine besonders große Freude. So dürfen 
wir nämlich während der Festfeier des großen Jubiläums die Stirn der jungfräu- 
lichen Gottesmutter mit diesem kostbaren Edelstein schmücken und ein unzerstör- 
bares Denkmal unserer Liebe zu ihr setzen. 

Nachdem Wir nun oft und oft Gott unsere inständigen Bitten vorgetragen und den 
Geist der Wahrheit angerufen haben, verkünden, erklären und definieren wir zur 
Ehre des Allmächtigen Gottes, der seine besondere Huld der Jungfrau Maria er- 
wiesen hat, zur Ehre seines Sohnes, des unsterblichen Königs der Ewigkeit, des 
Siegers fiber Sünde und Tod, zur Vermehrung des Ruhmes seiner erhabenen Mutter, 
zur Freude und zum Jubel der ganzen Kirche, kraft der Vollmacht unseres Herrn 
Jesus Christus, der heiligen Apostel Petrus und Paulus und Unserer eigenen: 

DIE UNBEFLECKTE, IMMERWÄHREND JUNGFRÄULICHE GOTTESMUTTER 
MARIA IST, NACHDEM SIE IHREN IRDISCHEN LEBENSLAUF VOLLENDET 
HATTE, MIT LED3 UND SEELE IN DIE HIMMLISCHE HERRLICHKEIT AUF- 
GENOMMEN WORDEN. 

Wenn darum jemand es wagen sollte, was Gott verhüten möge, zu leugnen oder 
freiwillig zu bezweifeln, was wir definiert haben, so soll er wissen, daß er vom 
göttlichen und katholischen Glauben völlig abgefallen ist. 

Damit aber diese unsere Definierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den 
Himmel zur Kenntnis der ganzen Kirche gelange, wollen Wir, daß dieses Unser 
apostolisches Schreiben immerwährende Geltung habe. Wir verordnen daher, daß 
seinen Übersetzungen, seinen Nachdrucken, sofern sie die Unterschrift eines öffent- 
lich beglaubigten Notars tragen und mit dem Siegel einer autorisierten kirchlichen 
Person versehen sind, von allen derselbe Glaube geschenkt werde, welcher dem 
Original geschuldet wird. 

Keinem Menschen ist es also erlaubt, Unsere Erklärung, Unsere Verkündigung 
und Definition zu entkräften oder in verwegener Weise zu bekämpfen und anzu- 
greifen. Wenn aber dennoch jemand es versuchen sollte, so wisse er, daß er der 
Ungnade Gottes und der heiligen Apostel Petrus und Paulus verfallen wird. 

Gegeben zu Rom bei St. Peter im Jubiläumsjahr 1950, am 1. November, dem Fest 
Allerheiligen, im 12. Jahre Unseres Pontifikates. 

Ich, Pius, der Bischof der Katholischen Kirche habe so definiert und unter- 
zeichnet. Pius PP. XII. 




