448

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Bulle Pius XII. ,,Munificentissimus” iiber die leibliche
Aufnahme Mariens in den Himmel

APOSTOLISCHE KONSTITUTION

DURCH DIE ALS GLAUBENSSATZ DEFINIERT WIRD, DASS DIE JUNGFRAU-
LICHE GOTTESMUTTER MARIA MIT LEIB UND SEELE IN DIE HIMMLISCHE
GLORIE AUFGENOMMEN WORDEN IST.

PIUS BISCHOF KNECHT DER KNECHTE GOTTES
ZUM IMMERWAHRENDEN GEDENKEN

Ein marianisches Zeitaller ist angebrochen*

Gott, der alles vermag und in seiner Vorsehung alles in Weisheit und Liebe an-
ordnet, pflegt nach seinem geheimen RatschluB die Leiden der Vélker und der Ein-
zelnen in unendlicher Huld immer wieder durch Freuden zu mildern, damit denen,
die ihn lieben, alles auf verschiedene und mannigfaltige Weise zum Besten gereiche
(vgl. Rom 8, 23).

Obwohl Unser Poniifikat, wie die heutige Welt iiberhaupt wegen der furchtbarsten
Heimsuchungen und wegen der grofen Zahl derer, die vom Weg der Wahrheit und
Tugend abirren, von Sorgen, Noten und Angsten bedringt wird, so gereicht es Uns
dennoch zum groBen Trost zu sehen, wie bei 6ffentlichen und zur Tat dréngenden
Glaubenskundgebungen die marianische Frommigkeit von Tag zu Tag mehr erstarkt
und ergliiht und fast auf der ganzen Welt Anzeichen eines besseren und heiligeren
Lebens erkennen 14B8t. So kommt es, daf die seligste Jungfrau ihr Mutteramt an
den durch Christi Blut Erlosten mit besonderer Liebe erfiillt, und darum auch Herz
und Sinn ihrer Kinder umso nachdriicklicher zu einem eifrigen Betrachten ihrer
Gnadenvorziige angeregt werden.

Gott, der von Ewigkeit her mit einzigartiger Liebe und Herablassung auf Maria
die Jungfrau herabgeschaut hat, verwirklichte, ,, als die Fiille der Zeit gekommen
war“ (Gal 4, 4), seinen Vorsehungsplan auf solche Weise, daB alle ihr mit groBter
Freigebigkeit gewihrten Privilegien und Gnadenvorziige in vollkommenster Har-
monie erstrahlten. Wenn auch die Kirche diese Freigebigkeit und Gnadenharmonie
immer schon erkannt und im Laufe der Jahrhunderte immer mehr erforscht hat,
s0 ist doch erst in unserer Zeit das Privileg der leiblichen Aufnahme der jungfriu-
lichen Gottesgebiirerin Maria in den Himmel in hellerem Lichte aufgeleuchtet.

Damals, als Unser Vorginger Pius IX. unverg. Angedenkens den Glaubenssatz
von der Unbefleckten Empfingnis der hehren Gottesmutter feierlich verkiindete,
erstrahlte auch ihre Aufnahme in den Himmel in neuem Glanze. Beide Privilegien
hiéngen nimlich aufs engste miteinander zusammen. Christus hat durch seinen eige-
nen Tod Siinde und Tod iiberwunden; und wer durch die Taufe auf libernatiirliche
Weise wiedergeboren ist, besiegt Siinde und Tod ebenso durch Christus. Die volle
Auswirkung des Sieges iiber den Tod will Gott allerdings den Gerechten erst am
Ende der Zeiten gewihren. Darum zerfallen auch die Leiber der Gerechten nach
dem Tod und werden erst am Jiingsten Tag mit ihrer verklirten Seele wieder
vereint.

Nur die allerseligste Jungfrau Maria wollte Gott von diesem allgemeinen Gesetz
ausgenommen wissen. Denn sie hat durch ihre véllig einzigartige Gnade und Er-
wihlung, nimlich durch ihre Unbefleckte Empfingnis, die Siinde besiegt und war
darum dem Gesetz, im Grabe verwesen zu miissen, nicht unterworfen; sie brauchte
darum auf die Erlésung ihres Leibes nicht bis zum Jiingsten Tage zu warten.

Seitdemn darum feierlich erklirt worden war, da3 die jungfrauliche Goftesmutter
Maria vom ersten Augenblick ihres Daseins an von der Makel der Erbschuld be-

* Die Untertitel sind zur besseren Ubersicht vom Ubersetzer eingefiigt worden.



Aus dem Leben der Kirche 449

wahrt ,_gebliebeg wuchs die Hoffnung im Herzen der Glaubigen, dafl auch Mariens
leibliche Aufnahme in den Himmel vom obersten Lehramt der Kirche alsbald zum
Dogma erhoben wiirde.

Die Bittgesuche des katholischen Erdkreises um Dogmaltisierung
der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel

Tatsiichlich haben seitdem nicht nur einzelne Gliubige, sondern auch die Ver-
treter von Nationen und XKirchenprovinzen und nicht wenige Viater des Vatikani-
schen Konzils um diese Dogmatisierung gebeten.

In der Folgezeit lieBen die Bitten und Wiinsche nicht mehr nach, sondern nahmen
im Gegenteil an Zahl und Dringlichkeit tdglich zu. Man veranstaltete in diesem An-
liegen wahre Gebetskreuzziige; von vielen und hervorragenden Theologen wurden
— teils ganz personlich, teils an 6ffentlichen kirchlichen Lehranstalten und anderen
theologischen Schulen — mit Eifer und Nachdruck Spezialstudien betrieben; in vielen
Teilen der katholischen Welt fanden nationale und internationale marianische Kon-
gresse statt. Solche Studien und Untersuchungen haben immer klarer herausgestellt,
daB im christlichen, der Kirche anvertrauten Glaubensschatz auch das Dogma von
der Aufnahme Mariens in den Himmel enthalten sei; und meistens wurden im An-
schluB daran Bittschriften an den Apostolischen Stuhl gerichtet, er moge diese
Wahrheit feierlich definieren.

In diesem frommen Wettstreit waren die Gliaubigen auf wunderbare Weise eins
mit ihren Oberhirten. Auch diese richteten in ansehnlicher Zahl gleichlautende
Bittschriften an den Nachfolger Petri. Als Wir daher auf den pépstlichen Thron
erhoben wurden, waren derartige Bitten zu vielen Tausenden an den Apostolischen
Stuhl gelangt und zwar aus allen Teilen der Erde, aus allen Stinden, von Unseren
geliebten Séhnen, den Kardinélen des Hl. Kollegiums, von den verehrungswiirdigen
Briidern, den Erzbischdfen und Bischidfen, von Didzesen und Pfarreien.

Das itbereinstimmende Urteil des ordentlichen kirchlichen Lehramies
wund des christlichen Volkes

Wihrend Wir darum Gott mit Bitten bestiirmten, Er mdge Uns zur Enischeidung
einer so schwerwiegenden Sache das Licht des Heiligen Geistes verleihen, gaben
Wir bestimmte Weisungen und ordneten an, daB man in gemeinsamem Bemiihen
die Frage noch eindringlicher untersuche. Inzwischen sollten alle Bittgesuche ge-
sammelt und genau gepriift werden, die von Unserem Vorgénger sel. Anged. Pius IX.
an bis auf unsere Tage iiber die Aufnahme der allerseligsten Jungfrau in den
Himmel an den Apostolischen Stuhl gerichtet worden waren!.

Da es sich aber um eine Sache von solcher Bedeutung und solcher Wichtigkeit
handelte, hielten Wir es fiir geboten, alle unsere bischoflichen Mitbriider direkt
und autoritativ zu bitten, jeder einzelne von ihnen mdéchie uns seine Ansicht in
klaren Worten mitteilen. Darum erlieflen Wir am 1. Mai 1946 Unser Schreiben
,Deiparae Virginis Mariae“ mit folgenden Fragen: ,Seid Thr der Meinung, Ehr-
wiirdige Briider, bei Eurer Weisheit und Klugheit, da die leibliche Aufnahme der
Allerseligsten Jungfrau als Glaubenssatz vorgelegt und definiert werden kdnne?
Und wiinscht Ihr dies mit Eurem Klerus und Volk?«

Sie aber, die ,, der Heilige Geist als Bischife zur Leitung der Kirche Gottes ein-
gesetzt hat“ (Apg 20, 28), antworteten auf beide Fragen mit einem fast einstimmigen
Ja. Diese ,einzigartige Ubereinstimmung der katholischen Oberhirten und Gliubi-
gen“?, die alle der Ansicht waren, die leibliche Aufnahme der Gottesmutter in den
Himmel konne als Glaubenssatz definiert werden, zeigt uns die Lehre des ordent-
lichen Lehramtes und den von demselben getragenen und gelenkten einmiitigen
Glauben des Volkes. Eine solche Ubereinstimmung bezeugt schon durch sich selbst

1 Petitiones de Assumptione corporea B. Virginis Mariae in coelum definienda ad
S. Sedem delatae; 2 vol., Typis Polyglottis Vaticanis, 1942,
2 Bulla Ineffabilis Deus, Acta Pii IX, p. I, vol. I, p. 615.

29



450 Aus dem Leben der Kirche

in absolut sicherer, irrtumsfreier Weise, da3 dieses Privileg eine von Gott geoffen-
barte Wahrheit ist und zu jenem gottlichen Glaubensschatz gehoért, den Christus
Seiner Kirche zu treuen Hinden und zur unfehlbaren Auslegung iubergeben hat3.
Denn das kirchliche Lehramt erfiillt — zwar nicht mit blo8 menschlichen Kriften,
sondern unter dem Beistand des Heiligen Geistes und darum ohne jeden Irrtum —
den ihm gegebenen Aufirag, die geoffenbarten Wahrheiten durch alle Zeiten hin-
durch rein und unversehrt zu bewahren. Darum gibt sie diese Wahrheiten unge-
schmélert weiter, ohne ihnen etwas hinzuzufiigen oder sie zu beschneiden. Das Vati-
kanische Konzil lehrt nimlich ,daB der Heilige Geist den Nachfolgern des Petrus
nicht deshalb versprochen sei, um auf seine Offenbarung hin eine neue Lehre zu
verkiinden, sondern um unter seinem Beistand die von den Aposteln tiberlieferte
Offenbarung, den sogenannten Glaubensschatz, heilig zu bewahren und gewissen-
haft auszulegen“s.

Darum ist das iibereinstimmende Urteil des ordentlichen kirchlichen Lehramtes
fiir Uns ein sicheres und unanfechtbares Argument dafiir, daB die leibliche Auf-
nahme der allerseligsten Jungfrau Maria in den Himmel, die — hinsichtlich der
himmlischen ,Verherrlichung* des jungfriulichen Leibes der erhabenen Gottes-
mutter — kein menschlicher Geist mit rein natiirlichen Kriften erkennen konnte,
eine von Gott geoffenbarte Wahrheit ist:und darum von allen Kindern der Kirche
fest und treu geglaubt werden muB. Lehrt doch dasselbe Vatikanische Konzil ganz
Klar: ,Mit géttlichem und katholischem Glauben muB man alles glauben, was in
Gottes Wort, sei es geschrieben oder miindlich iiberliefert, enthalten ist und von
der Kirche entweder durch eine feierliche Entscheidung oder vom ordentlichen und
allgemeinen Lehramt als von Gott geoffenbart zu glauben vorgelegt wird“s,

Die allmdhliche Erhellung des Glaubens an die leibliche Aufnahme
Mariens in den Himmel in der Geschichte

In allen Jahrhunderten, bis auf die dltesten Zeiten zuriick, findet man die ver-
schiedensten Zeugnisse, Anzeichen und Spuren dieses gemeinsamen Glaubens der
Kirche, und von Tag zu Tag offenbart er sich in hellerem Licht.

Zwar haben die Glidubigen unter Anleitung und durch die Belehrung ihrer Hirten
aus der Heiligen Schrift gelernt, daB die Jungfrau Maria wihrend ihrer irdischen
Pilgerschaft Sorgen, Angste und Schmerzen gekannt habe und Simeons Weissagung,
ihr Herz werde unter dem Kreuze ihres Sohnes und unseres Erlésers ein scharfes
Schwert durchdringen, wirklich eingetroffen sei. Ebenso fiel es ihnen nicht schwer
zuzustimmen, daB auch die erhabene Mutter Goties gleich ihrem Eingeborenen den
Tod erlitten habe. Das hinderte sie aber durchaus nicht, offen zu glauben und zu
bekennen, ihr heiliger Lejb sei nie der Verwesung anheimgefallen, und nie sei das
erhabene Zelt des gottlichen Wortes in Staub und Asche aufgelost worden. Durch
goéttliche Gnade erleuchtet und von kindlicher Ehrfurcht und Liebe zu derjenigen
erfiillt, die Gottes Gebérerin und unsere siiBeste Mutter ist, betrachteten sie sogar
in téglich wachsendem Licht jenen wunderbaren Einklang und Zusammenhang der
Gnadenvorziige, die Gott in seiner liebreichsten Vorsehung dieser erhabenen Gehil-
fin unseres Erlésers gewdhrt hat und die eine solche Gipfelhdhe erreicht haben,
wie sie auBler ihr keinem Geschépf — die menschliche Natur Jesu Christi ausgenom-
men — zuteil geworden ist.

Fiir diesen Glauben legen auch ungezihlte Gotteshiuser, die dem Geheimnis der
Aufnahme Mariens in den Himmel geweiht wurden, Zeugnis ab; ebenso die heiligen
Bilder, die darin zur Verehrung der Gliubigen aufgestellt wurden und die den
einzigartigen Triumph der seligsten Jungfrau allen sichtbar machen. Stidte, Diéze-
sen und Gegenden wurden dem besonderen Schutz und der Fiirsprache der in den
Himmel aufgenommenen Gottesmutter anvertraut; religiovse Gemeinschaften, die
von diesem Geheimnis jhren Namen haben, wurden mit Billigung der Kirche ge-

3 Vgl. Conc. Vat. De fide catholica, cap. 4.
4 Conc. Vat. Const. De Ecclesia Christi cap. 4.
5 De fide catholica, cap. 3.



Aus dem Leben der Kirche : 451

griindet. Endlich soll nicht vergessen werden, daf§ im marianischen Rosenkranz,
dessen Beten der Apostolische Stuhl so sehr empfiehlt, ein Geheimnis zur Ver-
ehrung vorgelegt wird, das wie bekannt iiber die Aufnahme Mariens in den Himmel
handelt.

Das Zeugnis der Liturgie

Auf wahrhaft universale und noch viel glinzendere Weise wurde dieser Glaube
der heiligen Viter und der Glaubigen bekundet, seitdem er — schon in alter Zeit —
sowohl in die morgen- wie auch abendlindische Liturgie Eingang gefunden hatte.
Die heiligen Kirchenviter und Kirchenlehrer haben aus dieser Tatsache schon
immer Licht geschépft, da ja die Liturgie, wie alle wissen, ,,ein 6ffentliches Bekennt-
nis der iibernatiirlichen Wahrheiten ist, das dem obersten kirchlichen Iehramt
untersteht und daher nicht zu unterschitzende Beweise und Zeugnisse zur Klar-
stellung eines einzelnen Punktes der christlichen Lehre bieten kann«s,

In den Liturgien, die das Fest des Heimganges oder der Aufnabme Mariens in den
Himmel auffiihren, finden sich Ausdriicke, die darin iibereinstimmen, daf dem
heiligen Leib der jungfriulichen Gottesmutter nach dem Ratschlusse Gottes bei
ihrem Ubergang aus dieser irdischen Verbannung in den Himmel alles zuteil wurde,
was der Wiirde der Mutter des fieischgewordenen Wortes und ihren librigen Privi-
legien entspricht. So steht es, um ein berithmtes Beispiel anzufiihren, im Sacramentar,
das Unser Vorgénger unverg. Anged. Hadrian I. an Karl den GroBen schickte. Darin
lesen wir: ,Ehrwiirdig ist uns, o Gott, das Festgeheimnis jenes Tages, an dem die
heilige Gottesgebérerin den zeitlichen Tod erlitt, ohne daB sie, die Deinen Sohn,
unsern Herrn im Fleische geboren hatte, von den Banden des Todes festgehalten
werden konnte“ (Sacramentarium Gregorianum).

Was hier in jener zuriickhaltenden Weise, die der Rdmischen Liturgie eigen ist,
angedeutet wird, finden wir in den anderen alten Liturgien des Morgen- und Abend-
landes reicher und ausfiihrlicher entfaltet. Um nur ein Beispiel herauszugreifen,
so nennt das Sacramentarium Gallicanum dieses Privileg Mariens ,ein unaussprech-
liches Geheimnis, umso preiswiirdiger, je einmaliger die Aufnahme der Jungfrau
unter uns Menschen ist“. In der byzantinischen Liturgie wird die leibliche Aufnahme
Mariens nicht nur immer und immer wieder mit ihrer Gottesmutter-Wiirde in Ver-
bindung gebracht, sondern auch mit ihren anderen Gnadenvorziigen, insbesondere mit
ihrer jungfrdulichen Mutterschaft, die nach Gottes einzigartigem RatschluB3 von
Ewigkeit her bestimmt war: ,Dir schenkte Gott, der Kénig aller Dinge, was tiber
alle Natur hinausgeht; wie Er Dich nidmlich als Jungfrau bewahrt hat, so hat er
auch Deinen Leib im Grab unverwest erhalten und durch géttliche Heimholung
verherrlicht“?.

Da aber der Apostolische Stuhl, auf den das Amt der Apostelfiirsten, die Briider
im Glauben zu bestirken (vgl.Lk22,32), iibergegangen ist, diese Festfeier durch
seine Autoritdt immer feierlicher gestaltete, wurde das dringende Herz der Christ-
gldubigen miéchtig angespornt, die Bedeutung des erwihnten Geheimnisses immer
mehr zu betrachten. So wurde das Fest der Assumptio von jenem Ehrenplatz, den
es von Anfang an unter den tibrigen Marienfesten innehatte, zum Rang der hoheren
Festfeiern des Kirchenjahres erhoben. Und als Unser Vorginger, der hl. Sergius I.
die Litanei oder die sogenannte Stationsprozession an vier Marienfeiertagen vor-
schrieb, nannte er zusammen das Fest der Geburt, der Verkiindigung, der Reinigung
und des Heimganges der Jungfrau Maria (Liber Pontificalis). In der Folge lie8 der
hl. Papst Leo IV. das Fest, das schon unter dem Namen der Aufnahme der Aller-
seligsten Gottesgebérerin begangen wurde, noch feierlicher begehen, indem er eine
Festvigil und eine Oktav anordnete; ja er selbst wollte bei dieser giinstigen Gelegen-
heit an der Festfeier, umringt von einer grofien Volksmenge, personlich teilnehmen
(ebda). DaBl auBerdem am Vortag des Festes schon seit alter Zeit ein Fasten vor-
geschrieben war, bezeugt vor allem Unser Vorginger Nikolaus I, wo er iiber die

§ Enzyklika ,Mediator Dei“, A.A.S. Bd. XXXIX, S. 541.
7 Menaei totius anni.
20+



452 Aus dem Leben der Kirche

Hauptfasttage handelt, ,die ... die Heilige Romische Kirche von altersher ein-
gefiihrt hat und noch immer hilts,

Das Zeugnis der Kirchenviiter

Da aber die kirchliche Liturgie den Glauben nicht hervorbringt, sondern ihm folgt
und aus ihm die ehrwiirdigen gottesdienstlichen Riten wie die Friichte aus einem
Baum hervorgehen, so haben die heiligen Viter und groBien Kirchenlehrer in ihren
Homilien und Predigten, die sie an diesem Tage dem Volke hielten, ihre Lehre nicht
aus ihr wie aus einer ersten Quelle geschopft, sondern iiber das Geheimnis als {iber
eine den Gldubigen schon ldngst bekannte und von ihnen angenommene Lehre ge-
sprochen. Sie haben das Geheimnis weiter erklirt, seinen Sinn und Gehalt tiefer
begriindet und jenes vor allem heller beleuchtet, was die liturgischen Biicher sehr
oft nur kurz und gedringt erwihnt hatten. Nach ihnen geschieht in diesem Feste
nicht nur der Tatsache Erwihnung, daB der entseelte Leib der seligsten Jungfrau
Maria keinerlei Verwesung anheimfiel, sondern auch ihres Triumphes iiber den Tod
und ihrer himmlischen ,Verkldrung“ nach dem Beispiel ihres eingeborenen Sohnes
Jesus Christus.

So fiihrt der hl. Johannes Damascenus, der hervorragendste Verkiinder dieser
iiberlieferten Wahrheit, beim Vergleich der leiblichen Aufnahme der hehren Gottes~
mutter mit ihren anderen Gnadengaben und Privilegien, in machtvoller Beredsam-
keit folgendes aus: ,Es war notwendig, daB sie, die in der Geburt ihre Jungfrau-
lichkeit unversehrt bewahrt hatte, ihren Leib auch nach dem Tode ohne jede Ver-
wesung erhielt. Es war notwendig, daf3 sie, die ihren Schopfer als Kind unter ihrem
Herzen getragen hatte, in den gétilichen Gezelten verweile. Es war notwendig,
daB die Braut, die der Vater verlobt hatte, in den himmlischen Brautgemichern
wohne. Es war notwendig, daB sie, die ihren Sohn am Kreuz erblickt und das Schwert
des Schmerzes, dem sie bei der Geburt entgangen war, im Herzen gespiirt hatte,
Ihn zur Rechten des Vaters schaute. Es war notwendig, daB die Mutter Gottes das,
was threm Sohn gehdrte, besitze und von aller Kreatur als Mutter Gottes und Seine
Magd verehrt werde“?,

Dieses Wort des hl. Johannes Damascenus stimmt ganz mit dem tberein, was
andere iiber diese Lehre bekannt haben. Denn nicht weniger klare und genaue Aus-
sagen finden sich in jenen Predigten, die die Viter einer fritheren oder der gleichen
Zeit, meist aus AnlaB3 dieses Festes, gehalten haben. So hielt es z. B. der hl. Ger-
manus von Konstantinopel nicht nur mit ihrer gsttlichen Mutterschaft, sondern
auch mit der ganz besonderen Heiligkeit ihres jungfriulichen Leibes in Einklang,
daf dieser Leib unversehrt erhalten blieb und zum Himmel erhoben wurde. »DUu
erscheinst, wie die Heilige Schrift sagt, ,in Schénheit’, und Dein jungfriulicher Leib
ist ganz heilig, ganz keusch, ganz Gottes Wohnung. Darum ist ihm auch die Auf-
1gsung in Staub ganz fremd. Was menschlich an ihm war, wurde zum erhabenen
Leben der Unsterblichkeit verwandelt. Lebend und vorverherrlicht blieb er unver-
sehrt und teilhaft des vollkommenen Lebens“!®, Ein anderer Schriftsteller jener
&ltesten Zeit versichert: ,Als glorreichste Mutter Christi, unseres Gottes und Er-
13sers, des Spenders des Lebens und der Unsterblichkeit, wird sie von dem fiir alle
Ewigkeit zur Unversehrtheit auch des Leibes belebt, der sie aus dem Grabe er-
weckie und in einer Art, die ihm allein bekannt ist, zu sich nahm“!,

Weil aber dieses liturgische Fest eine immer weitere Verbreitung fand und mit
immer groferer innerer Anteilnahme gefeiert wurde, hielten es die kirchlichen
Oberhirten und heiligen Prediger in wachsender Zahl fiir ihre Pflicht, das Fest-
geheimnis des Tages offen und klar darzulegen und zu betonen, es sei mit den
ibrigen Offenbarungswahrheiten auf das engste verkniipft.

8 Antworten Nikolaus I. auf die Anfragen der Bulgaren.

® S. Joan. Damasc. Encomium in Dormitionem Dei Genitricis semperque Vir-
ginls Mariae, hom. II, 14, vgl. ebd. n. 3.

10 S. Germ. Const. In Sanctae Dei Genitricis Dormitionem, sermo 1.

1t Encomium in Dormitionem Sanctissimae Dominae nostrae Deiparae semperque
Virginis Mariae (dem hl. Modestus von Jerusalem zugeschrieben) n. 14.



Aus dem Leben der Kirche 453

Das Zeugnis der Theologen

Unter den scholastischen Theologen hat es nicht an solchen gefehlt, die bei dem
Verlangen, in die gottlichen Wahrheiten tiefer einzudringen und jenen Zusammen-
klang aufzuweisen, der zwischen der sog. ratio theologica und dem katholischen
Glauben besteht, feststellen zu miissen glaubten, daB dieses Privileg der Aufnahme
der Jungfrau Maria in wunderbarer Weise mit den iibrigen in der Heiligen Schrift
uberlieferten geoffenbarten Wahrheiten zusammenstimme.

Schlufifolgernd kamen sie von hierher zu verschiedenen Argumenten, mit denen sie
dieses Privileg Mariens beleuchteten. Der Grundgedanke dieser Argumente besteht
nach ihrer Ansicht darin, da Jesus Christus bei der grofien Liebe zu seiner Mutter
diese in den Himmel aufgenommen wissen wollte, Die Beweiskraft ihrer Argumente
beruht nach ihnen auf der géttlichen Mutterschaft Mariens und den anderen sich
daraus ergebenden Gnadenvorziigen. Diese sind: Ihre einzigartige Heiligkeit, die
die Heiligkeit aller Engel und Menschen tiberragt, die innige Vereinigung Mariens
mit ihrem Sohn und vor allem jene gliihende Liebe, von der Christus selbst zu
seiner Mutter erfiillt war.

Sehr hiufig fiihren Theologen und Prediger nach dem Beispiel der heiligen Vitert?
zur Erhellung des Glaubens an die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel in
freier Weise Ereignisse und Worte aus der Heiligen Schrift an. So verwenden manche
von ihnen, um nur an einiges von dem zu erinnern, was sie dafiir 6fter heranziehen,
jenes Psalmwort: ,Erhebe dich, o Herr, zur Stdtte Deiner Ruhe hin, Du und die
Lade Deiner Heiligkeit“ (Ps 131 (132), 8); sie sehen dabei in der aus unverweslichem
Holz bereiteten Bundeslade, die sich im Tempel befand, ein Bild des reinsten Leibes
der Jungfrau Maria, der von jeder Verwesung des Grabes unverletzt bewahrt und
zu so hoher Himmelsherrlichkeit erhoben wurde. Ahnlich schildern sie nach einem
anderen Psalmwort, wie die Konigin im Triumphzug in den himmlischen Konigs-
palast einzieht und sich zur Rechten des gottlichen Erlésers niederldBt (Ps. 44 (45),
10, 14—16). Und wieder fihren sie die Braut des Hohenliedes an, die heraufsteigt
aus der Steppe, inmitten von Rauchs#ulen, umwolkt von Myrrhe und Weihrauch,
sum mit einem Kranze geschmiickt zu werden“ (Cant. 3, 6; vgl. 4,8; 6,9). All diese
Stellen dienten ihnen als Bild jener himmlischen Kénigin und Braut, die mit ihrem
gottlichen Bréutigam in den Palast des Himmels auffihrt.

AuBer in den verschiedenen Gestalten des Alten Testamentes sahen die schola-
stischen Theologen auch in der sonnenumglinzten Frau, die der Apostel Johannes
auf der Insel Patmos schaute (Apg12,1), ein Sinnbild der Aufnahme der jungfriu-
lichen Gottesmutter in den Himmel. Von anderen neutestamentlichen Stellen
wandten sie ihre besondere Aufmerksamkeit den Worten zu: ,Sei gegriit, Gnaden-
volle, der Herr ist mit Dir, Du bist gebenedeit unter den Weibern“ (Lk 1, 28), da sie
im Geheimnis der Assumptio die Vollendung jener der seligsten Jungfrau verliehe-
nen Gnadenfiille sahen und den einzigartigen Segen, der dem Fluche Evas wider-
streitet.

Darum erklirt zu Beginn der scholastischen Theologie der fromme Bischof Ame-
deus von Lausanne, der Leib der Jungfrau Maria sei unversehrt geblieben: ist
es doch ein Unrecht zu glauben, er habe die Verwesung geschaut, da er mit ihrer
Seele wieder vereinigt und mit dieser zugleich im hohen Himmel verherrlicht
worden ist. ,Denn sie war voll der Gnade und die Gesegnete unter den Frauen
(Lk 1, 28). Sie allein war wiirdig, den wahren Gott vom wahren Gott zu empfangen,
den sie als Jungfrau gebar, als Jungfrau néhrte, den sie auf ihrem Schofie trug und
dem sie in allen Dingen mit heiligem Gehorsam diente!s.

Von den heiligen Schriftstellern, die zu jener Zeit, unter Verwendung von Wor-
ten, Gleichnissen und Analogien der Heiligen Schrift, den frommen Glauben an

2 Vgl. S. Joan Damasc. Encomium in Dormitionem Dei Genitricis semperque Vir-
ginis Mariae, hom. II, 2,11; Encomium in Dormitionem (S. Modesto Hierosol. atiri-
butum).

13 Amedeus Lausannensis, De Beatae Virginis obitu, Assumptione in Caelum, exal-
tatione ad Filii dexteram.



454 Aus dem Leben der Kirche

die Aufnahme Mariens in den Himmel beleuchteten und bekriftigten, nimmt der
Doctor Evangelicus, St. Antonius von Padua eine hervorragende Stelle ein. Wo er
némlich am Fest der Himmelfahrt Mariens die Worte des Propheten Isaias auslegt:
»Die Stitte meiner FiiBe will ich verherrlichen“ (Is 60, 13), da versichert er mit Be-
stimmtheit, der gbttliche Erléser habe seine liebste Mutter, aus der er Fleisch an-
genommen, mit der héchsten Glorie geschmiickt. »Hier siehst Du ganz offenkundig
— sagt er —, daB die allerseligste Jungfrau mit ihrem Leibe, der die Stiitte der
Fiie des Herrn war, in den Himmel aufgenommen wurde¥®, Daher heif3t es beim
Psalmisten: , Erhebe Dich, o Herr, zur Stétte Deiner Ruhe, Du und die Lade Deiner
Herrlichkeit“. Wie Jesus Christus, fihrt er fort, nach seinem Triumph iiber den Tod
auferstand und zur Rechten des Vaters in den Himmel auffuhr, so ,erstand in
gleicher Weise auch die Lade seiner Herrlichkeit, da am heutigen Tage die jung-
frauliche Mutter in den himmlischen Hochzeitssaal aufgenommen wurde*i4.

Auf dem Hohepunkt der scholastischen Theologie war es der hl. Albertus Magnus,
der die verschiedenen Beweisgriinde zusammenstellte, die sich auf die Heilige Schrift,
auf die Lehren der Vorzeit, auf die Liturgie und die sog. ratio theologica stiitzen,
und kommt dabei zu folgendem SchluB: ,Durch diese und viele andere Griinde
und autoritativen Bezeugungen steht unzweifelhaft fest, daB die allerseligste Gottes-
mutter mit Leib und Seele tiber die Chore der Engel erhoben de. Und das halten
wir in jeder Weise fiir wahr“!5. In einer Predigt am Fest Maris Verkiindigung, in
der der Doctor Universalis die Worte des Englischen Grufles woel gegriiit, Du
Gnadenvolle“ auslegt und die heiligste Jungfrau mit Eva vergleicht, sagt er klar
und deutlich, jene sei von dem vierfachen Fluche Evas freigeblieben!s,

Der Doctor Angelicus, der den Spuren seines ausgezeichneten Lehrers folgt, hat
zwar nie ausdriicklich unsere Frage behandelt. Sooft er sie aber bei gegebener Ge-
legenheit beriihrt, hilt er mit der katholischen Kirche stets daran fest, mit Mariens
Seele sei auch ihr Leib in den Himmel aufgenommen worden?’.

Dieselbe Meinung vertritt unter vielen anderen auch der Doctog Seraphicus. Er
hélt es fiir absolut sicher, daB Gott, ebenso wie er die heiligste Maria bei der
Empfangnis und Geburt ihres Sohnes in ihrer jungfriulichen Keuschheit und Un-
versehrtheit erhalten hat, so auch keineswegs zugelassen habe, daB ihr heiligster
Leib in Staub und Asche aufgeldst werde!s. Folgende Worte der Heiligen Schrift
schreibt er in einem angewandten Sinne der seligsten Jungfrau zu: ,,Wer ist diese,
die da aufsteigt aus der Steppe, sich stiitzend auf ihren Geliebten?% (Cant. 8,5) und
legt sie so aus: , Hieraus darf man schlieBen, daB sie dem Leibe nach dort ist ... Da
némlich ... ihre Seligkeit nicht vollkommen wire, wenn sie sich nicht als ganze Per-
son im Himmel befinde, und der personale Mensch nicht allein Seele ist, sondern
Leib und Seele in der Vereinigung, so folgt, daB sie in der Vereinigung von Leib
und Seele droben ist, andernfalls wire ihre Freude nicht vollkommen®!®,

In der Spitscholastik, also im 15. Jahrhundert, ist es Bernardin von Siena, der
alles, was die mittelalterlichen Theologen iiber die Assumptio ausgesagt und gelehrt
hatten, den Hauptpunkten nach sammelt und aufs neue sorgfiltig behandelt. Dabei
begniigte er sich nicht damit, die wichtigsten Gedankenginge der Vorzeit zu wieder-
holen, sondern fiigt noch neue hinzu: Die Ahnlichkeit, die zwischen der Gottesmutter
und ihrem géttlichen Sohn beziiglich des Adels und der Wiirde des Leibes und der

14 8. Antonius Patav. Sermones dominicales et in solemnitatibus. In Assumptione
S. Mariae Virginis sermo. .

5 S. Albertus Magnus, Mariale sive quaestiones super Evang. ,Missus est* q. 132.

16 Ders., Sermones de sanctis, sermo 15: In Annuntiatione B. Mariae; vgl. Mariale,
Q. 132,

17 Vgl. Summa Theol. I11. q. 27, a. 1. c.; ebd. q. 83, a 5 ad 8; Expositio salutationis
angelicae; In symb. Apostolorum expositio, art. 5; In IV Sent. D. 12, q. 1, art. 3; D. 43,
q. 1, art. 3, sol. 1 et 2.

18 Vgl. S. Bonaventura, De Nativitate B. Mariae Virginis, sermo 5.

¥ S, Bonaventura, De Assumptione B. Mariae Virginis, sermo 1.



Aus dem Leben der Kirche 455

Seele besteht und derentwegen es ganz undenkbar ist, daB die himmlische K&nigin
vom himmlischen Konig getrennt lebt, fordert nach ihm unter allen Umsténden,
daB Maria ,,nirgendwo anders sein darf, als da, wo Christus ist“®®. AuBerdem ist es
nach ihm auch der Vernunft ganz und gar entsprechend, da8 wie Leib und Seele des
Mannes, so auch die der Frau bereits die ewige Glorie im Himmel erlangt haben.
Endlich ist fiir ihn die Tatsache, da8 die Kirche niemals nach dem Grab Mariens
geforscht und es der Verehrung des Volkes empfohlen hat, ein fast ,,sumenfa]]iger
Erfahrungsbeweis“ (ebda.).

In der Neuzeit waren die oben genannten Lehrmeinungen der heiligen Viter und
Kirchenlehrer gang und gibe. Der hl. Robert Bellarmin macht sich die. von der
Vergangenheit iiberkommene einhellige Meinung der Christenheit zueigen, wenn er
ausruft: ,Wer bei Gott kdnnte glauben, daB die heilige Lade, die Wohnung des
Wortes, der Tempel des Heiligen Geistes der Verwesung anheimgefallen sei? Mein
Geist schaudert schon vor dem Gedanken zuriick, da jener jungfriuliche Leib, der
Gott hervorbrachte, gebar, ndhrte und trug, in Staub verwandelt oder den Wiir-
mern zum FrafB iiberlassen worden sei“®!.

Ebenso betont der hl. Franz von Sales, es sei ein Unrecht, daran zu zweifeln, daB
Jesus Christus das Gebot der Elternliebe aufs vollkommenste erfiillt habe und fragt
sich ,,welcher Sohn, der die Macht dazu hitte, wiirde seine Mutter nicht ins Leben
zuriickrufen und sie nach ihrem Tode ins Paradies geleiten?“22, Und der hl. Alfons
schreibt: ,Jesus wollte nicht, daB Mariens Leib nach dem Tode verwese, weil es
auf ihn als Unehre iibergehen wiirde, wenn der jungfriuliche Leib, aus dem er sein
eigenes Feisch angenommen hatte, wieder dem Staub verfiele“2s,

Nachdem das Festgeheimnis geniigend ins Licht gestellt war, erdrterten manche
Lehrer nicht mehr so sehr die theologischen Beweise fiir die Angemessenheit und
SinngemiéBheit der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel, sondern wandten
ihren Geist und ihr Herz unmittelbar dem Glauben der Kirche, der mystischen
Braut Christi ohne Makel und Runzel (vgl. Eph 5, 27) zu, die vom Apostel ,,Sdule und
Grundfeste der Wahrheit* (1 Tim 3, 15) genannt wird, und auf ihren allgemeinen
Glauben gestiitzt, hielten sie die gegenteilige Meinung fiir verwegen, um nicht zu
sagen fiir hiretisch. Wie viele andere, erklirte auch Petrus Canisius, daB schon das
Wort ,,Assumptio” nicht nur die Verkldrung der Seele, sondern auch des Leibes
bezeichne und daB die Kirche schon seit vielen Jahrhunderten dieses marianische
Geheimnis der leiblichen Aufnahme verehre und begehe. Er bemerkt dazu: ,Diese
Lehre herrscht schon seit einigen Jahrhunderten; sie ist dem Herzen der Frommen
so eingeprigt und der ganzen Kirche so vertraut, daB Menschen, die die Aufnahme
von Mariens Leib in den Himmel leugnen, nicht einmal ruhig angehort, sondern-als

streitsiichtig und vollig verwegen, mehr vom hiretischen als vom katholischen Geist
erfiillt, iiberall verspottet wiirden“®,

Zur selben Zeit vertrat der Doctor eximius in der Manolog1e folgenden Grundsatz
»Die Gnadengeheimnisse, die Gott in der Jungfrau gewirkt hat, sind nicht nach ge-
wohnlichen Gesetzen zu messen, sondern nach denen der géttlichen Allmacht, voraus-
gesetzt, daBl es sich um etwas handelt, was geziemend ist und der Schrift in keiner
Weise widerspricht oder widerstreitet“®s, Auf den gemeinsamen Glauben der gesamten
Kirche gestiitzt, konnte er so in bezug auf das Geheimnis der leiblichen Aufnahme
Mariens in den Himmel den SchluBl ziechen, es miisse mit derselben Sicherheijt
geglaubt werden wie das Geheimnis der Unbefleckten Empféngnis, und schon da-
mals war er der Meinung, da8 beide Wahrheiten definiert werden kénnten.

20 S Bernardinus Senens. In Assumptione B. M. Virginis, sermo 2.

2t 'S, Robertus Bellarminus, Conciones habitae Lovanii, concio 40: De Assumptione
B. Mariae Virginis.

22 OQeuvres de St. Frangois de Sales, Sermon autographe pour la féte de
I’Assomption.

28 g Alfonso M. de’ Liguori, Le glorie di Maria, parte 2, disc. 1.

2 S Petrus Canisius. De Maria Virgine.

2 Suarez F. In tertiam partem D. Thomae, quaest 27, art. 2, disp. 3, sec. 5, n. 31.



456 Aus dem Leben der Kirche

Die Hl. Schrift im Lichte der Tradition

All diese Begriindungen und Erwigungen der heiligen Viter und der Theologen
stiitzen sich auf die Hl. Schrift als ihr letztes Fundament. Diese 148t uns die hehre
Gottesmutter in ihrer innigsten Verbindung mit ihrem gottlichen Sohn und in
ihrer allseitigen Teilnahme an seinem Geschick schauen. Darum ist es schier un-
mdoglich, sie, die Christus empfing, ihn gebar, ihn nihrte, ihn auf ihren Armen trug
und an ihr Herz driickte, nach diesem irdischen L.eben von ihm, wenn auch nicht
der Seele, so doch dem Leibe nach, getrennt zu denken. Da unser Erléser der Schn
Mariens ist, war es ihm als treuestem Beobachter der gottlichen Gebote unmdglich,
auBer dem ewigen Vater nicht auch seine Mutter zu ehren. Da er sie aber mit elner
so grofen Ehre, wie es die Bewahrung vor der Verwesung im Grabe bedeutet, aus-
zeichnen konnte, mufl man glaubig annehmen, daB er es auch tats#chlich getan hat.

Vor allem ist aber zu erwihnen, da8 vom 2. Jahrhundert an die Jungfrau Maria
von heiligen Vitern als neue Eva neben den neuen Adam gestellt wird, ihm zwar
untergeordnet, gleichwohl aufs innigste im Kampf gegen den héllischen Feind ver<
bunden. Dieser Kampf fiihrt, wie schon im Protoevangelium vorausbedeutet wird,
zu'einem vollkommenen Sieg iiber Stinde und Tod, die in den Briefen des Vlker-
apostels immer aufs engste miteinander verkniipft werden (vgl. R6m. Kap. 5 und 6;
1 Cor 15, 21—26; 5¢—57). Wie nun die glorreiche Auferstehung Christi ein wesent-
licher Teil und das letzte Zeichen seines Sieges war, so muBite auch der Kampf, den
die seligste Jungfrau gemeinsam mit ihrem Sohne fiihrte, durch die Verklirung
ihres jungfraulichen Leibes beendigt werden. Sagt doch der Apostel: ,Wenn ... aber
das Sterbliche mit Unsterblichkeit umkleidet ist, dann wird das Wort der Schrift
erfiillt werden: Verschlungen ist der Tod im Siege“ (1 Kor 15. 54).

Weil also die erhabene Gottesmutter Jesus Christus von Ewigkeit her whach ein
und demselben RatschluB3 der Vorherbestimmung“2s geheimnisvoll verbunden war,
unbefleckt in ihrer Empféngnis, jungfriulich in ihrer géttlichen Mutterschaft, die
hochherzige Gefihrtin des géttlichen Erlésers, der den vollen Sieg iiber den Tod
und seine Folgen davontrug, so erlangte sie endlich auch als héchste Krénung all
ithrer Gnadenvorziige, daf3 sie von der Verwesung im Grabe bewahrt blieb und nach
Uberwindung des Todes gleich ihrem Sohn mit Leib und Seele in die Himmelsglorie
aufgenommen wurde, wo sie als Kénigin erstrahlt an der Seite ihres Sohnes, des
unsterblichen Konigs der Ewigkeit (vgl. 1 Tim 1, 17). :

Die Entscheidung des Stellverireters Christi auf Erden

So hat also die gesamte Kirche, die von dem ihr innewohnenden Heiligen Geist
unfehlbar zur vollen Entfaltung der Offenbarungswahrheiten geleitet wird, auf
vielfache Weise im Laufe der Jahrhunderte ihren Glauben bekundet. Und heute
bitten nun die Bischéfe des ganzen Erdkreises fast einstimmig, daf die Wahrheit
der leiblichen Aufnahme der allerseligsten Jungfrau Maria in den Himmel als
Dogma des gottlichen und katholischen Glaubens definiert werde. Diese Wahrheit
ist in der Schrift begriindet, ist im Herzen der Gliubigen tief verwurzelt, wurde
seit dltester Zeit durch den liturgischen Kult bekriftigt, stimmt aufs vollkommenste
mit den iibrigen geoffenbarten Wahrheiten iiberein und wurde von den Theologen
mit Wissenschaft und Weisheit glinzend entfaltet und erklirt. Darum halten wir
den durch Gottes Ratschlu8 vorherbestimmten Augenblick fiir gekommen, um den
herrlichen Gnadenvorzug Mariens feierlich zu verkiindigen.

Wir, die Wir Unseren Pontifikat unter den besonderen Schutze der Heiligsten
Jungfrau Maria stellten, zu ihr in so manchen traurigen Stunden Unsere Zuflucht
nahmen, das ganze Menschengeschlecht ihrem unbefieckten Herzen &ffentlich weih-
ten, ihre michtige Hilfe oftmals erfuhren, haben das zuversichtliche Vertrauen,
daB diese feierliche Verkiindigung und Definierung ihrer leiblichen Aufnahme in
den Himmel nicht wenig zum Heile der Menschheit beitragen werde; gereicht sie
doch zur Ehre der Allerheiligsten Dreifaltigkeit, mit der die jungfriuliche Gottes-

28 Bulle ,,Ineffabilis Deus, a.a.0. S. 599.



Aus dem Leben der Kirche 457

gebdrerin durch einzigartige Bande verbunden ist. Darum darf man hoffen, daB
alle Christglidubigen von stirkerer Liebe zu ihrer himmlischen Mutter erfiillt wer-
den, daB die Herzen aller, die sich des christlichen Namens riihmen, danach ver-
langen, in der Teilnahme an der Einheit des mystischen Leibes Jesu Christi ihre
Liebe gegen jene zu vermehren, die fiir alle Glieder desselben erhabenen Leibes
ein miitterliches Herz hat. Ebenso ist zu hoffen, da8 diejenigen, die das herrliche
Vorbild Mariens betrachten, sich mehr und mehr davon iiberzeugen, welch hohen
Wert ein Menschenleben hat, das ganz und gar dem Willen des himmlischen Vaters
hingegeben und dem Heil der anderen Menschen geweiht ist. Wiahrend die Lehre
des Materialismus und die sich daraus ergebende Sittenverderbnis die Vorbilder
der Tugend zu vernichten drohen und das Leben der Menschen durch Entfesselung
von. Kriegen zerstoren, wird hier auf glinzende Weise vor aller Augen dargetan,
zu welch erhabenem Ziel Leib und Seele berufen sind. Endiich ist zu hoffen, da
der Glaube an die leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel auch den Glauben
an unsere eigene Auferstehung stirkt und befruchtet.

Daf} dieses feierliche Ereignis nach dem Ratschlu3 der gottlichen Vorschung in
das gegenwiirtige Heilige Jahr fillt, ist uns eine besonders groBe Freude. So diirfen
wir nidmlich wihrend der Festfeier des groBlen Jubildums die Stirn der jungfriu-
lichen Gottesmutter mit diesem kostbaren Edelstein schmiicken und ein unzerstsr-
bares Denkmal unserer Liebe zu ihr setzen. '

Nachdem Wir nun oft und oft Gott unsere instindigen Bitten vorgetragen und den
Geist der Wahrheit angerufen haben, verkiinden, erkliiren und definleren wir zur
Ehre des Allmiichtigen Gottes, der seine besondere Huld der Jungfrau Maria er-
wiesen hat, zur Ehre seines Sohnes, des unsterblichen Konigs der Ewigkeit, des
Siegers iiber Siinde und Tod, zur Vermehrung des Ruhmes seiner erhabenen Mutter,
zar Freude und zum Jubel der ganzen Kirche, kraft der Vollmacht unseres Herrn
Jesus Christus, der heiligen Apostel Petrus und Paulus und Unserer eigenen:

DIE UNBEFLECKTE, IMMERWAHREND JUNGFRAULICHE GOTTESMUTTER
MARIA IST, NACHDEM SIE IHREN IRDISCHEN LEBENSLAUF VOLLENDET
HATTE, MIT LEIB UND SEELE IN DIE HIMMLISCHE HERRLICHKEIT AUF-
GENOMMEN WORDEN.

Wenn darum jemand es wagen sollte, was Gott verhiiten mdge, zu leugnen oder
freiwillig zu bezweifeln, was wir definiert haben, so soll er wissen, da er vom
gottlichen und katholischen Glauben véllig abgefallen ist.

Damit aber diese unsere Definierung der leiblichen Aufnahme Mariens in den
Himmel zur Kenntnis der ganzen Kirche gelange, wollen Wir, daf dieses Unser
apostolisches Schreiben immerwihrende Geltung habe. Wir verordnen daher, daB
seinen Ubersetzungen, seinen Nachdrucken, sofern sie die Unterschrift eines 6ffent-
lich beglaubigten Notars tragen und mit dem Siegel einer autorisierten kirchlichen
Person versehen sind, von allen derselbe Glaube geschenkt werde, welcher dem
Original geschuldet wird.

Keinem Menschen ist es also erlaubt, Unsere Erkldrung, Unsere Verkiindigung
und Definition zu entkréften oder in verwegener Weise zu bekidmpfen und anzu-
greifen. Wenn aber dennoch jemand es versuchen sollte, so wisse er, da3 er der
Ungnade Gottes und der heiligen Apostel Petrus und Paulus verfallen wird.

Gegeben zu Rom bei St. Peter im Jubildumsjahr 1950, am 1. November, dem Fest
Allerheiligen, im 12. Jahre Unseres Pontifikates.

Ich, Pius, der Bischof der Katholischen Kirche habe so definiert und unter-
zeichnet. Pius PP. XII.





