
458 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

In actione contemplativus - Beschaulich mitten in der Arbeit 
Vom immerwährenden Gebet des tätigen Menschen 

Von Louis V e r n y, S. J., Lyon 

Die folgenden Ausführungen stellen einen Vortrag dar, den P. Louis Verny, S. J. 
auf einer Tagung über Fragen der heutigen Frömmigkeit vor seinen Mitbrüdern ge- 
halten hat und der mit anderen Vorträgen derselben Tagung in der Revue a" Ascetique 
et de Mystique (26 [1950] Nr. 101, Jan.-März) erschienen ist. Obwohl der Vortrag zu- 
nächst nur für einen kleinen Kreis von Ordensmitgliedern gedacht war, bringen wir 
ihn wegen der Wichtigkeit des Themas und der Tiefe seiner Durchführung. Dem 
modernen religiösen Menschen • Priestern, Ordensleuten und Laien •, der sich 
täglich in die Arbeit eingespannt sieht und sie oft als eine drückende Last empfindet, 
die ihm keine Zeit mehr für seine Seele und für Gott übrig läßt, wird hier gezeigt, 
welchen Weg er einschlagen und welche Mittel er anwenden muß, um seine Arbeit 
zum Gebet zu machen, um in der Fülle drängenden Lebens dennoch ein betender 
Mensch zu werden, der die Welt in sich überwindet und dessen •Wandel im Himmel" 
ist. • Die Erlaubnis zum Nachdruck gaben die Schriftleitung der RAM sowie der 
Verfasser. Die Übersetzung besorgten Pierre Flüeler, S. /. und Franz Hillig, S. f. 

Wir stellen unseren Überlegungen einige Texte P. Nadais1 voran: •Daß das Gebet 
in einem religiösen Institut ein Kernstück von größter Wichtigkeit ist, leuchtet 
jedem ein. Ich verstehe dabei unter Gebet das, was Paulus meint, wenn er sagt: 
•Ich will mit dem Geist beten, ich will auch beten mit Einsicht" (1 Kor 14,15); ein 
erleuchtende und die einende. Solchem Beten gibt sich die Gesellschaft Jesu freudig 
und voll tatkräftigen Eifers in Christo Jesu hin. Denn da ist keines ihrer Glieder, das 
sie nicht zunächst einübte in Betrachtungen, die der ersten Bekehrung und dem 
Ausziehen des alten Menschen zugeordnet sind. In allen darauf folgenden Betrach- 
tungen über die Geheimnisse des Lebens Jesu suchen wir mehr und mehr in uns 
die Gesinnung Christi zu entwickeln, der da ist •der Weg, die Wahrheit und das 
Leben". Endlich finden wir unsere Ruhe in der Liebe und finden so am Ende wieder, 
was der unumgängliche Ausgangspunkt allen Betens ist: die Liebe, die höchste und 
göttlichste aller Tugenden ... Doch das alles soll darin gipfeln, daß wir vom Gebet 
aufstehen, ganz durchglüht von dem in den Gebetsstunden entfachten Eifer und uns 
voll Freude in Christus • mit Herzensdemut, Zufriedenheit und Zuversicht • der 
Arbeit im Weinberg des Herrn widmen. Das alles entnehmen wir dem Exerzitien- 
buch". 

•Zwar habe ich an dieser Stelle nicht vom Gebet zu sprechen, dennoch möchte ich 
eine Tatsache nicht übergehen: daß nämlich Ignatius von Gott die besondere Gnade 
empfangen hatte, sich ohne jede Mühe zur Beschauung der Heiligsten Dreifaltigkeit 
zu erheben und in dieser Schauung lange zu ruhen. Bald wurde er durch die Gnade 
eingeladen, die ganze Dreifaltigkeit zu betrachten: er ward in sie entrückt und ver- 
einigte sich mit ihr von ganzem Herzen unter innigster Andacht und tiefstem geist- 
lichen Trost. Bald schaute er den Vater allein oder den Sohn oder den Heiligen 
Geist. Diese Schauung der Heiligsten Dreifaltigkeit wurde ihm oftmals in den 
verschiedenen Lebensabschnitten zuteil; hauptsächlich, ja fast ausschließlich empfing 
er sie aber während der letzten Monate seiner irdischen Pilgerschaft". 

1 P. Nadal war einer der engsten Mitarbeiter des hl. Ignatius von Loyola in der 
Leitung des Ordens und gilt als der beste Interpret seiner Gedanken und geistlichen 
Lehren. 



Einübung und Weisung 459 

•Wenn dem hl. Ignatius eine solche Gebetsgnade zuteil wurde, dann ist das ein 
Privileg und eine Gnade ganz eigener Ordnung. Aber er kannte noch ein anderes 
Gebet. Dies ließ ihn Gott in allen Dingen und bei jedem Tun als gegenwärtig erkennen 
und war verbunden mit einem lebhaften Gefühl für die übernatürliche Wirklichkeit: 
beschaulich mitten in der Arbeit, oder wie sein Leitspruch hieß: 
•In allen Dingen Gott finden". Diese Gnade, die seine Seele erhellte, 
ward uns offenbar durch eine Art Leuchten, das von seinem Antlitz ausging und 
durch die lichtvolle Sicherheit, mit der er in Christus handelte. Uns erfüllte es mit 
Bewunderung, unser Herz wurde bei seinem Anblick getröstet, und wir verspürten, 
wie etwas von dem Überfluß dieser Gnaden auf uns selbst überströmte. Daher 
glauben wir, daß dieser Gnadenvorzug, den wir bei Ignatius wahrgenommen haben, 
auch der ganzen Gesellschaft Jesu gewährt worden ist: Wir haben das Vertrauen, 
daß die Gabe dieses Gebetes und dieser Beschauung uns alle in der Gesellschaft 
erwartet und wir erklären mit Nachdruck, daß sie einen Teil unserer Berufung 
ausmacht"*. 

In diesen Texten ist von drei Dingen die Rede: 1. vom Gebet im geläufigen Sinn 
des Wortes; 2. von der Beschauung • nicht in dem Sinn, wie das Wort in den 
Exerzitien vorkommt und dem hl. Ignatius eigentümlich ist, sondern wie wir es 
heute in einem präzisen Sinn als •eingegossene Beschauung" verstehen •, einem 
Gebet, das dem hl. Ignatius in reichem Maß zuteil geworden ist; 3. von dem Zustand 
der Seele, der mit dem Ausdruck •in actione contemplativus" umschrieben ist, 
einem Seelenzustand, der sich nach der Aussage P. Nadais bei Ignatius fand, auf 
den Ignatius bei seinen Söhnen den größten Wert legte und den Nadal als einen 
Wesensbestandteil unseres Berufes ansieht. Hier soll allein von diesem letztgenann- 
ten Seelenzustand die Rede sein. 

Beschauung und Tun bei Thomas von Aquin 

Die Formel des hl. Thomas über das Verhältnis von Aktion und Kontemplation 
findet sich an der Stelle, wo er die verschiedenen Arten des Ordenslebens mitein- 
ander vergleicht und eine Rangordnung für sie sucht. An die Spitze stellt er dabei 
die apostolischen Orden, die sich dem Unterricht und der Predigt widmen. An 
zweiter Stelle kommen die beschaulichen Orden und an dritter die Orden mit äuße- 
rer Tätigkeit. Als Grund für diese Rangordnung gibt er an: •Bei den ersten erfließt 
die Tätigkeit aus der Fülle der Beschauung • ex plenitudine contemplationis deri- 
vator". Nun ist es aber größer, wie er im Fortgang seiner Darstellung sagt, •andern 
von dem Betrachteten mitzuteilen, als nur selbst zu betrachten • majus est contem- 
plata aliis tradere quam solum contemplari". 

So schön diese Auffassung des apostolischen Lebens auch ist, es wollte mir nie 
recht gelingen, unseren Beruf als Jesuiten in ihr unterzubringen. Da besuchte mich 
im Jahre 1946 ein Novizenmeister der Dominikaner. Er hatte bei Klarissen die 
Profeß-Predigt gehalten und benutzte die Gelegenheit, seine jährlichen Exerzitien 
zu machen. Ich darf, glaube ich, in aller Offenheit sagen, daß er von unseren Ge- 
sprächen nicht weniger beeindruckt war als ich: Waren wir doch beide Ordenspriester 
und liebten unseren besonderen Beruf und hatten doch zugleich Achtung, ja Bewun- 
derung für den des andern. Beide hatten wir die Aufgabe, die uns anvertrauten 
jungen Menschen je in der Linie der ihnen zuteil gewordenen Berufung zu formen. 
Aber eines war mir nach diesem Gedankenaustausch klar: Er hielt den Beruf eines 
Dominikaners für einen beschaulichen Beruf. 

Inzwischen habe ich in einer Ausgabe der Summa Theologica des heiligen 
Thomas eine Anmerkung von P. Lemonnyer über die •vita mixta" (ein Leben, das 
sowohl der Kontemplation wie der apostolischen Tätigkeit gewidmet ist) gelesen, 
aus der sich die gleiche Folgerung ergibt3. Artikel 6 der Quaestio 188 der Ha Hae, 

* Mon. histor. Epistolae Nadal, IV, pp. 651, 652. 
3 3. Band: La vie humaine, ses formes, ses etats. 



460 Einübung und Weisung 

wo sich die Formel •contemplata aliis tradere" findet, widerspricht in keiner Weise 
dem, was die Quaestio 179 lehrt. Danach ist die Einteilung der Orden in beschauliche 
und tätige erschöpfend. Das •gemischte Leben", wie man später sagen wird, schiebt 
sich nicht zwischen die beiden andern ein. 

Allerdings ordnet Thomas keineswegs jeden apostolischen oder jeden Predigt- 
und Lehrberuf dem beschaulichen Leben zu, sondern nur einen solchen mit theo- 
logischem Inhalt, und dieser Inhalt muß wenigstens teilweise durch Beschauung 
erworben sein. P. Lemonnyer sagt offen, daß dieser Artikel im Hinblick auf den 
Beruf der Predigermönche geschrieben wurde. Da wurde mir mit einemmal klar, 
warum der Wahlspruch der Dominikaner •Veritas • Wahrheit" heißt. Ich verstand 
nun auch besser, was unsere Patres aus der Gefangenschaft von der Haltung der 
Dominikaner erzählten, mit denen sie im Lager zusammen gewesen waren und die 
sie übrigens sehr schätzten: Sie sprachen von einer Haltung, die von der ihren als 
Jesuiten recht verschieden gewesen sei, einer Haltung katholischer Akade- 
miker (universitaires). Ich habe auch besser verstanden, warum in ihren Aufsätzen 
über das geistliche Leben die Gaben der Weisheit und des Verstandes einen so 
großen Platz einnehmen, Gaben, die allgemein als Gaben der Beschauung und als 
Wegbereiter mystischer Gebetsgnaden gelten. Ich habe besser verstanden, warum 
sie in diesen Gnaden die normale Frucht eines hochherzigen aszetischen Lebens 
und Zeichen, fast hätte ich gesagt Wesenselemente, der erreichten Vollkommenheit 
sehen. Und schließlich habe ich besser verstanden, warum die Karmeliten sich zur 
Formel des hl. Thomas bekennen. Sie gehören ja ganz gewiß zu den beschaulichen 
Berufen. Ihr beschaulicher Zug ist so betont, daß noch ihre apostolische Tätigkeit 
den eremitischen.Charakter bewahrt. • •Unser Vater, Sankt Elias", der hl. Johannes 
der Täufer! • •Das gemischte Leben", sagen die Salmantizenser, •ist zuerst und we- 
sentlich auf die Beschauung gerichtet • primo et per se respicit contemplationem". 
Doch von der Beschauung steigt es zu den geistlichen Werken des tätigen Lebens 
herab • •descendit" • und zwar ausschließlich zu den geistlichen Werken. 
Man denkt an den hl. Antonius, der eines Tages seine Einöde verließ, um in Alexan- 
drien gegen die Arianer zu predigen, und dann schleunigst wieder seine Einsamkeit 
aufsuchte. Q 

Kürzlich habe ich das Büchlein von P. Vpillaume gelesen •Les Fraternites du Pere 
de Foucauld. Mission et esprit" (Die Brudergemeinschaften des P. de Foucauld. 
Sendung und Geist.) Diese Brudergemeinschaften übernehmen apostolische Tätig- 
keiten, die nicht wie die der Dominikaner und Karmeliten rein theologisch oder 
doch rein geistlicher Natur sind. So haben sie bereits eine •Brudergemeinschaft der 
Arbeit" in den chemischen Fabriken am Ufer des Etang de Berre; sie glauben damit 
der Linie des P. de Foucauld die Treue zu halten, und das stimmt wohl. Denn ihr 
Milieu ist dort eines der geistig ärmsten; sie teilen das Leben dieser Menschen, wie 
sie in Ell-Abiod zusammen mit den Völkerschaften der Sahara leben, ganz so, wie 
es P. de Foucauld bei den Tuareg tat. Der sogenannte •nomadische" Zweig der 
•Kleinen Schwestern von Jesus" besitzt ebenfalls eine Schwesterngemeinschaft der 
Arbeit in einer Fabrik für elektrotechnische Geräte in Aix-en-Provence. Dabei geht 
es ihnen genau so wenig wie den •Kleinen Brüdern" einfach um den Unterhalts- 
erwerb, ja sie wollen nicht einmal apostolisch tätig sein; sie wollen einfach Zeugnis 
ablegen. Dabei wechselt das Leben dieser Brudergemeinschaften der Arbeit inner- 
halb deren sich die Arbeiter und Arbeiterinnen ablösen, damit keine Unterbrechung 
entsteht, von Zeit zu Zeit mit einer Periode rein beschaulicher und völlig abgeschlos- 
sener Art. Denn P. de Foucauld legte auf dieses im strengen Sinn beschauliche Ele- 
ment ebenso großen Wert wie auf die möglichst weitgehende Angleichung an die 
Lebensart der geistig äußerst verlassenen Bevölkerung. 

Zur Zeit des hl. Thomas liebte man die obengenannten Ranglisten der Berufe 
nach ihrer Würde. Uns erscheinen sie heute müßig in ihrer Abstraktheit. Im wirk- 
lichen, konkreten Leben ist der Mensch vollkommener, der mit der größten Liebe 



Einübung und Weisung 461 

tut, was Gott von ihm erwartet. Ich glaube, der hl. Thomas hätte die •Kleinen Brüder" 
und die •Kleinen Schwestern" von Jesus unter die kontemplativen Orden eingereiht, 
wie er es mit den Dominikanern getan hat und es sicher gern mit den Karmeliten 
getan hätte; aber er hätte sich geweigert, uns Jesuiten dazu zu rechnen. 

II. 

Die ignatianische Formel 

Den hl. Ignatius hätte es nicht sonderlich betrübt, wenn man ihn und uns alle in die 
untere Kategorie dieser abstrakten Rangliste eingereiht hätte. Schon lange vor 
Abfassung der Konstruktionen wird in den Exerzitien eine Dienstmystik entwor- 
fen. •Der Mensch ist geschaffen, um Gott zu loben, ihn zu ehren und ihm zu dienen". 
Wir schließen gewöhnlich an das Wort •loben" eine Betrachtung über das Gebet 
an und wir dürfen das durchaus. Das Gebet ist oft eine Form des Lobes, ja, wenn 
man will, seine vornehmste und tiefste. Aber bei Ignatius kommt der Ausdruck 
•ad laudem et gloriam divinae majestatis" (zum Lob und zum Ruhme der göttlichen 
Majestät), der mit dem andern •ad majus Dei obsequium" (zum größeren Gehorsam 
gegen Gott) das häufigste Synonym für •ad majorem Dei gloriam" (zur größeren Ehre 
Gottes) ist, so häufig vor, und zwar an Stellen, wo nicht vom Gebet die Rede ist, 
daß man sagen muß: •loben" und •dienen" sind für den Heiligen kaum voneinander 
verschieden. Für ihn ist der Dienst, wenn er, wie er es sein soll, die Erfüllung der 
gegenwärtigen Pflicht ist, praktisch die beste Form des Lobes, wie umgekehrt das 
Lob nur eine andere Form des Dienstes bedeutet. Die ganze Betrachtung des •Fun- 
damentes" ist nichts anderes als eine Darstellung dieser Dienstmystik. Dort tritt 
klar hervor, daß dieser Dienst das ganze Leben umspannt mit allem, was dieses 
Wort äußerlich und innerlich umfaßt, ohne daß man einen Teil, der Gott gehörte, 
und einen, der der freien Verfügung des Menschen überlassen bliebe, unterscheiden 
könnte. Dieselbe Sorge um den Dienst beherrscht die konkrete Anwendung der Fun- 
damentsbetrachtung: die Einführung zur Wahl. Und das gilt auch noch für die 
Betrachtung •von den drei Menschenklassen". Dort geht es nach dem Einleitungs- 
satz (Exerzitienbuch = EB 149) darum, •sich für das Beste zu entscheiden", und 
zwar, wie die Schlußbemerkung zur Betrachtung präzisiert: das Beste •zum Dienst 
und Lob seiner göttlichen Güte" (EB 257). Inzwischen sind wir durch die Betrach- 
tung vom Reich Christi eingeladen worden, uns für den Dienst • •für jeglichen 
Dienst" sagt der Text (EB 97) • für einen bedingungslosen Dienst, zur Verfügung 
zu stellen. Und schließlich läßt uns der hl. Ignatius noch einmal in der zweiten Vor- 
übung der Betrachtung zur Erlangung der Liebe beten, •daß ich... in allem seine 
göttliche Majestät lieben und ihr dienen kann" (EB 233). 

Den schönsten Ausdruck dieser Dienstmystik finden wir in der •Formula Insti- 
tuti". Sie ist in die Bulle Julius III. aus dem Jahre 1550 aufgenommen, welche die um 
zehn Jahre ältere Pauls III. entfaltet und näher umschreibt. Ich zitiere sie etwas 
ausführlich und übersetze möglichst wörtlich. Die Stelle kommt uns sehr gelegen, 
sie ist von einer großen Vollständigkeit und Dichte und für unsere Frage die be- 
zeichnendste unseres ganzen Institutes. Zwar wird dort, wie man sehen wird, die 
religiöse Unterweisung, an die Thomas mit seiner Formel •contemplata aliis tra- 
diere" zunächst denkt, ausdrücklich genannt und an die Spitze gestellt, aber sie wird 
doch zugleich von der starken Strömung einer Spiritualität der Aktion gewisser- 
maßen überbordet und fortgetragen. Die Stelle lautet: 

•Wer immer in dieser Gesellschaft, die wir mit dem Namen Jesu geehrt zu sehen 
wünschen, unter dem Kreuzesbanner die Kämpfe Gottes kämpfen und sich aus- 
schließlich in den Dienst unseres Herrn und seiner Braut, der Kirche, stellen will, 
unter dem Gehorsam des römischen Papstes, des Stellvertreters Christi auf Erden, 
der muß die feierlichen Gelübde ewiger Keuschheit, der Armut und des Gehorsams 
ablegen. Er bedenke ferner, daß er einer Gesellschaft angehört, die vor allem zu 
dem Zweck gegründet wurde, die Verteidigung und die Ausbreitung des Glaubens 



462 Einübung und Weisung 

zu fördern ebenso wie den Fortschritt der Seelen im christlichen Leben und in der 
christlichen Lehre, und dies durch öffentliche Predigt, durch Unterschrift und jede 
Art der Verkündigung; ferner durch die Geistlichen Übungen, durch Erteilung der 
Christenlehre an Kinder und Unwissende. Er soll den Gläubigen geistliche Hilfe 
bringen durch Beichthören und Spendung der andern Sakramente. Nicht weniger 
soll er sich angelegen sein lassen die Aussöhnung Verfeindeter, den Dienst in Ge- 
fängnissen und Spitälern und die Ausübung anderer Werke der Nächstenliebe nach 
Maßgabe der Ehre Gottes und des allgemeinen Wohles. Und all das soll er unent- 
geltlich tun, ohne irgend einen Lohn für seine Arbeit zu empfangen". 

Diese lange Aufzählung war wahrscheinlich für jene Zeit erschöpfend. Immerhin 
fehlen wichtige Aufgaben, die man als Ordensziel sonst zu hören gewohnt war • 
und doch hatte man in dieser Beziehung den ursprünglichen Text unserer ersten 
Väter schon bedeutend mildern müssen. Sonst wäre ein Sturm losgebrochen, der 
das ganze Werk niedergerissen hätte. So konnte manches nur angedeutet werden. 
Tatsächlich sind unter den Beschäftigungen, die absichtlich übergangen wurden, 
solche, die in alter Überlieferung verankert waren und als die unantastbarsten des 
Ordensleben galten. Wir dagegen möchten am liebsten der genannten Aufzählung 
die kühnen Versuche apostolischer Anpassung unserer Tage hinzufügen, und ich 
glaube, sie hätten den hl. Ignatius tatsächlich nicht erschreckt... Denn nach seiner 
ausdrücklichen Absicht ist die Gesellschaft Jesu ein wesentlich tätiger Orden, der 
sich für jeglichen Dienst, den die Not der Kirche erheischt, bereit hält. 

Bei der Wahl des Berufes wird man also an diesen Wesenszug denken müssen. 
Ein Ordensberuf, bei dem die Tugend der •Religion", die P. de Condren und M. Olier 
so am Herzen lag, besonders im Vordergrund steht • wenigstens soweit diese Tu- 
gend einen besonders entwickelten Sinn für die Feier der Liturgie besagt •, wird 
in einer beschaulichen Gemeinschaft ganz an seinem Platze sein, auch wenn diese 
im übrigen gewisse apostolische Arbeiten ausübt. In der Gesellschaft Jesu dagegen 
wird er sich schwerlich zu Hause fühlen. Es ist gar nicht erstaunlich, daß mehr als 
einer, der durchaus in die Gesellschaft Jesu paßt oder in den Diözesanklerus oder 
in eine der apostolischen Genossenschaften aus den letzten dreihundert Jahren, 
sich in der Ausbildung schwer tut, daß ihm die Jahre lang vorkommen und er erst 
draußen in der Seelsorgsarbeit sich voll entfalten kann. Gerade der Gedanke an die 
kommende Tätigkeit hat ihn in den schweren Jahren gehalten. Nur so gelang es 
ihm, •in actione" • oder vielmehr vorläufig in privatione actionis (von der Tätig- 
keit abgeschnitten) • •contemplativus" zu sein. 

Uns bleibt nun die Aufgabe, die Kontemplation, wie Nadal sie versteht, zu be- 
schreiben. Da sie untrennbar mit der Tätigkeit verbunden ist, wird sie sich nicht 
ausschließlich, ja vielleicht sogar seltener im Gebet äußern. Denn die so verstandene 
Kontemplation wechselt nicht wie bei Thomas mit der Tätigkeit ab, sondern ist mit 
ihr identisch. 

Man kann diese Weise beschaulichen Lebens, wie mir scheint, auf zwei Arten 
ausdrücken, die sich übrigens gegenseitig einschließen. 

Die erste ergibt sich aus der totalen, bedingungslosen und endgültigen Hingabe, 
auf die die Betrachtung vom Reich Christi abzielt. Sie wird ergänzt durch die Be- 
trachtung von den zwei Fahnen und den drei Graden der Demut und wird Tag um Tag 
eingeübt und vertieft im vertrauten Umgang mit dem Herrn. Diese Vertrautheit 
erwächst aus dem Umgang mit dem Evangelium, zu dem die Betrachtung vom Reich 
Christi einführen will und den sie zugleich vorwegnehmend zusammenfaßt. Wäh- 
rend der ganzen •Zweiten Woche" der Exerzitien läßt Ignatius um diese Vertraut- 
heit mit dem Herrn beten, ja, mit gewissen Änderungen, bis zum Ende der Exer- 
zitien. Das ganze Leben hindurch soll sie dauern, wie ja auch der Umgang mit dem 
Evangelium normalerweise das ganze Leben hindurch währen soll. Täglich haben 
wir diese vertraute Heilandsnähe zu erneuem, und darin ist, wenigstens für die 
Spiritualität der Gesellschaft Jesu, das bedingungslose Zur-Verfügung-Stehen ein- 
geschlossen. Besonders durch die heilige Messe und durch die Besuchungen des 



Einübung und Weisung 463 

heiligsten Sakramentes soll diese Haltung immer wieder genährt werden. Wie jede 
innige Freundschaft wird auch diese ihren Ausdruck finden in häufigen Aufblicken 
zum Herrn, in vertrauten Mitteilungen und Geschenken und in enger Gesinnungs- 
gemeinschaft. 

Mit Worten des Evangeliums heißt das: •Ich bin der Weg, die Wahrheit und das 
Leben". Das also ist der Weg, auf dem wir voranschreiten, die Augen auf den Meister 
geheftet, der vor uns hergeht, Er, das •schlechthinnige Vorbild", wie es in dem 
eindrucksvollen kleinen Heft von P. de Foucauld heißt. Seiner Nachfolge haben 
wir uns verschrieben. Seine Gesinnung wird die des Jüngers und seine Gnade macht 
ihn zu einem Glied seines Leibes. Ein wahres Heimweh muß diese vertraute Nähe 
werden, und dieses Heimweh wird unsere ganze Arbeit durchdringen und prägen. 
Das heißt: •in actione contemplativus". 

Es handelt sich mit einem Wort um das, was P. de Grandmaison das •virtuelle 
Gebet" nennt und das er bei Gelegenheit einmal folgendermaßen skizziert4: Besin- 
nung auf die Gegenwart Gottes und mehr oder weniger ausdrückliche Aktualisie- 
rung der •Liebe zum Transzendenten, die wir Gott, unserm Herrn schulden". P. de 
Grandmaison nennt als Formen dieses Gebetes: •Die apostolischen Anliegen den 
selbstsüchtigen; die Absichten Gottes den menschlichen und den Geist Christi dem 
Geist der Welt vorziehen". 

Diese Gesinnungsgemeinschaft mit Christus dem Herrn, diese Teilnahme an 
seinem inneren Leben wollen wir nun mit einigen Stellen der Konstitutionen zu 
belegen suchen • und das ist die zweite Weise, das unserer Tätigkeit zugrunde 
liegende beschauliche Element aufzuzeigen. 

Wir wollen nicht noch einmal auf die oben genannte Stelle der Formula Instituti 
von 1550 zurückkommen, wo es hieß: •unter dem Namen Jesu", •unter dem Kreuzes- 
banner" •in seinem ausschließlichen Dienst und dem der Kirche, seiner Braut, und 
seines Stellvertreters auf Erden, des römischen Papstes". Aber dann steht da gleich 
folgender Satz: •Und (der in die Gesellschaft Jesu Aufgenommene) sei bestrebt, 
ständig vor Augen zu haben • •contemplativus"! • zuerst Gott den Herrn, und 
dann den Geist des Institutes, das ein Weg zu ihm ist". 

Die zweite Stelle stammt aus dem 3. Teil der Konstitutionen und ist heute die 
17. Regel des Summariums5 (Kann man das •in actione contemplativus" überhaupt 
besser darstellen?): •Alle sollen sich um die reine Meinung bemühen, nicht nur 
betreffs des Lebensstandes, den sie erwählt haben, sondern auch in allem, was sie 
tun. Ihre Absicht sei, mit lauterem Herzen der göttlichen Güte zu dienen und ihr 
zu gefallen... und sie sollen Gott in allem suchen, indem sie, so weit möglich, die 
Liebe zu allen Geschöpfen ablegen und die ganze Kraft ihrer Liebe dem Schöpfer 
zuwenden: Ihn sollen sie in allen Geschöpfen lieben und alle Geschöpfe in Ihm". 

Man denke an das hundertfache Echo, das dieser Satz auf jeder Seite der Kon- 
stitutionen und bei jeder Gelegenheit findet. All die •Ad majorem Dei gloriam" 
und •Ad majus Dei obsequium" und die ihnen verwandten Ausdrücke sind ein Wider- 
hall der großen Gottessehnsucht der Exerzitien und des Verlangens nach seinem 
Dienst. Man nehme nur den einen Satz aus der •Einführung zur Wahl": •Bei jeder 
guten Wahl muß ... das Auge unserer Absicht lauter sein. Es soll einzig auf das Ziel 
schauen, zu dem ich erschaffen bin, nämlich das Lob Gottes unseres Herrn" (EB 169). 

Reine Meinung, Glaubensgeist, besonders im Hinblick auf den Gehorsam. Ein 
paar beliebig herausgegriffene Beispiele (man käme an kein Ende, wollte man voll- 
ständig sein): Konstitutionen III, 1,23: •Indem sie im Obern, wer immer er sei, den 
Stellvertreter Christi, unseres Herrn erkennen"; und für den Fall der Krankheit 
(ebend. 111,1,17): •Sie sollen sich frommer und auferbauender Worte bedienen, die 
zeigen, daß sie die Krankheit als ein Geschenk aus der Hand unseres Schöpfers und 

4 veröffentlicht in der Revue d'Ascetique et de Mystique 1929. 
5 Ein kurzer Auszug aus den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu, der die Ziel- 

setzung des Ordens und die geistlichen Lehren des heiligen Ordensstifters in präg- 
nanten Sätzen wiedergibt. 



464 Einübung und Weisung 

Herrn entgegennehmen". Das mag als Belege für die reine Meinung und den Glau- 
bensgeist genügen, die im Grunde kaum voneinander unterschieden sind und durch 
die der Mensch •in actione contemplativus" wird. Es gibt deren noch viele andere, 
besonders zahlreich im VII. Teil der Konstitutionen, wo von den eigentlichen apo- 
stolischen Arbeiten die Rede ist. Aber auch alle andern Teile samt dem. •Examen 
generale" zeugen von diesem Herzensanliegen. Es sei nur wenigstens noch an den 
einen Text erinnert, der heute die 29. Regel bildet: •Alle mögen sorgfältig über die 
Pforte ihrer Sinne wachen..." Es ist ein wunderbar gefüllter Text. Auf diese Atmo- 
sphäre der Gegenwart Gottes und des Gottsuchens rechnet der hl. Ignatius, um unser 
äußeres Verhalten zu formen, wie er umgekehrt auf die äußere Haltung jedes ein- 
zelnen rechnet, um in uns diese Atmosphäre der Gegenwart Gottes zur Ausprägung 
zu bringen: •So wird es geschehen, daß sie beim gegenseitigen Anblick in der An- 
dacht wachsen und Gott unsern Herrn, loben, den jeder in den Brüdern wie in 
seinem Bilde zu erkennen trachten soll." 

Die schöne Regel 29 läßt uns auf die Suche gehen nach einem lebendigen Bildnis 
des Menschen, der nach dem Wunsch des Heiligen •in actione contemplativus" ist. 
Ich greife drei solcher Vorbilder heraus. Das erste ist dasjenige des hl. Ignatius 
selbst, wie es uns Nadal in dem vorangestellten Zitat zeichnet. Dort hieß es im letz- 
ten Absatz: •Diese Gnade, die seine Seele erhellte, ward uns offenbar durch eine 
Art Leuchten, das von seinem Antlitz ausging und durch die lichtvolle Sicherheit, 
mit der er in Christus handelte. Uns erfüllte es mit Bewunderung, unser Herz 
wurde bei seinem Anblick getröstet, und wir verspürten, wie etwas von dem Über- 
fluß dieser Gnaden auf uns selbst überströmte". 

Das zweite Bildnis ist das des seligen Peter Faber, dessen •Tagebuch" uns bezeugt, 
wie alles ihm zum Anlaß wurde, zu Gott emporzusteigen. Schauen wir uns darauf- 
hin nur einmal die 5. Lesung seines Fest-Offlziums an; sie faßt sein Priesterwirken 
zwischen 1540 und 1546 zusammen. Dieser stille Mann aus den Bergen Savoyens 
hat in einer kurzen Spanne Zeit wahrlich Erstaunliches geleistet: Er missionierte 
Norditalien, Deutschland (in den Pausen zwischen Reichstagen und Religions- 
gesprächen), Frankreich, Spanien und wieder Deutschland, und nur der Tod riß ihn 
aus der Arbeit heraus. Er starb auf der Reise zum Trienter Konzil. Die Kirche sagt 
von ihm: •Da er ohne Unterbrechung so große (und wir fügen hinzu: so zahlreiche) 
Werke zur Ehre Gottes unternahm, war er mit Herz und Geist so sehr Gott geeint, 
daß ihn nichts anderes als die himmlischen Dinge zu beschäftigen schien" (2. Nok- 
turn). •Oculi mei semper ad Dominum • Meine Augen sind allzeit auf den Herrn 
gerichtet" (Ps. 24 (25), 15). Wie von selbst wählte P. G. Guitton dieses Psalmwort als 
Überschrift für das Schlußkapitel seines Buches über den Seligen. Es ist cla* Kapitel 
über seinen Gebetsgeist. 

Das dritte Bildnis ist nicht das eines Jesuiten, sondern das des hl. Vinzenz von 
Paul. Es scheint uns besonders geeignet; denn einmal findet sich in dem monumen- 
talen, vielbändigen Werk von P. Coste über den Heiligen kein Hinweis auf beson- 
dere Gebetsgnaden, obwohl Vinzenz in einem erstaunlichen Grade Gott geeint war; 
und zum Zweiten ist es interessant zu sehen, wie der tätige und apostolische Mensch 
der Neuzeit unter Führung des Heiligen Geistes zu genau der gleichen Vereinigung 
mit Gott mitten in allem Tun kommt, wie es Ignatius seinen Söhnen als Ziel vorhält. 
In einem neueren Werk über die Spiritualität des Weltklerus8 wird darum auch die 
Formel •in actione contemplativus" der des hl. Thomas vorgezogen. In der Tat würde 
ich das, was ich hier vor meinen Mitbrüdern aus der Gesellschaft Jesu darzulegen 
suche, genau so gern vor Mitbrüdern aus dem Weltklerus oder aus einer der tätigen 
seit Ignatius gestifteten Genossenschaften vortragen. Ich würde dann nur versuchen, 
meine Darlegungen mit anderen, ihnen vertrauteren Belegen zu stützen. Auch hier 
beim hl. Vinzenz von Paul soll ein Zitat aus den Lesungen des Breviers genügen. 
Dort heißt es: •Mitten in diesen lastenden Arbeiten und vielen anderen nicht weni- 

8 •La spiritualite du clerge diocesain", von M. Thils, Professor der Universität 
Löwen. '       .   \/ 

M«,*J 



Einübung und Weisung 465 

ger drückenden (man hat ihn in den Jahren nach dem Dreißigjährigen Krieg und 
der Fronde den •Minister der befreiten Provinzen" genannt) ... Mitten in diesen 
lastenden Arbeiten lebte er ständig Gott zugewandt, war freundlich gegen jeder- 
mann, sich immer gleichbleibend, einfach, gerade, demütig; stets allen Reichtümern 
und Genüssen des Lebens abgeneigt Man hörte ihn sagen, nichts sei ihm wichtig 
außer in Christus Jesus, dem er in allem nachzufolgen bestrebt war". 

So viel über Ignatius, Peter Faber und Vinzenz von Paul... Wir hätten genau so 
gut den hl. Franz Xaver wählen können oder den hl. Petrus Canisius oder die 
hl. Franz Regis, Isaac Jogues und Peter Claver; aber auch den hl. Karljaow'emaus, 
den hl. Franz von Sales, den hl. Alphons von Liguori, den hl. Pfarrer von Ars, 
einen P. Chevrier und viele andere. 

Die Grundhaltung ist bei ihnen allen verwandt. Gott ist das Klima, die Atmosphäre 
ihres Lebens geworden. All ihr Schaffen spielt sich in diesem Klima ab. Mögen sie 
noch so sehr mit Arbeit überbürdet sein und durch alle möglichen Zerstreuungen 
abgelenkt: die Einheit und Freiheit der Seele bleibt intakt Im Innern herrscht 
wirkliches Schweigen, etwas wie ein hoher, ruhiger Flug. Männer wie Franz Xaver 
oder Peter Faber können noch so sehr umhergetrieben werden: die Atmosphäre 
ihrer Seele bleibt die gleiche. Auch wenn der Schriftwechsel des hl. Ignatius noch 
mehr anwachsen würde und die Not noch erdrückender würde, der ein hl. Vinzenz 
von Paul zu steuern sucht, im tiefen Grunde ihrer Seele bleibt der gleiche Friede 
bestehen: •conversatio nostra in caelis est" (Phil. 3,20), • ihre Heimat bleibt der 
Himmel. 

III. 
Die aszetische Einübung des kontemplativen Lebens 

•Oculi mei semper ad Dominum • Conversatio nostra in caelis est • in actione 
contemplativus" ... das ist der Gipfel. Wir aber schauen zu ihm aus großer Tiefe auf. 
Darum wäre unsere Darstellung unvollständig, wenn wir nicht zwischen zwei 
Etappen oder genauer zwischen zwei Zonen unterschieden: die erste Zone ist die 
des Unterwegs-Seins. In der Regel wird sie durch aszetischen Eifer gekennzeichnet, 
was nicht ausschließt, daß sie gelegentlich und besonders häufig zu Beginn mystische 
Gnaden aufweist. Die zweite Zone ist die der vollen Entfaltung (die Knospe geht 
auf). Sie wird leider von einer beträchtlichen Zahl aus eigener Schuld nie erreicht. 
Auch sie verlangt ein erhebliches Maß an Aszese, ja härtere als auf der ersten Stufe. 
Dennoch ist sie um vieles leichter; denn sie ist voll großer Tröstungen. Oft wird es 
sich um eigentliche Mystik handeln. 

Die Zone des Anfangs, der aszetischen Bemühung, der Selbstverleugnung ist vor 
allem durch das •Üben" und die •Übungen", denen man heute so mißtrauisch gegen- 
übersteht, gekennzeichnet. Am grundlegendsten sind hier die täglichen Gebets- 
Übungen. Die innere Vertrautheit mit dem Herrn, die lautere Meinung und den 
Glaubensgeist • alles unerläßliche Vorbedingungen, um •Gott in allen Dingen zu 
finden" • erlangt man nicht ohne ständigen Umgang mit dem Evangelium. Man 
muß es betrachten, und zwar betend und mit innerer Gelehrigkeit. Und dieser Um- 
gang will durch eine Ordnung gesichert sein; wir müssen ihn uns als Pflicht auf- 
erlegen. 

Ignatius hatte gehofft, auch bei einem Weniger an geistlichen Übungen würde 
sich ein so vertrauter Umgang mit Gott erreichen lassen, daß es nach Beendigung 
der Ausbildungszeit überhaupt nicht mehr nötig wäre, ein bestimmtes Gebetsmaß 
vorzuschreiben. Leider hat ihm die Erfahrung nicht recht gegeben. Wir brauchen 
eine gesicherte Gebetszeit. Wir müssen vor allem versuchen, uns vom Beten eine 
anziehende Vorstellung zu bilden und sie auch andern zu vermitteln. P. de Maumigny 
hat uns immer wieder vom Gebet gesagt: •Man muß es lieben und man muß dafür 
sorgen, daß die Menschen es lieb gewinnen." Dazu aber ist gut, wenn es immer 
einfacher wird. Es ist nicht gleich eine •Zerstreuung", wenn unsere täglichen Ar- 
beiten und Seelsorgsanliegen darin vorkommen. Dennoch dürfen wir uns keiner 
Täuschung  hingeben. Wohl   kann Gott   einen Menschen   mit   zuvorkommenden 

30 



466 Einübung und Weisung 

Gnaden überschütten • man denke nur an die jugendlichen Heiligen, etwa an die 
kleine hl. Theresia •; aber das sind Ausnahmen. Die Freude an Gott und das Ge- 
spür für die Nichtigkeit alles Geschaffenen sind uns nicht angeboren. Was von Natur 
aus in uns steckt, und zwar, wenn wir es nicht durch ein ernsthaftes aszetisches 
Streben bändigen, unser Leben lang, das sind unsere bösen Neigungen, das Begehren 
des Fleisches und der Augen und geistiger Hochmut. 

Zu den Übungen der Frömmigkeit gehört dann weiter die Übung der Vergegen- 
wärtigung Gottes. Was für Franz von Assisi, für Ignatius und seinen in manchem 
von ihm so verschiedenen Zeitgenossen Filipo Neri zu einer Art Reflex geworden 
war und im •Tagebuch" des seligen Peter Faber unsere Bewunderung erweckt, 
diese stete Gottverbundenheit, ist ein hohes Ziel, dem wir aus weiter Ferne ent- 
gegenzugehen haben. Wir müssen uns demütig und planvoll darauf vorbereiten 
und uns nicht entmutigen lassen, wenn wir es nicht so bald erreichen, ja ihm nicht 
einmal näher kommen. Wichtig sind hier die kurzen Atempausen während der 
Arbeit. P. de Maumigny nannte sie •innere Einkehr" und empfahl sie sehr. Dieses 
Innehalten ist für P. Lallemant das Hauptmittel, zur Reinheit des Herzens und zur 
Folgsamkeit gegenüber den Einsprechungen des Heiligen Geistes zu gelangen. Auch 
das alles sind •Übungen". Sie wollen vorausgesehen und geplant sein. Sie sollen 
angewöhnt werden, und es gehört nicht wenig Findigkeit dazu, immer wieder der 
Gedankenlosigkeit zu begegnen. Hier nur eine Erinnerung aus dem Jahre 1916. Ich 
lag mit anderen Verwundeten im Pariser St. Joseph-Spital der Vinzentinerinnen. 
Jedesmal, wenn die Uhr schlug, hielten sie alle in ihrer Arbeit inne. Sie nannten 
das •die Stunde segnen". Welch herrliche Gelegenheit, uns aus der Verhaftung an 
unsere Sinnlichkeit oder aus den Regungen der Eigenliebe zu lösen, unser Leben 
in das Licht des Glaubens zu stellen, unsere gute Meinung von neuem wachzurufen, 
einen Blick auf unsern Herrn zu werfen! 

Neben die Übungen des Betens und der Vergegenwärtigung Gottes treten die 
Übungen der Selbstverleugnung: Ob es sich darum handelt, den Geist vom Zwang 
und den wachsenden Forderungen der Sinne zu befreien, ob es gilt, dem Andrang 
und der Überfülle zu wehren, den vielen Formen der Flucht und der Ausgegossen- 
heit einen Wall entgegenzusetzen oder die Eigenliebe in ihren unzähligen Erschei- 
nungsweisen niederzuhalten: immer ist ein Ringen notwendig, das etwas vom Ster- 
ben an sich hat. Das braucht keineswegs zu dem zu führen, was man den •Aszetis- 
mus" genannt hat. Man muß nur zeigen, daß dieses Sterben zu einem intensiveren 
und reicheren Leben führt. Die Gleichnisse vom Hochzeitsmahl, von der Perle und 
vom Schatz im Acker wären hier auszuwerten. Wohl behält die Liebe den ersten 
Platz im geistlichen Leben, und wir dürfen aus dem in Aussicht gestellten •Hundert- 
fachen" keinen Handelsartikel machen. Und doch bleibt wahr, daß der Herr selbst 
den Seinen dieses •Hundertfache" versprochen hat mit der Versicherung, •alles 
übrige", auf das sie •um des Gottesreiches und seiner Gerechtigkeit willen ver- 
zichtet haben", werde ihnen dazu gegeben. Der echte Humanismus, der in der 
Heiligkeit steckt, wenn auch auf einer höheren Ebene, müßte herausgestellt werden, 
und es wäre zu zeigen, wie herrliche Menschen die Heiligen sind. 

Dennoch dürfen wir •das Kreuz nicht entkräften" (1 Kor 1,17), das jeder in der 
Nachfolge des Meisters •täglich auf sich zu nehmen" hat (Lk 9,23). Darum empfiehlt 
Ignatius mit großem Nachdruck, eifrig über die •Pforten der Sinne" zu wachen. 
Dann wird die Zeit schon kommen, hat er wohl gedacht, wo die Augen sich von 
allein senken, als würden sie nach innen gezogen; wo die Lippen von selbst ge- 
schlossen bleiben, so lange der Dienst Gottes sie nicht reden heißt, und wo die 
Sammlung uns zur zweiten Natur geworden ist. 

Das Hauptmittel für alle diese •Übungen" ist in der Spiritualität der Gesellschaft 
Jesu das Partikularexamen. Gäbe Gott, daß wir alle es so hoch schätzten, wie 
Ignatius es hochgeschätzt hat! Das Partikularexamen ist wahrhaftig nicht leicht. 
Es verlangt ein gutes Stück Zähigkeit und Willenskraft. Dabei ist gleich, ob man 
es negativ faßt als Kampf gegen einen Fehler oder positiv, um in einer Tugend 
voranzukommen, um die Ähnlichkeit mit dem Herrn in sich auszuprägen (und als 



Einübung und Weisung 467 

solche aufbauende Übung wird es oft trostreicher und anspornender sein). •Par- 
tikularexamen", das bedeutet am Morgen klare, eindeutige Ausrichtung auf ein 
Ziel; mittags und abends Überprüfung und Neu-Ausrichtung. Dazu die ständige 
Wachsamkeit tagsüber. 

Wir werden gleich auf einen Punkt zu sprechen kommen, der in den verschiedenen 
geistlichen Schulen diskutiert wird; aber hier, bei der Notwendigkeit einer langen 
Vorbereitungszeit mit fast ausschließlich aszetischem Charakter, herrscht volle Ein- 
mütigkeit. Das innere Schweigen ist die Grundlage für den •homo contemplativus 
in actione •nicht weniger wie für den •homo contemplatious" schlechthin. Und die- 
ses innere Schweigen tritt nicht von selbst ein. Der Raum für die Niederkunft des 
Geistes wird nicht von allein frei. Beides will vorbereitet sein. Es ist das Ergebnis 
einer langjährigen, werktätigen Treue gegenüber den Einsprechungen der Gnade. 

IV 

Mystische Entfaltung 

Bei der •Zone der Entfaltung" braucht man nicht notwendig an einen unver- 
mittelten Sprung zu denken. Im geistlichen Leben sind die scharfen Trennungen 
durch Türen und Wände selten. Der Weg nach Damaskus ist nicht der gewöhnliche 
Verlauf. Auch auf dieser neuen Stufe gibt es noch Aszese, und folglich Anstrengung 
und methodische Ordnung; aber die Opfer und das Sich-lösen werden unmerklich 
leichter. Was wir zu tun haben, wird weniger als angenehm oder unangenehm beur- 
teilt; wenigstens wird dieser Gesichtspunkt schneller vom Gedanken an den Willen 
Gottes überdeckt, vor dessen Forderungen es nun kein Diskutieren mehr gibt. 
Allmählich wächst unser Leben in das hinein, was P. de Caussade •das Sakrament 
des Augenblicks" genannt hat. 

Das •innere Einkehren" (des P. de Maumigny), die Atempausen werden häufiger 
und echter und bedürfen nicht mehr so sehr ausdrücklicher Willensakte. Vielmehr 
besteht in der Seele so etwas wie eine unwillkürliche Neigung dazu. Und das innere 
Einkehr-Halten wird trostreicher. Es ist nicht der überströmende Trost, wie Ignatius 
ihn in den •Regeln zur Unterscheidung der Geister" beschreibt (EB 316): •Trost 
nenne ich es, wenn die Seele... in der Liebe ihres Schöpfers und Herrn zu ent- 
brennen beginnt... wenn der Mensch Tränen vergießt... wenn (die Seele) kein 
Geschöpf auf dem Antlitz der Erde um seiner selbst willen, sondern nur noch im 
Schöpfer aller Dinge zu lieben vermag", wenn die Freude an Gott alles andere über- 
strahlt und verwandelt. Das sind meist zuvorkommende Gnaden. Sie finden sich 
beim Durchbruch einer Bekehrung, am Anfang einer Berufsgeschichte. Sie sind 
strahlende Sonnenaufgänge, auf die drückender Tag folgen kann. Unter der Last 
des Tages lassen es dann viele an der Treue fehlen und erreichen nie den Gipfel. 
P. Lallemant hat voll Bedauern festgestellt: •Die meisten Ordensleute, auch die 
guten und strebsamen, kennen als Lebensregel für sich selbst und die ihrer Führung 
Anvertrauten nur die Vernunft und den gesunden Menschenverstand... Sie teilen 
im allgemeinen die Anschauung ihrer Umgebung..." (Doctrine Spirit. IV, 2,2.) • 
Es ist also bei den Fortgeschrittenen nicht der überquellende Trost; dieser ist viel- 
mehr nüchterner als auf der ersten Stufe, ruhiger und männlicher, wenn man so sagen 
darf, und von einem tiefer gründenden Frieden. Ignatius spricht von diesem Trost 
am Schluß der oben zitierten Stelle aus dem Exerzitienbuch. Es ist der Trost, der 
besteht im Zuwachs •an Glaube, Hoffnung und Liebe". 

Die Regelmäßigkeit in Erfüllung unserer Pflichten wird auf dieser Stufe zwar 
durch die Gewöhnung erleichtert, aber sie wird doch nicht mechanisch: sie ist weniger 
das Einhalten einer Vorschrift als Treue gegen ein Du. Gewiß kommen auch noch 
Schwachheitssünden vor, aber sie werden sogleich und schmerzlich bereut. Und auch 
sie werden nicht so sehr als Übertretung der Vorschrift empfunden: sie schmerzen 
als Mangel an Zartgefühl, als Taktlosigkeit gegenüber dem Freund, dem man doch 
herzlich zugetan ist und auf dessen Zuneigung man weiter rechnet. Und darum ist 
diese Reue, so tief sie empfunden wird, doch voll Frieden. 



468 Einübung und Weisung 

Auch der Eifer hat sich gewandelt. Er verliert in diesem Stadium die Ungeduld 
und Gereiztheit, die ihn angesichts der Dummheit und Frechheit einer sündigen 
Welt leicht anwandelten. Er entspringt nun einzig der Liebe zum höchsten Gut, 
dessen Rechte durch die Sünde verletzt werden, und dem Mitleid mit den Menschen, 
die gegen es freveln. Und da unsere Werke genau so wie unsere Worte aus der 
Fülle unseres Herzens hervorgehen, so sind nun die Äußerungen des Eifers sehr 
von den früheren verschieden. 

In all dem wird klar, welch großer Unterschied zwischen Werken obwaltet, die 
•praesente gratia" • in Gegenwart der Gnade • geschehen, aber ohne daß die 
Gnade eingreift, und Werken, die wir •ex gratia cooperante" tun, d. h. wenn die 
Gnade tatsächlich unsere Fähigkeiten ergreift, wobei freilich unsere Fähigkeiten 
noch eine wichtige Rolle spielen und sich oft nur ungern und mit Einschränkungen 
der Gnade fügen. Und diese unterscheiden sich noch einmal von dem, was •ex gratia 
magis et magis operante" geschieht, d. h. wenn unsere Fähigkeiten zwar mitarbeiten, 
und es so immer unser Tun ist, aber alles in so restloser Einfügung in Gottes Willen, 
in solchem Durchtränktsein mit seiner Gnade, daß unser Tag mehr Tun des Heiligen 
Geistes als unser eigenes ist. 

Das zeigt sich vor allem in der Nächstenliebe. Im Anfang ist es gebotene Liebe, 
und sie bleibt es lange, ja in gewissem Grade immer. Erst ist es der Gedanke an die 
Strafe: •Urteilt nicht, damit ihr nicht verurteilt werdet... Mit dem gleichen Maß, 
mit dem ihr andern zumeßt..." Dennoch war es wirklich Caritas. Sie drängte nicht 
nur die Rache als Tat zurück, während das Rachegefühl innerlich weiterschwelte. 
Sie hielt nicht nur nach außen die Selbstsucht im Zaume, sondern wehrte auch den 
vermessenen Gedanken. Sie ließ alles von der guten Seite sehen. Es war auch un- 
sympathischen Menschen und Feinden gegenüber zuvorkommende und hilfreiche 
Liebe. Schon hat die Liebe die Furcht weit überflügelt; und doch ist es noch gebotene 
Liebe. •Wenn ihr mich liebt, werdet ihr meine Gebote halten... Mein Gebot ist, 
daß ihr einander liebet". Aber schließlich wandelt sich das alles doch mehr und 
mehr zu einer Liebe, die sich verströmt. •So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er 
seinen eingeborenen Sohn dahingab". 

Diese Liebe ist väterlich; denn sie stammt vom Vater. Sie ist Bruderliebe gewor- 
den im Menschenherzen des Erlösers. Sie ist Mutterliebe im Herzen der Allerselig- 
sten Jungfrau und wieder Bruderliebe im Herzen der Heiligen. Aber all diese Liebe 
stammt aus der einen Quelle. Sie stürzt in Kaskaden herab und verzweigt sich in 
viele Adern. Was uns davon erreicht durch diese Augen, die nur noch brüderlich 
zu blicken vermögen, durch diese Lippen, die nur noch brüderlich und von Gott zu 
sprechen vermögen, durch all das rastlose Wirken eines hl. Franz Xaver, eines 
hl. Vinzenz von Paul, eines hl. Pfarrers von Ars, das ist alles die Liebe Christi. 
Es ist Sein Eiler. Es ist Sein Wort. Es ist Sein Wirken. Durch den Zeugen hindurch 
erkennst du Ihn. Durch das Werkzeug hindurch, das sich immer gefügiger der Hand 
des Meisters anschmiegt (Ignatius liebt den Ausdruck •instrumentum conjunctum 
cum Deo"), durch den Diener, durch den Freund hindurch ist es der Herr. Schnell 
gelingt dieser Aufstieg zu Ihm und durch Ihn zum Vater. Da stehen wir vor dem 
Geheimnis der apostolischen Wirksamkeit bei den Heiligen des tätigen Lebens: 
•Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe: Ihn sollt ihr 
hören". Sie sind ganz seine Werkzeuge und Boten geworden. 

Damit sind wir an dem Punkt angelangt, wo wir uns fragen müssen, ob uns der 
ausgesprochen aszetische Weg der ersten Stufe nicht zu einer mystischen Entfaltung 
geführt hat. Wir stellen die Frage mit aller Vorsicht; denn sie war und ist Gegen- 
stand lebhafter Diskussion. Sicher handelt es sich auf dieser zweiten Stufe um er- 
worbene Leichtigkeit, wie sie schon hienieden die normale Frucht und Belohnung 
des aszetischen Eifers darstellt, ähnlich wie die diskursive Betrachtung sich immer 
mehr vereinfachen, affektives Gebet und schließlich erworbene Beschauung werden 
kann. Aber hier scheint mehr vorzuliegen. Hat es nicht den Anschein, als ob in 
diesem so empfänglichen und schmiegsamen Tätigsein wahre Passivität verwirk- 



Einübung und Weisung 469 

licht ist? Wir stehen hier vor der bekannten Frage nach den Wegen zur Heiligkeit: 
Ob es zwei Wege gibt, einen ersten ausschließlich aszetischen und einen zweiten 
aszeüsch-mystischen oder aber einen einzigen Weg, der zuerst aszetisch ist, im 
weiteren Verlauf aber in die Mystik einmündet. 

Ob die Abweichungen in der Auffassung nicht zum großen Teil daher kommen, 
daß man unter Mystik fast ausschließlich Gebetsgnaden verstanden hat, und diese 
darum in vieler Augen als letzte normale Ausformung des geistlichen Lebens er- 
scheinen, eine Behauptung, die viele andere zurückweisen? 

Wäre es nicht billig, mehrere Arten mystischer Gnaden anzunehmen? Einmal die 
Gebetsgnaden • sind am bekanntesten, weil man sie am meisten studiert hat, 
und weil sie von der hl. Teresa, vom hl. Johannes vom Kreuz und von der ehr- 
würdigen Maria von der Menschwerdung so wundervoll beschrieben wurden •, so- 
dann aber mystische Gnaden, die zu einem tätigen Leben hindrängen und es 
erfüllen, ob es nun apostolisch ist, wie das, von dem hier vor allem die Rede war, 
oder einfach voll Arbeit, wie das einer Jeanne Jugan, der Stifterin der •Petites 
Soeurs des Pauvres", die immerhin ein apostolisches Ziel verfolgte, oder wie das 
Leben so vieler Mütter, die man nur bewundem kann. Und wiederum andere 
Gnaden, die etwa das Leben so vieler Menschen tragen, die einfach leiden müssen. 
Was ich hier sage, ist nur ein Echo. Man lese die Aufsätze, die P. Monier-Vinard 
in der Revue d'Ascetique et de Mystique über das Leben der Sühne geschrieben hat. 

In der gleichen Zeitschrift hat P. de Blic kürzlich in erschöpfender Weise den 
Text behandelt, auf den wahrscheinlich die ganze mittelalterliche Theologie von 
den Gaben des Heiligen Geistes, wenigstens für ihre Formulierung zurückgeht: •Der 
Geist des Herrn wird ruhen auf ihm: der Geist der Weisheit und des Verstandes..." 
(Is 11,1,2). Schon 10 Jahre vorher hatte P. de Guibert diese Theologie in aller 
Sachlichkeit unter die •Systeme" eingereiht; und dort wird sie nach der Veröffent- 
lichung von P. de Blic wohl endgültig bleiben. 

Aber der innerste Kern dieser Theologie bleibt unangetastet und ruht auf fester 
biblischer Grundlage. Das Versprechen, den Heiligen Geist zu senden, die Wirk- 
samkeit des Heiligen Geistes in der Seele und die Bedeutung dieser Wirksamkeit 
sind mit klaren Worten von Christus ausgesprochen, und das Pfingstfest ist ihre 
Erfüllung. Ebenso spricht der Herr von einem besonderen und mächtigen Einfluß 
des Heiligen Geistes auf bestimmte Menschen und zu einer bestimmten Stunde. 
Der Bericht über Stephanus in der Apostelgeschichte ist dafür eine Bestätigung. 
Das genügt, um die Rolle zu rechtfertigen, die die Theologen dem Heiligen Geist 
im geistlichen Leben zuschreiben: der hl. Thomas, der hl. Bonaventura und viele 
andere, darunter auch P. Lallement. Die Theologie der Gaben, die man bei ihnen 
findet, kann bei all ihrer Systematik auch weiterhin dem zuverlässigen Kern der 
Wirksamkeit des Heiligen Geistes in der Seele Rahmen und Ausdrucksform liefern. 
Man kann wohl sagen, mystisches Leben ist überall da, wo das Wirken der Gaben 
des Heiligen Geistes vor dem eigenen Tun das Übergewicht bekommt. 

Die Gaben des Heiligen Geistes werden in der Taufe verliehen; in der Firmung 
entfalten sie sich und empfangen ihre Hinordnung auf das Zeugnis-Geben. Die Früh- 
kommunion und in Verbindung mit ihr die sorgfältigere religiöse Erziehung der 
ganz Kleinen in eifrigen christlichen Familien haben zu der Entdeckung geführt, 
daß sich bei den Kindern eine erste, entzückende Periode mystischen Lebens finden 
kann. Leider ist sie nicht von Dauer! Bei den meisten wird das Gewissen sehr bald 
befleckt, die Gaben werden verdrängt. Für Jahre, wenn nicht für immer ist dieses 
Blühen dahin. 

So versteht man, warum P. Lallement so sehr auf die Reinheit des Herzens und 
auf die Folgsamkeit gegenüber den Einsprechungen des Heiligen Geistes drang. 
Der wichtigste Text ist wohl der folgende: •Das Ziel, zu dem wir streben müssen, 
nachdem wir uns lange in der Reinheit des Herzens geübt haben, ist, derart vom 
Heiligen Geist in Besitz genommen und geleitet zu werden, daß er allein alle unsere 
Fähigkeiten und unsere Sinne lenkt, alle unsere inneren und äußeren Bewegungen 
ausrichtet, und daß wir uns selber ganz aufgeben in einem geistigen Verzicht auf un- 



470 Einübung und Weisung 

seren Eigenwillen und unsere Eigenbefriedigungen. So werden wir nicht mehr in uns 
selber leben, sondern in Jesus Christus, treu folgend den Einwirkungen seines gött- 
lichen Geistes und in vollkommener Unterwerfung all unserer Widerstände unter 
die Allmacht seiner Gnade"7. 

Könnte man über diesen Text nicht einig werden? Mir kommt es nach all dem 
nicht mehr so belangreich vor, daß P. Lallement annimmt, das Gebet müsse in 
die Mystik einmünden. Ignatius, Franz Xaver und so viele andere apostolische 
Männer haben bedeutende Gebetsgnaden gehabt. Und es ist leider nur zu wahr, 
daß diese Gnaden viel häufiger wären, wenn wir mehr Großmut besäßen. P. de Mau- 
migny wiederholte immer wieder mit Seufzen die Worte der beiden Ordensgeneräle 
Aquaviva, glaube ich, und sicher Anderledy: •Pauciores", •Paucissimi", •Wenige", 
•ganz Wenige!", und zitierte aus der Nachfolge Christi: •Wer sich nicht von allen 
Geschöpfen löst, kann nicht frei nach dem Göttlichen trachten. Darum gibt es nur 
wenig beschauliche Menschen, weil nur wenige sich von den vergänglichen Dingen 
zu trennen verstehen" (III, 31). 

Mir scheint jedoch wichtig zu sein, daß diese Gebetsgnaden (oder wie man 
meistens sagt, die Gaben der Weisheit und des Verstandes) nicht die einzige Form 
dieser süßen,' starken, strahlenden und mitreißenden Übermacht des Heiligen 
Geistes in den Seelen darstellen. Es scheint, daß man weder bei Vinzenz von Paul 
noch bei Don Bosko die geringste Spur solcher Gebetsgnaden findet. So wollen wir 
also bei diesen Männern von so herrlicher christlicher Verwirklichung von den 
Gaben des Rates und der Stärke sprechen. Denn die bezeichnendste Gabe des Neuen 
Testamentes, die Gabe der Frömmigkeit, der Geist der Kindschaft und der Bruder- 
geist, ist ein gemeinsamer Zug all der verschiedenen Weisen von Heiligkeit, der 
beschaulichen wie der tätigen. Der Grad der Heiligkeit hängt nicht von der Vielfalt 
der empfangenen Gnaden ab. Ein hl. Paul vom Kreuz könnte sozusagen zugleich 
Anspruch erheben auf das tätige, das beschauliche und das sühnende Leben. Domi- 
nikus und Ignatius könnten die beschauliche und die tätige Lebensform in sich ver- 
einigen. In dieser Beziehung können aus Berufung und Anlage Ungleichheiten ent- 
stehen. Es sind aber keine Niveauunterschiede. Der Grad der Heiligkeit hängt von 
der Tiefe ab, mit der ein Mensch vom Geiste Gottes ergriffen ist. 

Als Ignatius den Seinen die reine Meinung wünschte und den Glaubensgeist und 
die Abtötung, die Behütung der äußeren und inneren Sinne, kurz all die Tugenden, 
durch die ein Mensch mitten im Schaffen beschaulich zu sein vermag, da hat er sie 
in Wahrheit auf die Heiligkeit und auf ein mystisches Leben hingelenkt. 

Auf dieser Höhe verschwindet der Unterschied zwischen Tätigkeit und Gebet 
fast ganz, so sehr ist die Tätigkeit mit Gebet durchtränkt. Was allzu viel Priester 
in und außerhalb der Orden so leichthin sagen: •Die Seelsorge ist geistliches 
Leben... meine Seelsorgsarbeit genügt mir", hier wird es wahr. Aber zu welcher 
Höhe sind wir auch emporgestiegen! Es ist genau das, was P. Polano sagen wollte, 
als er im Auftrag des hl. Ignatius unter dem 1. Juli 1551 an P. Urban Fernandez, 
den Rektor von Coimbra schrieb: •Was das Gebet und die Betrachtung angeht, so 
zieht unser Vater (mit Ausnahme eines dringenden Sonderfalls) vor, daß man in 
allen Dingen Gott zu finden suche und nicht eine lange zusammenhängende Zeit 
auf diese Übung verwende. Er wünscht alle Mitglieder von einem solchen Geist 
beseelt zu sehen, daß sie in den Werken der Liebe und des Gehorsams nicht weniger 
Andacht finden als in Gebet und Betrachtung; sollen sie doch alle ihre Werke einzig 
und allein aus Liebe und zum Dienste Gottes, unseres Herrn verrichten"8. 

Freilich glaubte er • die Heiligen haben solche Illusionen •, diese Gleichsetzung 
ließe sich in kurzer Zeit und für alle erreichen. In Wirklichkeit ist sie ein Gipfel, 
zu dem ein sehr langer Weg hinaufführt. Man muß wandern und wandern, in Demut 
und mit großer Zielstrebigkeit (ich möchte fast sagen methodisch). Aber nie darf 
man aufhören, zu dem Gipfel emporzuschauen. 

7 Doctrine Spirituelle, Pr. IV, c. 2, a. 1, § 3; in der deutschen Ausgabe von R. Rast 
(Verlag Räber, Luzern) S. 155, Nr. 197. 

8 Mon. S. J., Mon. Ignatiana. 




