
Christliche Bildung oder Einübung im Christentum? 
Eine Besinnung auf unsere Aufgabe 

Von Friedrich Wulf, S.J., München 

Ausländische Katholiken, die das kirchlich-religiöse Leben des deutschen Katho- 
lizismus zum ersten Mal kennen lernen, äußern sich oftmals verwundert über den 
Zwiespalt zwischen dem hohen geistig-religiösen Niveau, wie es sich in Büchern und 
Zeitschriften, in Vorträgen und Zirkeln, aber auch in der Gestaltung des Gottes- 
dienstes, in der Pflege der Liturgie kundtue, und dem Mangel an christlicher Ver- 
antwortung für die Fragen des öffentlichen Lebens, an nüchternem Sinn für die kon- 
kreten Aufgaben, die sich dem Christen in der Welt stellen, und an Mut und Ini- 
tiative, die nächstliegenden und vielleicht vehr unansehnlichen Dinge zu tun. Man 
flüchte gern in die Welt der Ideen, neige zum Theoretisieren, debattiere endlos herum, 
und wenn man sich einmal zum Handeln entschlossen habe, komme man über organi- 
satorische Fragen nicht hinaus, statt die praktischen Forderungen des Alltags einfach 
aufzugreifen und im Umfang des hier und jetzt Möglichen zu erfüllen. 

Man kann diesen Vorwurf nicht ganz von der Hand weisen. Ein Vergleich mit dem 
nordamerikanischen, aber auch z. B. dem holländischen oder belgischen Katholizis- 
mus zeigt, daß damit etwas Richtiges getroffen ist, daß hier auf eine unserer Schwä- 
chen hingewiesen wird. Die Neigung, aus der nüchternen, unvollkommenen und 
harten Wirklichkeit in eine ideale Welt zu flüchten und die damit verbundene Scheu 
vor dem Tun, vor der Entscheidung, vor der schlichten, treuen Übung äußert sich bei 
uns Deutschen auch im persönlichen religiösen Leben. Wohl haben wir uns seit einigen 
Jahrzehnten mit Erfolg darum bemüht, die Nachwirkungen der Aufklärung vollends 
zu überwinden: den Glauben nicht auf ein Verstandeswissen zu beschränken, sondern 
zu einem lebendigen, den ganzen Menschen erfüllenden und tragenden Glaubens- 
bewußtsein zu entfalten, das christliche Leben nicht in einer Tugendlehre aufgehen 
zu lassen, sondern in erster Linie als göttliches Leben in uns zu erweisen. Wohl sind 
dadurch die Geheimnisse der Gnade, des Sakramentes, der Kirche wieder stärker 
ins christliche Bewußtsein gerückt, wohl hat die Betonung der mittlerischen Stellung 
Christi im Werk der Erlösung unserer Frömmigkeit wieder eine innere Mitte ge- 
geben. Aber das vertiefte, ganzheitliche Verständnis des Christentums, wie es uns 
durch die Verlebendigung von Schrift, Dogma, Vätertheologie und Liturgie wieder 
geschenkt worden ist, bleibt vielfach zu sehr im Phänomenalen, im Schaubaren. Wir 
haben Christentum wieder als Leben Jesu Christi im Geheimnis seines mystischen 
Leibes sehen gelernt. Ja, sehen gelernt, im prägnanten Sinne! Wissend und erlebend 
wollen wir immer tiefer in die Welt des Glaubens eindringen. Wir entzünden und 
begeistern uns an ihr, unsere Glaubensfreude mehrt sich, unsere Glaubenskraft 
wächst. Wir zeigen uns aufgeschlossen für den Reichtum und die Fülle christlichen 
Lebens, für seine leib-seelische Ganzheit, für seine mystischen Höhen wie für die 
Schönheit seiner Formen. Kein Geheimnis, auch nicht das des Kreuzes oder der 
Eschatologie, soll ausgelassen werden. Aber das Leben aus den Quellen der Offen- 
barung, das Leben mit der Kirche, aus dem Bewußtsein der Erlösung und Begnadi- 
gung, erreicht den Menschen zu wenig in seinem eigentlichen Kern, wandelt ihn zu 
wenig um zum Ebenbild Jesu Christi. Dadurch entsteht nicht selten eine gefährliche 



2 Friedrich Wulf 

Kluft zwischen der Idealität einer göttlichen Welt, die man im Geiste aufnimmt und 
in Stunden der Andacht erlebt, und der Realität des Alltags, an der man sich stößt, 
in der man versagt, oder die man vergleichgültigt. 

Will man die hier geschilderte Eigenart unserer religiösen Haltung auf eine kurze 
Formel bringen, so kann man sagen, wir sähen das Ideal unserer Frömmigkeit zu 
einseitig in christlicher Bildung und vernachlässigten die konkrete und mühevolle 
Einübung im Christentum. Worum geht es dem Menschen in der christlichen Bildung? 
Er möchte den ganzen Reichtum des göttlichen Lebens nach dem Maße des ihm nur 
immer Möglichen, d. h. seiner natürlichen und übernatürlichen Kräfte, in sich auf- 
nehmen. Dafür bereitet er sich, dafür öffnet er alle Poren seiner Seele, dafür pflegt 
er die Organe des äußeren und inneren Menschen, dafür erfleht er Gottes Gnade, 
reinigt er sich von seinen Sünden, übt er sich in der Nachfolge Christi. Und da seine 
Würde auf seiner geistigen Natur beruht, steigt er in die personale Tiefe dieses Gei- 
stes hinab und schaut und horcht, ob und wo er des Geistes Gottes persönlich inne 
werde: im Wort der Offenbarung, in den Mysterien des sakramentalen Lebens, in 
der Vielfalt der geschaffenen Welt. Innerlichkeit, Empfängnisbereitschaft, der Sinn 
für das strömende Leben, für Fülle und Ganzheit kennzeichnen seine seelische Hal- 
tung. Aus dem von Gottes Geist erfüllten und gewandelten Herzen fließt dann ganz 
selbstverständlich auch das Handeln nach diesem Geist, nach den Gesinnungen Jesu: 
die Weisheit, die Güte, die Barmherzigkeit, die Geduld und der Leidensmut. Ein so 
im tiefsten Sinne •gebildeter" Christ braucht die Welt nicht mehr zu fürchten, braucht 
sich nicht mehr ängstlich von ihr fern zu halten. Er wird ihr mit feiner Unterschei- 
dungsgabe, mit göttlicher Witterung alles, was wahr und gut ist, entnehmen, allen 
Irrtum aber und alles Sündhafte abstoßen. 

So weitgespannt und beglückend dieses Ideal in sich ist, so viel Richtiges es ent- 
hält, so birgt es doch auch manche und nicht geringe Gefahren. Einmal, daß der 
Mensch zu sehr in den Mittelpunkt des religiösen Strebens rückt, trotz Betonung der 
Gnade und der mit ihr geschenkten objektiven Heiligkeit. Gerade schöpferisch be- 
gabte und zugleich religiöse Menschen können von der Erkenntnis und dem Erlebnis 
des Reichtums der übernatürlichen Welt so stark berührt werden, daß sie mehr der 
göttlichen Seinsfülle als dem personalen, d. h. dem rufenden, liebenden, fordernden 
und richtenden Gott begegnen. Sie achten auf alles, was sie erfüllt, und hören zu 
wenig auf das, was Gott von ihnen will. So schiebt sich der Mensch leicht in den Vor- 
dergrund und hält die bewußte Entfaltung seines eigenen Wesens • wenn auch die 
übernatürliche • für das Ziel der christlichen Vollkommenheit. Damit ist zugleich 
noch eine andere Gefahr gegeben. Man traut zu sehr den Kräften der Natur, rechnet 
zu wenig mit den Folgen der Erbsünde und weist dem Geheimnis des Kreuzes nicht 
jene entscheidende Bedeutung zu, die es in der Botschaft Christi und in der Ver- 
kündigung der Apostel hat. Wiewohl die Heiligen alle auf dem Höhepunkt ihrer 
Heiligkeit im tiefsten •christliche Humanisten" waren, so war doch für sie der 
•christliche Humanismus" kein Programm. In bezug auf die Güter der Natur galt 
für sie vielmehr die Forderung des Evangeliums: •Wenn dich dein rechtes Auge 
zum Bösen reizt, so reiße es aus und wirf es von dir! Denn besser ist es für dich, daß 
eines deiner Glieder verloren gehe, als daß dein ganzer Leib in die Hölle geworfen 
werde" (Mt 5, 29). Was für die Glieder des Leibes gilt, gilt auch für die natürlichen 



Christliche Bildung oder Einübung im Christentum 3 

Güter der Seele. Und noch allgemeiner und grundlegender lag in der Intention ihres 
Strebens die liebende Selbsthingabe in der Nachfolge des Gekreuzigten, die frei- 
willige Vorwegnahme des realen, physischen Todes in dem täglichen und schmerz- 
lichen Sterben des alten Menschen. Zu diesem Sterben aber ist •Aszese" notwendig 
im eigentlichsten Sinne, d. h. Übung, fortgesetzte und planmäßige Übung. Gewiß 
eignet dem religiösen Tun der Charakter einer gewissen Passivität; es ist in erster 
Linie Bereitsein zum Empfangen, Hinhorchen, um zu vernehmen, Suchen, um zu fin- 
den. Aber all das setzt doch ein sehr bewußtes und entsagungsvolles Bemühen der 
innersten Person voraus, ein Warten und Stillwerden, ein Sich-Reinigen und Über- 
winden, ein Bitten und Flehen, ein Ringen und Opfern, und was besagt das anders 
als Übung. Das Auge der Seele muß geübt werden, um Gottes Gestalt nicht nur in 
seiner Herrlichkeit, in seiner Fülle und Harmonie und im Angesicht der erlösten und 
erhöhten Natur, sondern vor allem auch in seiner Niedrigkeit, im Dunkel und im 
Rätsel des Kreuzes erkennen zu können. Das Herz muß leer gemacht werden von 
allem Eigenen, um Gott aufnehmen zu können. Diese Arbeit ist mühsam und kommt 
nie zu Ende, sie macht den Eindruck des Kleinen und Gewöhnlichen und sieht nicht 
so glanzvoll aus wie die ideale und gefüllte Welt, die wir in unserem Geiste tragen. 
Es gibt hier viel Staub und Alltäglichkeit, menschliche Schwäche und Erbärmlichkeit. 
Am liebsten möchte man sich immer wieder davon abwenden, möchte man entlaufen 
in die Welt der idealen Schau und damit • konkret gesehen • hinein in die Welt 
der eigenen Wünsche, des frommen Betrugs und der Selbsttäuschung. Aber in dieser 
kleinen Welt des Alltags liegt die Entscheidung darüber, ob wir dem Ruf Gottes 
entsprechen und seines Lebens in der Tiefe der Person teilhaftig werden. Erst wenn 
sich der Mensch täglich übt, um die Widerstände zu überwinden, die der Aufnahme 
der Gnade entgegenstehen, wenn er sich immer wieder frei zu machen sucht von aller 
sündhaften Begierlichkeit, von aller Ichbezogenheit und Selbstsucht, wird das in der 
Seele gnadenhaft grundgelegte göttliche Leben fruchtbar, erst dann wird es sich aus- 
wirken in der Arbeit und im Beruf, im Verhältnis zum Nächsten und zur Gemein- 
schaft, im Einerlei des Alltags und in Trockenheit, in Prüfungen und im Leiden. 

Selbstverständlich gilt für jeden, daß zwischen dem Ideal, von dem er erfüllt ist, 
und dem gelebten Leben eine notwendige Kluft besteht, nicht nur für das subjektive 
Bewußtsein, sondern auch objektiv. Aber bei uns Deutschen bemerkt man doch mit 
Recht, daß der Unterschied zwischen dem hohen Stand religiöser Bildung und dem 
Alltag des Lebens besonders auffällig ist. Sucht man nach Gründen für diese uns 
nachgesagte Schwäche, so wird man mannigfache dafür angeben müssen. Wir ver- 
suchen im folgenden wenigstens auf einiges aufmerksam zu machen. 

Die große Bedeutung, die man im deutschen Geistesleben überhaupt und auch im 
christlichen Raum der Bildung beilegt, geht auf die Zeit der deutschen Klassik und 
des Neuhumanismus zurück. Hier ist der Begriff der •Bildung" geprägt worden. Er- 
steht im Mittelpunkt der Weltanschauung dieser Zeit und ist es in vielen Kreisen 
bis heute geblieben. Der •Gebildete" ist darum in unserem Sprachgebrauch ein fester 
Begriff von eigener Nuancierung, denn Bildung wurde zum unterscheidenden Merk- 
mal eines bestimmten Standes, der sich nicht nur vom niederen Volk, sondern auch 
vom moralisierenden Bürgertum und vom engherzigen Pfaffentum abgehoben wis- 



4 Friedrich Wulf 

sen wollte. •Alle Spannungen und Kräfte der Epoche vom Sturm und Drang bis ins 
19. Jahrhundert würden ihre feste geistesgeschichtliche Form und weiterweisende, 
zusammengefaßte Kraft nicht gewonnen haben, wenn sie sich nicht um einen Mittel- 
punktsbegriff und eine Mittelpunktsforderung hätten bewegen können ... Diese 
Mitte wird gebildet durch den in Deutschland aufgekommenen Bildungsbegriff und 
das deutsche Bildu/igsprinzip. Der Sinn des deutschen Wortes .Bildung', wie ihn das 
ausgehende 18. Jahrhundert schuf, ist in andere Sprachen unübersetzbar. Von 
Deutschland aus wurde dieser Begriff zum Grundbegriff aller geistig-sozialen 
Problematik des neueren Menschen und erhielt Weltgeltung"1. 

Das Wort •Bildung" hat seinen Ursprung im Leiblichen, Sinnenhaften und besagt 
die Herausbildung und Formung der äußeren Gestalt. Aber schon in der Theosophie 
des 17. Jahrhunderts und im Pietismus finden wir es im übertragenen Sinne auf das 
Seelische und Religiöse angewandt. Im 18. Jahrhundert wird es in dieser Bedeutung, 
vor allem unter dem Einfluß Klopstocks, säkularisiert und zugleich immer eindeutiger 
auf seinen heutigen Sinn (Bildung = Geistesbildung) festgelegt. •In Herder und 
Goethe sammeln sich alle Zuflüsse, die das eigentliche deutsche Bildungsprinzip ge- 
schaffen und in philosophischer wie soziologischer Richtung zum Oberbegriff der 
neuen deutschen Geistigkeit gemacht haben. Von ihnen und von Wilhelm von Hum- 
boldt geht alle Analyse und Diskussion des Begriffes .*.. aus. In ihnen treffen sich 
die beiden Möglichkeiten der Sinndeutung des Wortes, wie sie auf der Höhe seiner 
Entwicklung bestanden: die Bildung als ein ,zum Bilde machen', d. h. die Entschei- 
dung mit dem ,Ziel am Ende' (maßgeblich Shaftesbury) und die Bildung als ,Aus- 
formung vorgegebener Anlagen' (maßgeblich der organische Vitalismus und die 
vegetabilische Analogie bei Rousseau) mit dem ,Sinn am Anfang'2." Der Inhalt 
dieses Begriffes ist aufs engste mit dem der •Humanität" verknüpft. •Ich wünschte", 
sagt Herder, •daß ich in das Wort Humanität alles fassen könnte, was ich bisher 
über des Menschen edele Bildung zur Vernunft und Freiheit, zu feinern Sinnen und 
Trieben, zur zartesten und stärksten Gesundheit (gemeint ist die acocprjoavvn der 
Griechen, die geistige Gesundheit), zur Erfüllung und Beherrschung der Erde ge- 
sagt habe: denn der Mensch hat kein edleres Wort für seine Bestimmung als Er selbst 
ist, in dem das Bild des Schöpfers unsrer Erde, wie es hier sichtbar werden konnte, 
abgedruckt lebet"3. Und ein anderes Mal: •Wir sahen, daß der Zweck unsres Daseins 
auf Bildung der Humanität gerichtet sei, der alle niedrigen Bedürfnisse der Erde 
nur dienen und selbst zu ihr führen sollen. Unsre Vernunftfähigkeit soll zur Ver- 
nunft, unsre feinern Sinne zur Kunst, unsre Triebe zur ächten Freiheit und Schöne, 
unsre Bewegungskräfte zur Menschenliebe gebildet werden; entweder wissen wir 
nichts von unsrer Bestimmung, und die Gottheit täuschte uns mit allen ihren An- 
lagen von innen und außen (welche Lästerung auch nicht einmal einen Sinn hat), 
oder wir können dieses Zwecks so sicher sein als Gottes und unsres Daseins"4. 

Dieses humanistische Bildungsideal ist nun zwar in scharfer Reaktion gegen die 
Aufklärung entstanden • •Aufklären heißt nicht bilden", sagt wieder Herder; •alle 

1 Franz Schultj, Klassik und Romantik der Deutschen. I. Teil: Grundlagen der klassisch- 
romantischen Literatur, Stuttgart 1935, S. 61. 

2 ebda. S. 62 f. 
3 Joh. Gottfr. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, I. Teil, IV, 6. 
4 ebda. V, 5. 



Christliche Bildung oder Einübung im Christentum 5 

Aufklärungsanstalten verfehlen nicht allein, sie vernichten den letzten Zweck aller 
Bildung: Menschheit und Glückseligkeit"5 •, hat aber mit dieser eines gemeinsam, 
daß nämlich der Daseinszweck und die Erfüllung des Menschen in der Entfaltung 
und Vervollkommnung seiner Natur gesehen wird. Und dieser Sinn alles mensch- 
lichen Daseins ist ebenfalls in beiden einzig aus der Natur selbst zu erkennen. Der 
Fortfall der beiden Grundbegriffe des Christentums: Offenbarung und Übernatur 
bleibt also bestehen. Das Eigengut und zugleich das Verdienst des Neuhumanismus 
und seines Bildungsideals liegt hingegen darin, daß gegenüber dem rationalistisch- 
mechanistischen Welt- und Menschenbild der Aufklärung wieder auf die organische 
Ganzheit alles Lebendigen hingewiesen wird. Bildung im aktiven Sinne ist demnach 
das Er-bilden der Humanität, d. h. die allseitige und harmonische Entfaltung der 
im Menschen vorgesehenen Anlagen zu immer größerer Vollendung unter dem Pri- 
mat des Geistes, im passiven Sinne die vollendete Humanität, d. h. die von der Ver- 
nunft durchformte, freie, schöpferische, reiche, edle und schöne Seele. Im einzelnen 
variiert dieses Ideal: 

Für Herder ist vor allem kennzeichnend die Offenheit und Aufgeschlossenheit für 
alles Wißbare, für den ganzen Kosmos menschlicher Werte, für das Kontinuierliche, 
ewig Fließende, nie Abgeschlossene lebendiger Bewegung, für die Zusammengehörig- 
keit der ganzen Menschheit und der starke pädagogische Einschlag. Jeder Eingriff 
in das Lebendige, der irgendwie von außen käme, scheint ihm eine Vergewaltigung 
der Natur und eine Sünde gegen deren Schöpfer. Schon der Lessing'sche Begriff der 
•Erziehung" ist ihm zu mechanistisch. Vollends fremd ist ihm der Gedanke eines 
sittlichen Imperativs, der den Menschen zielhaft über die seiner Natur innewohnende 
und erkennbare Sinngestalt hinauswiese. Sittliche Bildung ist darum für ihn •der 
höchste Punkt menschlicher Bildung, der alle Seelenkräfte umfaßt und keine Äuße- 
rungen derselben ausschließt"6. • Goethe dagegen betont im Begriff der Bildung 
mehr das Feste, Geformte, Gerundete, die Harmonie von Inhalt und Form, die Ruhe 
in der Bewegung • die Kennzeichen der Klassik • und darum als Forderungen 
Bindung und Beschränkung. Aber auch hier wird die •Gestalt" nie als ein Starres, 
Endgültiges gesehen. •Betrachten wir aber alle Gestalten", sagt er, •besonders die 
organischen, so finden wir, daß nirgend ein Bestehendes, nirgend ein Ruhendes, ein 
Abgeschlossenes vorkommt, sondern daß vielmehr alles in einer steten Bewegung 
schwanke ... Das Gebildete wird sogleich wieder umgebildet, und wir haben uns, 
wenn wir einigermaßen zum lebendigen Anschaun der Natur gelangen wollen, selbst 
so beweglich und bildsam zu erhalten, nach dem Beispiele, mit dem sie uns vorgeht"7. 
Im unaufhörlichen Fluß des Lebens und im Reichtum seiner Formen sucht er dann 
aber wieder die Einheit, und er findet sie in der vorgegebenen, schon im keimhaften 
Stadium der Lebewesen vorhandenen Idee (Entelechie). Für ihn ist darum das über 
der konkreten Gestalt hinausliegende Ideal das anzustrebende Ziel menschlichen 
Bemühens. Auf der anderen Seite ist sein Bildungsideal gegenüber dem Herders mit 
dessen Betonung der Geschichte, der Gemeinschaft der Völker, des Zusammenhangs 
allen menschlichen Geistes, individualistischer, selbstbezogener. • Schiller sieht die 

5 Zitiert nach Georg Steinhausen, Geschichte der deutschen Kultur. Neubearbeitet und er- 
weitert von Eugen Diesel, Leipzig (1936), S. 468. 

8 Kalligone, III, 4,2. 
7 Einleitung zur Morphologie. 



6 Friedridi Wulf 

vollendete Bildung in der Harmonie von Pflicht und Neigung, von sittlichem Gebot 
und Trieb; er ist der idealistischste aller großen Humanisten jener Zeit. Bei Hum- 
boldt endlich, dem praktischen Propagator des klassischen Bildungsideals, wie es 
dann in die Zukunft weiterwirkte, wiegt seine ästhetische Seite, das frei Schwebende, 
Zweckfreie vor. Er, der dem Christentum von allen am fernsten stand, löst auch 
am unheilvollsten die ideale Welt des Geistes aus ihrer Bindung an die konkrete, 
nüchterne Wirklichkeit des Alltags und aus ihrer Verantwortung für dieselbe. 

Sehen wir einmal von den Besonderheiten ab, die der Begriff der Bildung bei seinen 
verschiedenen großen Vertretern gefunden hat und fragen nur nach dem, was 
allen gemeinsam ist, so sind es vor allem folgende für unsere Betrachtung wichtige 
Merkmale: Eine optimistische Welthaltung im ganzen, die Sinnerhellung des Lebens 
aus der Natur allein, das Zutrauen zu den Kräften der Natur und das Bemühen um 
ihre organische Entfaltung, die Vorbetonung des Ideellen vor dem Tun, des •Ge- 
setzes", d. h. der in der Natur sichtbar werdenden Gestalt vor dem •Gebot", die 
Synthese von Ethischem und Ästhetischem im Erstreben der Kalokagathie, der An- 
mut, der edlen und schönen Seele. Für sie alle war Bildung •das höchste Gut und 
das allein Nützliche" (Friedrich v. Schlegel), das letzte und einzige Ziel, das dem 
Menschen gesetzt ist. Religion (in diesem oder jenem Sinne) und Sittlichkeit galten 
ihnen als die höchste Betätigung des gebildeten Menschen, aber sie durften ihrer- 
seits der Bildung nicht entgegenstehen. Die Religion des Volkes galt ihnen als Aber- 
glaube und Barbarei. Sie wußten, daß sie das Ideal einer geistigen Aristokratie ver- 
kündigten, das nur wenigen erreichbar ist, und sie priesen sich glücklich, zu den Aus- 
erwählten zu gehören. 

In engster Berührung mit dieser gewaltigen Bewegung des deutschen Geistes fin- 
den wir nun auch jene Kreise, die die katholische Erneuerung in der ersten Hälfte 
des 19. Jahrhunderts mit heraufgeführt und getragen haben, allen voran die Kreise 
um die Fürstin Gallitzin und um Johann Michael Sailer. Vom Natürlichen her ge- 
sehen waren es darum auch dieselben geistigen Ideen, die zur Überwindung der Auf- 
klärung im kirchlichen Raum beitrugen: die Herausstellung des Seins als Leben, die 
Betonung der organischen Ganzheit alles Lebendigen, der Sinn für das Wachsen 
und Sich-Entfalten des Lebens in Natur und Geschichte. Auf den Menschen ange- 
wandt hieß das: allseitige und harmonische Entfaltung des Geistes, im Zusammen- 
spiel von Vernunft, Wille und Gemüt, zur wahren, das ist in diesem Falle zur christ- 
lichen Humanität. Nicht bei allen Männern der sogenannten katholischen Romantik 
stand der Gedanke der Höherführung, Verinnerlichung und Vervollkommnung der 
menschlichen Natur so im Blickpunkt des Interesses wie bei Sailer, dessen Beitrag 
zur Überwindung der Aufklärung darum auf die Formel eines •christlichen Huma- 
nismus" gebracht worden ist8, aber für sie alle war doch •Geistesbildung" das große 
Ideal der Zeit. Sie alle strebten nach einer Gesamterfassung und Sinndeutung des 
naturhaften, geistigen und religiösen Lebens und noch mehr nach einer ganzheit- 
lichen und innerlichen Erfahrung des geistigen und göttlichen Grundes von Welt und 
eigenem Ich. Ein wahrhaft profundes Wissen bekunden sie darum in ihrem um- 
fassenden Schrifttum: in Philosophie, Psychologie und Naturwissenschaften, in Ge- 

8 Philipp Funk, Aufklärung und christlicher Humanismus. Zu Johann Michael Sailers 
100. Todestag. In: Hochland 29, 2 (1932), S. 314 ff. 



Christliche Bildung oder Einübung im Christentum 7 

schichte, Literatur und Kunst, in vergleichender Religionsgeschichte und Dogmen- 
geschichte, in ihrer Kenntnis der Schrift, der Kirchenväter, der großen Beter und 
Mystiker. Dabei sind sie, ähnlich wie Hegel und seine philosophischen Zeitgenossen, 
von einem gläubigen Optimismus an die Macht des Geistes in dieser Welt, des 
menschlichen und göttlichen Geistes, erfüllt. Sie fühlen sich als die Kommenden, die 
dem christlichen Glauben wieder zum Siege verhelfen. Ihre gemeinsame Idee und, 
wie es ihnen scheint, die eigentliche Aufgabe ihres Jahrhunderts ist der Aufweis des 
Zusammenklanges von Glaube und Wissen, von Kirche und Kultur. Friedrich v. Schle- 
gel betrachtet in seiner katholischen Zeit die ganze Geistesgeschichte als eine einzige 
Entfaltung der göttlichen Offenbarung, die im christlichen Glauben ihre Mitte und 
ihren Höhepunkt findet. Das aufzuzeigen und zu Ende zu führen war nach ihm dem 
gegenwärtigen deutschen Geiste vorbehalten. •Daß aber das Wort der Kunst, der 
Geschichte und der Wissenschaft nur eine weitere Entfaltung, Erklärung, bildliche 
Umhüllung oder Anwendung ist von dem unvergänglichen Worte der göttlichen 
Offenbarung als ihrer ursprünglichen Quelle und der ersten Wurzel, aus welcher 
alle jene verschiedenen Zweige hervorgehen, darauf hat uns diese Geschichte der 
Geistesbildung aller Nationen oft genug und eigentlich überall hingewiesen"9. •Die 
intellektuelle Aufgabe des Zeitalters aber, als die Idee, welche in der jetzigen Epoche 
nach der Bestimmung des deutschen Geistes herausgearbeitet werden soll, läßt sich 
wohl nicht anders bezeichnen, als daß es sei die vollständige Anerkenntniß und durch 
alle Weltalter durchgeführte Auffassung und eben dadurch zu Stande gebrachte Er- 
neuerung und Wiedergeburt des in der zeitlichen Wissenschaft und Kunst sich ab- 
spiegelnden und ausstrahlenden ewigen Worts; welche Idee ganz nahe zusammen- 
hängt mit der vorhin erwähnten Wiedervereinigung des Glaubens selbst so wie auch 
des Glaubens und Wissens ... Es werden dann auch die Denkenden aller Art den 
Fortgang der wahren Zeit, der von dem, was die Welt den Zeitgeist nennt, so ganz 
verschieden ist, richtiger erkennen, und es werden nicht mehr so viele ausgezeichnete 
Geister wie aus dem Traume fortreden, wo sie vor 20 Jahren stehen geblieben 
waren, als ob sie eine oder zwei Generationen der Welt versäumt oder übersehen 
hätten"»«. 

Zwar setzt man sich bewußt und entschieden von der Naturvergötterung der Zeit 
und ihrer Überbewertung des menschlichen Verstandes ab. So wirft z. B. Görres 
seinen Zeitgenossen vor, •wie die Deutschen ehemals mit berauschenden Getränken 
Völlerei getrieben, so jetzt mit Ideen"11, und Friedrich v. Schlegel spricht eingehend 
von der seufzenden Kreatur, die der göttlichen Wiederherstellung und Vollendung 
erst entgegenharre. •Es darf uns daher nicht wundern", sagt er, •wenn diese christ- 
liche Ansicht von der Natur und eine bloß dynamische Naturwissenschaft so gar nicht 
zusammenstimmen, da in dieser letzten die Natur immer als etwas Absolutes und 
in sich schon vollkommen Fertiges vorausgesetzt wird"12. Aber im christlichen Men- 

""Geschichte der alten und neuen Literatur. Vorlesungen, gehalten zu Wien im Jahre 1812. 
II. Teil, 16. Vorlesung. Sämmtliche Werke, Wien 1846!, II. Band, S. 245. 

10 ebda. S. 247 f; derselbe Optimismus klingt aus dem Sdilußsafj seiner •Philosophie der 
Geschichte" durch: Sämmtliche Werke, Wien 18462, XIV. Band, S. 256. 

11 Zitiert nach Franz Schnabel, Deutsche Geschichte im 19. Jahrh., IV. Band: Die reli- 
giösen Kräfte, Freiburg 1937, S. 173. 

12 Philosophie des Lebens. In fünfzehn Vorlesungen, gehalten zu Wien im Jahre 1827. 
Sämmtliche Werke, XII. Band, Wien 18462, S. 384. 



8 Friedrich Wulf 

sehen ist nach ihm die Natur doch durch Gottes Offenbarung und Hilfe wiederher- 
gestellt. •Die in Gott gereinigte und wieder vollständig gewordene Seele wird dann 
auch wieder geistig fruchtbar, und in dieser inneren Fruchtbarkeit, welche die reinen 
Geister nicht besitzen, obwohl in unermeßlich weitem Abstände und einem bloß 
abgeleiteten Sinn, dem produetiven Vermögen des Schöpfers ähnlich ... In diesem 
lebendig erweckten und vollständig wieder hergestellten Bewußtsein tritt der Mensch 
dann auch zur Natur und zur ganzen übrigen Welt wieder in das ursprünglich rechte 
und klare Verhältniß zurück. Durch die Seele ist er zuerst mit Gott vollständig ver- 
einigt; in dem lebendig gewordenen Geist steht er nun mit allen anderen verwand- 
ten Geistern in lebendiger und klarer Berührung; und durch den in sich klar und in 
Gott wirksam gewordenen Willen ist er wieder gegen die Natur in das ursprüngliche 
Verhältniß als ihr erstgeborener Sohn und rechtmäßiger Beherrscher zurückgetre- 
ten"13. 

Es waren nicht nur die Laien, die von einem solchen Vertrauen auf die Kräfte der 
durch das Christentum wiederhergestellten menschlichen Natur erfüllt waren und 
mit wahrer Begeisterung den Aufbau einer vollkommenen christlichen Geistesbildung 
entwickelten. Manche Theologen jener romantischen Epoche standen ihnen hierin 
nicht nach. Ihr Anliegen ist zwar religiöser, ihre Sprache darum biblischer, ihr Ge- 
dankengang theologischer, aber im Grunde waren auch sie von demselben gläubigen 
Optimismus in die gottgeeinte Natur des christlichen Menschen getragen, und ihre 
Frömmigkeit ist zu allererst und im tiefsten Bildung des Geistes und des Herzens. 
Der Grundgedanke z. B. der Sailerschen Frömmigkeit ist der, daß der Mensch in und 
durch Christus mit Gott wieder eins werde oder • was für ihn dasselbe ist •, daß 
•der Menschengeist in sterblicher Hülle ... ein ausgeprägtes Gleichniß, ein lebendiges 
Bild des lauteren, ewigen, unermeßlichen Lebens (Gottes) werden soll"14. Wodurch 
geschieht das? Kurz gesagt durch Verinnerlichung, durch Hinabsteigen in den Seelen- 
grund, wir würden heute vielleicht sagen durch Meditation. Der Mensch muß in 
seinem innersten •Heiligthum"" in lebendigen Kontakt mit Gott kommen. Dort, in 
diesem Heiligthum, in dem, was die Mystiker die •Seelenspitze" nennen, was Sailer 
auch das Innerste, das Allerinnerste, das Herz, die geheimste Kammer des Herzens 
nennt, schlummert •der Keim des Göttlichen", eine Empfänglichkeit, eine Aufnahme- 
fähigkeit für Gott. Diesen Keim gilt es •unter den milden Einflüssen des Himmels" 
zu wecken, bewußt zu machen, damit er zu wachsen beginne, und der Mensch von 
Gott gezogen werde und in Sehnsucht zu Ihm aufbreche. Vernunft, Wille und Ge- 
müt werden in gleicher Weise und durch ein und dieselbe Einwirkung Gottes be- 
rührt. Die Vernunft als •das Vermögen, das Urwahre, das Urschöne und das Ur- 
gute zu vernehmen" wird durch den sich offenbarenden Gott, durch einen •Strahl 

aus der ewigen Geistersonne" erleuchtet. ^Was die Vernunft erkennt, das anerkennt 
das Gemüth, der Wille", wobei der Wille in •das lebendige Bewußtseyn des Gött- 

13 ebda., S. 383 f. 
14 Johann Michael Sailer's sämmtliche Werke, unter Anleitung des Verfassers herausge- 

geben von Joseph Widmer, Bd. 13, S. 86. • Zitiert nach: Ignaz Weilner, Gottselige Innig- 
keit. Die Grundhaltung der religiösen Seele nach Johann Michael Sailer, Regensburg 1949, 
S. 150. 

15 Zum folgenden: Weilner, S. 189 ff. 



Christliche Bildung oder Einübung im Christentum 9 

liehen" nur •miteinstimmt", das Gemüt aber den Geist und das Herz •mit dem 
Mittelpunkte aller Wahrheit, aller Schönheit, aller Seligkeit, mit Gott" vereinigt. 

Es ist keine Frage, daß Sailer nicht nur ein großes Verdienst gegenüber der Fröm- 
migkeit der Aufklärungszeit zukommt, indem er den Ort der Begegnung des Men- 
schen mit Gott aus dem bloß •raisonnirenden Verstand" wieder in die Herzmitte, 
in die Einheit von •Vernunft, Wille und Gemüth" zurückholte, sondern daß er der 
Frömmigkeit zugleich einen biblisch-theologischen Grundriß gab, der das eigent- 
liche Wesen der christlichen Heilsbotschaft wiedergibt: •Gott hat sich in Christus 
und durch Christus der Menschheit geoffenbaret, daß die Menschheit in und durch 
Christus wieder Eins mit Gott werden solle"16. Darüber hinaus muß man aber wohl 
sagen, daß er auf Grund einer unzulänglichen Seelenlehre und einer mangelhaften 
Gnadenlehre und noch mehr auf Grund der Eigenart seines persönlichen Wesens, 
das zur Beschauung und zur Innerlichkeit hinneigte und für alles Wahre, Gute und 
Schöne empfänglich war, seine ganze Frömmigkeit zu sehr auf dem Vertrauen an 
die Selbstentfaltung der menschlichen Natur aufbaut und ihr Ziel zu einseitig in der 
harmonischen und gefüllten Bildung der Seele sieht17. Mit Recht hat man hierin 
eine Nachwirkung der Aufklärung und den Einfluß des humanistischen Zeitgeistes 
gesehen18. Was man übrigens von Sailer sagt, trifft ähnlich von Johann B. Hirscher 
zu. Es waren große Persönlichkeiten und begnadete Erzieher, die in ihrem persön- 
lichen Umgang und Wirken durch die Innigkeit und Lauterkeit ihres Herzens un- 
gemein bildend waren und echte Frömmigkeit ausstrahlten. Aber grundsätzlich 
unterschätzten sie doch wohl die Macht der Sünde und die damit gegebene Schwä- 
chung der menschlichen Natur, die auch durch die heilende Gnade nicht so schnell 
aufgehoben wird. Und im Zusammenhang damit übersahen sie • von ihrer eigenen 
weltoffenen und harmonischen Veranlagung her • die zentrale und durchgreifende 
Bedeutung, die dem Geheimnis des Kreuzes im Leben Jesu und in der Verkündigung 
Pauli zukommt. Man kann ihre Frömmigkeit zwar in keiner Weise mit dem Bildungs- 
christentum des zeitgenössischen Protestantismus vergleichen, gegen den um die Mitte 
des Jahrhunderts Sören Kierkegaard seine Schrift •Einübung im Christentum"19 

verfaßte, die ihrerseits die Paradoxie des Glaubens, das Ärgernis des Kreuzes bis 
zum völligen Bruch von Wissen und Glaube, von Natur und Gnade übersteigert, 
aber ein wenig hätte ihrem Schrifttum doch von diesem Ruf zur Entscheidung für 
das Ärgernis des Kreuzes, zur täglichen Umkehr, zum Widerspruch gegen den Zeit- 
geist, zum Sterben seiner selbst gut getan. 

Nachdem die romantische Bewegung etwa um die Mitte des Jahrhunderts allmäh- 
lich versiegte und von anderen Kräften zurückgedrängt wurde, erlebte sie in unserem 
Jahrhundert eine Wiedererweckung. Diese begann schon vor dem ersten Weltkrieg, 
erfuhr ihren Höhepunkt aber erst in den zwanziger Jahren. Ihre Wurzeln lagen ein- 
mal in der allgemeinen kirchlichen Erneuerungsbewegung unter Pius X. undPius XL, 
dann aber auch im Zeitgeist, der von der Rationalisierung und Mechanisierung des 

»• Band 13, S. 96 f. • Weilner a. a. 0. S. 150. 
17 Nicht zufällig gibt Sailer einer Predigtsammlung den Titel: •Das Heiligthum der 

Menschheit für g e b i 1 d e t e und innige Verehrer desselben". (1808•1810), Bd. 28•29. 
18 Franz Schnabel a. a. O. S. 51, 62, 72. 
19 Deutsche Ausgabe in der Uberse^ung von H. Gottsched und Chr. Schrempf, Jena, (19338). 



10 Friedrich Wulf 

Lebens wieder zu seiner organischen Ganzheit zurückstrebte. Damals zeitigte dieser 
Ruf ein ungeahntes Aufblühen des katholischen geistigen Lebens. Mit einem Optimis- 
mus ohnegleichen und einem uns heute idealistisch anmutenden Vertrauen auf die 
Macht des Geistes wandte man sich allen Gebieten der Kultur und der Religion zu: 
der Kunst, der Literatur und den Geisteswissenschaften, dem Dogma, der Liturgie 
und der Mystik. Man hätte meinen können, die katholische Romantik des 18. Jahr- 
hunderts habe nie eine Unterbrechung erfahren. Trotzdem war man inzwischen, nicht 
zuletzt durch die so viel geschmähte Neuscholastik, um ein gutes Stück weiter ge- 
kommen. Man ging mit anderen theologischen Voraussetzungen an den Versuch, 
Natur und Ubernatur (wie man jetzt sagte), Glaube und Wissen in ihrer inneren 
Zuordnung aufzuweisen. Man war klarer und vorsichtiger in den Formulierungen, 
aber im Gemeinbewußtsein des fortschrittlichen und gebildeten Katholizismus legte 
man, aufs Ganze gesehen, das •gratia supponit et perficit naturam" doch sehr ein- 
seitig aus und entging nicht in allem einer zu großen Natur- und Kulturfreudigkeit, 
während sich das tatsächliche soziale und wirtschaftliche Leben immer mehr von 
diesen Idealen entfernte. Die Korrektur ließ darum auch nicht lange auf sich warten. 
Die verschiedenen Katastrophen der beiden letzten Jahrzehnte haben das Geheimnis 
des Kreuzes und die Eschatologie wieder stärker denn je in den Vordergrund unserer 
Frömmigkeit gerückt. Was darum die Doktrin angeht, so kann man nicht mehr 
sagen, daß es uns in erster Linie um die christliche •Bildung" gehe. Aber der formale 
Grundzug unserer Frömmigkeit, die Neigung, in einem idealen Reich des Geistes zu 
verharren, ist geblieben. Er muß wohl sehr tief mit dem Charakter des Deutschen 
zusammenhängen, der von jeher und notwendigerweise wegen seiner starken inne- 
ren Gegensätzlichkeiten nach der inneren Form, nach dem Ausgleich, nach dem 
Ideal suchte. Jeder Formalismus, jede Uberbetonung sei es des Verstandes, sei es 
des Willens wirkt sich bei uns unheilvoller als bei anderen Völkern aus. Auch der 
Zug zum Ästhetischen, der unserer Geistigkeit überhaupt und auch unserer Fröm- 
migkeit eigen ist, muß von daher verstanden werden. Es kann sich also nicht darum 
handeln, eine formale Einübung der Bildung entgegenzusetzen. Was uns aber not 
tut, ist die ständige Hinwendung zur Realität des Lebens, ist die treue und tägliche 
Anwendung jener Übungen, die uns die Kirche und die Tradition der katholischen 
Frömmigkeit an die Hand gibt, um sich selbst zu erkennen und zu überwinden, um 
immer wieder die Aufgaben und Pflichten gegenüber dem Nächsten zu sehen und 
zu erfüllen. Es sind dies die Übungen der täglichen Betrachtung, der Gewissens- 
erforschung, der öftere Empfang des Bußsakramentes und die freiwillige Entsagung. 
Dazu kommt heute bei der Unruhe und Entseeltheit der modernen Welt, bei der 
Zerrissenheit und Entscheidungsschwäche des modernen Menschen noch hinzu, daß 
die Organe für die Sammlung, für das meditative Schauen und Hören, der Sinn für 
das Geheimnis und die Fähigkeit der personalen Begegnung in ihrer naturalen 
Kraft geschwächt sind und darum von Grund auf und planmäßig neu geübt werden 
müssen. Geschieht das nicht, dann wird der religiöse Mensch in zwei Welten leben 
und entweder einer Selbsttäuschung verfallen oder aber mit sich selbst uneins und 
in Unfrieden bleiben, weil die Unfähigkeit, zu Gott zu kommen, auf ihm liegt und 
ihn bedrückt. 




