Christliche Bildung oder Einiibung im Christentum?

Eine Besinnung auf unsere Aufgabe
Von Friedrich Wulf, S.]J., Minchen

Auslandische Katholiken, die das kirchlich-religiose Leben des deutschen Katho-
lizismus zum ersten Mal kennen lernen, duflern sich oftmals verwundert iiber den
Zwiespalt zwischen dem hohen geistig-religidsen Niveau, wie es sich in Biichern und
Zeitschriften, in Vortragen und Zirkeln, aber auch in der Gestaltung des Gottes-
dienstes, in der Pflege der Liturgie kundtue, und dem Mangel an christlicher Ver-
antwortung fiir die Fragen des offentlichen Lebens, an niichternem Sinn fir die kon-
kreten Aufgaben, die sich dem Christen in der Welt stellen, und an Mut und Ini-
tiative, die nichstliegenden und vielleicht sehr unansehnlichen Dinge zu tun. Man
flichte gern in die Welt der Ideen, neige zum Theoretisieren, debattiere endlos herum,
und wenn man sich einmal zum Handeln entschlossen habe, komme man {iber organi-
satorische Fragen nicht hinaus, statt die praktischen Forderungen des Alltags einfach
aufzugreifen und im Umfang des hier und jetzt Moglichen zu erfiillen.

Man kann diesen Vorwurf nicht ganz von der Hand weisen. Ein Vergleich mit dem
nordamerikanischen, aber auch z. B. dem hollindischen oder belgischen Katholizis-
mus zeigt, dall damit etwas Richtiges getroffen ist, daf hier auf eine unserer Schwa-
chen hingewiesen wird. Die Neigung, aus der niichternen, unvollkommenen und
harten Wirklichkeit in eine ideale Welt zu fliichten und die damit verbundene Scheu
vor dem Tun, vor der Entscheidung, vor der schlichten, treven Ubung duflert sich bei
uns Deutschen auch im persénlichen religiésen Leben. Wohl haben wir uns seit einigen
Jahrzehnten mit Erfolg darum bemiiht, die Nachwirkungen der Aufklarung vollends
zu Uiberwinden: den Glauben nicht auf ein Verstandeswissen zu beschrianken, sondern
zu einem lebendigen, den ganzen Menschen erfiillenden und tragenden Glaubens-
bewulitsein zu entfalten, das christliche Leben nicht in einer Tugendlehre aufgehen
zu lassen, sondern in erster Linie als gottliches Leben in uns zu erweisen. Wohl sind
dadurch die Geheimnisse der Gnade, des Sakramentes, der Kirche wieder stirker
ins christliche Bewufitsein geriickt, wohl hat die Betonung der mittlerischen Stellung
Christi im Werk der Erlosung unserer Frémmigkeit wieder eine innere Mitte ge-
geben. Aber das vertiefte, ganzheitliche Verstindnis des Christentums, wie es uns
durch die Verlebendigung von Schrift, Dogma, Vitertheologie und Liturgie wieder
geschenkt worden ist, bleibt vielfach zu sehr im Phinomenalen, im Schaubaren. Wir
haben Christentum wieder als Leben Jesu Christi im Geheimnis seines mystischen
Leibes schen gelernt. Ja, sehen gelernt, im pragnanten Sinne! Wissend und erlebend
wollen wir immer tiefer in die Welt des Glaubens eindringen. Wir entziinden und
begeistern uns an ihr, unsere Glaubensfreude mehrt sich, unsere Glaubenskraft
wichst. Wir zeigen uns aufgeschlossen fiir den Reichtum und die Fiille christlichen
Lebens, fiir seine leib-seelische Ganzheit, fiir seine mystischen Hohen wie fir die
Schonheit seiner Formen. Kein Geheimnis, auch nicht das des Kreuzes oder der
Eschatologie, soll ausgelassen werden. Aber das Leben aus den Quellen der Offen-
barung, das Leben mit der Kirche, aus dem Bewufltsein der Erlosung und Begnadi-
gung, erreicht den Menschen zu wenig in seinem eigentlichen Kern, wandelt ihn zu
wenig um zum Ebenbild Jesu Christi. Dadurch entsteht nicht selten eine gefihrliche



2 . Friedrich Wulf

Kluft zwischen der Idealitit einer géttlichen Welt, die man im Geiste aufnimmt und
in Stunden der Andacht erlebt, und der Realitit des Alltags, an der man sich st5ft,
in der man versagt, oder die man vergleichgiiltigt.

Will man die hier geschilderte Eigenart unserer religiésen Haltung auf eine kurze
Formel bringen, so kann man sagen, wir sihen das Ideal unserer Frommigkeit zu
einseitig in christlicher Bildung und vernachlissigten die konkrete und miihevolle
Einlibung im Christentum. Worum geht es dem Menschen in der christlichen Bildung?
Er méchte den ganzen Reichtum des gottlichen Lebens nach dem Mafie des ihm nur
immer Maoglichen, d. h. seiner natiirlichen und ibernatiirlichen Krifte, in sich auf-
nchmen. Dafiir bereitet er sich, dafiir 6ffnet er alle Poren seiner Seele, dafiir pflegt
er die Organe des dufleren und inneren Menschen, dafiir erfleht er Gottes Gnade,
reinigt er sich von seinen Siinden, iibt er sich in der Nachfolge Christi. Und da seine
Wiirde auf seiner geistigen Natur beruht, steigt er in die personale Tiefe dieses Gei-
stes hinab und schaut und horcht, ob und wo er des Geistes Gottes persdnlich inne
werde: im Wort der Offenbarung, in den Mysterien des sakramentalen Lebens, in
der Vielfalt der geschaffenen Welt. Innerlichkeit, Empfangnisbereitschaft, der Sinn
fiir das stromende Leben, fiir Fiille und Ganzheit kennzeichnen seine seelische Hal-
tung. Aus dem von Gottes Geist erfilllten und gewandelten Herzen fliefit dann ganz
selbstverstindlich auch das Handeln nach diesem Geist, nach den Gesinnungen Jesu:
die Weisheit, die Giite, die Barmherzigkeit, die Geduld und der Leidensmut. Ein so
im tiefsten Sinne ,gebildeter Christ braucht die Welt nicht mehr zu fiirchten, braucht
sich nicht mehr 4ngstlich von ihr fern zu halten. Er wird ihr mit feiner Unterschei-
dungsgabe, mit géttlicher Witterung alles, was wahr und gut ist, entnehmen, allen
Irrtum aber und alles Siindhafte abstofien.

So weitgespannt und begliickend dieses Ideal in sich ist, so viel Richtiges es ent-
halt, so birgt es doch auch manche und nicht geringe Gefahren. Einmal, daf} der
Mensch zu sehr in den Mittelpunkt des religiésen Strebens riickt, trotz Betonung der
Gnade und der mit ihr geschenkten objektiven Heiligkeit. Gerade schopferisch be-
gabte und zugleich religiése Menschen konnen von der Erkenntnis und dem Erlebnis
des Reichtums der fibernatiirlichen Welt so stark berithrt werden, daf} sie mehr der
gottlichen Seinsfille als dem personalen, d. h. dem rufenden, liebenden, fordernden
und richtenden Gott begegnen. Sie achten auf alles, was sie erfullt, und héren zu
wenig auf das, was Gott von ihnen will. So schiebt sich der Mensch leicht in den Vor-
dergrund und halt die bewuBte Entfaltung seines eigenen Wesens — wenn auch die
iibernatiirliche — fiir das Ziel der christlichen Vollkommenheit. Damit ist zugleich
noch eine andere Gefahr gegeben. Man traut zu sehr den Kraften der Natur, rechnet
zu wenig mit den Folgen der Erbsiinde und weist dem Geheimnis des Kreuzes nicht
jene entscheidende Bedeutung zu, die es in der Botschaft Christi und in der Ver-
kiindigung der Apostel hat. Wiewohl die Heiligen alle auf dem Héhepunkt ihrer
Heiligkeit im tiefsten ,christliche Humanisten® waren, so war doch fiir sie der
»christliche Humanismus“ kein Programm. In bezug auf die Giter der Natur galt
fiir sie vielmehr die Forderung des Evangeliums: ,Wenn dich dein rechtes Auge
zum Bésen reizt, so reifle es aus und wirf es von dir! Denn besser ist es fiir dich, daf}
eines deiner Glieder verloren gehe, als dafl dein ganzer Leib in die Holle geworfen
werde® (Mt 5, 29). Was fiir die Glieder des Leibes gilt, gilt auch fiir die natiirlichen



Christliche Bildung oder Einiibung im Christentum 3

Giiter der Seele. Und noch allgemeiner und grundlegender lag in der Intention ihres
Strebens die liebende Selbsthingabe in der Nachfolge des Gekreuzigten, die frei-
willige Vorwegnahme des realen, physischen Todes in dem tdglichen und schmerz-
lichen Sterben des alten Menschen. Zu diesem Sterben aber ist ,Aszese“ notwendig
im eigentlichsten Sinne, d. h. Obung, fortgesetzte und planmifige Ubung. Gewifl
eignet dem religiosen Tun der Charakter einer gewissen Passivijat; es ist in erster
Linie Bereitsein zum Empfangen, Hinhorchen, um zu vernchmen, Suchen, um zu fin-
den. Aber all das setzt doch ein sehr bewufltes und entsagungsvolles Bemiihen der
innersten Person voraus, ein Warten und Stillwerden, ein Sich-Reinigen und Uber-
winden, ein Bitten und Flehen, ein Ringen und Opfern, und was besagt das anders
als Ubung. Das Auge der Seele muf geiibt werden, um Gottes Gestalt nicht nur in
seiner Herrlichkeit, in seiner Fiille und Harmonie und im Angesicht der erlésten und
erhéhten Natur, sondern vor allem aunch in seiner Niedrigkeit, im Dunkel und im
Ritsel des Kreuzes erkennen zu konnen. Das Herz mufl leer gemacht werden von
allem Eigenen, um Gott anfnehmen zu kénnen. Diese Arbeit ist mithsam und kommt
nie zu Ende, sie macht den Eindruck des Kleinen und Gewohnlichen und sieht nicht
so glanzvoll aus wie die ideale und gefiillte Welt, die wir in unserem Geiste tragen.
Es gibt hier viel Staub und Alltaglichkeit, menschliche Schwiche und Erbarmlichkeit.
Am liebsten mochte man sich immer wieder davon abwenden, méchte man entlanfen
in die Welt der idealen Schau und damit — konkret gesehen -— hinein in die Welt
der eigenen Wiinsche, des frommen Betrugs und der Selbsttduschung. Aber in dieser
kleinen Welt des Alltags liegt die Entscheidung dariiber, ob wir dem Ruf Gottes
entsprechen und seines Lebens in der Tiefe der Person teilhaftig werden. Erst wenn
sich der Mensch tiglich iibt, um die Widerstdnde zu ilberwinden, die der Aufnahme
der Gnade entgegenstehen, wenn er sich immer wieder frei zn machen sucht von aller
siindhaften Begierlichkeit, von aller Ichbezogenheit und Selbstsucht, wird das in der
Seele gnadenhaft grundgelegte gottliche Leben fruchtbar, erst dann wird es sich aus-
wirken in der Arbeit und im Bernf, im Verhiltnis zum Nichsten und zur Gemein-
schaft, im Einerlei des Alltags und in Trockenheit, in Priifungen und im Leiden.

Selbstverstindlich gilt fiir jeden, dafl zwischen dem Ideal, von dem er erfiillt ist,
und dem gelebten Leben eine notwendige Kluft besteht, nicht nur fiir das subjektive
Bewufitsein, sondern auch objektiv. Aber bei uns Deutschen bemerkt man doch mit
Recht, dal der Unterschied zwischen dem hohen Stand religioser Bildung und dem
Alltag des Lebens besonders aunffillig ist. Sucht man nach Griinden fiir diese uns
nachgesagte Schwiche, so wird man mannigfache dafiir angeben miissen. Wir ver-
suchen im folgenden wenigstens auf einiges anfmerksam zno machen.

Die grofle Bedeutung, die man im deutschen Geistesleben itberhaupt und auch im
christlichen Raum der Bildung beilegt, geht auf die Zeit der deutschen Klassik und
des Neuhumanismus zuriick. Hier ist der Begriff der ,Bildung® geprigt worden. Er
steht im Mittelpunkt der Weltanschauung dieser Zeit und ist es in vielen Kreisen
bis heute geblieben. Der ,Gebildete ist darum in unserem Sprachgebrauch ein fester
Begriff von eigener Nuancierung, denn Bildung wurde zum unterscheidenden Merk-
mal eines bestimmten Standes, der sich nicht nur vom niederen Volk, sondern auch
vom moralisierenden Biirgertum und vom engherzigen Pfaffentum abgehoben wis-



4 Friedrich Wulf

sen wollte. ,Alle Spannungen und Krifte der Epoche vom Sturm und Drang bis ins
I9. Jahrhundert wiirden ihre feste geistesgeschichtliche Form und weiterweisende,
zusammengefafite Kraft nicht gewonnen haben, wenn sie sich nicht um einen Mittel-
punktsbegriff und eine Mittelpunktsforderung hatten bewegen kénnen ... Diese
Mitte wird gebildet durch den in Deutschland aufgekommenen Bildungsbegriff und
das deutsche Bildyngsprinzip. Der Sinn des deutschen Wortes ,Bildung®, wie ihn das
ausgehende 18. Jahrhundert schuf, ist in andere Sprachen uniibersetzbar. Von
Deutschland aus wurde dieser Begriff zum Grundbegriff aller geistig-sozialen
Problematik des neueren Menschen und erhielt Weltgeltung®1.

Das Wort ,Bildung* hat seinen Ursprung im Leiblichen, Sinnenhaften und besagt
die Herausbildung und Formung der dufleren Gestalt. Aber schon in der Theosophie
des 17. Jahrhunderts und im Pietismus finden wir es im iibertragenen Sinne auf das
Seelische und Religidse angewandt. Im 18. Jahrhundert wird es in dieser Bedeutung,
vor allem unter dem Einflufl Klopstocks, sikularisiert und zugleich immer eindeutiger
auf seinen heutigen Sinn (Bildung = Geistesbildung) festgelegt. ,,In Herder und
Gocethe sammeln sich alle Zuflisse, die das eigentliche deutsche Bildungsprinzip ge-
schaffen und in philosophischer wie soziologischer Richtung zum Oberbegriff der
neuen deutschen Geistigkeit gemacht haben. Von thnen und von Wilhelm von Hum-
boldt geht alle Analyse und Diskussion des Begriffes .. aus. In ihnen treffen sich
die beiden Moglichkeiten der Sinndeutung des Wortes, wie sie auf der Hohe seiner
Entwicklung bestanden: die Bildung als ein ,zum Bilde machen’, d. h. die Entschei-
dung mit dem ,Ziel am Ende’ (mafigeblich Shaftesbury) und die Bildung als ,Aus-
formung vorgegebener Anlagen’ (mafgeblich der organische Vitalismus und die
vegetabilische Analogie bei Rousseau) mit dem ,Sinn am Anfang2.“ Der Inhalt
dieses Begriffes ist aufs engste mit dem der ,Humanitit“ verkniipft. ,Ich wiinschte,
sagt Herder, ,dafl ich in das Wort Humanitit alles fassen konnte, was ich bisher
uber des Menschen edele Bildung zur Vernunft und Freiheit, zu feinern Sinnen und
Trieben, zur zartesten und stirksten Gesundheit (gemeint ist die guggootvy der
Griechen, die geistige Gesundheit), zur Erfillung und Beherrschung der Erde ge-
sagt habe: denn der Mensch hat kein edleres Wort fiir seine Bestimmung als Er selbst
ist, in dem das Bild des Schopfers unsrer Erde, wie es hier sichtbar werden konnte,
abgedruckt lebet“s, Und ein anderes Mal: ,Wir sahen, dafl der Zweck unsres Daseins
auf Bildung der Humanitit gerichtet sei, der alle niedrigen Bediirfnisse der Erde
nur dienen und selbst zu ihr fihren sollen. Unsre Vernunftfdhigkeit soll zur Ver-
nunft, unsre feinern Sinne zur Kunst, unsre Triebe zur dchten Freiheit und Schone,
unsre Bewegungskrafte zur Menschenliebe gebildet werden; entweder wissen wir
nichts von unsrer Bestimmung, und die Gottheit tauschte uns mit allen ihren An-
lagen von innen und auflen (welche Listerung auch nicht einmal einen Sinn hat),
oder wir kdnnen dieses Zwecks so sicher sein als Gottes und unsres Daseins“4,

Dieses humanistische Bildungsideal ist nun zwar in scharfer Reaktion gegen die
Aufklirung entstanden — , Aufkliren heifit nicht bilden®, sagt wieder Herder; ,.alle

1 Franz Schult, Klassik und Romantik der Deutschen. I. Teil: Grundlagen der klassisch-
romantischen Literatur, Stuttgart 1985, S. 61.

2 ebda. S. 62f.
3 Joh. Gottfr. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, I. Teil, IV, 6.

4 ebda. V, 5.



Christliche Bildung oder Einiibung im Christentum 5

Aufklirungsanstalten verfehlen nicht allein, sie vernichten den letzten Zweck aller
Bildung: Menschheit und Gliickseligkeit“s —, hat aber mit dieser eines gemeinsam,
dafl nimlich der Daseinszweck und die Erfilllung des Menschen in der Entfaltung
und Vervollkommnung seiner Natur gesehen wird. Und dieser Sinn alles mensch-
lichen Daseins ist ebenfalls in beiden einzig aus der Natur selbst zu erkennen. Der
Fortfall der beiden Grundbegriffe des Christentums: Offenbarung und Ubernatur
bleibt also bestehen. Das Eigengut und zugleich das Verdienst des Neuhumanismus
und seines Bildungsideals liegt hingegen darin, dafl gegeniiber dem rationalistisch~
mechanistischen Welt- und Menschenbild der Aufklarung wieder auf die organische
Ganzheit alles Lebendigen hingewiesen wird. Bildung im aktiven Sinne ist demnach
das Er-bilden der Humanitit, d. h. die allseitige und harmonische Entfaltung der
im Menschen vorgesehenen Anlagen zu immer groflerer Vollendung unter dem Pri-
mat des Geistes, im passiven Sinne die vollendete Humanitit, d. h. die von der Ver-
nunft durchformte, freie, schopferische, reiche, edle und schéne Seele. Im einzelnen
variiert dieses Ideal:

Fiir Herder ist vor allem kennzeichnend die Offenheit und Aufgeschlossenheit fiir
alles Wifibare, fiir den ganzen Kosmos menschlicher Werte, fiir das Kontinuierliche,
ewig Flieflende, nie Abgeschlossene lebendiger Bewegung, fiir die Zusammengehorig-
keit der ganzen Menschheit und der starke pidagogische Einschlag. Jeder Eingriff
in das Lebendige, der irgendwie von auflen kidme, scheint ihm eine Vergewaltigung
der Natur und eine Siinde gegen deren Schopfer. Schon der Lessing’sche Begriff der
»Erziechung® ist ihm zu mechanistisch. Vollends fremd ist ihm der Gedanke eines
sittlichen Imperativs, der den Menschen zielhaft iiber die seiner Natur innewohnende
und erkennbare Sinngestalt hinauswiese. Sittliche Bildung ist darum fiir ihn ,der
h6chste Punkt menschlicher Bildung, der alle Seelenkrifte umfafit und keine Aufie-
rungen derselben ausschlieBt“s, — Goethe dagegen betont im Begriff der Bildung
mehr das Feste, Geformte, Gerundete, die Harmonie von Inhalt und Form, die Ruhe
in der Bewegung — die Kennzeichen der Klassik — und darum als Forderungen
Bindung und Beschrankung. Aber auch hier wird die ,Gestalt” nie als ein Starres,
Endgiiltiges gesehen. ,Betrachten wir aber alle Gestalten, sagt er, ,besonders die
organischen, so finden wir, dafl nirgend ein Bestehendes, nirgend ein Ruhendes, ein
Abgeschlossenes vorkommt, sondern dafl vielmehr alles in ciner steten Bewegung
schwanke ... Das Gebildete wird sogleich wieder umgebildet, und wir haben uns,
wenn wir einigermafien zum lebendigen Anschaun der Natur gelangen wollen, selbst
so beweglich und bildsam zu erhalten, nach dem Beispiele, mit dem sie uns vorgeht“?.
Im unaufhorlichen Fluff des Lebens und im Reichtum seiner Formen sucht er dann
aber wieder die Einheit, und er findet sie in der vorgegebenen, schon im keimhaften
Stadium der Lebewesen vorhandenen Idee (Entelechie). Fiir ihn ist darum das iber
der konkreten Gestalt hinausliegende Ideal das anzustrebende Ziel menschlichen
Bemiihens. Auf der anderen Seite ist sein Bildungsideal gegeniiber dem Herders mit
dessen Betonung der Geschichte, der Gemeinschaft der Volker, des Zusammenhangs
allen menschlichen Geistes, individualistischer, selbstbezogener. — Schiller sieht die

§ Zitiert nach Georg Steinhausen, Geschichte der deutschen Kultur. Neubearbeitet und er-
weitert von Eugen Diesel, Leipzig (1936), S. 468.

¢ Kalligone, 111, 4, 2,

? Einleitung zur Morphologie.



6 Friedrich Wulf

vollendete Bildung in der Harmonie von Pflicht und Neigung, von sittlichem Gebot
und Trieb; er ist der idealistischste aller grofien Humanisten jener Zeit. Bei Hum-
boldt endlich, dem praktischen Propagator des klassischen Bildungsideals, wie es
dann in die Zukunft weiterwirkte, wiegt seine dsthetische Seite, das frei Schwebende,
Zwedkfreie vor. Er, der dem Christentum von allen am fernsten stand, 16st auch
am unheilvollsten die ideale Welt des Geistes aus ihrer Bindung an die konkrete,
niichterne Wirklichkeit des Alltags und aus ihrer Verantwortung fiir dieselbe.

Sehen wir einmal von den Besonderheiten ab, die der Begriff der Bildung bei seinen
verschiedenen grofien Vertretern gefunden hat und fragen nur nach dem, was
allen gemeinsam ist, so sind es vor allem folgende fiir unsere Betrachtung wichtige
Merkmale: Eine optimistische Welthaltung im ganzen, die Sinnerhellung des Lebens
aus der Natur allein, das Zutranen zu den Kriften der Natur und das Bemiihen um
ihre organische Entfaltung, die Vorbetonung des Ideellen vor dem Tun, des ,Ge-
setzes“, d. h. der in der Natur sichtbar werdenden Gestalt vor dem ,Gebot*, die
Synthese von Ethischem und Asthetischem im Erstreben der Kalokagathie, der An-
mut, der edlen und schdnen Seele. Fiir sie alle war Bildung ,das héchste Gut und
das allein Niitzliche* (Friedrich v. Schlegel), das letzte und einzige Ziel, das dem
Menschen gesetzt ist. Religion (in diesem oder jenem Sinne) und Sittlichkeit galten
ihnen als die hochste Betdtigung des gebildeten Menschen, aber sie durften ihrer-
seits der Bildung nicht entgegenstehen. Die Religion des Volkes galt ihnen als Aber-
glaube und Barbarei. Sie wuBSten, dafd sic das Ideal einer geistigen Aristokratie ver-
kiindigten, das nur wenigen erreichbar ist, und sie priesen sich gliicklich, zu den Aus-
erwihlten zu gehdren.

In engster Berithrung mit dieser gewaltigen Bewegung des deutschen Geistes fin-
den wir nun auch jene Kreise, die die katholische Erneuerung in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts mit heraufgefiihrt und getragen haben, allen voran die Kreise
um die Fiirstin Gallitzin und um Johann Michael Sailer. Vom Natiirlichen her ge-
sehen waren es darum auch dieselben geistigen Ideen, die zur Uberwindung der Auf-
klarung im kirchlichen Raum beitrugen: die Herausstellung des Seins als Leben, die
Betonung der organischen Ganzheit alles Lebendigen, der Sinn fiir das Wachsen
und Sich-Entfalten des Lebens in Natur und Geschichte. Auf den Menschen ange-
wandt hief} das: allseitige und harmonische Entfaltung des Geistes, im Zusammen-
spiel von Vernunft, Wille und Gemiit, zur wahren, das ist in diesem Falle zur christ-
lichen Humanitit. Nicht bei allen Minnern der sogenannten katholischen Romantik
stand der Gedanke der Hoherfithrung, Verinnerlichung und Vervollkommnung der
menschlichen Natur so im Blickpunkt des Interesses wie bei Sailer, dessen Beitrag
zur Uberwindung der Aufklirung darum auf die Formel eines ,christlichen Huma-
nismus® gebracht worden ist$, aber fiir sie alle war doch ,Geistesbildung® das grofie
Ideal der Zeit. Sie alle strebten nach einer Gesamterfassung und Sinndeutung des
naturhaften, geistigen und religiosen Lebens und noch mehr nach einer ganzheit-
lichen und innerlichen Erfahrung des geistigen und géttlichen Grundes von Welt und
eigenem Ich. Ein wahrhaft profundes Wissen bekunden sie darum in ihrem um-
fassenden Schrifttum: in Philosophie, Psychologie und Naturwissenschaften, in Ge-

8 Philipp Funk, Aufklirung und christlicher Humanismus. Zu Johann Michael Sailers
100. Todestag. In: Hochland 29, 2 (1932), S. 314 ff.



Christliche Bildung oder Einiibung im Christentum 7

schichte, Literatur und Kunst, in vergleichender Religionsgeschichte und Dogmen-
geschichte, in ihrer Kenntnis der Schrift, der Kirchenviter, der groflen Beter und
Mystiker. Dabei sind sie, ahnlich wie Hegel und seine philosophischen Zeitgenossen,
von einem gliubigen Optimismus an die Macht des Geistes in dieser Welt, des
menschlichen und géttlichen Geistes, erfiillt. Sie fithlen sich als die Kommenden, die
dem christlichen Glauben wieder zum Siege verhelfen. Thre gemeinsame Idee und,
wie es ihnen scheint, die eigentliche Aufgabe ihres Jahrhunderts ist der Aufweis des
Zusammenklanges von Glaube und Wissen, von Kirche und Kultur. Friedrich v. Schle-
gel betrachtet in seiner katholischen Zeit die ganze Geistesgeschichte als eine einzige
Entfaltung der géttlichen Offenbarnng, die im christlichen Glauben ihre Mitte und
ihren Hohepunkt findet. Das anfzuzeigen und zu Ende zu fithren war nach ihm dem
gegenwirtigen deutschen Geiste vorbehalten. ,Dafl aber das Wort der Kunst, der
Geschichte und der Wissenschaft nur eine weitere Entfaltung, Erkldrung, bildliche
Umbhiillung oder Anwendung ist von dem unverginglichen Worte der géttlichen
Offenbarung als ihrer urspriinglichen Quelle und der ersten Wurzel, ans welcher
alle jene verschiedenen Zweige hervorgehen, darauf hat uns diese Geschichte der
Geistesbildung aller Nationen oft genug und eigentlich iiberall hingewiesen“?, ,Die
intellektuelle Anfgabe des Zeitalters aber, als die Idee, welche in der jetzigen Epoche
nach der Bestimmung des deutschen Geistes herausgearbeitet werden soll, 148t sich
wohl nicht anders bezeichnen, als dafl es sei die vollstindige Anerkenntnif} und durch
alle Weltalter durchgefiihrte Auffassung und eben dadurch zu Stande gebrachte Er-
neuerung und Wiedergeburt des in der zeitlichen Wissenschaft und Kunst sich ab-
spiegelnden und ausstrahlenden ewigen Worts; welche Idee ganz nahe zusammen-
hingt mit der vorhin erwdhnten Wiedervereinigung des Glaubens selbst so wie auch
des Glaubens und Wissens ... Es werden dann auch die Denkenden aller Art den
Fortgang der wahren Zeit, der von dem, was die Welt den Zeitgeist nennt, so ganz
verschieden ist, richtiger erkennen, und es werden nicht mehr so viele ausgezeichnete
Geister wie aus dem Traume fortreden, wo sie vor 20 Jahren stehen geblieben
waren, als ob sie eine oder zwei Generationen der Welt versdumt oder iibersehen
hitten“1e, :

Zwar setzt man sich bewufit nnd entschieden von der Naturvergitterung der Zeit
und ihrer Uberbewertung des menschlichen Verstandes ab. So wirft z. B. Gorres
seinen Zeitgenossen vor, ,wie die Deutschen ehemals mit berauschenden Getrinken ’
Véllerei getrieben, so jetzt mit Ideen“11, und Friedrich v. Schlegel spricht eingehend
von der seufzenden Kreatur, die der gottlichen Wiederherstellung und Vollendung
erst entgegenharre. ,Es darf uns daher nicht waundern®, sagt er, ,wenn diese christ-
liche Ansicht von der Natur und eine blofl dynamische Naturwissenschaft so gar nicht
zusammenstimmen, da in dieser letzten die Natur immer als etwas Absolntes und
in sich schon vollkommen Fertiges vorausgesetzt wird“!2, Aber im christlichen Men-
79 Geschichte der alten und neuen Literatur. Vorlesungen, gehalten zu Wien im Jahre 1812,
11. Teil, 16. Vorlesung. Simmtliche Werke, Wien 18462, 11. Band, S. 245.

10 ebda. S. 247 f; derselbe Optimismus klingt aus dem Schlufisay seiner ,Philosophie der
Geschichte“ durch: Simmtliche Werke, Wien 18462, XIV. Band, S. 256.

1 Zitiert nach Franz Schnabel, Deutsche Geschichte im 19. Jahrh., IV. Band: Die reli-
gidsen Krifte, Freiburg 1937, S. 173,

2 Philosophie des Lebens. In fiinfzehn Vorlesungen, gehalten zu Wien im Jahre 1827.
Sammiliche Werke, XII. Band, Wien 18462, S. 384.



8 Friedrich Wulf

schen ist nach ihm die Natur doch durch Gottes Offenbarung und Hilfe wiederher-
gestellt. ,Die in Gott gereinigte und wieder vollstindig gewordene Seele wird dann
auch wieder geistig fruchtbar, und in dieser inneren Fruchtbarkeit, welche die reinen
Geister nicht besitzen, obwohl in unermeflich weitem Abstande und einem blof}
abgeleiteten Sinn, dem productiven Vermégen des Schépfers dhnlich . .. In diesem
lebendig erweckten und vollstindig wieder hergestellten BewufStsein tritt der Mensch
dann auch zur Natur und zur ganzen iibrigen Welt wieder in das urspriinglich rechte
und klare Verhdltnif} zuriick. Durch die Seele ist er zuerst mit Gott vollstandig ver-
einigt; in dem lebendig gewordenen Geist steht er nun mit allen anderen verwand-
ten Geistern in lebendiger und klarer Beriihrung; und durch den in sich klar und in
Gott wirksam gewordenen Willen ist er wieder gegen die Natur in das urspriingliche
Verhéltnifl als ibr erstgeborener Sohn und rechtmiBiger Beherrscher zuriickgetre-
ten“13,

Es waren nicht nur die Laien, die von einem solchen Vertrauen auf die Krifte der
durch das Christentum wiederhergestellten menschlichen Natur erfiillt waren und
mit wahrer Begeisterung den Aufbau einer vollkommenen christlichen Geistesbildung
entwickelten. Manche Theologen jener romantischen Epoche standen ihnen hierin
nicht nach. Ihr Anliegen ist zwar religidser, ihre Sprache darum biblischer, ihr Ge-
dankengang theologischer, aber im Grunde waren auch sic von demselben glaubigen
Optimismus in die gottgeeinte Natur des christlichen Menschen getragen, und ihre
Frémmigkeit ist zu allererst und im tiefsten Bildung des Geistes und des Herzens.
Der Grundgedanke z. B. der Sailerschen Frémmigkeit ist der, dafl der Mensch in und
durch Christus mit Gott wieder eins werde oder — was fiir ihn dasselbe ist —, dafd
»der Menschengeist in sterblicher Hiille ... ein ausgeprigtes Gleichni8, ein lebendiges
Bild des lauteren, ewigen, unermefilichen Lebens (Gottes) werden soll“14. Wodurch
geschieht das? Kurz gesagt durch Verinnerlichung, durch Hinabsteigen in den Seelen-
grund, wir wiirden heute vielleicht sagen durch Meditation. Der Mensch muf} in
seinem innersten ,Heiligthum“1s in lebendigen Kontakt mit Gott kommen. Dort, in
diesem Heiligthum, in dem, was die Mystiker die ,Seelenspitze“ nennen, was Sailer
auch das Innerste, das Allerinnerste, das Herz, die geheimste Kammer des Herzens
nennt, schlummert ,der Keim des Géttlichen®, eine Empfanglichkeit, eine Aufnahme-
fahigkeit fiir Gott. Diesen Keim gilt es ,unter den milden Eintliissen des Himmels®
zu wecken, bewuflt zu machen, damit er zu wachsen beginne, und der Mensch von
Gott gezogen werde und in Sehnsucht zu Thm aufbreche. Vernunft, Wille und Ge-
miit werden in gleicher Weise und durch ein und dieselbe Einwirkung Gottes be-
rihrt. Die Vernunft als ,das Vermégen, das Urwahre, das Urschone und das Ur-
gute zu vernehmen® wird durch den sich offenbarenden Gott, durch einen ,Strahl
aus der ewigen Geistersonne® erleuchtet. , Was die Vernunft erkennt, das anerkennt
das Gemiith, der Wille“, wobei der Wille in ,das lebendige Bewufitseyn des Gott-

13 ebda., S. 383 f.

14 Johann Michael Sailer’s simmtliche Werke, unter Anleitung des Verfassers herausge-
geben von Joseph Widmer, Bd. 13, S. 86. — Zitiert nach: Ignaz Weilner, Gottselige Innig-
keit. Die Grundhaltung der religiésen Seele nach Johann Michael Sailer, Regensburg 1949,
S. 150.

15 Zum folgenden: Weilner, S. 189 ff,



Christliche Bildung oder Einiibung im Christentum 9

lichen“ nur ,miteinstimmt®, das Gemiit aber den Geist und das Herz ,mit dem
Mittelpunkte aller Wahrheit, aller Schonheit, aller Seligkeit, mit Gott“ vereinigt.

Es ist keine Frage, dal Sailer nicht nur ein grofles Verdienst gegeniiber der From-
migkeit der Aufklirungszeit zukommt, indem er den Ort der Begegnung des Men-
schen mit Gott aus dem blof ,raisonnirenden Verstand“ wieder in die Herzmitte,
in die Einheit von , Vernunft, Wille und Gemiith* zuriickholte, sondern dafl er der
Frommigkeit zugleich einen biblisch-theologischen Grundriff gab, der das eigent-
liche Wesen der christlichen Heilsbotschaft wiedergibt: ,Gott hat sich in Christus
und durch Christus der Menschheit geoffenbaret, dafl die Menschheit in und durch
Christus wieder Eins mit Gott werden solle“16, Dariiber hinaus mufl man aber wohl
sagen, daf er auf Grund einer unzulinglichen Seelenlehre und einer mangelhaften
Gnadenlehre und noch mehr auf Grund der Eigenart seines personlichen Wesens,
das zur Beschanung und zur Innerlichkeit hinneigte und fiir alles Wahre, Gute und
Schéne empfinglich war, seine ganze Frommigkeit zu sehr auf dem Vertranen an
die Selbstentfaltung der menschlichen Natur aufbaut und ihr Ziel zu einseitig in der
harmonischen und gefillten Bildung der Seele sieht!?. Mit Recht hat man hierin
eine Nachwirkung der Aufklirung und den Einflufl des humanistischen Zeitgeistes
gesehen!®, Was man iibrigens von Sailer sagt, trifft dhnlich von Johann B. Hirscher
zu. Es waren grofie Personlichkeiten und begnadete Erzieher, die in ihrem person-
lichen Umgang und Wirken durch die Innigkeit und Lauterkeit ihres Herzens un-
gemein bildend waren und echte Frommigkeit ausstrahlten. Aber grundsitzlich
unterschitzten sie doch wohl die Macht der Siinde und die damit gegebene Schwa-
chung der menschlichen Natur, die auch durch die heilende Gnade nicht so schnell
aufgehoben wird. Und im Zusammenhang damit iibersahen sie — von ihrer eigenen
weltoffenen und harmonischen Veranlagung her — die zentrale und durchgreifende
Bedeutung, die dem Geheimnis des Kreuzes im Leben Jesu und in der Verkiindigung
Pauli zukommt. Man kann ihre Frommigkeit zwar in keiner Weise mit dem Bildungs-
christentum des zeitgendssischen Protestantismus vergleichen, gegen den um die Mitte
des Jahrhunderts Soren Kierkegaard seine Schrift ,Einiibung im Christentum®1®
verfafite, die ihrerseits die Paradoxie des Glaubens, das Argernis des Kreuzes bis
zum volligen Bruch von Wissen und Glaube, von Natur und Gnade iibersteigert,
aber ein wenig hitte ihrem Schrifttum doch von diesem Ruf zur Entscheidung fiir
das Argernis des Kreuzes, zur tiglichen Umkehr, zum Widerspruch gegen den Zeit-
geist, zam Sterben seiner selbst gut getan.

Nachdem die romantische Bewegung etwa um die Mitte des Jahrhunderts allmah-
lich versiegte und von anderen Kriften zuriickgedrangt wurde, erlebte sie in unserem
Jahrhundert eine Wiedererweckung. Diese begann schon vor dem ersten Weltkrieg,
erfuhr ihren Hohepunkt aber erst in den zwanziger Jahren. Jhre Wurzeln lagen ein-
mal in der allgemeinen kirchlichen Erneuerungsbewegung unter Pius X. und Pius XL,
dann aber auch im Zeitgeist, der von der Rationalisierung und Mechanisierung des

16 Band 13, S. 96 f. — Weilner a. a. O. 8. 150.

17 Nicht zufillig gibt Sailer einer Predigtsammlung den Titel: ,Das Heiligthum der
Menschheit fiir gebildete und innige Verehrer desselben®. (1808—1810), Bd. 28—29.

18 Franz Schnabel a. a. O. S. 51, 62, 72.

19 Deutsche Ausgabe in der Ubersetsung von H. Gottsched und Chr. Schrempf, Jena, (1938%).



10 Friedrich Wulf

Lebens wieder zu seiner organischen Ganzheit zuriickstrebte. Damals zeitigte dieser
Ruf ein ungeahntes Aufblithen des katholischen geistigen Lebens. Mit einem Optimis-
mus ohnegleichen und einem uns heute idealistisch anmutenden Vertrauen auf die
Madht des Geistes wandte man sich allen Gebieten der Kultur und der Religion zu:
der Kunst, der Literatur und den Geisteswissenschaften, dem Dogma, der Liturgie
und der Mystik. Man hitte meinen konnen, die katholische Romantik des 18. Jahr-
hunderts habe nie eine Unterbrechung erfahren. Trotzdem war man inzwischen, nicht
zuletzt durch die so viel geschmihte Neuscholastik, um ein gutes Stiick weiter ge-
kommen. Man ging mit anderen theologischen Voraussetzungen an den Versudh,
Natur und Ubernatur (wie man jetzt sagte), Glaube und Wissen in ihrer inneren
Zuordnung aufzuweisen. Man war klarer und vorsichtiger in den Formulierungen,
aber im Gemeinbewufitsein des fortschrittlichen und gebildeten Katholizismus legte
man, aufs Ganze gesehen, das ,gratia supponit et perficit naturam® doch sehr ein-
seitig aus und entging nicht in allem einer zu groflen Natur- und Kulturfreudigkeit,
wihrend sich das tatsichliche soziale und wirtschaftliche Leben immer mehr von
diesen Idealen entfernte. Die Korrektur lief darum auch nicht lange auf sich warten.
Die verschiedenen Katastrophen der beiden letzten Jahrzehnte haben das Geheimnis
des Kreuzes und die Eschatologie wieder stirker denn je in den Vordergrund unserer
Frommigkeit geriickt. Was darum die Doktrin angeht, so kann man nicht mehr
sagen, dafl es uns in erster Linie um die christliche , Bildung® gehe. Aber der formale
Grundzug unserer Frommigkeit, die Neigung, in einem idealen Reich des Geistes zu
verharren, ist geblieben. Er mufl wohl sehr tief mit dem Charakter des Deutschen
zusammenhéngen, der von jeher und notwendigerweise wegen seiner starken inne-
ren Gegensitzlichkeiten nach der inneren Form, nach dem Ausgleich, nach dem
Ideal suchte. Jeder Formalismus, jede Uberbetonung sei es des Verstandes, sei es
des Willens wirkt sich bei uns unheilvoller als bei anderen Volkern aus. Auch der
Zug zum Asthetischen, der unserer Geistigkeit iiberhaupt und auch unserer From-
migkeit eigen ist, mufl von daher verstanden werden. Es kann sich also nicht darum
handeln, eine formale Einiibung der Bildung entgegenzusetzen. Was uns aber not
tat, ist die stindige Hinwendung zur Realitit des Lebens, ist die treue und tégliche
Anwendung jener Ubungen, die uns die Kirche und die Tradition der katholischen
Frommigkeit an die Hand gibt, um sich selbst zu erkennen und zu iiberwinden, um
immer wieder die Aufgaben und Pflichten gegeniiber dem Nichsten zu sehen und
zu erfilllen. Es sind dies die Ubungen der tiglichen Betrachtung, der Gewissens-
erforschung, der 6ftere Empfang des Buflsakramentes und die freiwillige Entsagung.
Dazu kommt heunte bei der Unruhe und Entseeltheit der modernen Welt, bei der
Zerrissenheit und Entscheidungsschwiche des modernen Menschen noch hinzu, daf
die Organe fir die Sammlung, fiir das meditative Schauen und Héren, der Sinn fiir
das Geheimnis und die Fahigkeit der personalen Begegnung in ihrer naturalen
Kraft geschwicht sind und darum von Grund auf und planméfig neu geiibt werden
miissen. Geschieht das nicht, dann wird der religidse Mensch in zwei Welten leben
und entweder einer Selbsttiuschung verfallen oder aber mit sich selbst uneins und
in Unfrieden bleiben, weil die Unfihigkeit, zu Gott zu kommen, anf ihm liegt und
ihn bedriickt.





