
18 

Die Gefährdung und Erneuerung des Bußsakramentes 
Von P. Notker K r a u t w i g OFM., M.-Gladbach 

I. 

Die Ursache der Gefährdung 

1. Was mag ein Christ denken, wenn er das Wort von der Gefährdung des Buß- 
sakramentes hört? Vielleicht kommt ihm das Leid um seine eigenen Beichten zum 
Bewußtsein. Das wäre gut so. Ohne Übertreibung kann man heute bei vielen Men- 
schen von einer Beichtnot sprechen. Das ist kein Grund zur Sorge. Es ist im Gegen- 
teil gut, wenn die verborgene Not endlich in die offene Krise tritt. Es ist gut, wenn 
ein Mensch es endlich einmal empfindet, welch dürftiges und kümmerliches Gewächs 
seine Beichte ist. Es ist gut, wenn es ihm aufgeht, daß es seiner Beichte an Echtheit 
und Tiefe fehlt, daß vor allen Dingen das Eine und Wesentliche nicht da ist: das 
Korn Erschütterung, das jede Beichte zur Bekehrung macht. Wer einen echten Maß- 
stab für seine Beichte gewinnen will, der lese vor der Beichte das Gleichnis vom ver- 
lorenen Sohn, dann frage er sich, ob auch er so heimkehren könne. 

Wenn von einer Gefährdung des Bußsakramentes die Rede ist, dann ist das nicht 
in dem Sinne zu verstehen, als ob der Katholik heute nicht mehr an die Worte Jesu 
glaubte: •Welchen ihr die Sünden nachlassen werdet, denen sind sie nachgelassen." 
Oder als ob er die Kraft der priesterlichen Absolution bezweifelte. Es ist auch nicht 
so, als ob der Katholik als moderner Mensch sich unerträglich über das Bekenntnis 
seiner Sünden schämte. Der moderne Mensch schämt sich wahrscheinlich weniger als 
der Mensch der vor uns liegenden Generationen. 

Als eine Gefährdung des Bußsakramentes könnte man viel eher die heutige Ehe- 
not bezeichnen, welche viele, auch religiöse Menschen, von der Beichte fernhält. Aber 
dennoch ist es eine Gefährdung des Sakramentes nur von außen her. Sie kann den 
religiösen Kern des Sakramentes nicht antasten. Überhaupt kann eine Sünde das Sa- 
krament nicht gefährden, denn zur Überwindung der Sünde ist es ja da. In aller 
Ehenot bleibt der Empfang des Bußsakramentes bei allem Wissen um die menschliche 
Schwäche und Gebrechlichkeit möglich, sinnvoll und wirksam. 

2. Von woher droht denn dem Bußsakrament eine eigentliche Gefährdung? Eine 
Gefährdung des Bußsakramentes kann streng genommen nur eintreten, wenn die 
beiden Partner dieses Sakramentes, Gott und der Mensch, die Situation aufgeben, 
welche diesem Sakrament eigentümlich ist. Das wäre der Fall, wenn entweder Gott 
ein weitere Begegnung mit dem Menschen aufsagte und ihn nicht mehr ins Vaterhaus 
aufnehmen wollte; ein bei der Treue Gottes unmöglicher Sachverhalt. Oder aber 
wenn der Mensch nicht mehr wahrhaft und überzeugt spräche: •Ich habe gesündigt. 
Ich will mich aufmachen und zu meinem Vater gehen". Die Substanz des Sakramen- 
tes selber wird angegriffen, das Sakrament wird von innen heraus unvollziehbar, es 
wird in seinen Voraussetzungen aufgehoben, wenn der Mensch die Haltung des ver- 
lorenen Sohnes aufgibt, wenn er nicht mehr als Sünder, der sich in Reue schuldig be- 
kennt, in dieses Sakrament eintritt und wenn er in ihm nicht mehr die göttliche Barm- 
herzigkeit allein sucht. 

Tatsächlich hat der moderne Mensch weithin das Bewußtsein verloren, ein Sün- 



Die Gefährdung und Erneuerung des Bußsakramentes 19 

der zu sein, und damit die Voraussetzungen zum Empfang des Bußsakramentes zer- 
stört. Weithin ist die Sünde für ihn keine Realität mehr; deshalb bekennt er seine 
Schuld nicht, sondern bagatellisiert und verdrängt sie. 

Ein Beispiel aus der modernen Literatur macht die Situation deutlich, aus dem 
Schauspiel von Andre Gide und Jean Louis Barrault •Der Prozeß" (nach dem gleich- 
namigen Roman von Franz Kafka1). Die Hauptperson dieses Schauspiels ist ein Herr 
Josef K., d. h. ein Herr Irgendwer, der, weil er nun einmal einen bürgerlichen Be- 
ruf haben muß, Prokurist einer Bank ist. Doch das hat nichts zu sagen. Entscheidend 
ist: er ist kein Dieb, kein Mörder oder etwas Ähnliches, sondern im Gegenteil ein 
korrekter Mensch, dem man nichts nachsagen kann. Ein Mensch so wie alle, mit sich 
selbst zufrieden, gleichgültig gegen die anderen. 

An einem schönen Morgen wird Herr Josef K. aus seiner netten und fröhlichen 
Gesichertheit heraus verhaftet: von zwei Agenten irgendeines anonymen Gerichts. 
Erstaunt fragt er nach dem Grund der Verhaftung, doch das wissen die beiden Män- 
ner nicht. Eilfertig legt er ihnen seine Papiere vor, gut geordnet, so wie der Mensch 
sie heute hat, aber das interessiert sie nicht. Gutmütig redet er den beiden zu, seine 
Kollegen hätten sich gewiß heute an seinem Geburtstag einen Spaß mit ihm erlaubt 
oder es handle sich um einen Irrtum, der sich aufklären werde, doch sie behandeln 
ihn wie einen schon erledigten Mann. Etwas später verhört ihn ein Inspektor mit 
ruhiger, kühler Sachlichkeit, d. h. er verhört ihn eigentlich nicht, sondern läßt ihn nur 
reden und Aussagen machen, während die Agenten schreiben. Schließlich läuft der 
Prozeß an, er läuft ab durch verzweifelte Phasen hindurch mit allen Schikanen. Herr 
Josef K. wird verurteilt, er verfällt der Exekution. 

Aber weshalb wird Herr Josef K. angeklagt und schließlich verurteilt? Und wer 
klagt Herrn K. an? Doch das ist gerade das Furchtbare und Grauenhafte dieses Pro- 
zesses, daß Herr K. und auch der Leser das niemals erfahren, d. h. sie erfahren es 
schon, nur wird es nirgends gesagt. • Das Schauspiel ist der in ein Kunstwerk pro- 
jizierte Angsttraum des modernen Menschen. • In einer Kafkabiographie wird von 
Herrn K. gesagt: •Nach bürgerlichen Maßen ist er wohl unschuldig. Es läßt sich nichts 
oder nicht viel gegen ihn sagen. Dennoch ist er ,teuflisch in aller Unschuld'. Irgend- 
wie hat er den Gesetzen eines richtigen Lebens nicht genügt"2. 

Wer ist Herr K.? Herr K. ist der heutige Mensch, dem es scheinbar gelungen ist, 
Schuld und Sünde nicht mehr gelten zu lassen, so daß sie seine Selbstzufriedenheit 
und seine Gleichgültigkeit gegen die anderen nicht mehr stören • bis ihm der Pro- 
zeß gemacht wird. Von wem? Von Gott und seinem Gewissen, die ihm eine verges- 
sene Autorität geworden sind. Wofür? Für Schuld, die er selbst nicht mehr kennt, 
weil er sie verdrängt hat, ohne sie vernichten zu können. Eine Schuld vor allem, wie 
sie Leo Tolstoi kennzeichnet: •Hauptsächlich tut es not zu wissen, daß, wenn in mir 
,Nicht-Liebe' ist, ich schon deshalb schuldig bin, weil diese ,Nicht-Liebe' in mir ist"3. 
Zwar mahnt der Gefängnisgeistliche Herrn Josef K., tiefer in sein Gewissen hinab- 
zusteigen, um seine Schuld zu entdecken. Aber erst als Herr K. zur Exekution schon 
in die Knie gebrochen ist, geht ihm bruchstückhaft seine Schuld auf, und er beginnt 
stammelnd eine Generalbeichte: •Ich habe in der Schule niemanden von mir ab- 

1 Vgl. E. Rommerskirch, Prozeß gegen Gott, diese Zeitschrift 22 (1949), S. 81 ff. 
2 Max Brod. Schocken-Books Verlag, New York 1937. 
* Tagebuch. November 1896. 



20 Notker Krautwig 

schreiben lassen, ich habe meine Mutter nicht besucht, ich habe keinen Menschen ge- 
liebt". •*] 

Es könnte der Gedanke auftauchen: Dieser Herr Josef K. aus dem angeführten 
Schauspiel ist der Typ des nicht christlichen Menschen unserer Tage. Der Christ aber 
ist sich immer auch der negativen Wirklichkeiten seines Lebens bewußt geblieben, 
rückt ihm doch sein Glaube die Sünde stets ins Bewußtsein. Dennoch gilt diese Be- 
hauptung mit großen Einschränkungen. Die dem Christen so oft vorgeworfene Sün- 
denseligkeit ist wenigstens für den heutigen Christen ein Märchen. Wir kommen 
nicht an dem Eingeständnis vorbei, daß der abendländische Nihilismus an den Chri- 
sten durchaus nicht spurlos vorübergegangen ist. Freiherr von Gebsattel beruft sich 
auf die Erfahrung von Seelsorger und Arzt für die Feststellung, daß man bei vielen, 
auch den praktizierenden Christen eine eigentümliche Blässe und Unwirksamkeit der 
richtunggebenden christlichen Normen feststellen könne, daß den christlichen Sinn- 
bezügen und Wirklichkeiten die vitale Potenz entzogen sei4. Diese Feststellung stei- 
gert sich in dem holländischen Roman •Das geschändete Antlitz" von DickOuwendijk 
zu dem schneidenden Vorwurf des ungläubig gewordenen Arztes Arend seinem ka- 
tholisch gebliebenen Bruder Derk gegenüber: •Wir haben Zug um Zug die Sünde 
entwertet"5. Elisabeth Langgässer schreibt in ihrem letzten Roman •Märkische Ar- 
gonautenfahrt": •Wer noch sündigen kann, kann auch die Sünde bereuen"6. 

Es kann nicht geleugnet werden, daß die Sünde als Bewußtseinstatsache auch bei 
den Christen von dem Schwund der religiösen Substanz betroffen ist, so daß die 
Sünde weithin ihr Grauen verloren hat. Auch der Christ hat es sich zu leicht machen 
wollen, er hat zu viel Ballast abgeworfen. Immer mehr hat er die Sünde verharmlost, 
sie auf die Seite geschoben, das Entsetzen vor ihr ausgetrieben. Auch der Christ muß 
nun wie der nichtchristliche moderne Mensch die ewig sinnlose Sisyphusarbeit leisten, 
die aus dem Unterbewußtsein heraufdrängende Schuld zu paralysieren, • bis ihm 
der Prozeß gemacht wird, der entweder zur Exekution führt oder doch wieder auf 
den Heilsweg des verlorenen Sohnes. 

Die Entwertung der Sünde ist die Ursache für die Gefährdung des Bußsakra- 

mentes. 

II. 

Die Symptome der Gefährdung 

Es sei die Frage gestellt: Was geschieht, wenn ein Mensch in das Bußsakrament 
eintritt, ohne das lebendige Bewußtsein zu haben, ein Sünder zu sein, der im Sakra- 
ment allein die göttliche Barmherzigkeit sucht? 

1. Wenn der Christ das Bußsakrament äußerlich empfängt, ohne es innerlich zu 
vollziehen, kommt es • das ist das erste Symptom • zu einer Veräußerlichung des 
Sakramentes. Aus dem Bußsakrament wird die Konventions-, die Gewohnheits- 
beichte. 

Das zeigt sich vor allen Dingen an zwei Arten von Christen. Die erste Art. Dazu 
gehören diejenigen Christen, die sich zwar auch wie der verlorene Sohn in der 

4 Not und Hilfe. Kolmar im Elsaß, Alsatia-Verlag, S. 32. 
6 Warendorf 1950, S. 67. 
6 Hamburg 1950, S. 290. 



Die Gefährdung und Erneuerung des Bußsakramentes 21 

Fremde befinden, aber gar keine Lust haben, heimzukehren. Sie fühlen sich in der 
Fremde sehr wohl, haben sich dort eingerichtet und haben dort ihre Abwechslung 
und ihre Freude. Es verdrießt sie direkt, wenn die Kirche ihnen zu Ostern sagt, sie 
müßten zum Vater heimkehren. Sie finden ihr Vaterhaus gräßlich brav und lang- 
weilig. So hat ihr Bekenntnis in der Beichte: •Ich habe gesündigt. Ich will mich auf- 
machen und zu meinem Vater gehen" einen traurigen Klang und ihre Heimkehr 
einen unfrohen, konventionellen Charakter. Dennoch gehen sie nach Hause, aber 
nicht, weil ihnen am Vater etwas gelegen wäre, von ihnen aus brauchte es diesen 
Vater nicht zu geben, aber sie haben eine geheime Angst vor dem Vater, vor seiner 
unkontrollierbaren Macht. 

Die zweite Art. Dazu gehören diejenigen Christen, die das Gefühl haben, gar nicht 
zurückkehren zu brauchen, weil sie niemals, wie so viele ihrer verkommenen Men- 
schenbrüder und Menschenschwestern, weggegangen sind. Sie halten sich für die 
braven, die korrekten, die anständigen Kinder des Vaters, denen der Vater nichts an- 
haben kann. Sie gehören, wie sie meinen, in das Vaterhaus und haben ein Recht 
und einen Anspruch darauf, dort zu sein. Sie bekennen zwar auch dem Vater Sünden, 
aber nicht weil sie sonderlich davon überzeugt wären, sondern weil das so zur Ge- 
wohnheit, zum Lebensstil im Vaterhaus gehört, weil der Vater es gerne sieht, wenn 
seine Kinder demütig und bescheiden sind, weil es ihm Freude macht, so glauben sie, 
wenn sie sich vor ihm als die schwärzesten Sünder bekennen. Im Grunde liegt auch 
ihnen nicht so sehr viel am Vater, aber sie wollen das Erbe nicht riskieren. 

Diese beiden Arten von Christen scheinen in ihrer seelischen Haltung weit ausein- 
ander zu liegen. Sie halten sich für feindliche Brüder, aber sind doch Brüder. In 
dem entscheidenden Punkte sind sie verwandt: beide sind blind für ihre Sünden. Des- 
halb kommen sie nicht heim wie der verlorene Sohn mit wehem Herzen und erschüt- 
terter Seele, nur um das Verzeihen des Vaters zu finden. Mit unfroher Zustimmung 
unterwerfen sie sich der Prozedur der Heimkehr, weil es der Vater so haben will. Sie 
lieben den Vater nicht. Im letzten geht es ihnen nicht um sein Verzeihen, sondern 
um ihren Vorteil. 

Die Lüge einer Beichte, die äußerlich tut, was sie innerlich nicht vollzieht, rächt 
sich auf ihre Weise. Sie schafft eine zwiespältige Seelenhaltung. Einmal entsteht in 
solchen Christen ein geheimer Groll und eine stille Abneigung gegen das Sakrament. 
Man drängt ihnen etwas auf, was sie gar nicht wollen. Man treibt sie zu etwas, was 
sie ablehnen. Man zwingt sie in eine Rolle hinein, die sie innerlich nicht erfüllen. 
Man bringt ihnen eine Hilfe, wo sie keine Not spüren. Man stülpt das Sakrament 
einfach über sie, wenn sie auch daran ersticken7. So empfinden sie wenigstens. 

Auf der anderen Seite bleibt der Wille bestehen, das Sakrament zu empfangen. 
Wer aber aus dem Bußsakrament eine Konventionsbeichte macht, sucht dem Ernst 
der Umkehr und Entscheidung auszuweichen und eine Erschütterung zu meiden. Kon- 
vention bedeutet bequeme Sicherung. Er will sich sichern gegen Gott, der ihm Sicher- 
heit vor seiner Strafgewalt in diesem Sakrament zugesichert hat. Man kann getan 
haben und tun, was man will, hat man gebeichtet, dann ist man ja vor Gott sicher. Er 
macht es nicht wie der verlorene Sohn, der alle Sicherungen dem Vater gegenüber 
aufgab und nichts mehr zu seiner Rechtfertigung anführte: •Ich bin nicht wert, dein 

7 v. Gebsattel a.a.O., S. 39. 



22 Notker Kraatwig 

Sohn zu heißen", sondern sich nur seiner Barmherzigkeit überließ. Unter dem schüt- 
zenden Dach der Konvention bleibt er seinem ichhaften, selbstsüchtigen Wesen ver- 
haftet. Das Sakrament der Ungesichertheit, in dem der Mensch sich Gott einfach aus- 
liefert, wird zur magischen Sicherung vor Gott. 

2. Damit hängt ein zweites Symptom zusammen: die Vergesetzlidwng des Buß- 
sakramentes. Wenn der Mensch nicht mehr von dem lebendigen Bewußtsein durch- 
drungen ist, ein Sünder zu sein, wenn er nicht mehr als der verlorene Sohn das Buß- 
sakrament empfängt, um das göttliche Erbarmen zu finden, dann tritt das Bild des 
Vatergottes zurück. An dessen Stelle schiebt sich das Bild des Gottes, der über- 
ragende Macht hat, der als Ausdruck seines mächtigen Willens das Gesetz in der 
Hand hält. Ja, der Mensch sieht schließlich gar nicht mehr Gott, sondern starrt nur 
noch auf das Gesetz in der Hand Gottes, das eine bannende und fixierende Macht 
gewinnt. 

Wenn der Christ dann in das Bußsakrament eintritt, sucht er nicht mehr das Ant- 
litz des barmherzigen Gottes, er denkt nicht mehr an die Gottbegegnung in diesem 
Sakrament. Sein Gegenüber ist das verselbständigte Gesetz, die bloßen Gebote und 
Verbote. Nicht mehr um Gott und seine Barmherzigkeit geht es dann an erster Stelle, 
sondern um das Gesetz, das ihn mit harten, kalten Augen anschaut und ihn unerbitt- 
lich wägt und richtet. 

Dem entspricht auf der anderen Seite, daß sich bei der Beichtvorbereitung der Ak- 
zent von der Reue auf die Gewissenserforschung verschiebt. Nicht mehr die Wieder- 
herstellung der Lebensgemeinschaft mit dem Vater steht im Vordergrund, sondern 
die Angst, man könne vor dem alleswissenden Auge dieses unheimlich genauen und 
exakten, dieses mit göttlichen Eigenschaften ausgestatteten Gesetzes versagen, ver- 
sagen dadurch, daß man etwas nicht ausspräche. Aus dem Brennen des Herzens in der 
Reue wird das angst- und peinvolle Suchen von Sünden, aus der Erschütterung der 
Seele das Bestreben, durch Aufzählen aller, auch der kleinsten Fehler, vor diesem 
Gericht zu bestehen, aus der Heimkehr in das Vaterhaus Gottes ein hochnotpeinliches 
Verhör, aus dem Bußsakrament die bloße Beichte. 

3. Damit hängt schließlich ein drittes Symptom zusammen: die Vermenschlichung 
des Bußsakramentes. Es verschiebt sich nämlich für den Blick des beichtenden Men- 
schen die Stellung des Priesters im Bußsakrament. Wenn das Bußsakrament als die 
Heimkehr des verlorenen Sohnes in das Vaterhaus Gottes verstanden wird, dann 
steht der Priester im Dienst dieser Heimkehr. Er ist der Mittler an Christi Statt, der 
im Auftrag Christi und als Werkzeug Christi die Begegnung des sündigen Kindes 
mit dem Vatergott auf dem Boden des Sakramentes bereitet. Bei dieser Sicht fällt der 
Blick des Beichtenden auf den Vatergott und sein gnadenhaf tes Kommen. Der Prie- 
ster tritt als der Diener und Mittler zurück. Wenn er auch unentbehrlich ist, so kommt 
es doch nicht auf ihn an erster Stelle an. Er verschwindet hinter seiner Aufgabe, um 
Gott und Mensch allein zu lassen, wenn der Vater sein Kind an sich zieht. 

Wenn aber im Bewußtsein des Beichtenden das Gesetz im Vordergrund steht, dann 
wird der Priester zum Funktionär dieses Gesetzes gemacht. Der Priester ist dann 
derjenige, dem Gott das Gesetz in die Hand gegeben hat, das er genau kennt und zu 
handhaben versteht. Der Priester wird zum Büttel des Gesetzes erniedrigt. Das Ge- 
setz kann ja nicht selbständig handeln, es handelt durch den Priester. Es gibt ihm 



Die Gefährdung und Erneuerung des Bußsakramentes 23 

Macht, nicht die Macht des Dienstes an seiner Aufgabe, sondern die Macht des ver- 
selbständigten Gesetzes. Es ist klar, daß dann der Blick des Beichtenden auf den 
Priester fällt statt auf Gott. Vor dem Priester als dem Vertreter des Gesetzes glaubt 
er sich verantworten zu müssen. Auf ihn richtet er seine Beichte aus, sucht von ihm 
her eine günstige Beurteilung zu erfahren, bemüht sich vielleicht sogar durch die Art 
und Weise der Beichte darum, seine Meinung zu beeinflussen. Aus dem Wunder der 
Gottbegegnung wird kläglich feilschendes Menschenwerk. 

Veräußerlichung, Vergesetzlichung und Vermenschlichung sind die drei Symp- 
tome, welche die Gefährdung des Bußsakramentes anzeigen und sichtbar machen. 

III. 

Die Behebung der Gefährdung oder die Erneuerung des Bußsakramentes 

1. Wie kann diese Gefährdung behoben und das Bußsakrament erneuert werden? 
Man sagt: durch häufigen Empfang des Sakramentes. Das ist zweifelsohne richtig; 
denn erst durch Betätigung lerne ich eine Sache verstehen. Erst mit dem Vollzug, 
der Einübung in ein Mysterium wird und wächst das Heilsverständnis. Das setzt 
allerdings schon voraus, daß das Bußsakrament richtig, sinngemäß empfangen wird: 
nicht mit dem Blick auf die Zahl, um an der Häufigkeit dieses Gott wohlgefälligen 
Werkes den Grad der eigenen Vollkommenheit abzulesen, sondern mit dem Blick 
auf Gott, um vor seiner Heiligkeit der eigenen Sünden bewußt zu werden. Zahlen 
imponieren Gott nicht, ihn erfreut ein reuig-liebendes Herz. 

Es gibt sodann Bemühungen, durch einen sorgfältig genauen Beichtspiegel das 
Bußsakrament zu erneuern. Auch das hat seine Berechtigung; denn der Beichtspiegel 
vieler Christen hat so weite Maschen, daß sie selten zur Erkenntnis und damit zur 
Beichte ihrer wirklichen Sünden kommen. Sie beichten den Beichtspiegel • in Aus- 
wahl • statt ihre Sünden. Allerdings darf ein verfeinerter Beichtspiegel nicht im 
Dienste menschlicher Sicherungstendenzen stehen, so daß sich in seinem Netz auch 
das kleinste Sündlein fange, damit Gott einem nichts mehr anhaben könne. Der 
Beichtspiegel und die Gewissenserforschung müssen auf die Reue ausgerichtet wer- 
den. Sie müssen so persönlich und individuell sein, daß dem Menschen sein wahres 
Seelenantlitz wie in einem Spiegel sichtbar wird und er daraufhin bekennt: •Vater, 
ich habe gesündigt". 

Schließlich könnte man noch darauf hinweisen, daß zur Erneuerung des Bußsakra- 
mentes eine Seelenführung dienlich wäre, die sich mehr dem einzelnen anpaßte und 
auf seine persönlichen Nöte und Schwierigkeiten einginge. Man hat in diesem Zu- 
sammenhang auf die moderne Psychotherapeutik hingewiesen. So richtig das ist und 
so wertvoll und notwendig eine persönliche Seelenführung ist, so darf man doch nicht 
vergessen, daß die Spendung des Sakramentes und die Seelenführung völlig verschie- 
dene Dinge sind. Das eine ist ein übernatürlicher Lebensvollzug, in dem Gott selber 
den Menschen heiligt; das andere ist das priesterliche Bemühen, dem Menschen die 
Wege zu seiner Heiligung zu weisen. Dabei bleibt es wertvoll, daß beides in der 
kirchlichen Bußpraxis miteinander verbunden ist. Dennoch ist das Bußsakrament 
nicht primär ein Mittel der Seelenführung, schon gar nicht das Sprechzimmer eines 
Psychotherapeuten. An erster Stelle ist das Bußsakrament der Ort, an dem der Va- 
tergott sein sündiges Menschenkind wieder in die Arme schließt. 



24 Notker Krautwig 

2. All diese Bemühungen um eine Erneuerung des Bußsakramentes sind zu be- 
grüßen, aber eine Stoßkraft und Fruchtbarkeit erhalten sie erst, wenn sie den ent- 
scheidenden Punkt im Auge behalten: das Sakrament selbst und den sündigen Men- 
schen, der als der verlorene Sohn darin eintreten muß. So wie der Christ wieder ge- 
lernt hat, das Opfer der hl. Eucharistie zu verstehen und es sinngemäß zu vollziehen, 
so muß er auch den Wesenssinn dieses Sakramentes wieder begreifen und sich in 
seinen Vollzug tiefer einüben. Sonst bliebe das Bußsakrament im Gefühl dessen, 
der es empfängt, ein notwendiges Übel ohne Eigenwert und Eigenbedeutung, das 
lediglich als nicht zu umgehende Vorbereitung auf die Kommunion diente. Die Er- 
neuerung des Bußsakramentes muß also vor allem dadurch geschehen, daß der Heils- 
sinn dieses Sakramentes den Christen wieder lebendig zum Bewußtsein kommt und 
in diesem Bewußtsein das Sakrament empfangen wird. 

Welchen Sinn hat das Bußsakrament? Bernhard Poschmann hat einmal einfach 
und treffend gesagt: •Der Büßer muß zur Wiedererlangung der Gnade denselben 
Weg zurückgehen, auf dem die Gnade zum erstenmal zu ihm gelangt ist. Die Gnade 
hat den Weg von Gott über Christus und die Kirche genommen, und dementspre- 
chend muß die Buße über die Kirche zu Christus und Gott zurückführen"8. Der Weg 
des Bußsakramentes ist der Weg von der Kirche über Christus zum Vatergott. 

a) Es ist eine altchristliche Auffassung, die unserem Bewußtsein weithin ent- 
schwunden ist, daß das Bußsakrament ein kirchliches Gericht ist9, daß es dazu • so 
sagt es später Bonaventura10 • direkt eingesetzt ist, mit der Kirche zu versöhnen 
und dadurch die Versöhnung mit Gott offenbar zu machen. 

Das Bußsakrament bedeutet also zunächst eine Wiederaufnahme in die Heils- 
gemeinschaft der Kirche, den mystischen Leib Christi. Der Christ bleibt in seiner 
Sünde nie isoliert, als Glied dieses Leibes trägt er seine Sünde in den ganzen Leib 
hinein. Auch hier gilt das Wort des hl. Paulus: •Wenn ein Glied leidet, leiden alle 
Glieder mit" (1 Kor 12, 26). Deshalb hat die Gesundung durch das Bußsakrament 
immer auch Bedeutung für die Gemeinschaft. Durch das Bußsakrameqt wird der 
ganze Leib gesund in diesem seinem Gliede. 

Es ist deshalb hohe Zeit, daß die liturgische Bewegung, welche die Christen wieder 
zu den Geheimnissen ihres Glaubens führen will, sich dieses von ihr vernachlässigten 
Sakramentes wieder annimmt. Wenn das Bußsakrament auch in der Stille des Beicht- 
stuhls empfangen wird, so ist es deshalb doch kein Sakrament der Privatfrömmigkeit, 
sondern trägt wesentlich Gemeinschaftscharakter. Ja, es ist für den Sünder das Tor 
zu den übrigen Sakramenten. Erst wenn der verlorene Sohn reuevoll seine Sünden 
bekannt hat, wird ihm das Festgewand angezogen, darf er sich zum Mahle nieder- 
lassen. Nimmt man dieses Sakrament aus der Heilsordnung der übrigen Sakramente 
heraus, geht der Christ nicht durch die Erschütterung dieses Mysteriums, dann wird 
die Liturgie unernst, spielerisch, ästhetisch. Nur wer das mysterium iniquitatis, das 
Geheimnis der Sünde, erschreckend erfahren hat, begreift beglückend das mysterium 
gratiae, das Geheimnis der Gnade. 

8 Die innere Struktur des Bußsakramentes, in: Miinchener Theolog. Zeitschrift 1 (1950) 30. 
• Vgl. dazu Bernhard Poschmann a.a.O. S. 12•30. Ferner: Otto Semmelroth S. J., Theo- 

logisches zur häufigen Beichte, in: Theologie und Glaube 40 (1950) 4•12. 
10 Sent. IV d. 17 p. 3 a. 2 fundam. 2: Confessio ad hoc directe instituta est, ut homo re- 

concilietur ecclesiae et ostendatur reconciliatus Deo. 



Die Gefährdung und Erneuerung des Bußsakramentes 25 

b) Der Weg zum Bußsakrament ist also zunächst der Weg zur Kirche, der Weg 
zur Kirche ist aber immer der Weg zu Christus, dem Herrn und Haupt der Kirche. 

Das Bußsakrament wird oft nur gesehen als ein sachliches, die Sünden tilgendes 
Gnadenmittel, das Jesus Christus seiner Kirche hinterlassen hat, bevor er von dieser 
Erde Abschied nahm. Es wird dabei leicht übersehen, daß Christus nicht von seinen 
Sakramenten zu trennen ist. Er bleibt der persönlich Wirkende in allen Sakramenten. 
Auch im Bußsakrament ist er selber es, der den Menschen ergreift, um seine Sün- 
den zu tilgen und ihm die Gotteskindschaft zu schenken. Wenn der Priester im Buß- 
sakrament die Hand zur Absolution erhebt, bringt er diesen Zusammenhang zum 
Ausdruck: •Unser Herr Jesus Christus spreche dich los, und ich spreche dich los in 
seinem Namen und Auftrag". So wie der historische Christus einst den Menschen 
sagte: •Deine Sünden sind dir vergeben", so setzt er heute in seinem mystischen Leib, 
der Kirche, das Werk der Sündenvergebung fort. Er ist es, der bei jeder priesterlichen 
Absolution die Worte spricht: •Gehe hin in Frieden, aber sündige nicht mehr". 

Wodurch vergibt Christus im Bußsakrament die Sünden? Durch seinen Kreuzes-' 
tod. Nicht als ob im Bußsakrament der Kreuzestod Christi gegenwärtig gesetzt 
würde; das geschieht nur in der hl. Eucharistie. Aber jedesmal, wenn ein Christ das 
Bußsakrament empfängt, wird das einmalige, große, gottmenschliche Sterben Christi 
in seiner erlösenden Kraft am Menschen wirksam. Über dem beichtenden Menschen 
steht das Kreuz, an dem Christus für ihn sühnt. Es ist nicht so, als ob Gott als der 
gutherzige Papa über die Sünden der Menschen hinwegsähe, als ob er sich absichtlich 
blind mache für die menschliche Schuld, daß er so tue, als ob das alles nicht so schlimm 
wäre. Im Gegenteil, Gott nimmt die Sünde des Menschen viel ernster als der Mensch 
selbst. Das beweist eindeutig das Kreuz, an dem Gott seinen eigenen Sohn sterben 
läßt, um die menschliche Schuld einzulösen. Wenn der Mensch das Bußsakrament 
betritt, dann steht das Kreuz vor ihm als ein Gericht über seine Sünden, freilich als 
ein Gericht, das zur Begnadigung führen soll. 

c) Alles Erlöserbemühen Christi in diesem Sakrament hat aber einen letzten Sinn 
und Zweck. Christus nimmt den Menschen in sich selbst, in seinen mystischen Leib 
hinein, um ihm wieder die Gemeinschaft mit dem Vater im Himmel zu schenken. 
•Niemand kommt zum Vater, denn durch mich", sagt Jesus (Jo 14, 6). Der Christ hat 
die Frohbotschaft des Bußsakramentes verstanden, wenn er es begreift als das My- 
sterium der Heimkehr des verlorenen Sohnes in das Vaterhaus Gottes. Hier wird 
das Gleichnis Wirklichkeit. Aber der Mensch muß auch genau so heimkehren wie der 
verlorene Sohn. Er muß erkennen, daß er ein Sünder ist, er muß wie der verlorene 
Sohn dem Vater seine Sünden bekennen und er darf im Sakrament nur das göttliche 
Erbarmen suchen. Dann ereignet sich in jeder Beichte, was Jesus erzählt: •Als er noch 
ferne war, erblickte ihn sein Vater und ward von Mitleid gerührt; er lief ihm ent- 
gegen, fiel ihm um den Hals und küßte ihn" (Lk 15, 20). Der verzeihende Kuß des 
Vaters, der alle Schuld auslöscht, ist das eigentliche und persönliche Geheimnis des 
Bußsakramentes. 




