18

Die Getahrdung und Erneuerung des Buflsakramentes
‘Von P. Notker Krautwig OFM., M.-Gladbach

L
Die Ursache der Gefihrdung

1. Was mag ein Christ denken, wenn er das Wort von der Gefdhrdung des Bufi-
sakramentes hort? Vielleicht kommt ihm das Leid um seine eigenen Beichten zum
Bewufltsein. Das wire gut so. Ohne Ubertreibung kann man heute bei vielen Men-
schen von einer Beichtnot sprechen. Das ist kein Grund zur Sorge. Es ist im Gegen-
teil gut, wenn die verborgene Not endlich in die offene Krise tritt. Es ist gut, wenn
ein Mensch es endlich einmal empfindet, welch diirftiges und kiimmerliches Gewichs
seine Beichte ist. Es ist gut, wenn es ihm aufgeht, dafl es seiner Beichte an Echtheit
und Tiefe fehlt, dafl vor allen Dingen das Eine und Wesentliche nicht da ist: das
Korn Erschiitterung, das jede Beichte zur Bekehrung macht. Wer einen echten Maf3-
stab fiir seine Beichte gewinnen will, der lese vor der Beichte das Gleichnis vom ver-
lorenen Sohn, dann frage er sich, ob auch er so heimkehren kénne.

Wenn von einer Gefdhrdung des Bufisakramentes die Rede ist, dann ist das nidit
in dem Sinne zu verstehen, als ob der Katholik heute nicht mehr an die Worte Jesu
glaubte: ,Welchen ihr die Siinden nachlassen werdet, denen sind sie nachgelassen.*
Oder als ob er die Kraft der priesterlichen Absolution bezweifelte. Es ist auch nicht
so, als ob der Katholik als moderner Mensch sich unertriglich iiber das Bekenntnis
seiner Siinden schimte. Der moderne Mensch schdmt sich wahrscheinlich weniger als
der Mensch der vor uns liegenden Generationen.

Als eine Gefdhrdung des Bufisakramentes konnte man viel eher die heutige Ehe-
not bezeichnen, welche viele, auch religiése Menschen, von der Beichte fernhilt. Aber
dennoch ist es eine Gefdhrdung des Sakramentes nur von aufien her. Sie kann den
religidsen Kern des Sakramentes nicht antasten. Uberhaupt kann eine Siinde das Sa-
krament nicht gefahrden, denn zur Uberwindung der Siinde ist es ja da. In aller
Ehenot bleibt der Empfang des Bulsakramentes bei allem Wissen um die menschliche
Schwiiche und Gebrechlichkeit méglich, sinnvoll und wirksam.

2. Von woher droht denn dem Buflsakrament eine eigentliche Gefahrdung? Eine
‘Gefdhrdung des Bufisakramentes kann streng genommen nur eintreten, wenn die
beiden Partner dieses Sakramentes, Gott und der Mensch, die Situation aufgeben,
welche diesem Sakrament eigentiimlich ist. Das wire der Fall, wenn entweder Gott
ein weitere Begegnung mit dem Menschen aufsagte und ihn nicht mehr ins Vaterhaus
aufnehmen wollte; ein bei der Trene Gottes unmoglicher Sachverhalt. Oder aber
wenn der Mensch nicht mehr wahrhaft und tberzeugt spriache: ,Ich habe gesiindigt.
Ich will mich aufmachen und zu meinem Vater gehen®. Die Substanz des Sakramen-
tes selber wird angegriffen, das Sakrament wird von innen heraus unvollziehbar, es
wird in seinen Voraussetzungen aufgehoben, wenn der Mensch die Haltung des ver-
lorenen Sohnes aufgibt, wenn er nicht mehr als Siinder, der sich in Reue schuldig be-
kennt, in dieses Sakrament eintritt und wenn er in ihm nicht mehr die gottliche Barm-
herzigkeit allein sucht.

Tatsichlich hat der moderne Mensch weithin das Bewuftsein verloren, ein Siin-



Die Gefihrdung und Erneuerung des Bufisakramentes 19

der zu sein, und damit die Voraussetzungen zum Empfang des Buflsakramentes zer-
stort. Weithin ist die Siinde fiir ihn keine Realitit mehr; deshalb bekennt er seine
Schuld nicht, sondern bagatellisiert und verdringt sie.

Ein Beispiel aus der modernen Literatur macht die Situation deutlich, aus dem
Schauspiel von André Gide und Jean Louis Barrault ,Der Prozef“ (nach dem gleich-
namigen Roman von Franz Kafka?). Die Hauptperson dieses Schauspiels ist ein Herr
Josef K., d. h. ein Herr Irgendwer, der, weil er nun einmal einen biirgerlichen Be-
ruf haben muf}, Prokurist einer Bank ist. Doch das hat nichts zu sagen. Entscheidend
ist: er ist kein Dieb, kein Morder oder etwas Ahnliches, sondern im Gegenteil ein
korrekter Mensch, dem man nichts nachsagen kann. Ein Mensch so wie alle, mit sich
selbst zufrieden, gleichgiiltig gegen die anderen.

An einem schonen Morgen wird Herr Josef K. aus seiner netten und fréhlichen
Gesichertheit heraus verhaftet: von zwei Agenten irgendeines anonymen Gerichts.
Erstaunt fragt er nach dem Grund der Verhaftung, doch das wissen die beiden Man-
ner nicht. Eilfertig legt er ihnen seine Papiere vor, gut geordnet, so wie der Mensch
sie heute hat, aber das interessiert sie nicht. Gutmiitig redet er den beiden zu, seine
Kollegen hatten sich gewifl heute an seinem Geburtstag einen Spafl mit ihm erlaubt
oder es handle sich um einen Irrtum, der sich aufklaren werde, doch sie behandeln
ihn wie einen schon erledigten Mann. Etwas spiter verhort ihn ein Inspektor mit
ruhbiger, kithler Sachlichkeit,d. h. er verhért ihn eigentlich nicht, sondern 1d88t ihn nur
reden und Aussagen machen, wihrend die Agenten schreiben. Schlieflich lauft der
Prozef an, er liuft ab durch verzweifelte Phasen hindurch mit allen Schikanen. Herr
Josef K. wird verurteilt, er verfallt der Exekution.

Aber weshalb wird Herr Josef K. angeklagt und schlieflich verurteilt? Und wer
klagt Herrn K. an? Doch das ist gerade das Furchtbare und Grauenhafte dieses Pro-
zesses, dafl Herr K. und auch der Leser das niemals erfahren, d. h. sie erfahren es
schon, nur wird es nirgends gesagt. — Das Schauspiel ist der in ein Kunstwerk pro-
jizierte Angsttraum des modernen Menschen. — In einer Kafkabiographie wird von
Herrn K. gesagt: ,Nach biirgerlichen Maflen ist er wohl unschuldig. Es 1af}t sich nichts
oder nicht viel gegen ihn sagen. Dennoch ist er ,teuflisch in aller Unschuld®. Irgend-
wie hat er den Gesetzen eines richtigen Lebens nicht geniigt“2.

Wer ist Herr K.? Herr K. ist der heatige Mensch, dem es scheinbar gelungen ist,
Schuld und Siinde nicht mehr gelten zu lassen, so dafl sie seine Selbstzufriedenheit
und seine Gleichgiiltigkeit gegen die anderen nicht mehr stéren — bis ihm der Pro-
zefl gemacht wird. Von wem? Von Gott und seinem Gewissen, die ihm eine verges-
sene Autoritidt geworden sind. Wofiir? Fiir Schuld, die er selbst nicht mehr kennt,
weil er sie verdrangt hat, ohne sie vernichten zu konnen. Eine Schuld vor allem, wie
sie Leo Tolstoi kennzeichnet: ,Hauptsichlich tut es not zu wissen, dafl, wenn in mir
,Nicht-Liebe® ist, ich schon deshalb schuldig bin, weil diese ,Nicht-Liebe‘ in mir ist“s.
Zwar mahnt der Gefangnisgeistliche Herrn Josef K., tiefer in sein Gewissen hinab-
zusteigen, um seine Schuld zu entdecken. Aber erst als Herr K. zur Exekution schon
in die Knie gebrochen ist, geht ihm bruchstiickhaft seine Schuld auf, und er beginnt
stammelnd eine Generalbeichte: ,Ich habe in der Schule niemanden von mir ab-

1 Vgl. E. Rommerskirch, Proze gegen Gott, diese Zeitschrift 22 (1949), S. 81 ff.

2 Max Brod. Schocken-Books Verlag, New York 1937.
3 Tagebuch. November 1896.



20 Notker Krautwig

schreiben lassen, ich habe meine Mutter nicht besucht, ich habe keinen Menschen ge-
Tiebt®. ' 4

Es konnte der Gedanke auftauchen: Dieser Herr Josef K. aus dem angefithrten
Schauspiel ist der Typ des nicht christlichen Menschen unserer Tage. Der Christ aber
ist sich immer auch der negativen Wirklichkeiten seines Lebens bewufit geblieben,
riuckt ihm doch sein Glaube die Siinde stets ins Bewufitsein. Dennoch gilt diese Be-
hauptung mit grofien Einschrankungen. Die dem Christen so oft vorgeworfene Siin-
denseligkeit ist wenigstens fir den heutigen Christen ein Marchen. Wir kommen
nicht an dem Eingestandnis vorbei, dafl der abendliandische Nihilismus an den Chri-
sten durchaus nicht spurlos voriibergegangen ist. Freiherr von Gebsattel beruft sich
auf die Erfahrung von Seelsorger und Arzt fiir die Feststellung, dafl man bei vielen,
auch den praktizierenden Christen eine eigentiimliche Blasse und Unwirksamkeit der
richtunggebenden christlichen Normen feststellen konne, dafl den christlichen Sinn-
beziigen und Wirklichkeiten die vitale Potenz entzogen seit. Diese Feststellung stei-
gert sich in dem hollindischen Roman ,Das geschandete Antlitz“ von Dick Quwendijk
zu dem schneidenden Vorwurf des ungliubig gewordenen Arztes Arend seinem ka-
tholisch gebliebenen Bruder Derk gegeniiber: , Wir haben Zug um Zug die Siinde
entwertet“s. Elisabeth Langgdsser schreibt in ihrem letzten Roman ,Markische Ar-
gonautenfahrt: , Wer noch siindigen kann, kann auch die Siinde bereuen®e.

Es kann nicht geleugnet werden, daf die Siinde als Bewufitseinstatsache auch bei
den Christen von dem Schwund der religiésen Substanz betroffen ist, so dafl die
Stinde weithin ihr Grauen verloren hat. Auch der Christ hat es sich zu leicht machen
wollen, er hat zu viel Ballast abgeworfen. Immer mehr hat er die Siinde verharmlost,
sie auf die Seite geschoben, das Entsetzen vor ihr ausgetrieben. Auch der Christ muf§
nun wie der nichtchristliche moderne Mensch die ewig sinnlose Sisyphusarbeit leisten,
die aus dem Unterbewufitsein heraufdringende Schuld zu paralysieren, — bis ihm
der ProzeR gemacht wird, der entweder zur Exekation fithrt oder doch wieder auf
den Heilsweg des verlorenen Sohnes.

Die Entwertung der Siinde ist die Ursache fiir die Gefidhrdung des Bufisakra-
mentes.

II.
Die Symptome der Gefihrdung

Es sei die Frage gestellt: Was geschieht, wenn ein Mensch in das Bufisakrament
eintritt, ohne das lebendige Bewufltsein zu haben, ein Siinder zu sein, der im Sakra-
ment allein die gottliche Barmherzigkeit sucht?

1. Wenn der Christ das Bullsakrament duflerlich empfingt, ohne es innerlich zu
vollziehen, kommt es — das ist das erste Symptom — zu einer Uerduflerlichung des
Sakramentes. Aus dem Bufisakrament wird die Konventions-, die Gewohnheits-
beichte.

Das zeigt sich vor allen Dingen an zwei Arten von Christen. Die erste Art. Dazu
gehoren diejenigen Christen, die sich zwar auch wie der verlorene Sohn in der

4 Not und Hilfe. Kolmar im Elsaf, Alsatia-Verlag, S. 32.

5 Warendorf 1950, S. 67.
8 Hamburg 1950, S. 290.



Die Gefiithrdung und Erneuerung des Bufisakramentes 21

Fremde befinden, aber gar keine Lust haben, heimzukehren. Sie fihlen sich in der
Fremde sehr wobl, haben sich dort eingerichtet und haben dort ihre Abwechslung
und ihre Freude. Es verdrieflt sie direkt, wenn die Kirche ihnen zu Ostern sagt, sie
miifliten zum Vater heimkehren. Sie finden ihr Vaterhaus grafilich brav und lang-
weilig. So hat ihr Bekenntnis in der Beichte: ,Ich habe gesiindigt. Ich will mich auf-
machen und zu meinem Vater gehen® einen traurigen Klang und ihre Heimkehr
einen unfrohen, konventionellen Charakter. Dennoch gehen sie nach Hause, aber
nicht, weil ihnen am Vater etwas gelegen wire, von ihnen aus brauchte es diesen
Vater nicht zu geben, aber sie haben eine geheime Angst vor dem Vater, vor seiner
unkontrollierbaren Macht.

Die zweite Art. Dazu gehéren diejenigen Christen, die das Gefiihl haben, gar nicht
zuriickkehren zu brauchen, weil sie niemals, wie so viele ihrer verkommenen Men-
schenbriidder und Menschenschwestern, weggegangen sind. Sie halten sich fiir die
braven, die korrekten, die anstindigen Kinder des Vaters, denen der Vater nichts an-
haben kann. Sie gehdren, wie sie meinen, in das Vaterhaus und haben ein Recht
und einen Anspruch darauf, dort zu sein. Sie bekennen zwar auch dem Vater Siinden,
aber nicht weil sie sonderlich davon iiberzeugt wiren, sondern weil das so zur Ge-
wohnheit, zum Lebensstil im Vaterhaus gehort, weil der Vater es gerne sicht, wenn
seine Kinder demiitig und bescheiden sind, weil es ihm Freude macht, so glauben sie,
wenn sie sich vor ihm als die schwiérzesten Sinder bekennen. Im Grunde liegt auch
ihnen nicht so sehr viel am Vater, aber sie wollen das Erbe nicht riskieren.

Diese beiden Arten von Christen scheinen in ihrer seelischen Haltung weit ausein-
ander zu liegen. Sie halten sich fiir feindliche Briider, aber sind doch Briider. In
dem entscheidenden Punkte sind sie verwandt: beide sind blind fiir ihre Siinden. Des-
halb kommen sie nicht heim wie der verlorene Sohn mit wehem Herzen und erschiit-
terter Seele, nur um das Verzeihen des Vaters zu finden. Mit unfroher Zustimmung
unterwerfen sie sich der Prozedur der Heimkehr, weil es der Vater so haben will. Sie
lieben den Vater nicht. Im letzten geht es ihnen nicht um sein Verzeihen, sondern
um ihren Vorteil.

Die Liige einer Beichte, die duflerlich tut, was sie innerlich nicht vollzieht, richt
sich auf ihre Weise. Sie schafft eine zwiespéltige Seelenhaltung. Einmal entsteht in
solchen Christen ein geheimer Groll und eine stille Abneigung gegen das Sakrament.
Man dringt ihnen etwas auf, was sie gar nicht wollen. Man treibt sie zu etwas, was
sie ablehnen. Man zwingt sie in eine Rolle hinein, die sie innerlich nicht erfiillen.
Man bringt ihnen eine Hilfe, wo sie keine Not spliren. Man stiilpt das Sakrament
einfach tiber sie, wenn sie auch daran ersticken’. So empfinden sie wenigstens.

Auf der anderen Seite bleibt der Wille bestehen, das Sakrament zu empfangen.
Wer aber aus dem Bufisakrament eine Konventionsheichte macht, sucht dem Ernst
der Umkehr und Entscheidung auszuweichen und eine Erschiitterung zu meiden. Kon-
vention bedeutet bequeme Sicherung. Er will sich sichern gegen Gott, der ihm Sicher-
heit vor seiner Strafgewalt in diesem Sakrament zugesichert hat. Man kann getan
haben und tun, was man will, hat man gebeichtet, dann ist man ja vor Gott sicher. Er
macht es nicht wie der verlorene Sohn, der alle Sicherungen dem Vater gegeniiber
aufgab und nichts mehr zu seiner Rechtfertigung anfiihrte: ,Ich bin nicht wert, dein

7 v. Gebsattel a.a.0., S. 39.



22 Notker Krautwig

Sohn zu heiflen®, sondern sich nur seiner Barmherzigkeit tberliefl. Unter dem schiit-
zenden Dach der Konvention bleibt er seinem ichhaften, selbstsiichtigen Wesen ver-
haftet. Das Sakrament der Ungesichertheit, in dem der Mensch sich Gott einfach aus-
liefert, wird zur magischen Sicherung vor Gott.

2. Damit hangt ein zweites Symptom zusammen: die Uergesetzlichung des Bufi-
sakramentes. Wenn der Mensch nicht mehr von dem lebendigen Bewufitsein durch-
drungen ist, ein Siinder zu sein, wenn er nicht mehr als der verlorene Sohn das Bufi-
sakrament empfingt, um das gottliche Erbarmen zu finden, dann tritt das Bild des
Vatergottes zuriik. An dessen Stelle schiebt sich das Bild des Gottes, der iber-
ragende Macht hat, der als Ausdruck seines michtigen Willens das Gesetz in der
Hand hilt. Ja, der Mensch sieht schlieBlich gar nicht mehr Gott, sondern starrt nur
noch auf das Gesetz in der Hand Gottes, das eine bannende und fixierende Macht
gewinnt.

Wenn der Christ dann in das Buflsakrament eintritt, sucht er nicht mehr das Ant-
litz des barmherzigen Gottes, er denkt nicht mehr an die Gottbegegnung in diesem
Sakrament. Sein Gegeniiber ist das verselbstindigte Gesetz, die blofen Gebote und
Verbote. Nicht mehr um Gott und seine Barmherzigkeit geht es dann an erster Stelle,
sondern um das Gesetz, das thn mit harten, kalten Augen anschaut und ihn unerbitt-
lich wégt und richtet.

Dem entspricht auf der anderen Seite, daf sich bei der Beichtvorbereitung der Ak-
zent von der Reue auf die Gewissenserforschung verschiebt. Nicht mehr die Wieder-
herstellung der Lebensgemeinschaft mit dem Vater steht im Vordergrund, sondern
die Angst, man konne vor dem alleswissenden Auge dieses unheimlich genauen und
exakten, dieses mit gottlichen Eigenschaften ausgestatteten Gesetzes versagen, ver-
sagen dadurch, dafi man etwas nicht aussprache. Aus dem Brennen des Herzens in der
Reue wird das angst- und peinvolle Suchen von Siinden, aus der Erschiitterung der
Seele das Bestreben, durch Aufzihlen aller, auch der kleinsten Fehler, vor diesem
Geridht zu bestehen, aus der Heimkehr in das Vaterhaus Gottes ein hochnotpeinliches
Verhor, aus dem Buflsakrament die blofie Beichte.

3. Damit hingt schliefilich ein drittes Symptom zusammen: die Uermenschlichung
des Bufisakramentes. Es verschiebt sich nimlich fiir den Blick des beichtenden Men-
schen die Stellung des Priesters im Bufisakrament. Wenn das Bufisakrament als die
Heimkehr des verlorenen Sohnes in das Vaterhaus Gottes verstanden wird, dann
steht der Priester im Dienst dieser Heimkehr. Er ist der Mittler an Christi Statt, der
im Auftrag Christi und als Werkzeug Christi die Begegnung des siindigen Kindes
mit dem Vatergott auf dem Boden des Sakramentes bereitet. Bei dieser Sicht fallt der
Blick des Beichtenden auf den Vatergott und sein gnadenhaftes Kommen. Der Prie-
ster tritt als der Diener und Mittler zuriick. Wenn er auch unentbehrlich ist, so kommt
es doch nicht auf ihn an erster Stelle an. Er verschwindet hinter seiner Aufgabe, um
Gott und Mensch allein zu lassen, wenn der Vater sein Kind an sich zieht.

Wenn aber im Bewufltsein des Beichtenden das Gesetz im Vordergrund steht, dann
wird der Priester zum Funktiondr dieses Gesetzes gemacht. Der Priester ist dann
derjenige, dem Gott das Gesetz in die Hand gegeben hat, das er genau kennt und zu
handhaben versteht. Der Priester wird zum Biittel des Gesetzes erniedrigt. Das Ge-
setz kann ja nicht selbstindig handeln, es handelt durch den Priester. Es gibt ihm



Die Cefihrdung und Erneuerung des Bufsakramentes 23

Macht, nicht die Macht des Dienstes an seiner Aufgabe, sondern die Macht des ver-
selbstindigten Gesetzes. Es ist klar, dafl dann der Blick des Beichtenden auf den
Priester fallt statt auf Gott. Vor dem Priester als dem Vertreter des Gesetzes glaubt
er sich verantworten zu miissen. Auf ihn richtet er seine Beichte aus, sucht von ihm
her eine glinstige Beurteilung zu erfahren, bemiiht sich vielleicht sogar durch die Art
und Weise der Beichte darum, seine Meinung zu beeinflussen. Aus dem Wunder der
Gottbegegnung wird kliglich feilschendes Menschenwerk.

Verduflerlichung, Vergesetzlichung und Vermenschlichung sind die drei Symp-
tome, welche die Gefahrdung des Bufisakramentes anzeigen und sichtbar machen.

IIL
Die Behebung der Gefihrdung oder die Erneuerung des Bufisakramentes

1. Wie kann diese Gefdhrdung behoben und das Bufisakrament erneuert werden?
Man sagt: durch héufigen Empfang des Sakramentes. Das ist zweifelsohne richtig;
denn erst durch Betitigung lerne ich eine Sache verstehen. Erst mit dem Vollzug,
der Finilbung in ein Mysterium wird und wichst das Heilsverstdndnis. Das setzt
allerdings schon voraus, dafl das Bufisakrament richtig, sinngemif empfangen wird:
nicht mit dem Blick auf die Zahl, um an der Hiufigkeit dieses Gott wohlgefalligen
Werkes den Grad der eigenen Vollkommenheit abzulesen, sondern mit dem Blick
auf Gott, um vor seiner Heiligkeit der eigenen Siinden bewufit zu werden. Zahlen
imponieren Gott nicht, ihn erfreut ein reuig-liebendes Herz.

Es gibt sodann Bemithungen, durch einen sorgfiltig genauen Beichtspiegel das
Bufisakrament zu erncuern. Auch das hat seine Berechtigung; denn der Beichtspiegel
vieler Christen hat so weite Maschen, daf sie selten zur Erkenntnis und damit zur
Beichte ihrer wirklichen Siinden kommen. Sie beichten den Beichtspiegel — in Aus-
wahl — statt ihre Sinden. Allerdings darf ein verfeinerter Beichtspiegel nicht im
Dienste menschlicher Sicherungstendenzen stehen, so daf sich in seinem Netz auch
das kleinste Siindlein fange, damit Gott einem nichts mehr anhaben kdnne. Der
Beichtspiegel und die Gewissenserforschung miissen auf die Reue ausgerichtet wer-
den. Sie miissen so personlich und individuell sein, daf dem Menschen sein wahres
Seelenantlitz wie in einem Spiegel sichtbar wird und er daraufhin bekennt: ,Vater,
ich habe gesindigt®.

Schlieflich kénnte man noch darauf hinweisen, dafl zur Erneuerung des Bufisakra-
mentes eine Seelenfithrung dienlich wire, die sich mehr dem einzelnen anpafite und
auf seine persdnlichen Note und Schwierigkeiten einginge. Man hat in diesem Zu-
sammenhang auf die moderne Psychotherapeutik hingewiesen. So richtig das ist und
so wertvoll und notwendig eine persénliche Seelenfithrung ist, so darf man doch nicht
vergessen, dafl die Spendung des Sakramentes und die Seelenfithrung véllig verschie-
dene Dinge sind. Das eine ist ein iibernatiirlicher Lebensvollzug, in dem Gott selber
den Menschen heiligt; das andere ist das priesterliche Bemiihen, dem Menschen die
Wege zu seiner Heiligung zu weisen. Dabei bleibt es wertvoll, dafl beides in der
kirchlichen Bufipraxis miteinander verbunden ist. Dennoch ist das Bufisakrament
nicht primir ein Mittel der Scelenfilhrung, schon gar nicht das Sprechzimmer eines
Psychotherapeuten. An erster Stelle ist das Buflsakrament der Ort, an dem der Va-
tergott sein siindiges Menschenkind wieder in die Arme schliefit.



24 Notker Krautwig

2. All diese Bemiihungen um eine Erneuerung des Bufsakramentes sind zu be-
griiflen, aber eine Stoflkraft und Fruchtbarkeit erhalten sie erst, wenn sie den ent-
scheidenden Punkt im Auge behalten: das Sakrament selbst und den siindigen Men-
schen, der als der verlorene Sohn darin eintreten mufl. So wie der Christ wieder ge-
lernt hat, das Opfer der hl. Eucharistie zu verstehen und es sinngemif) zu vollziehen,
so muf} er auch den Wesenssinn dieses Sakramentes wieder begreifen und sich in
seinen Vollzug tiefer einiiben. Sonst bliebe das Bufisakrament im Gefiihl dessen,
der es empfingt, ein notwendiges Ubel ohne Eigenwert und Eigenbedeutung, das
lediglich als nicht zu umgehende Vorbereitung auf die Kommunion diente. Die Er-
neuerung des Bulsakramentes mufl also vor allem dadurch geschehen, dafl der Heils-
sinn dieses Sakramentes den Christen wieder lebendig zum Bewufitsein kommt und
in diesem Bewuftsein das Sakrament empfangen wird.

Welchen Sinn hat das Buflsakrament? Bernhard Poschmann hat einmal einfach
und treffend gesagt: ,Der Bifler mufl zur Wiedererlangung der Gnade denselben
Weg zuriickgehen, auf dem die Gnade zum erstenmal zu ihm gelangt ist. Die Gnade
hat den Weg von Gott iiber Christus und die Kirche genommen, und dementspre-
chend mufl die Bufle iiber die Kirche zu Christus und Gott zuriickfihren“s. Der Weg
des Bufisakramentes ist der Weg von der Kirche iiber Christus zum Vatergott.

a) Es ist eine altchristliche Auffassung, die unserem Bewufitsein weithin ent-
schwunden ist, dafl das Buflsakrament ein kirchliches Gericht ist?, dafl es dazu — so
sagt es spater Bonaventural® — direkt eingesetzt ist, mit der Kirche zu verséhnen
und dadurch die Vers6hnung mit Gott offenbar zu machen.

Das Bufisakrament bedeutet also zunidchst eine Wiederaufnahme in die Heils-
gemeinschaft der Kirche, den mystischen Leib Christi. Der Christ bleibt in seiner
Siinde nie isoliert, als Glied dieses Leibes trigt er seine Siinde in den ganzen Leib
hinein. Auch hier gilt das Wort des 4l Paulus: ,Wenn ein Glied leidet, leiden alle
Glieder mit“ (1 Kor 12, 26). Deshalb hat die Gesundung durch das Bufisakrament
immer auch Bedeutung fiir die Gemeinschaft. Durch das Bufisakrament wird der
ganze Leib gesund in diesem seinem Gliede.

Es ist deshalb hohe Zeit, da8 die liturgische Bewegung, welche die Christen wieder
zu den Geheimnissen ihres Glaubens fithren will, sich dieses von ihr vernachlissigten
Sakramentes wieder annimmt. Wenn das Bufisakrament auch in der Stille des Beicht-
stuhls empfangen wird, so ist es deshalb doch kein Sakrament der Privatfrommigkeit,
sondern trigt wesentlich Gemeinschaftscharakter. Ja, es ist fiir den Siinder das Tor
zu den iibrigen Sakramenten. Erst wenn der verlorene Sohn reuevoll seine Stinden
bekannt hat, wird ihm das Festgewand angezogen, darf er sich zum Mahle nieder-
lassen. Nimmt man dieses Sakrament aus der Heilsordnung der iibrigen Sakramente
heraus, geht der Christ nicht durch die Erschiitterung dieses Mysteriums, dann wird
die Liturgie unernst, spielerisch, dsthetisch. Nur wer das mysterium iniquitatis, das
Geheimnis der Siinde, erschreckend erfahren hat, begreift begliickend das mysterium
gratiae, das Geheimnis der Gnade.

® Die innere Struktur des Bufisakramentes, in: Miinchener Theolog. Zeitschrift 1 (1950) 80.

* Vgl. dazn Bernhard Poschmann a.2.0. S. 12—30. Ferner: Otto Semmelroth S. J., Theo-

logisches zur haufigen Beichte, in: Theologie und Glaube 40 (1950) 4—12.

10 Sent. IV d. 17 p. 3 a. 2 fundam. 2: Confessio ad hoc directe instituta est, ut homo re-
concilietur ecclesiae et ostendatur reconciliatus Deo.



Die Gefihrdung und Erneuerung des Bufisakramentes 25

b) Der Weg zum Buflsakrament ist also zunichst der Weg zur Kirche, der Weg
zur Kirche ist aber immer der Weg zu Christus, dem Herrn und Haupt der Kirche.

Das Bufisakrament wird oft nur gesehen als ein sachliches, die Siinden tilgendes
Gnadenmittel, das Jesus Christus seiner Kirche hinterlassen hat, bevor er von dieser
Erde Abschied nahm. Es wird dabei leicht tibersehen, daf Christus nicht von seinen
Sakramenten zu trennen ist. Er bleibt der personlich Wirkende in allen Sakramenten.
Auch im Buflsakrament ist er selber es, der den Menschen ergreift, um seine Siin-
den zu tilgen und ihm die Gotteskindschaft zu schenken. Wenn der Priester im Bufi-
sakrament die Hand zur Absolution erhebt, bringt er diesen Zusammenhang zum
Ausdruck: ,Unser Herr Jesus Christus spreche dich los, und ich spreche dich los in
seinem Namen und Auftrag®. So wie der historische Christus einst den Menschen
sagte: ,Deine Siinden sind dir vergeben®, so setzt er heute in seinem mystischen Leib,
derKirche, das Werk der Siindenvergebung fort. Er ist es, der bei jeder priesterlichen
Absolution die Worte spricht: ,,Gehe hin in Frieden, aber siindige nicht mehr®,

Wodurch vergibt Christus im Bufisakrament die Stinden? Durch seinen Kreuzes-
tod. Nicht als ob im Bufisakrament der Kreuzestod Christi gegenwirtig gesetzt
wiirde; das geschieht nur in der hl. Eucharistie. Aber jedesmal, wenn ein Christ das
Bufisakrament empfingt, wird das einmalige, grofle, gottmenschliche Sterben Christi
in seiner erlosenden Kraft am Menschen wirksam. Uber dem beichtenden Menschen
steht das Kreuz, an dem Christus fiir ihn siihnt. Es ist nicht so, als ob Gott als der
gutherzige Papa tiber die Siinden der Menschen hinwegsahe, als ob er sich absichtlich
blind mache fir die menschliche Schuld, dafl er so tue, als ob das alles nicht so schlimm
wire. Im Gegenteil, Gott nimmt die Stinde des Menschen viel ernster als der Mensch
selbst. Das beweist eindeutig das Kreuz, an dem Gott seinen eigenen Sohn sterben
1afit, um die menschliche Schuld einzulésen. Wenn der Mensch das Bufisakrament
betritt, dann steht das Kreuz vor ihm als ein Gericht iiber seine Siinden, freilich als
ein Gericht, das zur Begnadigung fiihren soll.

c) Alles Erléserbemithen Christi in diesem Sakrament hat aber einen letzten Sinn
und Zwedk. Christus nimmt den Menschen in sich selbst, in seinen mystischen Leib
hinein, um ihm wieder die Gemeinschaft mit dem Uater im Himmel zu schenken.
»Niemand kommt zum Vater, denn durch mich*, sagt Jesus (Jo 14, 6). Der Christ hat
die Frohbotschaft des Bufisakramentes verstanden, wenn er es begreift als das My-
sterium der Heimkehr des verlorenen Sohnes in das Vaterhaus Gottes. Hier wird
das Gleichnis Wirklichkeit. Aber der Mensch muf} auch genau so heimkehren wie der
verlorene Sohn. Er muf} erkennen, dafl er ein Siinder ist, er mufl wie der verlorene
Sohn dem Vater seine Siinden bekennen und er darf im Sakrament nur das géttliche
Erbarmen suchen. Dann ereignet sich in jeder Beichte, was Jesus erzihlt: ,Als er noch
ferne war, erblickte ihn sein Vater und ward von Mitleid geriihrt; er lief ihm ent-
gegen, fiel ihm um den Hals und kiifite ihn* (Lk 15, 20). Der verzeihende Kuf des
Vaters, der alle Schuld ausloscht, ist das eigentliche und persdnliche Geheimnis des
Bufisakramentes.





