26

Der gute und getreue Knecht
Zum Evangelienbild des hl. Joseph
Von Dr. Alice Scherer, Freiburg i. Br.

»Joseph, ihr Mann, war gerecht* (Mt 1,19). Das ist die erste Aussage, die die
Schrift {iber Joseph macht, abgesehen von der blofen Anfithrung seines Namens
als des Verlobten Mariens. Mit dieser Kennzeichnung ist aber schon ein Rahmen
aufgestellt von grofiten Maflen, ,,Gerecht®, das ist der Ehrenname des Alten Bundes,
der die Fiille des geraden Wandels vor Gott und den Menschen umfafit. Schon damit
ist die Idylle, in deren sanftfromme Traulichkeit oder gar sentimentale Weichheit
man leider oft genug das Bild des Heiligen hineingestellt hat, vollig gesprengt.
»Er war gerecht® — das bedeutet Klarheit, Kraft und Gréfle. Das wird erstmals
deutlich und uns lebendig nahe gebracht in jenem Bericht des Evangeliums, der uns
in die ganz personliche Situation und seelische Lage Josephs hineinschauen 1afit.
»Da fand es sich, noch ehe sie zusammen wohnten, daB sie durch den Heiligen Geist
empfangen hatte“ (Mt 1, 18). Uns gibt der Evangelist von vornherein die Erklarung,
er sagt ausdriicklich, dal Maria ,vom Heiligen Geiste“ empfangen hatte. Uns ist
die Tatsache der Jungfrau-Mutter altvertrautes Glaubensgeheimnis. Aber fiir
Joseph? Wohl mag man annehmen, dafl ihm aus der Fillle der Verheiflungen, die
da in den heiligen Biichern iiber den kiinftigen Messias geschrieben standen, auch
jene bekannt war: ,Siehe, die Jungfran wird empfangen und einen Sohn gebaren,
den man Emmanuel, Gott mit uns, heiflen wird“ (Is 7, 14). Aber es ist ein grofler
Unterschied, ob ein solches Wort im geheimnisvollen Dunkel der Weissagung oder
im Glanz der Erfilllung steht. Und so wird ihm dieses Wort gar nicht in den Sinn
gekommen sein, als er nun in zunehmender Verwirrung und mit immer grofierer
Sicherheit der Wahrnehmung gewiff werden mufl, dafl Maria ein Kind trdgt, die
von ihm unberiihrte Braut. Die meisten Erklirer nehmen an, daf ihm auch nicht
einen Augenblick Zweifel an der Unschuld seiner Braut gekommen seien. Unser ge-
offenbartes Wissen um das Wunder der Menschwerdung und die Ehrfurcht vor der
makellosen Jungfrau und Gottesmutter legen es nahe, den Gedanken von einem
Zweifel Josephs zu verwerfen und ihm statt dessen ein geheimnisvolles Uberzeugt-
sein von irgend etwas Wunderbarem zuzuschreiben. Doch auch die andere Deutung,
die von einigen Vitern vertreten wird, ist verstindlich, ja sie erscheint einem
menschlich einleuchtender. Mufite der dem gesunden, natiirlichen Leben zngewandte
Mann, der wirklichkeitsvertraute Handwerker, mufite er nicht zom mindesten die
Griinde seines Herzens verteidigen gegeniber den Griinden seines mit normalen
Schluffolgerungen arbeitenden Verstandes?

Wire Joseph in vollster Klarheit iiberzeugt gewesen vom Walten irgendeines
ihm unbekannten Wunderbaren, das Marias Ehre nicht antastete — was hatte ihn
dann gehindert, seine Braut jeglichem Gerede zu entziehen und sie einfach zu sich
heimzufithren? Wird die Gestalt Josephs nicht vielmehr eben dadurch groff, daf
er sich durchringen muf durch die Unklarheit? Die doppelte Ungewifiheit dessen,
wie er Mariens Zustand denten, und die andere, wie er sich nun verhalten soll.
Das erstere zu erkliren, ist ihm nicht moglich, wohl aber muf} er sich entscheiden,
wie er handeln soll.



Der gute und getreue Knecht 27

Welche Moglichkeiten bestanden theoretisch? Joseph konnte iiber das, was er sah,
einfach hinweggehen, Maria in sein Haus nehmen und damit das Kind als seines
anerkennen, — die Rechte der Verlobung umschlossen ja praktisch alle Rechte der
Ehe, und ein Kind, das zu dieser Zeit empfangen war, galt ohne weiteres als ehelich.
Joseph konnte aus seiner Ehe zuriicktreten (der Braut ihrerseits war dies nicht ge-
stattet); er konnte Maria in schlichter Form, vor zwei von ihm zu wéhlenden ver-
trauten Zeugen, den Scheidungsbrief ausstellen, ohne Angabe von Griinden. Er konn-
te schliefllich Anzeige erstatten bei der kirchlichen Behdrde, dem Sanhedrin von Na-
zareth; das hatte eine 6ffentliche Blofistellung bedeutet und nach strengem jiidischem
Gesetz (Deut 22, 20£.), das allerdings in den Tagen des Joseph durch allerlei Prak-
tiken komplizierter Beweisfihrung gemildert war, die Steinigung zur Folge gehabt.

Diese letzte Moglichkeit kam nicht in Betracht, da sie die Uberzeugung von der
Schuld des andern vorausgesetzt hitte. Aber es erhebt sich die Frage, warum Joseph
nicht die erstere erwihlte, seine Braut einfach zu sich zu nehmen. Wir sagten vor-
hin schon: bei v6llig klarer Einsicht, dafl Maria makellos und ihre Mutterschaft ein
wunderbares Geheimnis sei, hdtte Joseph dies tun miissen. Einzelne Erklarer ver-
muten, Joseph hitte es aus ehrfiirchtiger Scheu heraus nicht gewagt. Aber mit dem
Unterlassen der Heimfithrung hatte er sie — und das Kind — ja wiederum dem
Gerede preisgegeben. Doch diese absolute Sicherheit hatte Joseph ja eben nicht —
sonst hitte der Engel es ihm nicht zu offenbaren brauchen. Aber hitte er Maria
nicht auch dann zu sich nehmen kdnnen, wenn er nicht klar sah und nur sein Empfin-
den fiir sie sprach? Hier nun wird der ecigentliche Sinn der Aussage ,Joseph war
gerecht” sichtbar., Gerecht ndmlich nicht nur gegen Maria — wie das Wort meist
verstanden wird, sondern auch in Bezug auf die Ordnung der Ehe. Ihr war er ver-
plichtet vor seinem eigenen Mannestum, vor seinem Stamm und dem ganzen Volk
Israel. Um dieser Verantwortung willen geht es nicht an, den Vaternamen zu breiten
iiber ein Kind, von dem er nicht weiff, woher es sein Leben hat — geht es nicht an,
eine Lebensgemeinschaft zu begriinden auf einer nicht gelésten Unklarheit. Dafl
sein Herz an Maria hingt, daff die Trennung von ihr ihm schwer fillt, das darf
gar nicht ins Gewicht fallen. Josephs Grofle zeigt sich gerade darin, dafl er nicht den
Ausweg wihlt in die scheinbar mildeste Losung, in das schwichliche Dulden und
Stillschweigen. Vielmehr ,gedachte er* — in stillem Uberlegen und Abwiégen durch
Tage und Nachte — ,sie im stillen zu entlassen® (Mt 1, 19). So kann er wirklich das
Gebot der Gerechtigkeit erfiillen, seine Pflicht vor dem Gesetz und zugleich die
Pflicht seiner Braut gegeniiber.

Die schlichte Entlassung wiirde keinen Makel fiir Maria bedeuten, sie wiirde
keiner iiblen Nachrede ausgesetzt sein, die Josephs Ritterlichkeit unbedingt ver-
meiden will. Vor allem aber — und hier liegt eine letzte verborgene Tiefe dieses
.er war gerecht® —: wenn er nach ehrlichem Erwigen so tun wird, wie er glaubt
tun zu missen, dann darf er auch auf Gott rechnen; Er, ,der da sieht“, kann und
wird die Sache selber in die Hand nehmen und nicht zulassen, dafl aus best-
gemeintem Wollen Unrecht entsteht.

Und nun kann der Engel kommen und ihm verkiinden: ,Joseph, Sohn Davids,
trage kein Bedenken, Maria dein Weib zu dir zu nehmen; denn was in ihr erzeugt
ist, kommt vom Heiligen Geiste® (Mt 1, 201.).



28 Alice Scherer

»Ein Engel des Herrn erschien thm im Traume“, er redet ihn mit Namen an,
sagt ihm die ungeheuerlichste Botschaft, die je auf Erden vernommen wurde, ,,und
Joseph stand vom Schlafe auf und tat, wie ihm der Engel des Herrn geboten hatte“.

Weldh eine Gréfle offenbart sich in diesem schlichten Bericht! Der Engel erscheint
ithm ,im Traume®. Zu Zacharias und Maria, zu den Hirten auf dem Felde tritt er
in sichtbarer Gestalt, und sein erstes Wort ist jedesmal: ,Fiirchtet euch nicht* —
so erschreckend flammt der Widerschein von der Herrlichkeit Gottes auf seinem An-
gesicht. Sie farchten sich, aber sie diirfen schauen und vom leuchtenden Munde selber
die Kunde vernehmen.

Bei Joseph dagegen — weldhe Stille! , Als ndchtliches Schweigen alles umfing und
die Nacht in der Mitte ihres Laufes angekommen war® (wir diirfen anch hier schon
die Aussage der Weihnachtsliturgie gebrauchen), da wird ihm das Wort vom all-
machtigen Worte kundgetan — im Traume. Wie aufgetan zu Gott, wie feinhérig
und bereit mufl er gewesen sein. ,Siehe, die Ohren meines Herzens sind offen vor
dir“, das hatte er und mit noch gréflerem Recht als Augustinus sagen kénnen. ,Ich
schlafe, aber mein Herz ist wach® (Cant 3,2); es gegniigt die leise Berithrung im
Traume, und Joseph vernimmt nicht nur die Botschaft des Engels, sondern er erfafit
sie, nimmt sie an und steht auf, ihr zu folgen.

Wie grof dieser Akt des Glaubens ist, von dem da so selbstverstindlich berichtet
wird, als gibe es gar nichts anderes, wird besonders deutlich am Gegenbeispiel des
Zacharias. Der sieht den Engel mit wachen Augen, ,stehend zur Rechten des Riucher-
altares® (Lk 1, 11ff), empfangt die Erscheinung in einem Augenblick, da er sich be-
reits im Heiligtum des Tempels, in seinem heiligen Priesterdienst und in der aus-
driicklichen Hingewandtheit seines Bewufitseins zu Gott befindet, und die Botschaft,
die der Herrliche ihm zuspricht, steht in keiner Weise so auferhalb der Ordnung der
Natur, wie jene, die Joseph vernimmt. Ward nicht anch dem Abraham der Sohn der
Verheiflung geboren ans Sara, da sie schon hochbetagt war? Und wufite der Priester
Zacharias nicht von dhnlichen Machterweisen des Herrn in der heiligen Geschichte?
Und doch zweifelt er: ,Woran soll ich das erkennen?*

Joseph aber glaubt in voller Zuwendung seines Herzens das iiberwiltigend Wun-
derbare, das ihm die leise Stimme im Traume kiindet; dafl die Jungfrau empfangen
habe und einen Sohn gebiren werde —der sein Volk von seinen Siinden retten werde.

»Joseph stand vom Schlafe auf und tat, wie ihm der Engel geboten hatte“. Nun
ist die Klarheit da; ein Licht von Gott her hat das Dunkel erhellt, und nun kann es
nichts anderes mehr geben als das gehorsamsfreudige Tun. Man spiirt es dem knap-
pen Satz férmlich an, welch eine Befreiung es fiir Joseph bedeutet, nun nicht mehr
iiberlegen zu miissen, sondern handeln zu diirfen. So begegnet uns hier schon jene
unmittelbare Promptheit der Erfillung, die sich bei den spiteren Befehlen des
Engels wiederholen wird. Im Traum hat ihn die Botschaft angesprochen und sein
feinhériges Herz hat sie aufgenommen, nun wirkt die innere Bereitschaft zum Voll-
bringen auf den ganzen Menschen zuriick, sie 16st die Bande des Schlummers und
schafft Wachheit und Frische. Wir diirfen uns vorstellen, wie Joseph noch in der
gleichen Nacht daran geht, sein Haus vorzubereiten zum Empfang seiner Braut und
ihres und seines Herrn.



Der gute und getreue Knecht 29

* Jedoch er erkannte sie nicht“. Nur in ehrfirchtiger Zuriickhaltung diirfen wir
diese Aussage betrachten. Joseph ist nun hineingenommen in das ,Geheimnis des
Kénigs“, von dem Raphael gesagt hatte, dafl es gut sei, dieses Geheimnis zu be-
wahren (Tob 12, 7). Gott hat eingegriffen in sein Verhaltnis zu Maria, seine Hand
hat den innersten Bereich seines Bundes angerithrt — es ist gar nichts anderes mog-
Tich, als dafl Joseph nun in ehrfiirchtiger zarter Scheu den heiligen Abstand wahrt.
Maria, seine Braut, die Mutter seines Herrn —: es kann nie mehr etwas anderes
geben als das Gliick, ihr in Ehrfurcht den Dienst betreuender Liebe zu leisten. Aber
dieses Wissen miteinander um das ,Geheimnis des Konigs“, dafl sie es mitsammen
bergen vor aller Welt draufien, dafl das Kind das Schicksal von ihrer beider Leben
wird, in gemeinsamer Sorge und Not und gemeinsamer Seligkeit, — zu welch
inniger Nihe muf das ihre Herzen verbunden haben! Wenn schon Menschen, die
sich bis dahin fremd waren, durch gemeinsames Erleben von grofier Not oder
Gefahr zu erstaunlicher Einheit zusammenwachsen, wie mag die bereits Verbun-
denen die gemeinsame Not der Herbergsuche, die Angst und Schrecken der Flucht,
das qualvolle Suchen nach dem verlorenen Knaben, noch enger zusammengefiigt
haben. Und wenn man von der besonderen Bindung spricht, wie sie ein gemeinsames
Geheimnis fiir die Eingeweihten bedeutet, — siche, hier ist das Geheimnis Gottes
selber, das diese Beiden hiiten vor einer ganzen Welt, bis zu dem Zeitpunkt, da Gott
selbst es offenbaren will, ein Geheimnis, um das sie nicht nur wissen, sondern aus
dem sie und fiir das sie leben, einzig um seinetwillen, und es ist nicht eine blofle
Aussage, sondern es ist ,Fleisch geworden®, sichtbar, vernehmbar, in Armen zu
tragen, an Héanden zu fithren, lebendiges Angesicht eines Kindes, das da lebt
zwischen ihnen.

Und diirfen wir nicht auch daran denken, dafl Joseph teilnehmen durfte am
inneren Erleben, das sich in Mariens Herz vollzog? Wir stehen ergriffen vor der
Begegnung von Maria und Elisabeth, da Maria die Gedanken ihres Herzens aus-
stromen 138t vor der ehrfiirchtig wissenden Greisin — wird nicht Joseph mehr als
ein ,Magnificat vernommen haben, da er Maria nicht nur nahe war im Wissen,
sondern im Erleben der Ankunft des géttlichen Wortes? Wahrhaftig, hier wichst
eine heilige Vertrautheit, Innigkeit und Freundschaft, so dafl sich die tiefste Ge-
stalt einer Ehe darin erfillt. Freilich bleibt auch hier eine letzte Einsamkeit. Joseph
weifl um die feine, uniiberschreitbare Grenze zwischen ihm und Maria, er weifi,
daB sie in eine Nihe zu Gott hineingenommen ist, die zugleich Abstand jedem
andern Menschen gegeniiber bestimmt, er weifl, dafl eine Vertrautheit besteht
zwischen Maria und dem Sohn ihres Schofles, die er, der Pflegevater, nie erreichen
wird und nicht einmal wiinschen darf. Er weifl und bejaht diesen Abstand, und dies
bedeutet eigene Einsamkeit — auch hier das Vorbild einer ehrfiirchtigen Zuriick-
haltung, wie sie in jeder Ehe bei aller liebenden Verbundenheit bestehen muf.
Aber wir haben mit diesen Gedanken schon vorgegriffen in das spitere Leben von
Joseph und Maria; kehren wir zuriick in die historische Reihenfolge der Schrift.

»Auch Joseph reiste von Gdlilda aus der Stadt Nazareth nach Judda zur Davids-
stadt mit Namen Bethlehem, denn er war aus dem Hause und Geschlechte Davids,
um sich eintragen zu lassen. Mit ihm ging Maria, sein anverlobtes Weib, die Mutter
werden sollte“ (Lk 2, 41.) Diese wenigen Worte offenbaren etwas von der schlichten



30 Alice Scherer

Glaubenskraft Josephs. Er wuflte nun, was geschehen sollte, dafl die Weltgeschichte’
einen Einbruch und ein Wunder erfahren sollte durch die Geburt dieses Kindes, das
ihr Herr und Erl6ser war — und doch fiigt er sich in die Verordnung des kaiser-
lichen Statthalters. Er verlangt keine Ausnahme, auch fiir sie nicht, die doch eine
Ausnahme unter allen Frauen darstellte.

In treuer Redlichkeit eilt er mit ihr zusammen das Gesetz zu erfiillen, ein Gesetz,
das nicht einmal aus dem heiligen Volke selber stammt, sondern ihm von dem frem-
den Gewaltherrscher auferlegt ist; aber selbst ihm gegeniiber ,ziemt sich, dafl alle
Gerechtigkeit erfiillt werde“. Wohl weil} er, was diese Erfillung bedeutet: die be-
schwerliche Reise fiir die hochster Schonung bediirftige Hoffende und die Wahr-
scheinlichkeit, dall gerade dort ihre Tage erfiillt sein werden. Aber diese Sorgen
und Bedenken miissen zuriickireten vor dem Willen Gottes, den Joseph auch in
diesen dnfléren Anforderungen verehrt und dem er zutraut, daf er alles zum
Besten fithren wird. Und so ,zog er von Nazareth in Galilda nach Bethlehem im
Lande Juda hinab, zusammen mit Maria, seiner Angetrauten, die ihrer Stunde ent-
gegensah® — ihr auf der vier- — finftigigen Reise alle Dienste besorgter Liebe
leistend, die er vermochte. Was die Tatsache, dafl sie ,in der Herberge keinen Platz
fanden“, an Sorgen und seelischer Pein mit sich brachte, wissen wir nicht. Jedenfalls
war Joseph auch in diesem Geheimnis von neuem auf den reinen Glauben verwiesen.
Erst spiter kam 1hm wieder ein Zeichen von oben zu Hilfe.

Uber das Geschehen der heiligen Nacht, wie es sich im Stalle bei Bethlehem voll-
zog, spricht die Schrift nicht, und so ziemt es auch uns, in Ehrfurcht und Schweigen
anzubeten. Dieses aber wird uns berichtet: Da die Hirten auf die Verkiindigung
des Engels hin nach Bethlehem eilen, ,fanden sie Maria und Joseph und das Kind,
das in der Krippe lag“ (Lk 2, 16). Joseph hat schon seinen Platz eingenommen an
der Seite des Kindes, er hat Anbetung und erste Vatersorge vereint und steht nun
als Hiiter ihrer Ehre neben der Mutter und dem Kind; , Jesus ward fir den Sohn
Josephs gehalten® (Lk 3, 23), das gilt schon hier bei den Hirten, in der heiligen Nacht
der Geburt.

Ich denke an die grofle holzgeschnitzte Krippe unserer Kirche, wo Joseph hinter
der knieenden Mutter steht und mit gefalteten Hinden iiber sie hinweg zum Kinde
schaut. In seinem noch jugendlichen Gesicht ist ein ganz eigenes Lacheln auf-
gebrochen, in dem die Innigkeit wissender Zustimmnng steht, Vertrautheit, ein aus
geheimstem Herzen aufsteigendes Gewufithaben und Wiedererkennen. Und ein un-
bedingtes ginzliches Hingeben an die Person und die Aufgabe dieses Kindes; und
in eben dieser Hingabe diese hachste eigene Seligkeit. In solcher Verfassung diirfen
wir uns den hl. Joseph vor dem géttlichen Kinde in der Krippe denken.

Adht Tage nach der Geburt begannen fiir Joseph seine Aufgaben als gesetzlicher
Vater des Kindes. ,Als acht Tage voriiber waren und das Kind beschnitten werden
mufite, erhielt es den Namen Jesus. So hatte ihn der Engel schon genannt, bevor
er im Mutterschofl empfangen war“ (Lk 2, 21). Die meisten Erklirer nehmen an, dafl
Joseph selbst die Beschneidung vorgenommen habe — so unterwirft er hier zum
erstenmal in grofler Treue Denjenigen dem Gesetz, der iiber allem Gesetze stand,
»damit er die, die unter dem Gesetze standen, erlosen sollte” (Gal 4, 5). Bedeutungs-



Der gute und getreue Knecht 31

voller aber als dieses ist die Namensgebung. Das Recht stand dem Vater zu (vgl.
Lk1,52); Joseph benennt das Kind und ruft es feierlich mit dem Namen Jesus.
Den Namen selber {reilich wahlt er nicht aus Eigenem, sondern in Erfiilllung der dop-
pelten Engelsverkiindigung. die der Jungfrau schon vor der Empfianguis und ihm
selbst in der Traumbotschaft anfgetragen worden war: ,Dn sollst ihm den Namen
Jesus geben“ (Mt 1, 21). Nun spricht Joseph mit dem Namen zugleich den Erlésungs-
auftrag des Kindes aus: ,Er wird Israel erlosen von seinen Siinden, hatte der Engel
erlduternd gesagt. So oft er nun das Kind bei seinem Namen ruft, geschicht zugleich
in einer letzten, wenn auch nicht stindig bewufiten Wirklichkeit der Anruf seiner
Erléseraufgabe. Es vollzieht sich eine geheimnisvolle Angleichung zum ,Herrn und
Vater Jesu Christi im Himmel, von dem alle Vaterschaft auf Erden®, und beson-
ders diese des hl. Joseph ,ihren Ursprung hat“. Wie der Vater im Schofle der Ewig-~
keit durch sein Wort seinen Sohn gezeugt hat, und wie im fortwdhrenden Aus-
sprechen und Angesprochenwerden das Liebesband zwischen Vater und Sohn leben-
dig stromt, so bestatigt in dhnlicher Weise der Pflegevater Joseph im Aussprechen
des Namens Jesus immer von neuem die gott-menschliche Natur und Aufgabe seines
Pflege-Sohnes und verdichtet damit in gewisser Weise ihre Wirklichkeit.

Er erfahrt auch bald aus anderer Munde die Anerkennung, ja sogar die Erweite-
rung dieses Erléserauftrags Jesu. ,Als die Tage ihrer Reinigung vorbei waren, wie
sie das Gesetz des Moses vorschrieb, brachten sie das Kind nach Jerusalem, um es dem
Herrn darzustellen, wie im Gesetz des Herrn geschrieben steht: » Jeder erstgeborene
Sohn soll dem Herrn geweiht sein«. Auch wollten sie das Opfer darbringen, wie es
im Gesetz des Herrn geboten ist: ein Pérchen Turteltauben oder auch zwei junge
Tauben® (Lk 2, 22{f). Hier ist ein doppeltes Gesetz gemeint, jenes, das jede mann-
liche Erstgeburt dem Herrn weiht, aus dessen unmittelbarer Verfiigungsgewalt es
dann gewissermaflen ,zurlickgekauft® werden mufite, und jenes andere Gesetz, das
die levitische Unreinheit der Wodhnerin durch ein besonderes Reinigungsopfer zu
entsiihnen befahl. Maria und Joseph wollen diese beiden Vorschriften des Gesetzes
gleichzeitig erfiilllen; nach Ablauf der vierzigtigigen Frist nach der Geburt des
Knaben machen sie sich miteinander auf den Weg und tragen das Kind die zwei
Stunden Weges nach Jerusalem. Dort opfert Maria an einer besonderen Pforte ihr
Sithnopfer und empfangt den Segen des Priesters, dann trigt Joseph das Kind zu
einer andern Tempeltiir hinein, um es mit einem Opfer von 5 Sekeln vom Tempel-
dienste loszukaufen. Die inneren Voraussetzungen fiir das Gesetz sind in keiner
Weise vorhanden: die jungfrauvliche Mutter, Jungfrau auch in der Geburt, bedarf
keiner Reinigung, und Er, der vom Tempeldienst losgekauft werden soll, ist in
Wahrheit Herr des Tempels. Dennoch beugen sich beide, Maria und Joseph, unter
die Vorschrift — es gilt die Ehrfurcht vor dem Gesetz des Herrn und die Wahrung
des Geheimnisses um das Messiaskind.

Aber siche da, Gottes Geist hat dieses Geheimnis bereits offenbart. Simeon, der
Greis, der auf die Erlésung Israels wartete, kommt auf Geheifl des Heiligen Geistes
in den Tempel, er nimmt das Kind auf seine Arme und dankt Gott, dafl er mit
cigenen Augen das Heil hat schauen diirfen. Ja, in einer besonderen Erleuchtung
erkennt er mehr und Tieferes als die Eltern bisher von diesem Kinde wufiten. Nicht
nur Israel soll er erlésen von seinen Siinden, sondern Heil und Licht sein allen Vél1-



32 Alice Scherer

kern, auch den Heiden (Lk2,25-32). Es tut regelrecht wohl, vom Evangelisten
Lukas, der es den meisten Erklirern zufolge aus dem Munde Mariens selber hat,
zu héren: ,Sein Vater und seine Mutter staunten {iber das, was iiber ihn gesprochen
wurde” (Lk2, 33). Es war ihnen also nicht von vornherein die volle Erkenntnis
dessen, was es mit diesem Kinde auf sich hatte, gegeben worden. IThre menschliche
Einsicht hatte ebenso ihre Stufen des Wachstums wie die zunehmende iibernatiirliche
Offenbarung. So staunt und weitet sich ihr Herz vor der erhaltenen neuen Erkennt-
nis, und keins von ihnen fragt, wieso denn der fremde Simeon mehr von ihrem
Kind weifl wie sie selber, — sie zeigen ehrlich ihr Verwundern und lassen sich be-
lehren, und mit Schauern vernimmt Joseph die geheimnisvolle Weissagung, die in
besonderer Weise an die Mutter gerichtet ist.

Noch einmal bricht das Auferordentliche auf und rihrt in gleicher Weise Joseph
und Maria an, wie da, von wunderbarem Stern gefiihrt, die Weisen aus dem Mor-
genlande in Bethlehem erscheinen, dem Kind huldigen und ihm Geschenke dar-
bringen (Mt 2, 1-12). Eine kleine Bemerkung des Evangelisten deutet auf einen Akt
demiitiger Zuriickhaltung Josephs. Die Weisen ,traten in das Haus, fanden das
Kind mit Maria, seiner Mutter®. Joseph wird nicht genannt. Es kann angenommen
werden, dafl die Fremden nach orientalischer Sitte nicht ohne weiteres das Kind
aufsuchen, sondern sich erst anmelden und fragen, wann sie ,dem neugeborenen
Konig“ huldigen diirfen. So weifl Joseph um die Stunde ihres Kommens und hilt
sich zuriick; die feierliche Huldigung soll nur dem Kinde und seiner Mutter gelten.

Dafiir ruft ihn aber noch in derselben Nacht der Engel aus seiner Zuriickhaltung
in die Verantwortung des Familienvaters. ,,Siehe, da erschien ein Engel des Herrn
tm Traum dem Joseph. Er sprach: Steh auf, nimm das Kind und seine Mutter und
fliech nach Agypten. Bleibe dort, bis ich es dir sage. Herodes fahndet nédmlich nach
dem Kinde, um es zu titen” (Mt 2, 18). Nun ist die volle Verantwortung des Vaters
aufgerufen. Nun brauchen Maria und das Kind den starken Beschiitzer, den tat-
kriftigen Mann.

Wie eigenartig! So viele Male in der heiligen Geschichte hat Gott seine sicht-
bare Macht aufgeboten, um seine Diener wunderbar aus der Hand ihrer Feinde
zu retten. Wie oft hat Joseph den 90. Psalm gebetet: ,Seinen Engeln hat er geboten,
dich zu behiiten auf all deinen Wegen. Auf ihren Hianden werden sie dich tragen,
dafl du nicht stoflest deinen Fuf} an ecinen Stein. Uber Nattern und Ottern wirst
du schreiten, treten auf Lowen und Drachen®. So war es dem Frommen verheiflen.
Hier aber ist Gottes eigener Sohn, und kein Engel stellt sich machtvoll schiitzend
davor, kein Blitzstrahl zuckt nieder auf Herodes, da er den Gottesmord befichlt.
Gott wihlt den chnmaichtigsten Ausweg, die Flucht bei Nacht und Nebel, und einzig
in eines Menschen Sorgfalt und Klugheit und Geschicklichkeit wird das Werk der
Rettung des Gottessohnes gelegt. Da Gott Mensch werden will, steigt er ganz hin-
ein in die Armseligkeit und Preisgegebenheit der Menschennatur, und Josephs
Glaube ist von solcher Art, dafl er daran kein Argernis nimmt, sondern im Gegenteil
Gott behilflich ist, seinen Sohn ,in Redlichkeit* (Guardini) Mensch sein zu lassen
— auch hier eine verborgene Ahnlichkeit des Pflegevaters mit dem Vater im Him-
mel. Und so ,stand er auf, nahm, noch bei Nacht, das Kind und seine Mutter und



Der gute und getreue Knecht 33
zog fort nach Agypten® (Mt 2, 14). Er iibernimmt alle Beschwernisse der Flucht, ver-
sucht, soweit es in seinen Kraften steht, sie der Mutter und dem Kinde zu erleichtern,
und was er ihnen nicht abnehmen kann, das sieht er sie gelassenen Herzens erdulden
— seine Liebe ist nicht sentimental, wo es sich um den Willen Gottes handelt. In
der gleichen Haltung trdgt er mit ihnen alle Bedrédngnisse der Fremde, bis ihn die
Stimme des Engels wieder zuriickruft ins Land Israel und ihm Nazareth als Wohn-
ort anweist.

»Der Engel des Herrn erschien ihm im Traume®. Viermal berichtet die Schrift von
einer gottlichen Offenbarung an Joseph, jedesmal erfolgt sie im Traume. Nur so-
weit offnet sich die jenseitige Welt, daf sie das feinhorige, gottzugewandte Herzens-
ohr des Joseph erreicht. Und ihr Inhalt ist, abgesehen von der Enthiillung der ersten
Botschaft iiber die jungfrauliche Empfangnis aus Heiligem Geiste, kein Aufruf zu
einer heldenhaften Grofitat, sondern immer nur ein Befehl zu einem sehr einfachen
Tun. ,Nimm dein Weib zu dir ins Haus®. ,Steh auf und flieh nach Agypten®. , Kehre
zuriick nach Judda®. ,Nimm Wohnung in Nazareth“. Wohl ist Joseph nichst Maria
am meisten hineingenommen in das Geheimnis des menschgewordenen Gottes-
sohnes, aber er erfihrt nur seine gewissermaflen dunkle, in der heiligen Gewéhn-
lichkeit verborgene Seite. Um ihn herum vollzieht sich das Auflergewdhnliche.
Elisabeth empfangt in ihrem Alter; Maria, seine Braut, wird Mutter vom Heiligen
Geiste; Engel erscheinen, umleuchtet von der Herrlichkeit des Herrn, die Hirten
stehen geblendet vor der Menge himmlischer Heerscharen und héren ihr seliges
Gloria; ein Stern kiindet den Weisen im Morgenland die Geburt des Kénigs, und
sein Glanz fihrt sie wunderbar bis zum Orte, da das Kind war. Es ist, als ob die
Himmel weit offen stiinden und Stréme von gottherrlichem Licht sich auf die Erde
ergbssen — Joseph aber steht in seinem Schatten.

Von dem Gloriajubel itber Bethlehem erfahrt er erst durch die Hirten, er selbst
dient derweil im Dunkel des Stalles. Sein Anteil ist immer nur die leise Stimme
im Traume. Und im Gegensatz zur sichtbar werdenden Herrlichkeit erfihrt er von
vornherein das Dunkel der Unbegreiflichkeit Gottes: der menschgewordene Gott
muf in eine Krippe gebettet werden, weil in der Herberge kein Platz fiir ihn ist;
néchtliche Flucht mufl den Herrn der Welt vor seinen Verfolgern retten. Der Knabe
wichst heran ohne sichtbares Aufbrechen seiner Gottesherrlichkeit, und das einzige
Mal, da er den Rahmen des schlichten Kindes sprengt — wo die Schriftgelehrten
iber ihn staunen —, bedeutet es bitterste Not fir die suchenden Eltern.

Als Jesus endlich sein erstes Wunder wirkt ,und seine Herrlichkeit offenbart*
und seine Jinger an ihn glaubten, da erlebt es Joseph nicht mehr. So steht Josephs
Leben ganz im Dunkel des Glaubens, — in niachster Nihe bej Dem, der Gott von
Gott und Licht vom Lichte ist, aber ganzlich bedeckt vom Schatten der ,lichten
Wolke®. Wir diirfen uns denken, dafl Joseph dieses alles voll und ganz bejaht. Er
verlangt nicht dan_ach, den Glanz der Engel, die in sein Leben eintreten, selbst zu
schauen; er braucht es nicht, daf die verborgene Herrlichkeit des Gottessohnes ein-
mal durchbricht durch die Hiille des Leibes wie auf dem Tabor, ihm genigt die
demiitige heilige Gewdhnlichkeit, der verborgene Alltag, das Dunkel des Glaubens.
Gerade darin aber tritt Joseph in eine besondere Nihe zu seinem gottlichen Sohn,
der sich selbst in die Knechtsgestalt erniedrigte und in den Gehorsam, ja in den Ge-

3



34 Alice Scherer

horsam bis zum Tod am Kreuze. Vorher aber nimmt die Selbstentduflerung des
Herrn durch dreifig Jahre hindurch die Form des verborgenen Lebens in der
Familie an.

~Und er war ihnen untertan® (Lk 2, 54). Diese paar Worte bergen nicht nur das
Geheimnis des gottlichen Schweigens, sie umschliefen auch die Geistesfreiheit und
Glaubensgrofie seines Pflegevaters. Stellen wir uns doch einmal vor, was es bedeutet,
Tag um Tag in den kleinen Wirklichkeiten des Alltags zusammenzuleben — vom
Aufstehen in der Frihe angefangen, dann die Morgenmahlzeit, die stets gleichen
Arbeiten in Haushalt und Werkstatt, Mittagsmahl und wieder Arbeit bis zum
Abend, Miidigkeit und Ruhe, und so weiter Tag um Tag — und in diesen géinzlich
unfeierlichen Formen des Werktags das Geheimnis zu erleben, dafl der, der da
arbeitet und it und schlift, der Sohn Gottes ist. Anbetend auf den Knieen liegen
vor dem Kinde, das ist leicht. Aber in dieser inneren Anbetung verharren und doch
sich den Forderungen jeder Stunde des Alltags hingeben, das setzt in gleicher Weise
Tiefe des Glaubens und Grofle des Herzens voraus. Erlebt man nicht oft, wie Men-
schen gerade diese Spannungen nicht zu ertragen vermdgen? Wenn das Heiligste,
im Schauer zu Verehrende, zugleich die tagliche Gewohnheit wird? Der Sakristan,
der in der Nihe des Allerheiligsten und doch mit den gewdhnlichsten Verrichtungen
beschiftigt ist, der nicht auf den Knien bleibt, weil ihm nun eben seine Arbeit ob-
liegt, und der auch bei all seinem Putzen und Fegen und Gieflen und Aufstellen
in der inneren Ehrfurcht verharrt, nicht mit bewufitem Vorsatz, sondern aus einer
zur Selbstverstandlichkeit gewordenen Liebe (ist es zu verwundern, wenn diese Hal-
tung von den Dienern des Heiligtums nicht immer erreicht wird?) —, dies stellt im
schwachen Gleichnis das dar, was ein ganzes Leben lang von Joseph verlangt und
geleistet wurde.

JEr war ihnen untertan* — das bedentet aber dariiber hinaus, dafl es zu den
Pflichten des Pllegevaters gehért, den Sohn in die Aufgaben des taglichen Lebens,
in die dufere Beobachtung des Gesetzes einzufithren, dafl er Lehrer seines Herrn
sein muR, und Joseph erfilllt diese Aufgabe in glaubiger Demut. Er muf}, da ihm der
ewige Sohn in Gestalt eines Kindes anvertraut ist, das da ,heranwichst und zu-
nimmt an Alter und Weisheit®, dieses Kind seinen Platz im Familienkreis redlich
darstellen lassen. Das bedeutet, dafl er das Kind, den Knaben, den heranwachsenden
Jesus zu den Diensten in Haus und Handwerk heranzieht, wie sie diesem Alter ent-
sprechen. Joseph mufi den Mut haben, in Schlichtheit zu verlangen und anzunehmen,
was der Herr selber spiter formulieren wiirde: ,Der Menschensohn ist nicht gekom-
men, sich bedienen zu lassen, sondern zu dienen.* Wie es der Hauptmann von Ka-
pharnaum in der Wahrheit der Demut von sich feststellt: ,Siche, auch ich bin ein
Mensch, der Obrigkeit untertan, aber ich habe e¢inen Diener; wenn ich ihm sage:
Komm, so kommt er, geh, so geht er, tue das, so tut er es“, — so hat Joseph den Mut,
in géttlichem Auftrag zu dem Sohn Gottes zu sagen: ,geh” und ,komm*“ und ,tu
das“ und damit dem Herrn dic Méglichkeit zu geben, wirklich ,der Menschensohn®
zu sein.

,Er war ihnen untertan® — das ist uns ein Wort aus dem Evangelium, das Jo-
sephs Grofe ahnen lifit. Ahnlich klingt jenes andere Wort: ,Jesus ward fiir den
Sohn Josephs gehalten®; auch hier wird zunéchst die Sohnesstellung Jesu im Fami-



Der gute und getreue Knecht 35

lienverband, unter der viterlichen Gewalt Josephs ausgesagt, doch dahinter er-
schliefit sich dem betrachtenden Blick ein Bereich von groflerer Tiefe und Herbheit.
Schon die Ausdrucksform des Evangeliums macht es dem Leser deutlich: ,er wird
gehalten®, Joseph galt als Vater, aber er war nicht Vater im eigentlichen Sinn. Und
Joseph weif§ dies — oh, er weif es nur zu gut. Wohl gilt Jesus vor dem Gesetz als
sein Sohn, wohl hat er alle Vaterpflichten an ihm zu erfiillen, und es ist sein inner-
stes Anliegen, sie in restloser Treue und selbstlosester Liebe zu erfiillen, sei es im -
Sorgen und Behiiten, sei es auch im Annehmen des kindlichen Gehorsams — wohl
erfahrt er auch das Gliick, das Kind aufblithen zu sehen, ,es wuchs heran und er-
starkte, ward voll Weisheit, und Gottes Liebe ruhte auf ihm* (Lk 2, 40), — aber
dieses weifl er dabei in voller Klarheit: Sohn, wahrhaftig Sohn ist ihm Jesus nicht.
So, wie sonst die Bindung von Fleisch und Blut zwischen Vater und Sohn besteht, wie
das wirkliche Verhiltnis vom hilfsbedirftigen Kind zum starken Vater sich voll-
zieht, so wie das elementare Vatererleben sich erfihrt: ,Du bist mein Kind, du ge-
horst mir® (freilich nicht im Sinne eines beherrschten Eigentums, sondern als Auf-
gabe), —: so kann das Verhiltnis zwischen Joseph und seinem Pflegesohn nie sein.
»Mein Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt®, kann nur der Vater-Gott im
Himmel zu Jesus sprechen. Joseph weifl, bei aller Nihe, aller Vertrautheit, um die
Unendlichkeit des Abstandes.

Und noch gilt es diesen Abstand zu wahren gegeniiber dem Verhiltnis von Ma-
ria und Jesus. ,Selig der Schofl, der den Herrn getragen, selig die Brust, die ihn ge-
nihrt hat, selige Gemeinsamkeit zwischen Mutter und Kind, in die kein Dritter
einzutreten vermag. Joseph weifl das und bejaht es und steht ehrfiirchtig beiseite.

Und einmal geschieht es, dafl der Sohn selber diese Grenze errichtet zwischen sich
und den nichsten Menschen, denen, die die Schrift gerade zu Anfang jenes Berichtes
in rihrender Weise seine ,Eltern® nennt (Lk 2, 41—50). Da der zwélfjihrige
Knabe zum erstenmal mit nach Jerusalem zam Osterfeste zieht, und ,er blieb zuriick,
und seine Eltern wufiten nichts davon. Sie glaubten, er sei bei der Karawane und
gingen eine Tagereise mit, dann suchten sie ihn bei den Verwandten und Bekannten.
Als sie ihn aber dort nicht fanden, kehrten sie nach Jerusalem zuriick und suchten
ihn dort.“ Was das bedeutet haben mag, drei Tage und drei schlaflose Nichte im
Suchen nach dem verlorenen Knaben, kénnen wir kaum ermessen. So ganz ist ihrer
beider Herz mit Leid erfillt, dafl die Woge iiberquillt in dem Augenblick, da
sie ihn mitten im Tempel unter den Lehrern sitzend fanden: ,Kind, warum hast
du uns das getan? Siehe, dein Vater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht!*
Maria beruft sich auf die elterliche Verantwortung: ,Kind“, nennt sie ihn, und
»dein Vater und ich“, wir haben dich mit Schmerzen gesucht. Aber aus dem Kind
redet gottliche Majestit: , Warum habt ihr mich gesucht? Wufltet ihr nicht, daf ich
in dem sein mufl, was meines Vaters ist?“ , Meines Vaters“ — klar wird die Aussage
dem Wort Mariens gegeniibergestellt. Eigentliches Vaterrecht und herrschaftliche
Gewalt in Jesu Leben hat der Vater im Himmel, und wo er verfiigt, da muf} alle
Riicksicht auf die Mutter und den Pflegevater schweigen.

»Sie verstanden nicht, was er ihnen damit sagen wollte®. Sie nahmen das seltsame
Wort hinein in ihr Herz und es sinkt darin ein, zugleich mit einem seltsamen und
fremden Schmerz, der nie mehr ganz schweigt. Ja, Maria wird sein Schneiden (hatte

¥



36 Alice Scherer

-nicht Simeon von einem Schwert gesprochen, das ihre Seele durchbohren wird?) aufs
neue und tiefer verspiiren, wenn er bei der Hochzeit von Kana zu ihr sagen wird:
,Weib, was habe ich mit dir zu tun? Meine Stunde ist noch nicht gekommen®, die
Grenze betonend zwischen ihrer miitterlichen Liebe und der strengen Forderung des
Vaters, die auf ihm liegt, und so fort iiber die Trennung wahrend seiner Lehrtatig-
keit (,Wer ist meine Mutter und mein Bruder? Wer den Willen meines Vaters tut,
der ist mir Mutter und Bruder und Schwester!“) bis zum letzten ablésenden Wort
vom Kreuze herab: ,Weib, siche, da ist dein Sohn!®

Noch ist es nicht so weit. Noch ,zog er mit ihnen herab nach Nazareth und war
ihnen untertan® (Lk 2, 51). Aber die unsichtbare Grenze bleibt. Vor allem wird es
Joseph sein, der sie spiirt und achtet. Die Kindheit Jesu ist voriber, die Zeit, da er
das Kind im Arme tragen und die Zeichen der Zirtlichkeit und Vertraulichkeit mit
ihm tauschen durfte, wie sie diesem Alter zukommen. In bauerlichen Familien 1aft
sich heute manchmal noch beobachten, wie sich die Umgangsform dndert einem
Sohn gegeniiber, der Geistlicher wird. Das ganze Verhalten der Geschwister und
der Eltern, oft bis zum ,Ihr* oder ,Sie“ der Anrede-Form, betont den Abstand, die
Ehrfurcht vor dem ,Herrn“. Das ist ein schwaches Beispiel dafiir, wie sich der Akzent
der Beziehungen verschiebt zwischen Joseph und seinem Pflegesohn. ,Er mufl wach-
sen, ich aber mufl abnehmen®, das Johanneswort gilt auch hier. Wahrend Jesus her-
austritt aus dem Dunkel seines verborgenen Lebens in die 6ffentliche Lehrtatigkeit,
in den Frweis seiner Macht durch die Fiille der Wunder, hineintritt in den offenen
Kampf mit den Fithrern des Volkes Israel, freilich fir eine kleine Weile untergeht
im Geheimnis des Kreuzes, aber dann um so strahlender aufersteht, geht Joseph
ganz und gar unter im Dunkel des Schweigens von Nazareth.

Auch hier folgen wir der Schrift.

Sie belehrt uns ja nicht nur durch das, was sie uns sagt, sondern auch durch das,
woriiber sie schweigt. So ist es sicher nicht von ungefihr, dafl sie nicht ein einziges
Wort aus dem Munde Josephs berichtet. Nie tritt er so in den Vordergrund, daf} er
selbst redet. Selbst beim Wiederfinden Jesu im Tempel, da doch auch sein Herz voll
ist von Sorge, Angst, Nichtverstehen und befreiendem Aufatmen, ist es Maria, die
ihrer beider Not ins Wort fafit. Joseph schweigt, und nun schweigt auch die Schrift
iiber ihn. ,Ist er nicht der Sohn des Zimmermanns?“ heifit es einmal noch, da seine
Vaterstadt an Jesus Anstof nimmt (Mt 13, 55). Aber es scheint, dafl nur die Erinnerung
an Joseph auflebt, dafl er selbst bereits verstorben ist; in dem Parallelbericht bei
Markus (6, 8) ist nur von Maria die Rede; auch wird sein Name nicht genannt bei
der Hochzeit von Kana, noch beim Aufbruch nach Kapharnaum (Jo 2, 12). So dicht
liegt der Schleier des Schweigens, dafi wir nicht einmal {iber Josephs Tod etwas er-
fahren. Nur so weit berichtet die Schrift tiber ihn, als er in notwendigem Zusammen-
hang mit dem menschgewordenen Herrn steht. Solange Jesus einen Pflegevater
brauchte in den Ereignissen seines Lebens, wird dessen Aufgabe gedacht; so wie der
Herr hinaustritt, versinkt die Gestalt Josephs. Das ist nicht Zufall. Das ist nicht Un-
gerechtigkeit — die Herrlichkeit Josephs im Reiche des Vaters hebt nun ja an, und
seine Glorie in der Kirche, nachdem sich auch hier jahrhundertelang sein Dunkel
fortgesetzt hatte, leuchtet nun, heller und heller — das ist die wirklichkeitsent-
sprechende Folgerichtigkeit aus der Lebensaufgabe Josephs. Er hat eine Funktion



Die Bedeutung des Seclengrundes fiir die Betraditung IV 37

zu erfiillen — eine iberaus wichtige und bedeutsame und notwendige — um dieser
Funktion willen ist er da, und mit ihrer Ecfallung tritt er zuriick.

Der gute und getreue Knecht — das ist die Formel seines Lebens. Daf er den
Dienst tun darf, das ist in sich selber Gnade und Auserwihlung und Gliick.

Und so wird Joseph der Heilige unseres Alltags, der Fiihrer unseres Weges in die
heilige Gewahnlichkeit, in den unscheinbaren, seiner selbst nicht achtenden getreuen
Dienst, das Vorbild der Vereinigung von Nihe und Ferne zu Gott, von vita contem-
plativa und vita activa, von Gebet und Arbeit.

Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung IV
Von Joh. B. Lotz S.J., Pullach bei Miinchen

Vielleicht wird mancher, der unsere Aufsitze iiber die Bedeutung des Seelen-
grundes fiir die Betrachtung verfolgt hat (Jahrgang 1950, Heft 2, S 121—130;
Heft 3, S. 214—225; Heft 6, S. 435—447), noch nicht iiber ein gewisses zwiespiltiges
Schwanken hinauskommen. Einerseits sicht er ein, daf sich die Betrachtung nur durch
die Einwurzelung in den Seelengrund zur Meditation vollenden kann. Anderseits
scheinen ihm gerade dieser Einwurzelung so schwerwiegende Bedenken entgegenzu-
stehen, dafl er es fiir ratsamer hilt, auf die eigentliche Meditation zu verzichten und
sich mit der gewohnlichen Betrachtung zu begniigen. Danach wire die Finkehr in den
Seelengrund eine Forderung, die zwar theoretisch einleuchtend, aber praktisch nicht
durchfithrbar ist.

Soweit wir die Dinge {iberblicken, hemmen die eben erwihnte praktische Durch-
fihrung vor allem zwei Gruppen von Einwinden. Zum ersten sagt man, der Riick-
gang auf den Seelengrund sei zu gefdhrlich, weil er zahllosen Verirrungen Anlafl
biete. Zum zweiten meint man, dieser Riickgang sei als Weg fiir alle, die sich um das
innere Leben mihen, unmdglich, weil er gewi einigen Auserwahlten durch beson-
dere Begnadung gelingen, keineswegs jedoch ven den meisten methodisch vollzogen
werden kénne.

Damit sind unseren abschlieRenden Darlegungen zwei Aufgaben gestellt. Zunichst
gilt es, den Gefihrdungen nachzugehen, die mit der Einkehr in den Seelengrund ge-
geben sind, und deren Uberwindung anzubahnen; hierbei wird die Unterscheidung
der Geister wichtig sein, fiir die Ignatius von Loyola in seinen Exerzitien unentbehr-
liche Regeln aufstellt. Dann gilt es, die Wege aufzuzeigen, die wenigstens indirekt
zu jener Einkehr in den Seelengrund fithren, die durch direkte Methoden nicht erzielt
werden kann.

L

Einer ersten Gefahr sind zwar schon unsere bisherigen Darlegungen immer wieder
begegnet; doch wollen wir sie ihrem Kern nach hier noch einmal ins Auge fassen.
Es handelt sich um das Bedenken, ob nicht durch die Riickfithrung der Meditation
auf den Seelengrund das Personale dem Impersonalen, das Freie dem Unfreien und
das Bewufite dem Unbewufiten ausgeliefert werde. Eine solche Auslieferung wire
eine Verirrung, weil der unaufhebbare Adel des geistigen Lebens verlangt, dafl dem
Personalen, Freien und Bewufiten der Primat zukomme,





