Die Bedeutung des Seclengrundes fiir die Betraditung IV 37

zu erfiillen — eine iberaus wichtige und bedeutsame und notwendige — um dieser
Funktion willen ist er da, und mit ihrer Ecfallung tritt er zuriick.

Der gute und getreue Knecht — das ist die Formel seines Lebens. Daf er den
Dienst tun darf, das ist in sich selber Gnade und Auserwihlung und Gliick.

Und so wird Joseph der Heilige unseres Alltags, der Fiihrer unseres Weges in die
heilige Gewahnlichkeit, in den unscheinbaren, seiner selbst nicht achtenden getreuen
Dienst, das Vorbild der Vereinigung von Nihe und Ferne zu Gott, von vita contem-
plativa und vita activa, von Gebet und Arbeit.

Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung IV
Von Joh. B. Lotz S.J., Pullach bei Miinchen

Vielleicht wird mancher, der unsere Aufsitze iiber die Bedeutung des Seelen-
grundes fiir die Betrachtung verfolgt hat (Jahrgang 1950, Heft 2, S 121—130;
Heft 3, S. 214—225; Heft 6, S. 435—447), noch nicht iiber ein gewisses zwiespiltiges
Schwanken hinauskommen. Einerseits sicht er ein, daf sich die Betrachtung nur durch
die Einwurzelung in den Seelengrund zur Meditation vollenden kann. Anderseits
scheinen ihm gerade dieser Einwurzelung so schwerwiegende Bedenken entgegenzu-
stehen, dafl er es fiir ratsamer hilt, auf die eigentliche Meditation zu verzichten und
sich mit der gewohnlichen Betrachtung zu begniigen. Danach wire die Finkehr in den
Seelengrund eine Forderung, die zwar theoretisch einleuchtend, aber praktisch nicht
durchfithrbar ist.

Soweit wir die Dinge {iberblicken, hemmen die eben erwihnte praktische Durch-
fihrung vor allem zwei Gruppen von Einwinden. Zum ersten sagt man, der Riick-
gang auf den Seelengrund sei zu gefdhrlich, weil er zahllosen Verirrungen Anlafl
biete. Zum zweiten meint man, dieser Riickgang sei als Weg fiir alle, die sich um das
innere Leben mihen, unmdglich, weil er gewi einigen Auserwahlten durch beson-
dere Begnadung gelingen, keineswegs jedoch ven den meisten methodisch vollzogen
werden kénne.

Damit sind unseren abschlieRenden Darlegungen zwei Aufgaben gestellt. Zunichst
gilt es, den Gefihrdungen nachzugehen, die mit der Einkehr in den Seelengrund ge-
geben sind, und deren Uberwindung anzubahnen; hierbei wird die Unterscheidung
der Geister wichtig sein, fiir die Ignatius von Loyola in seinen Exerzitien unentbehr-
liche Regeln aufstellt. Dann gilt es, die Wege aufzuzeigen, die wenigstens indirekt
zu jener Einkehr in den Seelengrund fithren, die durch direkte Methoden nicht erzielt
werden kann.

L

Einer ersten Gefahr sind zwar schon unsere bisherigen Darlegungen immer wieder
begegnet; doch wollen wir sie ihrem Kern nach hier noch einmal ins Auge fassen.
Es handelt sich um das Bedenken, ob nicht durch die Riickfithrung der Meditation
auf den Seelengrund das Personale dem Impersonalen, das Freie dem Unfreien und
das Bewufite dem Unbewufiten ausgeliefert werde. Eine solche Auslieferung wire
eine Verirrung, weil der unaufhebbare Adel des geistigen Lebens verlangt, dafl dem
Personalen, Freien und Bewufiten der Primat zukomme,



38 Jok. B. Lot

Zur Klarung der hier angerithrten Problematik grenzen wir uns zunichst von zwei
Extremen ab. Auf der einen Seite kann es nicht darum gchen, Verstand und Wille
sowie deren Tiatigkeiten durch den Seelengrund zu ersetzen. Das ist schon deshalb
unmoglich, weil der Seelengrund keine eigene, von Verstand und Wille unabhingige
Tatigkeit hat, sondern ganz und gar auf die Entfaltung und Vollendung durch die
Titigkeiten von Verstand und Willen hingerichtet ist, so daf es seinem Wesen wider-
spricht, von diesen abgetrennt und auf sich allein beschrinkt zu werden. — Aus dem-
selben Grunde kann auch nicht etwa eine Verminderung der Titigkeiten von Ver-
stand und Willen angestrebt werden, was auf ein unklares und kraftloses Sich-her-
umtreiben in der mifiverstandenen Tiefenschicht der Seele herauskime und gefihr-
lichen Verirrungen die Tore 6ffnen wiirde. Wie diese Verminderung der wesenhaften
Hinordnung des Seelengrundes auf seine Vollendung durch jene Titigkeiten wider-
streitet, so wird sie auch der Meditation nicht niitzen, sondern deren volle Entfaltung
im Keime ersticken.

Auf der andern Seite—und das ist das zweite Extrem —kann die Meditation eben-
sowenig in einem Tétigsein von Verstand und Willen Wurzel fassen, das restlos an
das innerweltlich Gegenstindliche verloren ist, von diesem sozusagen aufgezchrt
wird. Dazu kommt es oft, wenn nicht zumeist im alltiglichen Umgang mit den Din-
gen und Menschen; dazu neigt ebenso die Wissenschaft, besonders wenn sie sich in
dem ihr cigenen rationalen Zergliedern und Beweisen immer weiter vom Gesamt-
lebenszusammenhang und vom unmittelbaren Lebensvollzug entfernt. Hier tritt in
den Titigkeiten von Verstand und Wille, obwohl sie seinshaft immer und not-
wendig im Seelengrund verwurzelt bleiben, nicht mehr viel von dem im Seelengrund
vorgezeichneten Grundentwurf zutage. Indem sie so wurzellos werden, biiflen sie nicht
allein selbst ihre letzte Tiefe und Fiille ein, sondern sind auch nicht mehr imstande,
die ganze Tiefe und Fiille des innerweltlich Gegenstindlichen aufzuschliefen und
sich anzueignen. Darin vollzicht sich wirklich eine Minderung der Titigkeiten von
Verstand und Willen, in der die Meditation nie gedeihen kann, ja verkiimmern und
absterben muf. Solch ein Téatigsein widerspricht auf das schirfste ihrem Wesen, weil
es den genauen Gegenpol zur meditativen Geisteshaltung darstellt.

Zwischen diesen beiden Extremen liegt der Weg, den wir bei der Riickfithrung der
Meditation auf den Seelengrund im Blick haben. Alles kommt auf ein kdchstentfal-
tetes Tdtigsein von Verstand und Willen an, und zwar gerade dadurch hchstentfal-
tet, dafl es auf den Seelengrund zuriickgefithrt oder auf das innigste in diesen ein-
gebettet ist. In dem Mafle seiner Einkehr in den Seelengrund wird nimlich dieses
Tatigsein von dem dort vorgezeichneten Grundentwurf beherrscht, bringt es die Aus-
richtung des Menschen auf Gott oder dessen abwesende Anwesenheit zur Verwirk-
lichung. So gewinnen die Tétigkeiten von Verstand und Willen nicht nur in sich
selbst ihre letzte Tiefe und Fiille, sondern sind auch erst von hier aus imstande, das
gegenstandlich Begegnende in seiner letzten Tiefe und Fiille aufzuschliefen und sich
anzueignen. Allein diese Art der Hochststeigerung des geistigen Lebens erzeugt die
meditative Geisteshaltung und entspricht dem Wesen der Meditation, die nur in
ciner solchen Atmosphire aufblihen und ihre Vollendung erreichen kann.

Nach allem wird von uns der Primat des Personalen oder des Bewuflten und Freien
keineswegs in Frage gestellt. Viclmehr kommt es einzig darauf an, dafl diese Zone



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung IV 39

von all dem, was das Unter- und Hintergriindige der Seele enthilt, befruchtet werde,
damit sie nicht, von ihren Wurzeln abgeschnitten, verdorre nnd gerade dadurch ihren
Primat verliere. Freilich erfihrt das Personale, je inniger es sich dem Seelengrund
vermihlt, eine fortschreitende Uerwandlung, die aber nie und nimmer seine oben er-
wihnte Auslieferung oder gar Aufhebung bewirkt, sondern seine reinste und edelste
Ausprigung bedeutet.

Inhaltlich geschen, tritt, wie bereits gesagt wurde, das Thema ,Gott* mehr und
mehr in den Vordergrund. Formal gesehen, gewinnen gewisse Ziige im Téatigsein
von Verstand nnd Willen die Oberhand, die zwar dem Treiben des Alltags und dem
Forschen der Wissenschaft oft diametral entgegengesetzt sind. Diese Verwandlung
wird aber nur der Oberflichliche als Verkiimmerung, der Ticfblickende hingegen als
letzte Bereicherung werten.

Heben wir einige Ziige hervor. Die Tiefe und Fiille, die vom Seelengrund her
in allem sichtbar wird, stellt sich in den Téatigkeiten von Verstand und Willen nicht
als Ausbreitung des Vielerlei dar, sondern verleiht Einfachheit und Stille oder eine
Reife, die in dem Einen das Viele umgreift, weil sie bei dem Grund des Vielen ver-
weilt; das besagt Vollendung, nicht Primitivitit. — Ferner wird sich die befruch-
tende Kraft des Seelengrundes darin zeigen, dafl alle Aktivitdt von der Passivitdt
und alles Hervorbringen vom Empfangen immer machtiger getragen und bestimmt
wird. Da jedes menschliche Hervorbringen im Empfangen wurzelt, hingt vom
Reichtnm des Empfangens die Grofie des Hervorbringens ab, so dafl ein vom Emp-
fangen losgerissenes Hervorbringen zu einer kilmmerlichen oder krampfhaft iber-
steigerten Anstrengung, auf jeden Fall aber zum Leerlauf wird. Auflerdem verlangt
die Passivitdt selbst den aktiven Einsatz, weil schon die Aneignung des Empfangenen
nur durch ein Eigentun moglich ist, dessen Tiefe und Kraft mit dem Reichtum des
Empfangenen zunimmt. — Endlich besagt die Einkehr in den Seelengrund, daf die
Freiheit sich von der ihr im Grundentwurf vorgezeichneten Linie fithren 14t und sich
damit in die Verfiigung eines andern begibt. Darin kann nur jener eine Minderung
oder gar Leugnung der Freiheit erblicken, der deren Vollendung allein in dem will-
kiirlichen Ausschwirmen sieht, das meist entweder Knechtschaft ist oder dazu fiihrt.
Tatsdchlich bedeutet: sich filhren lassen und sich in die Verfigung eines andern
begeben keineswegs, dafl der Mensch seine Freiheit wegwirft oder von anderswoher
vergewaltigt wird; das ist vielmehr selbst eine Tat der Freiheit. Wie das Emp-
fangen, so geht schlieBlich auch die Fithrung von Gott aus, der gerade dadurch, daff
er die Freiheit an sich zieht, bewirkt, daf sie selbst sich zu ihm hin ffnet.

Eine zweite Gefahr wird mehr oder minder ausgesprochen darin gefunden, dafl
mit dem Sich-6ffnen fiir den Seelengrund allerlei Zerstirerisches iiber den Menschen
Gewalt gewinnt. Beschreitet man mit den Titigkeiten von Verstand und Willen
festgeformte Bahnen, so kann einem das Ungeformte oder wenigstens Zweideutige,
das aus den Tiefen der Seele empordringt, nicht verwirren und in die Irre fiihren.
So konnten zahllose schwere Kdmpfe und dunkle Niederlagen, die den Menschen
auf seinem Weg durch die Jahrhunderte immer wieder belastet und ihm unermef-
lichen Schaden zugefiigt haben, von threr Wurzel her itberwunden werden.

Insbesondere fiirchtet man die Urgewalt des Triebhaften, das aus der sinnlichen



40 : Joh. B. Log

Lebensstufe aufsteigt. Weil dieses seit der Erbstinde sein selbstverstandliches Mafl
verloren hat und der Mensch der bésen Begierlichkeit unterworfen ist, droht es alles
zu tiberschwemmen und zu zersetzen. Vor allem hat sich immer wieder eine gefihr-
liche Verschmelzung der Gottinnigkeit mit schwichlicher Sentimentalitit und dumpf
schwelender Sexualitdt bemerkbar gemacht.

Unsere Stellungnahme zu dieser Gefahr, die zweifellos echt und durchaus ernst-
zunchmen ist, geht davon aus, daf eine Abschniirung des vollbewuBten Lebens vom
Seclengrund weder ratsam noch méglich ist. Sie ist nicht ratsam gerade um des
bewufiten Lebens willen, da dieses sonst verkiimmert, ja verdorrt und jede tiefere
Gerichtetheit einbiifit; der Schaden, der dadurch der Gottinnigkeit und besonders
der Meditation erwachsen ist, wird meist nicht hinfeichend beachtet, ist aber tat-
sdchlich unabsehbar. — Sie ist nicht moglich, weil das Unter- und Hintergriindige
der Seele viel zu machtig ist, als dafl es sich einfach ausschalten oder auf die Dauer
verdriangen liefe. Einmal wird es sicher durchbrechen, nachdem es lange oder
eigentlich immer schon im Verborgenen am Werke war, und zwar meist in wild
wuchernder und entarteter Gestalt. Deshalb werden durch die Methode des Ab-
schniirens, durch Ausschalten und Verdringen des Hintergriindigen nicht Kimpfe
und Niederlagen erspart, sondern meist Katastrophen vorbereitet, die den Menschen
unvorbereitet treffen und dann niederwerfen.

AufBerdem ist zu bemerken, daf der Seelengrund keineswegs ginzlich ungeformt
ist; vielmehr tragt er, wie wir frither sahen, seine eindeutige Tiefenstruktur und
unbeirrbare Gerichtetheit in sich. Einzig wenn es sich davon befruchten 1ifit, kann
das bewufite Tun seine Vollendung erreichen; es liefert sich also nicht dem struktur-
und richtungslosen Chaos aus, wenn es sich dem Seelengrund hingibt. — Doch ist
cbenso zuzugeben, dafl den Seclengrund zugleich eine gewisse Ungeformtheit
und Zweideutigkeit kennzeichnet. Seine Tiefenstruktur bedarf der Erfiillung, der
Durchgliederung, der Anwendung auf die jeweilige konkrete Situation und gewinnt
schliefllich erst durch das bewufite Ja oder Nein ihre letzte Findeutigkeit. Dabei
miissen Verstand und Wille ein eigenes Erarbeiten, eine personliche und irgendwie
schopferische Auseinandersetzung leisten. In diesem Ringen kann man sich natiirlich
tauschen und verirren; dieser Gefahr wird aber nicht unterliegen, wer behutsam
und aufrichtig zu Werke geht. Auf jeden Fall fiihrt nur so der Weg in die Tiefe,
wihrend das Sich-nicht-einlassen auf den Seelengrund und das Sich-halten an
fertige Formeln und ausgefahrene Bahnen vielleicht weniger gefahrvoll, aber auch
weniger fruchtbar ist. Sicher entfaltet sich eine bis an die Wurzeln greifende und
die innerste Lebendigkeit bewegende Meditation einzig im Wagnis.

Was das sinnlich Triebhafte im besonderen betrifft, so darf man zunichst das
Hinter- und Untergriindige der Secle nicht darauf einengen, wozu manchmal die
Neigung zu bestehen scheint. Aus unseren Darlegungen geht eindeutig hervor, dafl
der hier gemeinte Seelengrund vor allem im geistigen Bereich zu suchen ist. Doch
umfaflt er auch die sinnliche Sphire, zu der unsere Erérterungen iiber das Bildhafte
schon hingefiihrt haben. Trotz der erbsiindlichen Maflosigkeit dieser Sphire ist
gemifll unseren obigen Ausfithrungen ihr Ausschalten oder Verdriangen weder rat-
sam noch méglich. Wenn man ndmlich aus Furcht vor den Einbriichen des Sinnlichen
diesem die Tore verschliefit, breitet sich meist eine Geistesdiirre aus, die der Me-



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung IV 41

ditation wertvollste Antriebe entzieht; zugleich wird das Sinnliche unterirdisch ver-
wildern und sein Unwesen treiben, sowie in einem stindigen Kleinkrieg die Krifte
des Menschen aufzehren, bis es vielleicht eines Tages mit Urgewalt alle Dimme
wegspiilt. Deshalb gilt es, besonders in der Meditation, sich auch der sinnlichen
Sphire des Seelengrundes zu 6ffnen, um sich von ihr ebenso befruchten zu lassen,
wie sie vom Geiste her zu durchdringen und zu veredeln. Herrliche Bliiten solch
inneren Wachstums bietet die Brautmystik der Schrift und der Kirche.

Mit einer dritten und letzten Gefahr miissen wir nicht weniger ernst als mit den
beiden vorausgehenden rechnen. Solange sich der Mensch nur an das hilt, was im
hellen Lichtkreis der vollbewuften Titigkeit von Verstand und Willen liegt, kann
er das innere Geschehen iiberschauen und beherrschen, wird er gegen Uberfille des
Unvorhergeschenen weitgehend geschiitzt sein. Insbesondere ist der EinfluR der
verworfenen Engel der Tiefe oder der didmonischen Méchte auf ein solches durch die
Freiheit regiertes Leben von vornherein geschwicht. Hingegen steht der noch irgend-
wie ungeformte und in den Vollzug der Freiheit noch nicht aufgenommene Seelen-
grund ihrer Einwirkung viel mehr offen. Darauf hat vor kurzem auch K. Rahner
eindrucksvoll hingewiesen (Geistliches Abendgesprich iiber den Schlaf, das Gebet
und andere Dinge: diese Zeitschr. 23 (1950) 1—13). Wer sich also in der Meditation
dem Seelengrund 6ffnet, ist den Tauschungen und Verfilhrungen des Vaters der
Liige und des Menschenmérders von Anbeginn in besonders gefihrlicher Weise
ausgesctzt. Sollte man nicht diese Nihe zum Dimonischen fliechen und deshalb auch
vom Seelengrund sich mdglichst fernhalten?

Wir antworten zunichst, daf} sich kein Mensch ginzlich dem Einfluf der diabo-
lischen Gewalten entzichen kann, weil die Absonderung der vollbewufiten Titig-
keiten vom Seelengrund, wie wir sahen, nie restlos gelingt. Sollte aber jemand
meinen, er habe die Eingangstore des Damonischen endgiiltig versperrt, so wire das
eine verhdngnisvolle Tduschung; daraus erwichst leicht eine triigerische Sicherheit,
die nach dem frither Gesagten oft einem um so schrecklicheren Einbruch die Wege
bereitet.

Ferner kann es zu ciner solchen Erstarrung in den selbstgewihlten Bahnen kom-
men, daff man selbst Gott auf diese zwingen méchte und man fiir ein dariiber hinaus-
filhrendes Wirken seiner Gnade mehr oder minder unempfindlich wird. Das feste
Gehduse, das man sich baut, um den Teufel zu vertreiben, droht also auch Gott aus-
zuschlieflen. Damit derartige Gehiuse, die an sich durchaus ihren Sinn haben, nicht
mehr schaden als niitzen, miissen sie zum Seelengrund hin offenstehen, obwohl dann
neben Gott auch der Teufel eintreten kann.

Bedeutet aber diese Forderung nicht Uermessenheit? Verfehlt sie sich nicht gegen
die Mahnung: Wer die Gefahr liebt, geht darin zugrunde? Durch die Vermittlung
des Seelengrundes 6ffnet sich der Mensch zundchst und seiner Absicht nach einzig
Gott; deshalb wird dieser auch in ihn eintreten und in thm wirken. Zugleich bietet
das Sich-einlassen auf die Ungeformtheit des Seelengrundes notwendig auch den
Damonen einen gewissen Ansatzpunkt fiir ihren Einflufl, weshalb man mit diesem
selbstverstindlich rechnen mufl. Doch verhilt sich der Mensch zu Gott ganz anders
als zu den Diamonen; wihrend er seinen Gott herbeiruft und seinem Wirken sich



42 Joh. B. Lot

hingibt, kann er es nur nicht verhindern, daff auch die Dimonen sich eindringen,
gegen deren Umtriebe er sich mit allen Kriften abschirmt. Dabei wird der Auf-
richtige und Gutwillige immer erfahren, dafl ihm die Ddmonen letztlich nicht schaden
konnen, weil Gott bereits vor ihnen den Seelengrund in Besitz genommen hat und
sclbst sie bannt.

Von einem vermessenen Lieben der Gefahr kann also keine Rede sein. Vielmehr
geht es hier um das Fortschreiten von einer fraglichen Schein-Sicherheit zu der
ecinzig wahren Sicherheit. Alles dngstliche Sich-cinschlieflen in das selbstgebaute
Gehiuse kann lediglich eine Schein-Sicherheit bieten, deren Fraglichkeit oben schon
hinreichend angedeutet wurde. Einzig das Sich-loslassen in die Ungesichertheit des
Seelengrundes bringt die wahre Sicherheit, weil dort Gott selbst den Menschen auf-
fangt und mit seiner unendlichen Sicherheit umfingt. Wiederum zeigt sich, daf nur
im Wagnis der Mensch seine Vollendung in Gott erreichen und somit auch die
Meditation gedeihen kann.

Der von uns aufgezeigte Weg verlangt allerdings, daB der Mensch behutsam
und chrlich zu Werke gehe, dafl er die verschiedenen Einflisse oder Geister sorg-
faltig priife und nur den cindeutig von Gott kommenden und zu Gott fithrenden
folge, und zwar mit voller Hingabe. Hierbei ist es nicht immer leicht, das Rechte
zu treffen; dazu gehort, dafl man in der kostbaren Kunst und Gnade der Unterschei-
dung der Geister Erfahrungen sammelt und durch anhaltende Ubung eine gewisse
Meisterschaft erringt. Das wird gelingen, wenn man bei den groflen Meistern des
Gebetes in die Schule geht, die dafiir ans ihrem eigenen Erleben wertvolle Winke
hinterlassen haben. Eingangs wiesen wir bereits darauf hin, dafl besonders
Ignatius von Loyola in seinen Exerzitien Regeln fiir die Unterscheidung der
Geister aufgestellt hat, die hier unentbehrliche Dienste zu leisten vermdgen.

Durch seine geistlichen Ubungen will Ignatius den Menschen gerade iiber sein
selbstgebautes Gehiduse hinausfithren und damit seine Tiefen in Bewegung brin-
gen. Es ist ihm etwas Selbstverstindliches, dafl dabei verschiedene Geister ihren
Einflufl geltend machen; ja er meint sogar, das Ausbleiben solcher Einfliisse sei 2in
Zeichen dafiir, dafl der innere Vorgang der Exerzitien noch nicht richtig zur Ent-
faltung gekommen sei, dafl er also noch nicht die Tiefen der Seele oder den Seelen-
grund erfafit habe. Selbstverstindlich ist es fiir ihn auch, dafl neben dem guten
Geist der bose Geist in den Menschen eindringt; und er verlangt keineswegs, dafl
wir die Tiefenbewegung des Seelengrundes nicht anfkommen lassen oder schon im
Aufkeimen abdrosseln, weil sie nicht nur Gott einen Einlafi, sondern auch dem
Teufel einen Ansatzpunkt gewihren konnte. Ignatius weist uns lediglich darauf hin,
daf es von allergréfiter, ja ausschlaggebender Bedeutung ist, die verschiedenen
Regungen der Geister in uns unbedingt ernstzunehmen, sie genau zu beobachten,
griindlich zu priffen und dementsprechend eine eindeutige und entschiedene Stel-
lungnahme ihnen gegeniiber zu vollziehen.

Genauer gesprochen, hat es der Mensch bei diesen inneren Erfahrungen nach
Ignatius sicher nicht nur mit sich selbst zu tun. Auf der einen Seite sind die Antriebe,
die aus der noch natiirlich guten und gnadenhaft erhobenen Seele emporsteigen, von
dem Wirken Gottes und seiner Engel durchdrungen und umfangen. Auf der andern



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung 1V 43

Seite werden die Anfechtungen, die aus der durch Erbsiinde und personliche Siinde
verderbten Seele aufstehen, von den Einflisterungen des Teufels und seines An-
hanges uncerstiitzt und verstirkt. Wider die erhabensten Anregungen, die den
Menschen zu seiner Vollendung in Gott aufrufen, streiten somit die gefihrlichsten
Verlockungen, die ihn in seine Zerstdrung treiben. Diese sind um so gefihrlicher, weil
s der Geist der Finsternis versteht, sich in einen Engel des Lichtes zu verwandeln
und so durch Tauschungen zu betdren.

Wer sich der eigentlichen Meditation hingibt und damit dem Seelengrund 6ffnet,
mufl damit rechnen, daf er nicht nur dem Erhabensten, sondern auch dem Gefihr-
lichsten begegnet. Dieser Situation sieht Ignatius klar ins Auge in der Uberzeugung,
dafl sie durchgestanden werden mufl, und in dem Vertrauen, daf} sie durchgestanden
werden kann. Sie mufi durchgestanden werden, weil sie einzigartige Méglichkeiten
des Aufstiegs, die sich sonst verschliefen, bietet. Sie kann durchgestanden werden,
weil des Menschen Verstand und Wille, vereint mit Gottes Licht und Kraft, imstande
sind, die guten Einfliisse von den bdsen zu unterscheiden und jene gegen diese im
Kampf durchzusetzen. Hier zeigt sich wieder der mafigebende Primat der voll-
bewufiten Titigkeiten gegeniber dem Hintergrimdigen der Seele; liefle sich der
Mensch von den aufsteigenden Regungen wahllos treiben, so ginge er im Chaos
unter.

Die ignatianischen Regeln fir die Unterscheidung der Geister auch nur ihrem
wichtigsten Gehalt nach im einzelnen auseinanderzusetzen, iiberschreitet den Rahmen
unserer Darlegungen. Nur auf das Eine weisen wir kurz hin, dal eigenes Bemiihen
fiir sich allein gewohnlich nicht zum Ziele fuhrt, dafl es vielmehr des Beistandes
eines erfahrenen Seelenfiibrers bedarf.

II

Als zweite Aufgabe hatten wir uns gestellt, Wege aufzuzeigen und praktische
Winke zu besprechen, die wenigstens indirekt zur Einkehr in den Seelengrund
fihren, da diese durch direkte Methoden offenbar nicht erreicht werden kann.

Fragen wir noch etwas genauer, warum direkte Methoden hier nicht in Betracht
kommen. Direkt methodisch beeinflussen oder gar hervorbringen, 1ifit sich nur das,
was der Zone der bewufiten Titigkeiten von Verstand und Wille angehért, weil
wir nur dariiber eine unmittelbare Verfligung haben. Der Seelengrund aber und
darum auch die Einkehr in ihn liegen dieser ganzen Zone voraus und zugrunde; sie
ist deshalb dem unmittelbaren Eingriff entzogen; es geht eben um die Wurzel all
unseres Hervorbringens, die als solche nicht von uns hervorgebracht sein kann.

Von hier aus fillt Licht auf das, was man eine unechte und daher verkrampfte
Einkehr in den Seelengrund oder deren Pseudoformen nennen muf. Diese ver-
suchen etwas direkt zu erzwingen oder zu machen, was sich wesenhaft niemals er-
zwingen oder machen laft, ja, was durch solche Methoden gerade zerstort und ver-
citelt wird. Die verkrampfte Finkehr birgt mehrere Gefahren in sich. Zum ersten
verbaut sie den Zugang fir die echte Einkehr. Zum zweiten kann sie zu einem in
seiner Gesamtheit ungesund verschobenen Gebets- und Innenleben fithren, in dem
sich die Krifte der Seele verbrauchen, ohne dafl eine entsprechende Frucht zur
Reife kommt. Zum dritten kann die Verkrampfung allmihlich zum unertriglichen



44 Joh. B. Lot

Zwang werden, den der Mensch eines Tages, wenn er es noch vermag, abwirft,
um dann jedes Sich-Finlassen mit dem Seelengrund als unsinnige Verstiegenheit
abzutun.

Die Einkehr in den Seelengrund kann also hochstens indirekt methodisch be-
einfluflit werden. Sie mufl von selber langsam wachsen; wir konnen lediglich még-
lichst giinstige Wachstumsbedingungen herstellen, worin die indirekte Wegbereitung
besteht. Dabei handelt es sich um die Pflege von Haltungen, die teils den Vollzug
der Meditation selbst angehen, teils aber auch weit dariiber hinausgreifen und die
gesamte Lebenseinstellung prigen.

Den Vollzug der Meditation selbst betreffen alle die methodischen Anweisungen,
die Ignatius in seinen Exerzitien fiir die nihere und die entferntere Vorbereitung
der Betrachtung gibt; ihre Eigenart macht sie gerade geeignet, das Tiefenbewuftsein
zu formen oder eine Tiefenwirkung bis in den Seelengrund zu erzielen. Hierher ge-
horen aus der ndheren Uorbereitung die Vergegenwirtigung Gottes, das Vor-
bereitungsgebet und die sogenannten Voriibungen oder Priludien, aus der ent-
fernteren Vorbereitung das, was unter dem Titel ,Zusatze steht.

Die Vergegenwiartigung Gottes und die Bitte der zweiten Voribung wie auch das
Zwiegespriach am Schluf stellen die Meditation in den Raum einer personalen
Begegnung; dafl dies fiir das Vordringen zu den Tiefenschichten von grofler Wich-
tigkeit ist, werden wir noch sehen. Im Vorbereitungsgebet geht es um das Sam-
meln und das Bewegen aller Krifte und der ganzen Seele bis zu ihrem Grund auf
die Meditation hin und in sie hinein. Durch die erste Voriibung endlich wird die
Macht des Bildhaften, von dessen Tiefenwirkung schon im vorigen Aufsatz die
Rede war, fiir die Meditation fruchtbar gemacht.

Beziiglich der entfernteren Uorbereitung will Ignatius, dall man sich auf die
Betrachtung, die in der Frithe als erstes Werk mit unverbrauchten Kriften vollzogen
werden soll, schon am Abend vorher mit ganzer Seele hinrichtet. Es gilt, den Stoff
der Betrachtung auszuwihlen und sie planend zu entwerfen; dabei kann es nicht
ausbleiben, dafl man ihre Bewegung in gewissen Ansdtzen bereits vorausnimmt.
In dieser Verfassung soll man abends zur Ruhe gehen und morgens sich erheben,
ohne in der ganzen Zwischenzeit etwas Stérendes in sich eindringen zu lassen.
Offenbar ist es der Sinn solcher Anweisungen, dall am Abend ein innerer Vorgang
eingeleitet wird, der sich wihrend der Nacht ununterbrochen weiterentwickelt, um
am Morgen in der Betrachtung selber seine Vollendung zu erreichen. Bildlich ge-
sprochen, kénnte man sagen, am Abend werde ein Samenkorn in die Seele ein-
gesenkt, das wihrend der Nacht in die Tiefe sinkt und dort keimt, so daf dann am
Morgen der junge Keimling durch die Betrachtung zur Reife gebracht werden kann.
Wenn sich dieses Geschehen jeden Tag lebendig wiederholt, wird ganz von selbst
die Betrachtung iiber die Oberfliche der Seele hinausgreifen und in deren Grund
hineinwirken.

Fiigen wir hier noch einen Wink aus den Zusitzen an, der zwar die Betrachtung
selbst angeht, der aber ebenfalls einen Beitrag fiir unseren Zusammenhang liefert.
Ignatius will, dafl man in den Wahrheiten verweile, bei denen man besonders deut-
liche Anregungen erfihrt, weil so das Ziel der Betrachtung wirksamer erreicht



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung IV 45

werde, als wenn man sich dngstlich bemithe, den ganzen Stoff durchzuarbeiten, den
man sich ausgewdhlt hatte. Was Anregung heifdt, ist nichts anderes als eine Ziin-
dung, die von der Oberfliche her die Tiefenschichten der Seele erfafit hat; eine
solche Bewegung soll man ja nicht unterbrechen, sondern ausschwingen lassen, bis
sie all das vollbracht hat, was in ihr angelegt ist.

Wenden wir uns nunmehr den Wachstumsbedingungen zu, die iiber die Be-
trachtung und deren Vorbereitung hinaus die ganze Lebenseinstellung priigen. An
erster Stelle ist die Sammlung zu nennen, auf die schon das Vorbereitungsgebet hin-
gerichtet war. In dem hier gemeinten wesentlichen Sinne besagt sie, dafl in unserem
gesamten Lebensvollzug das uns gerade beschiftigende Gegenstindliche immer
transparenter werde, indem wir durch dieses hindurch auf die Grundbewegung
unseres Daseins zu- und in sie eingehen. So werden die zahllosen Dinge und Men-
schen, mit denen wir im Laufe unserer Tage und Jahre zu tun haben, uns nicht von
der abwesenden Anwesenheit Gottes ablenken, sondern immer tiefer in diese
hineinfithren. In Folge dessen gewinnen auch die scheinbar alltiglichsten und un-
wichtigsten Vorkommnisse Tiefe und Gehalt, weil wir daran immer irgendwie mit
unserer Gesamtseele, nicht nur mit einem Stiick ihrer Oberfliche beteiligt sind.
‘Wird aber schon in unserem gewéhnlichen Leben unsere Seele bis zu ihrem Grund
in Schwingung versetzt, so sind damit die besten Vorbedingungen dafiir gegeben,
dafl diese Tiefenbewegung erst recht und mit gesteigerter Intensitdt in der Me-
ditation gelingt.

Hiermit hingt auf das engste ein Zweites zusammen: jeder von uns mufl etwas
von der Offenheit und Ausgesetztheit des kinstlerischen Menschen in sich tragen.
Dazu gehort, dafl man nicht nur in dem lebt, was man sich selbst als Gehiduse gebaut
hat und woriiber man nach Belieben verfiigen kann; solche bleiben immer an die
Oberfliche gefesselt und in die Enge gebannt, sie gehen an ihrer starren Angstlich-
keit in unschépferischer Unfruchtbarkeit zugrunde. Thnen stehen die Menschen der
Empfianglichkeit fiir den unabsehbar dariiber hinausbrandenden Reichtum der
Seele und des Seins gegeniber, die sich von der Grundstromung alles Seienden
und besonders des Geistes zu Gott erfassen, tiberwiltigen und mitnehmen lassen,
die, so befruchtet, schépferisch in die Weite wachsen und aufblithen. Wer auf diese
Weise immer schon in der Tiefenbewegung des Seelengrundes lebt, wird noch mehr
in der Meditation darin mitschwingen und dadurch die grofien Uberwiltigungen und
Befruchtungen erfahren. — Wie den hier drohenden Gefahren des Sich-verlierens
im Uferlosen und sogar Ddmonischen zu begegnen ist, haben wir bereits im ersten
Teil besprochen.

Besonders in zwei Féallen scheint das Mitschwingen der Tiefenschichten am ehesten
zu gelingen, namlich beim Vollziehen von. editen Symbolen und bei menschlichen
Begegnungen.

Wenn wir Heutige dem Sichtbaren gegeniibertreten, sehen wir meist nur seine
Auflenseite. In ciner fast schon krankhaften Nichternheit nehmen wir lediglich
das Ding wahr, das sich uns direkt darbietet, chne daf} es uns zum ,Gleichnis“ wird.
Uns fehlt das Gespiir dafir, dafl sich im Sichtbaren immer schon das dahinter und



46 Jok. B. Lot

dariiber wesende Unsichtbare ankiindigt, indem es symbol- oder bildhaft in Er-
scheinung tritt. Dabei handelt es sich nicht um willkiirlich und schwirmerisch von
uns in die Dinge hineingedeutete Zusammenhange, sondern um urspriinglich von
Gott in sie hineingelegte Entsprechungen oder Analogien, kraft deren in der
. niederen Seinsstufe die hohere widerleuchtet. Zu diesem der Schopfung von Anfang
an notwendig innewohnenden Gleichnis-Charakter kommen die von Gott oder er-
leuchteten Menschen eigens geschaffenen Symbole. Sie kniipfen an die eben erwihn-
ten Entsprechungen an und fihren sie so fort, dafl sichtbare Gestalten entstehen,
deren Eigenart ganz von dem unsichtbaren Geheimnis bestimmt wird, dessen Aus-
druck oder Darstellung sie sind. Gleichnis und Symbol wirken in die Seelentiefe
des Menschen hinab, weil sie ihm die herzerschiitternde Kraft des Unsichtbaren
nahebringen, indem sie es im Gewande des Sichtbaren zuginglich machen.

Fiir wen Gleichnis und Symbol wahrhaft zu sprechen beginnen, dessen Seelen-
grund muf} in Bewegung geraten sein. Hier vollzieht sich wohl eine gegenseitige
Befruchtung. Je lebendiger der Seelengrund erweckt ist, desto tiefer wird der
Mensch diese Sprache verstehen; und je machtvoller und zwingender diese Sprache
in ihn eindringt, desto mehr wird der Seelengrund in seiner Ganzheit erfafit. So
werden der volle Reichtum der Symbole und der volle Reichtum der Seele zugleich
entbunden und vermihlt zu herrlicher Vollendung. — Wenn der Sinn oder das
Gespiir fiir Gleichnis und Symbol gepflegt und immer feiner ausgebildet wird,
und wenn damit stdndig innere Bewegungen bis in den Seelengrund hinabdringen,
so ist wiederum der Boden bereitet, aus dem die echte Meditation wachsen kann;
spielt doch das Bildhafte in ihr eine entscheidende Rolle.

Neben den Symbolen nannten wir vorhin die menschlichen Begegnungen. Viel-
fach sieht man heute im Menschen nur noch eine brauchbare Maschine oder ein
niitzliches Tier, nicht aber eine geistige Person. Tritt einer mit dieser Einstellung
dem andern gegeniiber, so wird davon kaum die Oberfliche der Seele gekriuselt,
weil in beiden das eigentlich Menschliche diberhaupt nicht in Schwingung kommt.
Bei einer wahrhaft menschlichen Begegnung hingegen 6ffnet sich der eine gerade als
Mensch oder von seiner personalen Mitte her dem andern, in dem er gleichfalls
den Menschen und dessen personale Mitte anspricht und zu wecken sucht. Freilich
kann eine solche Begegnung einen sehr verschiedenen Tiefgang erreichen; immer
aber wohnt ihr die Ich-Du-Beziehung inne, wenn diese auch erst bei intensiverer
Beriihrung ausdriicklich hervortritt und ihre eigentliche Innigkeit gewinnt. Nun ist
der Mensch wegen seiner natiirlichen und tibernatiirlichen Gottebenbildlichkeit nicht
nur das herrlichste Gleichnis unendlicher Geheimnisse, sondern er ist wegen dieser
Ebenbildlichkeit selbst schon ein unausdenkbares Geheimnis. Deshalb muf} eine
menschliche Begegnung mehr als jedes Symbol aus der Seelentiefe aufsteigen und
wieder den Seelengrund befruchten, und zwar um so méchtiger, je mehr die Be-
gegnung selbst in ihre Vollendung hineinreift,

Ein Mensch, der durch Jahre an solchen personalen Begegnungen gewachsen und
dadurch bis in seinen Seelengrund aufgelodkert ist, bringt die besten Voraus-
_ setzungen fiir die Meditation mit, die ja in ihrem Kern eine personale Begegnung
mit Gott verwirklicht. Allerdings sind zwei Erfordernisse zu erfiillen; einmal darf
bei der menschlichen Begegnung der Mensch nicht im Menschen untergehen, sonderm



Die Bedeutung des Seelengrundes fiir die Betrachtung IV 47

beide miissen einander in steigendem Mafle als Transparent Gottes erleben; so-
dann muf} die Meditation sich anch wirklich zu einer personalen Begegnung mit
Gott erheben. Hier zeigt sich wieder die Bedeutung Christi; die menschliche Be-
gegnung mit ihm ist zugleich Begegnung mit Gott.

Diese wenigen praktischen Winke lassen sich gewifl durch andere und vielleicht
bessere erginzen. Werden sie dem ehrlich Ringenden tatsichlich zur Einkehr in
den Seelengrund und damit zur wahren Meditation verhelfen? Dazu bemerken wir,
dafl die Einkehr in den Seelengrund zahllose Stufer zuldfit; wie sie in einem
rudimentiren Sinne nie ganz fehlt (sonst wiirde der Mensch anfhéren, Mensch zu
sein), so wird sie nie endgiiltig abgeschlossen sein. Bis zu welcher Stufe der einzelne
vordringt, hingt zum Teil schon von seiner natiirlichen Veranlagung ab, wird noch
entscheidender durch die von Gott gewihlte Gnadenfithrung bestimmt. Selbstver-
stindlich wird die Treue zu dieser Fithrung weiter kommen als die Lauheit und die
Schuld, die Gottes Pline vereiteln.

Wenn die Treue alle Mittel benutzt, die geeignet sind, den Zugang zur Seelen-
tiefe zu 6ffnen, so erfahrt sie dabei, dafl sie diese Mittel in geduldiger Wiederholung
immer und immer wieder anwenden muf. Sie sieht sich also auf den Weg der tag-
tiglich neu aufzunehmenden Eindibung gestellt, die in mithsamer Kleinarbeit die
Seele mehr und mehr bereitet und ohne folgerichtige Selbstitberwindung nicht aus-
kommt. Nur wer mit dieser Einiibung, die sicher nicht Selbstzweck ist, ernst macht,
dem werden sich die Tore zur Tiefe allmahlich weiter 6ffnen, der wird durch sein
Eigentun das Erdreich seiner Scele so auflockern, dafl darin Gottes Wirken sich ent-
falten und Gottes Samen wachsen kann.

Die Gesinnung und Absicht, in der das alles geschieht, darf nie und nimmer die
Sucht nach auflerordentlichen Erkenntnissen und ungewdhnlichen Begliickungen
oder gar eine selbstgefallige Uberheblichkeit sein. Vielmehr teilt Gott sich selbst
und seine Geheimnisse nur dem liebend sich Hingebenden und dem demiitig Bit-
tenden mit. Am wirksamsten fiihrt in die Tiefe des Seelengrundes und so in die
Reichtiimer Gottes einzig die Liebe.





