
Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung IV 37 

zu erfüllen • eine überaus wichtige und bedeutsame und notwendige • um dieser 
Funktion willen ist er da, und mit ihrer Erfüllung tritt er zurück. 

Der gute und getreue Knecht • das ist die Formel seines Lebens. Daß er den 
Dienst tun darf, das ist in sich selber Gnade und Auserwählung und Glück. 

Und so wird Joseph der Heilige unseres Alltags, der Führer unseres Weges in die 
heilige Gewöhnlichkeit, in den unscheinbaren, seiner selbst nicht achtenden getreuen 
Dienst, das Vorbild der Vereinigung von Nähe und Ferne zu Gott, von vita contem- 
plativa und vita activa, von Gebet und Arbeit. 

Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betraditun g IV 
Von Joh. B. L o t z S. J., Pullach bei München 

Vielleicht wird mancher, der unsere Aufsätze über die Bedeutung des Seelen- 
grundes für die Betrachtung verfolgt hat (Jahrgang 1950, Heft 2, S 121•130; 
Heft 3, S. 214•225; Heft 6, S. 435•447), noch nicht über ein gewisses zwiespältiges 
Schwanken hinauskommen. Einerseits sieht er ein, daß sich die Betrachtung nur durch 
die Einwurzelung in den Seelengrund zur Meditation vollenden kann. Anderseits 
scheinen ihm gerade dieser Einwurzelung so schwerwiegende Bedenken entgegenzu- 
stehen, daß er es für ratsamer hält, auf die eigentliche Meditation zu verzichten und 
sich mit der gewöhnlichen Betrachtung zu begnügen. Danach wäre die Einkehr in den 
Seelengrund eine Forderung, die zwar theoretisch einleuchtend, aber praktisch nicht 
durchführbar ist. 

Soweit wir die Dinge überblicken, hemmen die eben erwähnte praktische Durch- 
führung vor allem zwei Gruppen von Einwänden. Zum ersten sagt man, der Rück- 
gang auf den Seelengrund sei zu gefährlich, weil er zahllosen Verirrungen Anlaß 
biete. Zum zweiten meint man, dieser Rückgang sei als Weg für alle, die sich um das 
innere Leben mühen, unmöglich, weil er gewiß einigen Auserwählten durch beson- 
dere Begnadung gelingen, keineswegs jedoch von den meisten methodisch vollzogen 
werden könne. 

Damit sind unseren abschließenden Darlegungen zwei Aufgaben gestellt. Zunächst 
gilt es, den Gefährdungen nachzugehen, die mit der Einkehr in den Seelengrund ge- 
geben sind, und deren Überwindung anzubahnen; hierbei wird die Unterscheidung 
der Geister wichtig sein, für die Ignatius von Loyola in seinen Exerzitien unentbehr- 
liche Regeln aufstellt. Dann gilt es, die Wege aufzuzeigen, die wenigstens indirekt 
zu jener Einkehr in den Seelengrund führen, die durch direkte Methoden nicht erzielt 
werden kann. 

I. 

Einer ersten Gefahr sind zwar schon unsere bisherigen Darlegungen immer wieder 
begegnet; doch wollen wir sie ihrem Kern nach hier noch einmal ins Auge fassen. 
Es handelt sich um das Bedenken, ob nicht durch die Rückführung der Meditation 
auf den Seelengrund das Personale dem Impersonalen, das Freie dem Unfreien und 
das Bewußte dem Unbewußten ausgeliefert werde. Eine solche Auslieferung wäre 
eine Verirrung, weil der unaufhebbare Adel des geistigen Lebens verlangt, daß dem 
Personalen, Freien und Bewußten der Primat zukomme. 



38 Joh. B. Lo$ 

Zur Klärung der hier angerührten Problematik grenzen wir uns zunächst von zwei 
Extremen ab. Auf der einen Seite kann es nicht darum gehen, Verstand und Wille 
sowie deren Tätigkeiten durch den Seelengrund zu ersetzen. Das ist schon deshalb 
unmöglich, weil der Seelengremd keine eigene, von Verstand und Wille unabhängige 
Tätigkeit hat, sondern ganz und gar auf die Entfaltung und Vollendung durch die 
Tätigkeiten von Verstand und Willen hingerichtet ist, so daß es seinem Wesen wider- 
spricht, von diesen abgetrennt und auf sich allein beschränkt zu werden. • Aus dem- 
selben Grunde kann auch nicht etwa eine Verminderung der Tätigkeiten von Ver- 
stand und Willen angestrebt werden, was auf ein unklares und kraftloses Sich-her- 
umtreiben in der mißverstandenen Tiefenschicht der Seele herauskäme und gefähr- 
lichen Verirrungen die Tore öffnen würde. Wie diese Verminderung der wesenhaften 
Hinordnung des Seelengrundes auf seine Vollendung durch jene Tätigkeiten wider- 
streitet, so wird sie auch der Meditation nicht nützen, sondern deren volle Entfaltung 
im Keime ersticken. 

Auf der andern Seite•und das ist das zweite Extrem•kann die Meditation eben- 
sowenig in einem Tätigsein von Verstand und Willen Wurzel fassen, das restlos an 
das innerweltlich Gegenständliche verloren ist, von diesem sozusagen aufgezehrt 
wird. Dazu kommt es oft, wenn nicht zumeist im alltäglichen Umgang mit den Din- 
gen und Menschen; dazu neigt ebenso die Wissenschaft, besonders wenn sie sich in 
dem ihr eigenen rationalen Zergliedern und Beweisen immer weiter vom Gesamt- 
lebenszusammenhang und vom unmittelbaren Lebensvollzug entfernt. Hier tritt in 
den Tätigkeiten von Verstand und Wille, obwohl sie seinshaft immer und not- 
wendig im Seelengrund verwurzelt bleiben, nicht mehr viel von dem im Seelengrund 
vorgezeichneten Grundentwurf zutage. Indem sie so wurzellos werden, büßen sie nicht 
allein selbst ihre letzte Tiefe und Fülle ein, sondern sind auch nicht mehr imstande, 
die ganze Tiefe und Fülle des innerweltlich Gegenständlichen aufzuschließen und 
sich anzueignen. Darin vollzieht sich wirklich eine Minderung der Tätigkeiten von 
Verstand und Willen, in der die Meditation nie gedeihen kann, ja verkümmern und 
absterben muß. Solch ein Tätigsein widerspricht auf das schärfste ihrem Wesen, weil 
es den genauen Gegenpol zur meditativen Geisteshaltung darstellt. 

Zwischen diesen beiden Extremen liegt der Weg, den wir bei der Rückführung der 
Meditation auf den Seelengrund im Blick haben. Alles kommt auf ein hödistentfal- 
tetes Tätigsein von Verstand und Willen an, und zwar gerade dadurch höchstentfal- 
tet, daß es auf den Seelengrund zurückgeführt oder auf das innigste in diesen ein- 
gebettet ist. In dem Maße seiner Einkehr in den Seelengrund wird nämlich dieses 
Tätigsein von dem dort vorgezeichneten Grundentwurf beherrscht, bringt es die Aus- 
richtung des Menschen auf Gott oder dessen abwesende Anwesenheit zur Verwirk- 
lichung. So gewinnen die Tätigkeiten von Verstand und Willen nicht nur in sich 
selbst ihre letzte Tiefe und Fülle, sondern sind auch erst von hier aus imstande, das 
gegenständlich Begegnende in seiner letzten Tiefe und Fülle aufzuschließen und sich 
anzueignen. Allein diese Art der Höchststeigerung des geistigen Lebens erzeugt die 
meditative Geisteshaltung und entspricht dem Wesen der Meditation, die nur in 
einer solchen Atmosphäre aufblühen und ihre Vollendung erreichen kann. 

Nach allem wird von uns der Primat des Personalen oder des Bewußten und Freien 
keineswegs in Frage gestellt. Vielmehr kommt es einzig darauf an, daß diese Zone 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung IV 39 

von all dem, was das Unter- und Hintergründige der Seele enthält, befruchtet werde, 
damit sie nicht, von ihren Wurzeln abgeschnitten, verdorre und gerade dadurch ihren 
Primat verliere. Freilich erfährt das Personale, je inniger es sich dem Seelengrund 
vermählt, eine fortschreitende Verwandlung, die aber nie und nimmer seine oben er- 
wähnte Auslieferung oder gar Aufhebung bewirkt, sondern seine reinste und edelste 
Ausprägung bedeutet. 

Inhaltlich gesehen, tritt, wie bereits gesagt wurde, das Thema •Gott" mehr und 
mehr in den Vordergrund. Formal gesehen, gewinnen gewisse Züge im Tätigsein 
von Verstand und Willen die Oberhand, die zwar dem Treiben des Alltags und dem 
Forschen der Wissenschaft oft diametral entgegengesetzt sind. Diese Verwandlung 
wird aber nur der Oberflächliche als Verkümmerung, der Tiefblickende hingegen als 
letzte Bereicherung werten. 

Heben wir einige Züge hervor. Die Tiefe und Fülle, die vom Seelengrund her 
in allem sichtbar wird, stellt sich in den Tätigkeiten von Verstand und Willen nicht 
als Ausbreitung des Vielerlei dar, sondern verleiht Einfachheit und Stille oder eine 
Reife, die in dem Einen das Viele umgreift, weil sie bei dem Grund des Vielen ver- 
weilt; das besagt Vollendung, nicht Primitivität. • Ferner wird sich die befruch- 
tende Kraft des Seelengrundes darin zeigen, daß alle Aktivität von der Passivität 
und alles Hervorbringen vom Empfangen immer mächtiger getragen und bestimmt 
wird. Da jedes menschliche Hervorbringen im Empfangen wurzelt, hängt vom 
Reichtum des Empfangens die Größe des Hervorbringens ab, so daß ein vom Emp- 
fangen losgerissenes Hervorbringen zu einer kümmerlichen oder krampfhaft über- 
steigerten Anstrengung, auf jeden Fall aber zum Leerlauf wird. Außerdem verlangt 
die Passivität selbst den aktiven Einsatz, weil schon die Aneignung des Empfangenen 
nur durch ein Eigentun möglich ist, dessen Tiefe und Kraft mit dem Reichtum des 
Empfangenen zunimmt. • Endlich besagt die Einkehr in den Seelengrund, daß die 
Freiheit sich von der ihr im Grundentwurf vorgezeichneten Linie führen läßt und sich 
damit in die Verfügung eines andern begibt. Darin kann nur jener eine Minderung 
oder gar Leugnung der Freiheit erblicken, der deren Vollendung allein in dem will- 
kürlichen Ausschwärmen sieht, das meist entweder Knechtschaft ist oder dazu führt. 
Tatsächlich bedeutet: sich führen lassen und sich in die Verfügung eines andern 
begeben keineswegs, daß der Mensch seine Freiheit wegwirft oder von anderswoher 
vergewaltigt wird; das ist vielmehr selbst eine Tat der Freiheit. Wie das Emp- 
fangen, so geht schließlich auch die Führung von Gott aus, der gerade dadurch, daß 
er die Freiheit an sich zieht, bewirkt, daß sie selbst sich zu ihm hin öffnet. 

Eine zweite Gefahr wird mehr oder minder ausgesprochen darin gefunden, daß 
mit dem Sich-öffnen für den Seelengrund allerlei Zerstörerisches über den Menschen 
Gewalt gewinnt. Beschreitet man mit den Tätigkeiten von Verstand und Willen 
festgeformte Bahnen, so kann einem das Ungeformte oder wenigstens Zweideutige, 
das aus den Tiefen der Seele empordrängt, nicht verwirren und in die Irre führen. 
So könnten zahllose schwere Kämpfe und dunkle Niederlagen, die den Menschen 
auf seinem Weg durch die Jahrhunderte immer wieder belastet und ihm unermeß- 
lichen Schaden zugefügt haben, von ihrer Wurzel her überwunden werden. 

Insbesondere fürchtet man die Urgewalt des Triebhaften, das aus der sinnlichen 



40 /oh. B. Lot} 

Lebensstufe aufsteigt. Weil dieses seit der Erbsünde sein selbstverständliches Maß 
verloren hat und der Mensch der bösen Begierlichkeit unterworfen ist, droht es alles 
zu überschwemmen und zu zersetzen. Vor allem hat sich immer wieder eine gefähr- 
liche Verschmelzung der Gottinnigkeit mit schwächlicher Sentimentalität und dumpf 
schwelender Sexualität bemerkbar gemacht. 

Unsere Stellungnahme zu dieser Gefahr, die zweifellos echt und durchaus ernst- 
zunehmen ist, geht davon aus, daß eine Abstimmung des vollbewußten Lebens vom 
Seelengrund weder ratsam noch möglich ist. Sie ist nicht ratsam gerade um des 
bewußten Lebens willen, da dieses sonst verkümmert, ja verdorrt und jede tiefere 
Gerichtetheit einbüßt; der Schaden, der dadurch der Gottinnigkeit und besonders 
der Meditation erwachsen ist, wird meist nicht hinreichend beachtet, ist aber tat- 
sächlich unabsehbar. • Sie ist nicht möglich, weil das Unter- und Hintergründige 
der Seele viel zu mächtig ist, als daß es sich einfach ausschalten oder auf die Dauer 
verdrängen ließe. Einmal wird es sicher durchbrechen, nachdem es lange oder 
eigentlich immer schon im Verborgenen am Werke war, und zwar meist in wild 
wuchernder und entarteter Gestalt. Deshalb werden durch die Methode des Ab- 
schnürens, durch Ausschalten und Verdrängen des Hintergründigen nicht Kämpfe 
und Niederlagen erspart, sondern meist Katastrophen vorbereitet, die den Menschen 
unvorbereitet treffen und dann niederwerfen. 

Außerdem ist zu bemerken, daß der Seelengrund keineswegs gänzlich ungeformt 
ist; vielmehr trägt er, wie wir früher sahen, seine eindeutige Tiefenstruktur und 
unbeirrbare Gerichtetheit in sich. Einzig wenn es sich davon befruchten läßt, kann 
das bewußte Tun seine Vollendung erreichen; es liefert sich also nicht dem struktur- 
und richtungslosen Chaos aus, wenn es sich dem Seelengrund hingibt. • Doch ist 
ebenso zuzugeben, daß den Seelengrund zugleich eine gewisse Ungeformtheit 
und Zweideutigkeit kennzeichnet. Seine Tiefenstruktur bedarf der Erfüllung, der 
Durchgliederung, der Anwendung auf die jeweilige konkrete Situation und gewinnt 
schließlich erst durch das bewußte Ja oder Nein ihre letzte Eindeutigkeit. Dabei 
müssen Verstand und Wille ein eigenes Erarbeiten, eine persönliche und irgendwie 
schöpferische Auseinandersetzung leisten. In diesem Ringen kann man sich natürlich 
täuschen und verirren; dieser Gefahr wird aber nicht unterliegen, wer behutsam 
und aufrichtig zu Werke geht. Auf jeden Fall führt nur so der Weg in die Tiefe, 
während das Sich-nicht-einlassen auf den Seelengrund und das Sich-halten an 
fertige Formeln und ausgefahrene Bahnen vielleicht weniger gefahrvoll, aber auch 
weniger fruchtbar ist. Sicher entfaltet sich eine bis an die Wurzeln greifende und 
die innerste Lebendigkeit bewegende Meditation einzig im Wagnis. 

Was das sinnlich Triebhafte im besonderen betrifft, so darf man zunächst das 
Hinter- und Untergründige der Seele nicht darauf einengen, wozu manchmal die 
Neigung zu bestehen scheint. Aus unseren Darlegungen geht eindeutig hervor, daß 
der hier gemeinte Seelengrund vor allem im geistigen Bereich zu suchen ist. Doch 
umfaßt er auch die sinnliche Sphäre, zu der unsere Erörterungen über das Bildhafte 
schon hingeführt haben. Trotz der erbsündlichen Maßlosigkeit dieser Sphäre ist 
gemäß unseren obigen Ausführungen ihr Ausschalten oder Verdrängen weder rat- 
sam noch möglich. Wenn man nämlich aus Furcht vor den Einbrüchen des Sinnlichen 
diesem die Tore verschließt, breitet sich meist eine Geistesdürre aus, die der Me- 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung IV 41 

ditation wertvollste Antriebe entzieht; zugleich wird das Sinnliche unterirdisch ver- 
wildern und sein Unwesen treiben, sowie in einem ständigen Kleinkrieg die Kräfte 
des Menschen aufzehren, bis es vielleicht eines Tages mit Urgewalt alle Dämme 
wegspült. Deshalb gilt es, besonders in der Meditation, sich auch der sinnlichen 
Sphäre des Seelengrundes zu öffnen, um sich von ihr ebenso befruchten zu lassen, 
wie sie vom Geiste her zu durchdringen und zu veredeln. Herrliche Blüten solch 
inneren Wachstums bietet die Brautmystik der Schrift und der Kirche. 

Mit einer dritten und letzten Gefahr müssen wir nicht weniger ernst als mit den 
beiden vorausgehenden rechnen. Solange sich der Mensch nur an das hält, was im 
hellen Lichtkreis der vollbewußten Tätigkeit von Verstand und Willen liegt, kann 
er das innere Geschehen überschauen und beherrschen, wird er gegen Überfälle des 
Unvorhergesehenen weitgehend geschützt sein. Insbesondere ist der Einfluß der 
verworfenen Engel der Tiefe oder der dämonischen Mächte auf ein solches durch die 
Freiheit regiertes Leben von vornherein geschwächt. Hingegen steht der noch irgend- 
wie ungeformte und in den Vollzug der Freiheit noch nicht aufgenommene Seelen- 
grund ihrer Einwirkung viel mehr offen. Darauf hat vor kurzem auch K. Rahner 
eindrucksvoll hingewiesen (Geistliches Abendgespräch über den Schlaf, das Gebet 
und andere Dinge: diese Zeitschr. 23 (1950) 1•13). Wer sich also in der Meditation 
dem Seelengrund öffnet, ist den Täuschungen und Verführungen des Vaters der 
Lüge und des Menschenmörders von Anbeginn in besonders gefährlicher Weise 
ausgesetzt. Sollte man nicht diese Nähe zum Dämonischen fliehen und deshalb auch 
vom Seelengrund sich möglichst fernhalten? 

Wir antworten zunächst, daß sich kein Mensch gänzlich dem Einfluß der diabo- 
lischen Gewalten entziehen kann, weil die Absonderung der vollbewußten Tätig- 
keiten vom Seelengrund, wie wir sahen, nie restlos gelingt. Sollte aber jemand 
meinen, er habe die Eingangstore des Dämonischen endgültig versperrt, so wäre das 
eine verhängnisvolle Täuschung; daraus erwächst leicht eine trügerische Sicherheit, 
die nach dem früher Gesagten oft einem um so schrecklicheren Einbruch die Wege 
bereitet. 

Ferner kann es zu einer solchen Erstarrung in den selbstgewählten Bahnen kom- 
men, daß man selbst Gott auf diese zwingen möchte und man für ein darüber hinaus- 
führendes Wirken seiner Gnade mehr oder minder unempfindlich wird. Das feste 
Gehäuse, das man sich baut, um den Teufel zu vertreiben, droht also auch Gott aus- 
zuschließen. Damit derartige Gehäuse, die an sich durchaus ihren Sinn haben, nicht 
mehr schaden als nützen, müssen sie zum Seelengrund hin offenstehen, obwohl dann 
heben Gott auch der Teufel eintreten kann. 

Bedeutet aber diese Forderung nicht Vermessenheit? Verfehlt sie sich nicht gegen 
die Mahnung: Wer die Gefahr liebt, geht darin zugrunde? Durch die Vermittlung 
des Seelengrundes öffnet sich der Mensch zunächst und seiner Absicht nach einzig 
Gott; deshalb wird dieser auch in ihn eintreten und in ihm wirken. Zugleich bietet 
das Sich-einlassen auf die Ungeformtheit des Seelengrundes notwendig auch den 
Dämonen einen gewissen Ansatzpunkt für ihren Einfluß, weshalb man mit diesem 
selbstverständlich rechnen muß. Doch verhält sich der Mensch zu Gott ganz anders 
als zu den Dämonen; während er seinen Gott herbeiruft und seinem Wirken sich 



42 Joh. B. Lots 

hingibt, kann er es nur nicht verhindern, daß auch die Dämonen sich eindrängen, 
gegen deren Umtriebe er sich mit allen Kräften abschirmt. Dabei wird der Auf- 
richtige und Gutwillige immer erfahren, daß ihm die Dämonen letztlich nicht schaden 
können, weil Gott bereits vor ihnen den Seelengrund in Besitz genommen hat und 
selbst sie bannt. 

Von einem vermessenen Lieben der Gefahr kann also keine Rede sein. Vielmehr 
geht es hier um das Fortschreiten von einer fraglichen Schein-Sicherheit zu der 
einzig wahren Sicherheit. Alles ängstliche Sich-einschließen in das selbstgebaute 
Gehäuse kann lediglich eine Schein-Sicherheit bieten, deren Fraglichkeit oben schon 
hinreichend angedeutet wurde. Einzig das Sich-loslassen in die Ungesichertheit des 
Seelengrundes bringt die wahre Sicherheit, weil dort Gott selbst den Menschen auf- 
fängt und mit seiner unendlichen Sicherheit umfängt. Wiederum zeigt sich, daß nur 
im Wagnis der Mensch seine Vollendung in Gott erreichen und somit auch die 
Meditation gedeihen kann. 

Der von uns aufgezeigte Weg verlangt allerdings, daß der Mensch behutsam 
und ehrlich zu Werke gehe, daß er die verschiedenen Einflüsse oder Geister sorg- 
fältig prüfe und nur den eindeutig von Gott kommenden und zu Gott führenden 
folge, und zwar mit voller Hingabe. Hierbei ist es nicht immer leicht, das Rechte 
zu treffen; dazu gehört, daß man in der kostbaren Kunst und Gnade der Unterschei- 
dimg der Geister Erfahrungen sammelt und durch anhaltende Übung eine gewisse 
Meisterschaft erringt. Das wird gelingen, wenn man bei den großen Meistern des 
Gebetes in die Schule geht, die dafür aus ihrem eigenen Erleben wertvolle Winke 
hinterlassen haben. Eingangs wiesen wir bereits darauf hin, daß besonders 
Ignatius von Loyola in seinen Exerzitien Regeln für die Unterscheidung der 
Geister aufgestellt hat, die hier unentbehrliche Dienste zu leisten vermögen. 

Durch seine geistlichen Übungen will Ignatius den Menschen gerade über sein 
selbstgebautes Gehäuse hinausführen und damit seine Tiefen in Bewegung brin- 
gen. Es ist ihm etwas Selbstverständliches, daß dabei verschiedene Geister ihren 
Einfluß geltend machen; ja er meint sogar, das Ausbleiben solcher Einflüsse sei ein 
Zeichen dafür, daß der innere Vorgang der Exerzitien noch nicht richtig zur Ent- 
faltung gekommen sei, daß er also noch nicht die Tiefen der Seele oder den Seelen- 
grund erfaßt habe. Selbstverständlich ist es für ihn auch, daß neben dem guten 
Geist der böse Geist in den Menschen eindringt; und er verlangt keineswegs, daß 
wir die Tiefenbewegung des Seelengrundes nicht aufkommen lassen oder schon im 
Aufkeimen abdrosseln, weil sie nicht nur Gott einen Einlaß, sondern auch dem 
Teufel einen Ansatzpunkt gewähren könnte. Ignatius weist uns lediglich darauf hin, 
daß es von allergrößter, ja ausschlaggebender Bedeutung ist, die verschiedenen 
Regungen der Geister in uns unbedingt ernstzunehmen, sie genau zu beobachten, 
gründlich zu prüfen und dementsprechend eine eindeutige und entschiedene Stel- 
lungnahme ihnen gegenüber zu vollziehen. 

Genauer gesprochen, hat es der Mensch bei diesen inneren Erfahrungen nach 
Ignatius sicher nicht nur mit sich selbst zu tun. Auf der einen Seite sind die Antriebe, 
die aus der noch natürlich guten und gnadenhaft erhobenen Seele emporsteigen, von 
dem Wirken Gottes und seiner Engel durchdrungen und umfangen. Auf der andern 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung IV 43 

Seite werden die Anfechtungen, die aus der durch Erbsünde und persönliche Sünde 
verderbten Seele aufstehen, von den Einflüsterungen des Teufels und seines An- 
hanges uncerstützt und verstärkt. Wider die erhabensten Anregungen, die den 
Menschen zu seiner Vollendung in Gott aufrufen, streiten somit die gefährlichsten 
"Verlockungen, die ihn in seine Zerstörung treiben. Diese sind um so gefährlicher, weil 
•es der Geist der Finsternis versteht, sich in einen Engel des Lichtes zu verwandeln 
und so durch Täuschungen zu betören. 

Wer sich der eigentlichen Meditation hingibt und damit dem Seelengrund öffnet, 
muß damit rechnen, daß er nicht nur dem Erhabensten, sondern auch dem Gefähr- 
lichsten begegnet. Dieser Situation sieht Ignatius klar ins Auge in der Überzeugung, 
daß sie durchgestanden werden muß, und in dem Vertrauen, daß sie durchgestanden 
werden kann. Sie muß durchgestanden werden, weil sie einzigartige Möglichkeiten 
<les Aufstiegs, die sich sonst verschließen, bietet. Sie kann durchgestanden werden, 
weil des Menschen Verstand und Wille, vereint mit Gottes Licht und Kraft, imstande 
sind, die guten Einflüsse von den bösen zu unterscheiden und jene gegen diese im 
Kampf durchzusetzen. Hier zeigt sich wieder der maßgebende Primat der voll- 
"bewußten Tätigkeiten gegenüber dem Hintergründigen der Seele; ließe sich der 
Mensch von den aufsteigenden Regungen wahllos treiben, so ginge er im Chaos 
unter. 

Die ignatianischen Regeln für die Unterscheidung der Geister auch nur ihrem 
wichtigsten Gehalt nach im einzelnen auseinanderzusetzen, überschreitet den Rahmen 
unserer Darlegungen. Nur auf das Eine weisen wir kurz hin, daß eigenes Bemühen 
für sich allein gewöhnlich nicht zum Ziele führt, daß es vielmehr des Beistandes 
eines erfahrenen Seelenführers bedarf. 

II 

Als zweite Aufgabe hatten wir uns gestellt, Wege aufzuzeigen und praktische 
Winke zu besprechen, die wenigstens indirekt zur Einkehr in den Seelengrund 
führen, da diese durch direkte Methoden offenbar nicht erreicht werden kann. 

Fragen wir noch etwas genauer, warum direkte Methoden hier nickt in Betracht 
kommen. Direkt methodisch beeinflussen oder gar hervorbringen, läßt sich nur das, 
was der Zone der bewußten Tätigkeiten von Verstand und Wille angehört, weil 
wir nur darüber eine unmittelbare Verfügung haben. Der Seelengrund aber und 
•darum auch die Einkehr in ihn liegen dieser ganzen Zone voraus und zugrunde; sie 
ist deshalb dem unmittelbaren Eingriff entzogen; es geht eben um die Wurzel all 
unseres Hervorbringens, die als solche nicht von uns hervorgebracht sein kann. 

Von hier aus fällt Licht auf das, was man eine unechte und daher verkrampfte 
Einkehr in den Seelengrund oder deren Pseudoformen nennen muß. Diese ver- 
suchen etwas direkt zu erzwingen oder zu machen, was sich wesenhaft niemals er- 
zwingen oder machen läßt, ja, was durch solche Methoden gerade zerstört und ver- 
eitelt wird. Die verkrampfte Einkehr birgt mehrere Gefahren in sich. Zum ersten 
verbaut sie den Zugang für die echte Einkehr. Zum zweiten kann sie zu einem in 
seiner Gesamtheit ungesund verschobenen Gebets- und Innenleben führen, in dem 
sich die Kräfte der Seele verbrauchen, ohne daß eine entsprechende Frucht zur 
Reife kommt. Zum dritten kann die Verkrampfung allmählich zum unerträglichen 



44 Joh. B. Lot} 

Zwang werden, den der Mensch eines Tages, wenn er es noch vermag, abwirft, 
um dann jedes Sich-Einlassen mit dem Seelengrund als unsinnige Verstiegenheit 
abzutun. 

Die Einkehr in den Seelengrund kann also höchstens indirekt methodisch be- 
einflußt werden. Sie muß von selber langsam wachsen; wir können lediglich mög- 
lichst günstige Wachstumsbedingungen herstellen, worin die indirekte Wegbereitung 
besteht. Dabei handelt es sich um die Pflege von Haltungen, die teils den Vollzug 
der Meditation selbst angehen, teils aber auch weit darüber hinausgreifen und die 
gesamte Lebenseinstellung prägen. 

Den Vollzug der Meditation selbst betreffen alle die methodischen Anweisungen, 
die Ignatius in seinen Exerzitien für die nähere und die entferntere Vorbereitung 
der Betrachtung gibt; ihre Eigenart macht sie gerade geeignet, das Tiefenbewußtsein 
zu formen oder eine Tiefenwirkung bis in den Seelengrund zu erzielen. Hierher ge- 
hören aus der näheren Vorbereitung die Vergegenwärtigung Gottes, das Vor- 
bereitungsgebet und die sogenannten Vorübungen oder Präludien, aus der ent- 
fernteren Vorbereitung das, was unter dem Titel •Zusätze" steht. 

Die Vergegenwärtigung Gottes und die Bitte der zweiten Vorübung wie auch das 
Zwiegespräch am Schluß stellen die Meditation in den Raum einer personalen 
Begegnung; daß dies für das Vordringen zu den Tiefenschichten von großer Wich- 
tigkeit ist, werden wir noch sehen. Im Vorbereitungsgebet geht es um das Sam- 
meln und das Bewegen aller Kräfte und der ganzen Seele bis zu ihrem Grund auf 
die Meditation hin und in sie hinein. Durch die erste Vorübung endlich wird die 
Macht des Bildhaften, von dessen Tiefenwirkung schon im vorigen Aufsatz die 
Rede war, für die Meditation fruchtbar gemacht. 

Bezüglich der entfernteren Vorbereitung will Ignatius, daß man sich auf die 
Betrachtung, die in der Frühe als erstes Werk mit unverbrauchten Kräften vollzogen 
werden soll, schon am Abend vorher mit ganzer Seele hinrichtet. Es gilt, den Stoff 
der Betrachtung auszuwählen und sie planend zu entwerfen; dabei kann es nicht 
ausbleiben, daß man ihre Bewegung in gewissen Ansätzen bereits vorausnimmt. 
In dieser Verfassung soll man abends zur Ruhe gehen und morgens sich erheben, 
ohne in der ganzen Zwischenzeit etwas Störendes in sich eindringen zu lassen. 
Offenbar ist es der Sinn solcher Anweisungen, daß am Abend ein innerer Vorgang 
eingeleitet wird, der sich während der Nacht ununterbrochen weiterentwickelt, um 
am Morgen in der Betrachtung selber seine Vollendung zu erreichen. Bildlich ge- 
sprochen, könnte man sagen, am Abend werde ein Samenkorn in die Seele ein- 
gesenkt, das während der Nacht in die Tiefe sinkt und dort keimt, so daß dann am 
Morgen der junge Keimling durch die Betrachtung zur Reife gebracht werden kann. 
Wenn sich dieses Geschehen jeden Tag lebendig wiederholt, wird ganz von selbst 
die Betrachtung über die Oberfläche der Seele hinausgreifen und in deren Grund 
hineinwirken. 

Fügen wir hier noch einen Wink aus den Zusätzen an, der zwar die Betrachtung 
selbst angeht, der aber ebenfalls einen Beitrag für unseren Zusammenhang liefert. 
Ignatius will, daß man in den Wahrheiten verweile, bei denen man besonders deut- 
liche Anregungen erfährt, weil so das Ziel der Betrachtung wirksamer erreicht 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung IV 45 

werde, als wenn man sich ängstlich bemühe, den ganzen Stoff durchzuarbeiten, den 
man sich ausgewählt hatte. Was Anregung heißt, ist nichts anderes als eine Zün- 
dung, die von der Oberfläche her die Tiefenschichten der Seele erfaßt hat; eine 
solche Bewegung soll man ja nicht unterbrechen, sondern ausschwingen lassen, bis 
sie all das vollbracht hat, was in ihr angelegt ist. 

Wenden wir uns nunmehr den Wachstumsbedingungen zu, die über die Be- 
trachtung und deren Vorbereitung hinaus die ganze Lebenseinstellung prägen. An 
erster Stelle ist die Sammlung zu nennen, auf die schon das Vorbereitungsgebet hin- 
gerichtet war. In dem hier gemeinten wesentlichen Sinne besagt sie, daß in unserem 
gesamten Lebensvollzug das uns gerade beschäftigende Gegenständliche immer 
transparenter werde, indem wir durch dieses hindurch auf die Grundbewegung 
unseres Daseins zu- und in sie eingehen. So werden die zahllosen Dinge und Men- 
schen, mit denen wir im Laufe unserer Tage und Jahre zu tun haben, uns nicht von 
der abwesenden Anwesenheit Gottes ablenken, sondern immer tiefer in diese 
hineinführen. In Folge dessen gewinnen auch die scheinbar alltäglichsten und un- 
wichtigsten Vorkommnisse Tiefe und Gehalt, weil wir daran immer irgendwie mit 
unserer Gesamtseele, nicht nur mit einem Stück ihrer Oberfläche beteiligt sind. 
Wird aber schon in unserem gewöhnlichen Leben unsere Seele bis zu ihrem Grund 
in Schwingung versetzt, so sind damit die besten Vorbedingungen dafür gegeben, 
daß diese Tiefenbewegung erst recht und mit gesteigerter Intensität in der Me- 
ditation gelingt. 

Hiermit hängt auf das engste ein Zweites zusammen: jeder von uns muß etwas 
von der Offenheit und Ausgesetztheit des künstlerischen Menschen in sich tragen. 
Dazu gehört, daß man nicht nur in dem lebt, was man sich selbst als Gehäuse gebaut 
hat und worüber man nach Belieben verfügen kann; solche bleiben immer an die 
Oberfläche gefesselt und in die Enge gebannt, sie gehen an ihrer starren Ängstlich- 
keit in unschöpferischer Unfruchtbarkeit zugrunde. Ihnen stehen die Menschen der 
Empfänglichkeit für den unabsehbar darüber hinausbrandenden Reichtum der 
Seele und des Seins gegenüber, die sich von der Grundströmung alles Seienden 
und besonders des Geistes zu Gott erfassen, überwältigen und mitnehmen lassen, 
die, so befruchtet, schöpferisch in die Weite wachsen und aufblühen. Wer auf diese 
Weise immer schon in der Tiefenbewegung des Seelengrundes lebt, wird noch mehr 
in der Meditation darin mitschwingen und dadurch die großen Überwältigungen und 
Befruchtungen erfahren. • Wie den hier drohenden Gefahren des Sich-verlierens 
im Uferlosen und sogar Dämonischen zu begegnen ist, haben wir bereits im ersten 
Teil besprochen. 

Besonders in zwei Fällen scheint das Mitschwingen der Tiefenschichten am ehesten 
zu gelingen, nämlich beim Vollziehen von echten Symbolen und bei menschlichen 
Begegnungen. 

Wenn wir Heutige dem Sichtbaren gegenübertreten, sehen wir meist nur seine 
Außenseite. In einer fast schon krankhaften Nüchternheit nehmen wir lediglich 
das Ding wahr, das sich uns direkt darbietet, ohne daß es uns zum •Gleichnis" wird. 
Uns fehlt das Gespür dafür, daß sich im Sichtbaren immer schon das dahinter und 



46 /ok. B. Lo$ 

darüber wesende Unsichtbare ankündigt, indem es symbol- oder bildhaft in Er- 
scheinung tritt. Dabei handelt es sich nicht um willkürlich und schwärmerisch von 
uns in die Dinge hineingedeutete Zusammenhänge, sondern um ursprünglich vort 
Gott in sie hineingelegte Entsprechungen oder Analogien, kraft deren in der 

. niederen Seinsstufe die höhere widerleuchtet. Zu diesem der Schöpfung von Anfang- 
an notwendig innewohnenden Gleichnis-Charakter kommen die von Gott oder er- 
leuchteten Menschen eigens geschaffenen Symbole. Sie knüpfen an die eben erwähn- 
ten Entsprechungen an und führen sie so fort, daß sichtbare Gestalten entstehen,, 
deren Eigenart ganz von dem unsichtbaren Geheimnis bestimmt wird, dessen Aus- 
druck oder Darstellung sie sind. Gleichnis und Symbol wirken in die Seelentiefe 
des Menschen hinab, weil sie ihm die herzerschütternde Kraft des Unsichtbarer* 
nahebringen, indem sie es im Gewände des Sichtbaren zugänglich machen. 

Für wen Gleichnis und Symbol wahrhaft zu sprechen beginnen, dessen Seelen- 
grund muß in Bewegung geraten sein. Hier vollzieht sich wohl eine gegenseitige 
Befruchtung. Je lebendiger der Seelengrund erweckt ist, desto tiefer wird der 
Mensch diese Sprache verstehen; und je machtvoller und zwingender diese Sprache 
in ihn eindringt, desto mehr wird der Seelengrund in seiner Ganzheit erfaßt. So> 
werden der volle Reichtum der Symbole und der volle Reichtum der Seele zugleich 
entbunden und vermählt zu herrlicher Vollendung. • Wenn der Sinn oder das. 
Gespür für Gleichnis und Symbol gepflegt und immer feiner ausgebildet wird,, 
und wenn damit ständig innere Bewegungen bis in den Seelengrund hinabdringen,, 
so ist wiederum der Boden bereitet, aus dem die echte Meditation wachsen kann,- 
spielt doch das Bildhafte in ihr eine entscheidende Rolle. 

Neben den Symbolen nannten wir vorhin die menschlichen Begegnungen. Viel- 
fach sieht man heute im Menschen nur noch eine brauchbare Maschine oder ein 
nützliches Tier, nicht aber eine geistige Person. Tritt einer mit dieser Einstellung- 
dem andern gegenüber, so wird davon kaum die Oberfläche der Seele gekräuselt, 
weil in beiden das eigentlich Menschliche überhaupt nicht in Schwingung kommt. 
Bei einer wahrhaft menschlichen Begegnung hingegen öffnet sich der eine gerade als 
Mensch oder von seiner personalen Mitte her dem andern, in dem er gleichfalls 
den Menschen und dessen personale Mitte anspricht und zu wecken sucht. Freilich 
kann eine solche Begegnung einen sehr verschiedenen Tiefgang erreichen; immer 
aber wohnt ihr die Ich-Du-Beziehung inne, wenn diese auch erst bei intensiverer 
Berührung ausdrücklich hervortritt und ihre eigentliche Innigkeit gewinnt. Nun ist 
der Mensch wegen seiner natürlichen und übernatürlichen Gottebenbildlichkeit nicht 
nur das herrlichste Gleichnis unendlicher Geheimnisse, sondern er ist wegen dieser 
Ebenbildlichkeit selbst schon ein unausdenkbares Geheimnis. Deshalb muß eine 
menschliche Begegnung mehr als jedes Symbol aus der Seelentiefe aufsteigen und 
wieder den Seelengrund befruchten, und zwar um so mächtiger, je mehr die Be- 
gegnung selbst in ihre Vollendung hineinreift. 

Ein Mensch, der durch Jahre an solchen personalen Begegnungen gewachsen und! 
dadurch bis in seinen Seelengrund aufgelockert ist, bringt die besten Voraus- 
setzungen für die Meditation mit, die ja in ihrem Kern eine personale Begegnung- 
mit Gott verwirklicht. Allerdings sind zwei Erfordernisse zu erfüllen; einmal darf 
bei der menschlichen Begegnung der Mensch nicht im Menschen untergehen, sondern 



Die Bedeutung des Seelengrundes für die Betrachtung IV 47 

beide müssen einander in steigendem Maße als Transparent Gottes erleben; so- 
dann muß die Meditation sich auch wirklich zu einer personalen Begegnung mit 
Gott erheben. Hier zeigt sich wieder die Bedeutung Christi; die menschliche Be- 
gegnung mit ihm ist zugleich Begegnung mit Gott. 

Diese wenigen praktischen Winke lassen sich gewiß durch andere und vielleicht 
bessere ergänzen. Werden sie dem ehrlich Ringenden tatsächlich zur Einkehr in 
den Seelengrund und damit zur wahren Meditation verhelfen? Dazu bemerken wir, 
daß die Einkehr in den Seelengrund zahllose Stufen zuläßt; wie sie in einem 
rudimentären Sinne nie ganz fehlt (sonst würde der Mensch aufhören, Mensch zu 
sein), so wird sie nie endgültig abgeschlossen sein. Bis zu welcher Stufe der einzelne 
vordringt, hängt zum Teil schon von seiner natürlichen Veranlagung ab, wird noch 
entscheidender durch die von Gott gewählte Gnadenführung bestimmt. Selbstver- 
ständlich wird die Treue zu dieser Führung weiter kommen als die Lauheit und die 
Schuld, die Gottes Pläne vereiteln. 

Wenn die Treue alle Mittel benutzt, die geeignet sind, den Zugang zur Seelen- 
tiefe zu öffnen, so erfährt sie dabei, daß sie diese Mittel in geduldiger Wiederholung 
immer und immer wieder anwenden muß. Sie sieht sich also auf den Weg der tag- 
täglich neu aufzunehmenden Einübung gestellt, die in mühsamer Kleinarbeit die 
Seele mehr und mehr bereitet und ohne folgerichtige Selbstüberwindung nicht aus- 
kommt. Nur wer mit dieser Einübung, die sicher nicht Selbstzweck ist, ernst macht, 
dem werden sich die Tore zur Tiefe allmählich weiter öffnen, der wird durch sein 
Eigentun das Erdreich seiner Seele so auflockern, daß darin Gottes Wirken sich ent- 
falten und Gottes Samen wachsen kann. 

Die Gesinnung und Absicht, in der das alles geschieht, darf nie und nimmer die 
Sucht nach außerordentlichen Erkenntnissen und ungewöhnlichen Beglückungen 
oder gar eine selbstgefällige Überheblichkeit sein. Vielmehr teilt Gott sich selbst 
und seine Geheimnisse nur dem liebend sich Hingebenden und dem demütig Bit- 
tenden mit. Am wirksamsten führt in die Tiefe des Seelengrundes und so in die 
Reichtümer Gottes einzig die Liebe. 




