48

AUS DEM LEBEN DER KI1RCHE

Der Ordensstand und die Orden
im Leben der heutigen Kirche
Ansprache Papst Pius XIL vom 8. Dez. 1950 an den Kongref der Ordensleute

Nachstehende Ubersetiung folgt dem lateinischen Text des Osservatore
Romano in seiner Ausgabe vom 9./10. Dezember 1950 (Nr. 289). Die Uber-
schriften im Text stammen vom Uberseer. Die Ubersetung besorgte Th.
Becker 8. ]., Burg Eringerfeld iiber Riithen (Mahne).

Das Heilige Jahr, das ohne jedes Verdienst von Unserer Seite durch die Huld des barm-
herzigen Gottes mehr Gutes gestiftet hat, als menschliche Voraussicht ahnen konnte, hat
durch eine erstaunliche Reihe groflartiger Veranstaltungen gezeigt, wie kraftvoll der Glaube,
wie reich und frisch das Leben der Kirche Christi, unserer Mutter ist. Unter diese besonders
wichtigen und bedeutsamen Ereignisse und Unternehmungen reiht sich diese eure Tagung
wiirdig ein, unter ihnen erstrahlt auch euer briiderlicher Kreis, den wir jetst von Herzen
gern mit liebenden Worten begriifien.

Was nach dem Zeugnis der Kirchengeschichte noch niemals vorgekommen ist: zum ersten
Male haben sich jeit die Genossenschaften, deren Mitglieder sich die ganze evangelische
Vollkommenheit als Lebensziel erwihlen, zu so stattlichen Versammlungen zusammenge-
funden, um inbetreff ihrer gemeinsamen Anliegen wohldurchdachte Vorschlige zu erwigen.

Dafl dies geschah, war Unscres Erachtens ein dringendes Erfordernis unserer hierfiir rei-
fen Zeit, Die verinderten Verhiltnisse, denen sich auch die Kirche nicht entzichen kann,
manche Lehrmeinungen, die innerhalb der Kirche selber ersonnen und verbreitet wor-
den sind, Lehrmeinungen, die auch jene Fragen berithren, welche die Vorausseung und
den Stand der sittlichen Vollkommenheit betreffen, ferner die dringenden Bediirfnisse
eurer so ausgedehnten und weitverzweigten apostolischen Titigkeit, all dies riet sehr
dazu, daf ihr euch einmal planmifig in Diskussion und Studium mit diesen Fragen be-
fafltet.

Und nun steht eure Arbeitstagung bereits kurz vor dem Abschlufi. Sie hat ein Auferst
reges Bemithen gezeigt, durch sorgfiltige und eingehende Erwigungen die Dinge zu kliren,
sie hat vielfaltige Vorschlige gezeitigt und wird, so hoffen Wir, nicht weniger ergiebig sein
fir die Vervollkommnung der Tugenden. Wenn ihr mit eurem Willen mitarbeitet, wird
die gottliche Gnade, die ihr selber wie auch eure Schwestern in Christus durch Gebet und
berufsgemifie Werke der Selbstverleugnung unter heiflen Wiinschen fiir euer Unternehmen
erfleht habt, diese Tugenden michtig anfachen.

Als Unterpfand des géttlichen Beistandes und des géttlichen Lichtes fiir einen gliicklichen
Abschluff und Ausgang eurer Tagung erbittet ihr den viterlichen Segen des Stellvertreters
Christi. Doch halten Wir es fiir angebracht, euch zuvor in einer Ansprache ciniges vorzu-
legen, was zur notwendigen Klirung der Eigenart des Ordenslebens gehort. Diese Ausfith-
rungen mdgen dann in Zukunft wie eine Richtschnur euer Denken und Handeln leiten.

L
Die Stellung der Orden und Kongregationen im Gefiige der kirchlichen Stinde
Vor allem méciten Wir gerne kurz die Stellung umreifien, die den religiésen Orden und

Kongregationen in der Kirche zukommt. Wie euch firwahr nicht unbekannt ist, hat unser
Erldser der von ihm gestifteten Kirche den Wesenszug hierarchischer Gliederungen einge-



Aus dem Leben der Kirche 49

pragt. Er hat einen genauen Unterschied gemacht zwischen den Aposteln und ihren Nach-
folgern einerseits, zu denen wir auch noch deren Amtsgehilfen hinzunehmen miissen, und
den einfachen Gliubigen. Das sind die beiden Teile, aus denen der Bau des Reiches Gottes
auf Erden sich zusammensetgt. Die Unterscheidung von Klerikern und Laien ist also durch
gottliches Recht festgelegt (CIC can 107). In diese beiden Rangstufen fiigt sich nun der Or-
densstand ein, der, wenn er auch kirchlichen Ursprungs ist, deshalb besteht und zwar zn
Redcht besteht, weil er eine enge Beziehung hat zu dem der Kirche eigenen Zwedk; zielt dieser
doch darauf ab, daf die Menschen unter ihrer Leitung zur Heiligkeit gelangen. So sehr nun
auch jeder Christ zu diesem heiligen Gipfel emporsteigen mufl, so macht doch der Ordens-
mann diesen Aufstieg auf durchaus eigenem Wege und mit Hilfsmitteln erhabenerer Art.

Ferner ist der Ordensstand keineswegs nur der einen oder der anderen der beiden Grup-
pen, die es in der Kirche gibt, vorbehalten, da sowohl Kleriker wie Laien in gleicher Weise
Ordensleute sein kénnen, und da andererseits sowohl den Ordensleuten als auch denen, die
¢s nicht sind, der Zugang zur geistlichen Wiirde offensteht. Wer also bei sich denkt, die be-
sondere Art des Weltklerus sei als solche vom gottlichen Erléser bestimmt und cingesetst
worden, die besondere Art des Ordensklerus aber sei, wenn sie auch als in sich got und
rechtméflig zu gelten habe, doch nur zweitrangig und nur zur Unterstiigung jener da (da
sie sich aus der ersteren ableite), der hat eine falsche ‘Auffassung von der Grundstruktur,
die Christus dem Bau seiner Kirche gegeben hat. Wenn man sich also die von Christus fest-
gelegte Ordnung vor Augen hilt, besist keine der beiden besonderen Arten des Klerus cinen
Vorzug géttlichen Rechts, da dieses weder die eine Art der anderen vorzieht, noch eine von
beiden ausschlieflit. Welcher Unterschied aber zwischen den beiden besteht, welches ihre
gegenseitigen Beziehungen sind, welche Aufgabe jeder der beiden Arten bei der Ausfithrung
des Heilswerkes anvertraut werden soll, das alles zu vmschreiben hat Christus den wechseln-
den Zeitverhiltnissen und ihren Notwendigkeiten iiberlassen oder, um unseren Gedanken
genauer zu fassen, das hat er der beschlieenden Entscheidung der Kirche anheimgegeben.

Zweifellos muf sowohl der Welt- wie auch der Ordenspriester gemafl der Vorschrift des
gottlichen Rechtes seine Aufgaben so wahrnehmen, dafl er als Gehilfe dem Bischof beisteht
und auch untersteht. Diese Forderung, der tibrigens schon von jeher die Praxis der Kirche
entspricht, wird im Kirchlichen Gesegbuch durch die Vorschriften iiber Ordensleute als Pfar-
rer und Ortsordinarien (can 626—631; can 454, § 5) klar erldutert. Kommt es doch auch
nicht selten vor, dafl in den Missionsgebieten der ganze dortige Klerus, der Bischof nicht
ausgenommen, zu den Ordensleuten zihlt. Niemand mége meinen, das falle v6llig ans der
Ordnung und gewohnten Regel heraus, so dafl man sich dann das Urteil bildet, eine solche
Sachlage ergebe sich nur zeitweilig, und die Seelsorge miisse, sobald wie méglich, dem Welt-
klerus iibergeben werden.

Aber auch die Exemtion der religiésen Orden widerspricht nicht den Grundséien der von
Gott der Kirche gegebenen Verfassung, noch widerstreitet sie in irgendeiner Weise dem Ge-
sets, nach dem der Priester dem Bischof Gehorsam schuldet. Denn gemiff der Vorschrift des
Kirchenrechts unterstehen die exemten Ordensleute der Gewalt des Ortshischofs, soweit die
Verwaltung des bischéflichen Amtes und die ordnungsgemifie Regelung der Seelsorge das
erheischen. Wenn wir nun auch nicht weiter daranf eingehen wollen, so ist doch in den let-
ten Jahrzehnten in den Erérterungen iber die Exemtion vielleicht nicht geniigend beachtet
worden, dafl die exemten Ordensleute, auch gemif der Vorschrift des Kirchenrechts, immer
und iiberall der Gewalt des Papstes unterworfen sind, da er ihr héchster Oberer ist, dem sie
auch auf Grund des Gehorsamsgeliibdes zum Gehorsam verpflichtet sind. Nun aber hat der
Papst, wie dber die Gesamtkirche, so auch iiber eine jede Didzese und iiber die einzelnen
Christgliubigen die ordentliche und unmittelbare Regierungsgewalt. Es steht also fest, daf
dem von Gott gegebenen Grundgesets, demzufolge Kleriker und Laien der Leitung des Bi-
schofs unterstehen miissen, auch beziiglich der exemten Ordensleute mehr als genug Folge

4



50 Aus dem Leben der Kirche

geleistet ist und der Klerus beider Ordnungen dem Willen und der Anordnung Christi mit
gleichem Gehorsam entspricht.

IL

Das Verkhiltnis des Priester- und Ordensstandes und der Weltlichen Institute
zu den Evangelischen Riten.

Mit dem bis jegt Gesagten hingt eine andere Frage zusammen, die Wir nunmehr gerne
darlegen und kliren mochten. Sie betrifft die Art und Weise, wie der Kleriker und der Or-
densmann nach der ihnen eigenen sittlichen Vollkommenheit und Vollendung streben
miissen.

Es wire mit der Wahrheit im Widerspruch, wenn man behaupten wollte, der geistliche
Stand als solcher und insofern er im géttlichen Recht seinen Ursprung hat, verlange kraft
seines Wesens oder doch kraft eines Erfordernisses seines Wesens, dafl die, welche ihm ange-
horen, die evangelischen Rite beobachten, und infolgedessen kénne oder miisse er ein Stand
der (zu erwerbenden) Vollkommenheit genannt werden. Der Kleriker ist also nicht kraft
gottlichen Rechtes an die evangelischen Rite der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams
gebunden, und vor allem: er ist nicht auf dieselbe Weise und aus dem gleichen Grunde ge-
bunden, aus dem beim Eintritt in den Ordensstand eine solche Verpflichtung durch die Ab-
legung 6ffentlicher Geliibde entsteht. Das schliefit aber nicht aus, dafl der Kleriker privat
und aus eigenem Antrieb diese Bindungen auf sich nimmt. Ebenso wird der Unterschied
zwischen Priester- und Ordensstand nicht dadurch aufgehoben oder abgeschwicht, dafl die
Priester des lateinischen Ritus zur Beobachtung des Zdlibats verpflichtet sind. Anderseits
bekennt sich der Regularkleriker zum Stand der Vollkommenheit nicht insofern er Kleriker,
sondern insofern er Ordensmann ist.

Wenn Wir nun durch Unsere Apostolische Konstitution ,Provida Mater Ecelesia“ erklirt
haben, dafl auch die Lebensform der Weltlichen Institute als ein d6ffentlich anerkannter
Stand der evangelischen Vollkommenheit zu betrachten sei, weil ja ihre Mitglieder in dieser
oder jener Form zur Beobachtung der evangelischen Rite verpflichtet sind, so widerspricht
auch das keineswegs Unserer cben vorgetragenen Auffassung. Es steht zwar durchaus nichts
im Wege, dafl sich Kleriker zu Weltlichen Instituten zusammenschliefen, um durch die Wahl
ciner solchen Lebensweise den Stand der evangelischen Vollkommenheit anzustreben. Aber
dann gehdren auch sie nicht als Kleriker, sondern als Mitglieder Weltlicher Institute zum
Stand der zu erwerbenden Vollkommenheit. Diese Institute haben ndmlich die evangelischen
Rite, die im Ordensstand — weil ihm eigentiimlich — in hochster Vollkommenheit verwirk-
licht werden, als Lebensregel; ihr streben sie nach, erfiillen sie aber so, dafl sie vom Ordens-
stand nicht abhingen, sondern eine ganz selbstindige duflere Lebensform entwickeln, die in
keiner Weise notwendig zur eben erwihnten Vollkommenheit gehdrt.

IIL
Der Hauptbeweggrund des Ordensberufs. Wert des Gehorsamsgeliibdes.

Wir halten es firr angebracht, nun auch noch ein wenig bei der Frage zu verweilen, welche
Grinde zum Eintritt der Ordensstand bietet.

Es gibt Leute, die behaupten, der Ordensstand sei nach Wesen und Zweck, denen man
seine Billigung gewifl nicht versagen diirfe, eine Heilszuflucht der Furchtsamen und Angst-
lichen. Da diese ndmlich zu schwach seien, um sich den Getahren eines sturmbewegten Le-
bens auszusegen, und die rauhe Wirklichkeit nicht zu ertragen vermdchten und es vielleicht
auch nicht wollten, giben sie in ihrer Schlaffheit der Welt den Abschied, um sich, wie in
einen Hafen, in die freundliche Stille eines Klosters zu fliichten. Deshalb sei das Vertrauen
auf die gottliche Gnade sowie das Selbstvertrauen zu wedken, damit dicjenigen, dic sich



Aus dem Leben der Kirche 51

nach dieser tatenlosen Ruhe sehnten, diese vermeintliche Neigung ihrer Seele abschiittelten
und den Mut finden, sich den Kampfen des gewéhnlichen Lebens zu stellen. — Ob das wohl
richtig ist?

Es ist jest nicht Unsere Aufgabe, zu untersuchen, was den Einzelnen zum Eintritt in den
Ordensstand antreibt, Wir wollen vielmehr den hauptsdchlichen und eigentlichen Grund an-
geben, weshalb man die Abgeschlossenheit des beschaulichen Lebens aufsuchen soll. Dieser
ist allerdings verschieden von der eben angefiihrten Auffassung, die, aufs ganze gesehen,
falsch und ungerecht ist. Denn wie beim Priestertum, so verlangt auch der Entschlufl, in den
Ordensstand einzutreten, sowie das unbeirrbare Verharren bei dem einmal gefafiten Ent-
schluff, einen hochgemuten Sinn und einen feurigen Hingabewillen. Sowohl die Kirchen-
geschichte, die von herrlichen Leistungen der Heiligen und der Ordensgemeinschaften zu
berichten weifl, von den Erfolgen der Missionsfeldziige erzihlt und aszetische Lehrweisheit
berliefert, wie auch die lebendige Erfahrung erweist sonnenklar, dafi im Ordensstand
nicht weniger als in der Welt Manner und Frauen von unbezwingbarer hochherziger Tugend
erblitht sind. Und kann man denn sagen, dafl die Ordensleute, Minner und Frauen, die in
den Werken der Ausbreitung des Gottesreiches sich abmiihen, die Kranken pflegen, die Ju-
gend erzichen, in den Schulen unterrichten, kann man sagen, da all diese sich von der
menschlichen Gemeinschaft absondern und das Interesse fiir sie verlieren? Ist es nicht viel-
mehr so, dafl die meisten von ihnen, genau so wie dic Weltpriester und die Helfer aus dem
Laienstande, in der vordersten Reihe fiir die Sache der Kirche im Kampf stehen?

Hier miissen Wir auf einen sehr beachtenswerten Umstand hinweisen, der mit der eben
angefiihrten Ansicht ganz und gar im Widerspruch steht: Wenn, besonders in der weiblichen
Jugend, die Zahl derjenigen, die in den umhegten Garten des Ordenslebens eintreten wol-
len, im Abnehmen begriffen ist, so kommt das doch gewdhnlich daher, dafl man es fiir allzu
hart ansieht, sich seiner freien EntschlieBung zu begeben und auf das Recht des Gebraudhs
seiner Freiheit zu verzichten, was ja mit dem Gehorsamsgeliibde naturgemif gegeben ist.
Ja, von gewissen Leuten wird sogar nicht der aus Liebe zu Christus vollzogene Verzicht auf
die Freiheit, sondern die Beschrankung einer derartigen Entiuferung als eine erhabene
Form sittlicher Vollkommenheit gepriesen. Die Heranbildung des rechtschaffenen, heiligen
Menschen miifite demnach von dem folgenden Grundsats geleitet sein: Eingeschrankt wer-

den soll die Freiheit nur, soweit es notwendig ist; und gelocert werden sollen ihr die Zigel,
soweit es nur méglich ist.

Wir iibergehen hier die Frage, ob das neue Fundament, auf dem diese Leute das Gebiude
der Heiligkeit errichten wollen, sich fiir den Bestand und das Wadistum des apostolischen
Werkes der Kirche als genau so ergiebig und tragfihig erweisen wird, wie jenes es war, das
durch fiinfzehnhundert Jahre hindurch von der altbewihrten, aus Liebe zu Christus iiber-
nommenen Leitung durch den Gehorsam dargeboten worden ist. Doch kommt es jest
vor allem darauf an, diesen Grundsaty einmal genau zu besehen, damit sein innerer Gehalt
klar zutage tritt. Dieser Grundsat; verkennt, wenn er recht erwogen wird, durchaus das
Wesen des evangelischen Rates, ja, er verkehrt ihn gewissermafien ins Gegenteil. Niemand
ist verpflichtet, sich fiir den evangelischen Rat des vollkommenen Gehorsams zu entscheiden,
dessen Wurzel die Lebensregel ist, nach der man auf das Recht der eigenen Entscheidung
verzichtet, niemand, sagen Wir, ob es sich nun um einzelne Menschen handelt oder um Ge-
nossenschaften. Sie kénnen, wenn sie wollen, nach dieser neuen Regel ihr Verhalten ein-
richten. Aber die Worte miissen nun einmal so verstanden und aufgefaflt werden, wie sie
lauten. Freilich, wenn man diesen Leitsas mit dem Geliibde des Gehorsams vergleicht, so ist
er nicht von dem gleichen hohen Wert und ist auch nicht die getreue Auspriagung jencs
Schriftwortes und herrlichen Vorbildes: ,er hat sich erniedrigt, indem er gehorsam wurde
bis zum Tode* (Phil 2, 8). Wer also, iiber die Wahl des Ordensstandes um Rat gefragt, nur
jenen Leitsaty oder jene Auffassung zur Befolgung vorlegt und die Neigung des Herzens

¢



52 Aus dem Leben der Kirche

und den Antrieb der gbttlichen Gnade zu Unrecht vernachlissigt, der tiuscht sich und an-
dere. Wenn daher die einladende Stimme Gottes jemanden durch ein sicheres Anzeichen
zum Gipfel der evangelischen Vollkommenheit ruft, dann mége man jedes Zaudern bei-
seiteseen und ihm zur Vollkommenheit seines erhabenen Entschlusses die freie Hin-
opferong der Freiheit vorlegen, wie sie das Gehorsamsgelibde verlangt, jenes Geliibde
sagen Wir, das die Kirche durch so viele Jahrhunderte hindurch durchdacht, erprobt, genau
bestimmt und gutgeheifien hat. Niemand soll gegen seinen Willen zu diesem Fifer der
Selbsthingabe gedringt werden; wenn aber jemand will, so soll es auch niemanden geben,
der ihm abriete oder ihn abhielte.

Iv.
Auflere Titigkeit und inneres Leben.

Soweit hiervon. Nun méchten Wir noch einiges iiber die dufleren Werken und das innere
Leben sagen. Wenige Punkte, die zam Ordensleben und zum religidsen Leben iiberhaupt
gehiren und wirklich von grofier Bedeutung sind, sind ausgiebiger erdrtert worden als diese
Frage. Nichtsdestoweniger wollen Wir iiber diesen Gegenstand auch Unsere Meinung
duflern:

Nicht zufillig ist gerade in unserer Zeit jene Philosophie ersonnen und entwickelt
worden, die man ,Existentialismus“ nennt. Heute, wo die Ereignisse unserer Zeit schwere
metaphysische und religiése Fragen zur Losung aufgeben, vernachlissigen die Menschen
gerne das Hohere und meinen, es sei fiir sie genug, wenn sie das tun, was hier und jetst zu
tun ist. Wer sich jedoch zum heiligen Glauben bekennt, der mufl es ablehnen, im Sinne sol-
cher Auffassungen sich nur um den jeweiligen Augenblick zu kiimmern und kopfiiber sich
in den Strom des Lebens zu stiirzen. Er weifl, dafl das, was nicht sichtbar ist (Hebr 11, 1),
am héchsten zu werten ist, dafl es hochst wirklich ist und von solcher Dauer, dafl es niemals
untergeht. Leider sind aber auch Minner des geistlichen Standes, unter ihnen auch Ordens-
lente, obwohl es an Mahnungen und Warnungen nicht gefehlt hat, nicht wenig von dieser
Ansteckung befallen worden, und, wie sehr sie auch das, was die menschlichen Sinne und
die gesamte Natur tibersteigt, nicht leugnen, so achten sie es doch gering.

Ist nun das Ubel, das uns so schwer bedrohte, schon tiberwunden? Gott sei gedankt, wir
diirfen es hoffen: einiges, was Wir mit eigenen Augen sehen, gewisse Erfahrungen, die Wir
machen, floflen Uns diese Zuversicht ein.

Dafl angestrengteste Tatigkeit und ein auBergewshnlich reiches inneres Leben sich mit-
einander verbinden, ist durchaus méglich. Zwei Gestirne, die am Himme!l des Ordensstandes
leuchten, zeigen das im hellsten Licht: der hl. Franz Xaver und die hl. Theresia von Jesus.

Der rege Arbeitseifer und die Pflege des inneren Lebens fordern beide nicht nur ihre
gegenseitige Verbindung, sondern dariiber hinaus auch, daf sie, wenigstens was die Wertung
und den Willen betrifft, gleichen Schritt miteinander halten. Wenn also die Titigkeit bliiht,
dann sollen entsprechend auch blihen der Glaunbe, das Gebet, das eifrige Bemiihen, sich und
das Seine ganz Gott hinzugeben, dann sollen blithen der reine Glanz eines unversehrten
Gewissens, der Gehorsam, die Geduld im Leiden, die stets wache titige Licbe, die wir Gott
und den Menschen schenken miissen.

Das gilt nicht nur fiir die einzelnen Ordensleute, wofern sie nicht nur der Tracht, sondern
auch der Gesinnung nach wirklich solche sind, sondern ist auch fiir die Ordensgemeinschaft
als solche ein Grund, das innere Leben vor Gott und den Menschen fest zn begriinden und der
hochsten Anerkennung wert zu erachten. Mit instindigem Flehen verlangt die Kirche darum
von euch, dafl eure duflere Tatigkeit mit eurem inneren Leben im Finklang stehe und daf
diese beiden sich stets gegenseitig im Gleichgewicht halten, Bekennt ihr euch nicht alle, Kle-
riker und Laien, zum Stand der evangelischen Vollkommenheit? Wenn dem so ist, dann
bringt auch die Friichte dieses Standes hervor, damit der mystische Leib Christi, welcher die



Aus dem Leben der Kirche 53

Kirche ist, aus eurer Stirke und eurer Glut wirksamere Krifte schopfen kann. Das ist auch
der Grund, weshalb die religiésen Orden, die sich dem beschaulichen Leben geweiht haben,
gewissermafen fir die Kirche notwendig sind, die in ihnen einen unverganglichen Schmudk
und eine Quelle himmlischer Gnaden besitst.

Es ist euch sicher nicht unbekannt, dafl das Gerede geht, die Nachstenlicbe verliere all-
mahlich ihre religiose Prigung und werde einc Angelegenheit der Welt (werde laisiert).
Aber eine Wohltitigkeit, die sich nicht vom Glauben herleitet, sondern aus andern Quellen
entspringt, ist keine Nichstenliebe und kann nicht katholisch genannt werden. Diese hat ihre
eigene Wiirde, ihren eigenen Antrieb, ihre eigenen Krifte, die der blofen Philanthropie,
auch wenn sie iber reiche Hilfsmittel verfiigt, fehlen. Wenn man darum die katholischen
Ordensfrauen, die die Kranken pflegen, mit denen vergleicht, die sich aus Griinden der
Humanitit oder um des Verdienstes willen der gleichen Aufgabe widmen, so haben jene
etwas Eigenes, das anders und gréfler ist. Es kann sein, dafl sie bisweilen andern nach-
stehen beziiglich der technischen Hilfsmittel, und darum mahnen Wir sie an dieser Stelle,
auch hierin mit jenen gleichen Schritt zu halten, ja, es ihnen sogar zuvorzutun. Wo jedoch
Ordensfrauen wirken, die vom belebenden Geist ihrer Stiftung durchdrungen, Tag fir Tag
bereit sind, um der Liebe Christi willen ihr Leben hinzugeben firr die Kranken, da weht
eine Atmosphire, in der die Tugend Wunderbares zuwege bringt, das weder die Technik
mit ihren Erfindungen noch die medizinische Wissenschaft erreicht.

Die religiésen Ordensgenossenschaften und Kongregationen also, die sich dem aktiven
Leben widmen, sollen alles das mit achtsamer Liebe pflegen, woraus ihnen fir ihre Titig-
keit die tibernatiirlichen Richtlinien aufleuchten, und im Heiligtum eines reinen Gewissens
das Feuer des Hl. Geistes hiiten.

V.

Anpassung an die Bediirfnisse der Gegenwart.

Geliebte! Wir wollen auch noch kurz eingehen auf das Streben der Ordensgenossenschaf-
ten, sich den verinderten Zeitverhiltnissen anzupassen, Neues und Altes in schénem Bunde
zu vereinigen. Wenn junge Menschen Worte héren wie ,Wir miissen Menschen unserer
Zeit sein®, ,Wir miissen unsern Einsaty auf die heutige Zeit abstimmen®, dann entbrennen
sie in ungewdhnlicher Begeisterung, und, wenn sie im Heer des Ordensstandes dienen, dann
fithlen sie den glilhenden Wunsch, auf dieses Ziel das Bemithen ihrer kiinftigen Ordens-
titigkeit auszurichten. Das ist in gewisser Hinsicht berechtigt. Denn fast immer ist es so ge-
wesen, dafl die Stifter der Ordensgemeinschaften sich ein neues Werk erdachten, um mit
ihm den neu auftauchenden und keinen Aufschub leidenden Bediirfnissen und Aufgaben
der Kirche zu entsprechen. So stimmten sie also ihre Unternehmungen auf ihre Zeit ab.
Wenn ihr cuch nach dem Beispiel eurer Stifter richten wollt, dann handelt so, wie auch sie
sich verhalten haben. Erkundet die Ansichten, Urteile, Handlungsweisen eurer Zeitgenos-
sen, unter denen ihr lebt, und wenn sich dort ein wenig Gutes und Rechtes findet, dann be-
michtigt euch dieser kostbaren Teilchen; denn anders kénnt ihr sie nicht erleuchten, ihnen
keine Hilfe und Erleichterung verschaffen, kénnt ihr ihnen nicht Fithrer sein.

Allen Nbten aber und Sehnsiichten des Menschengeschlechtes ist aufs beste gedient mit
jenem Erbe der Kirche, das von ihren Anfingen an keine Schmilerung crfahren hat und
stets unverdndert bleibt, mégen auch die Zeitalter versinken. Sein wichtigster Teil ist der
katholische Glaube, den Wir noch vor kurzem durch Unser Rundschreiben ,Humani generis®
gegen neue Gefahren geschiitst haben. Hiitet ihn auf das sorgfiltigste, lait keine Makel auf
ihn kommen und scid durch und durch iiberzeugt, dafl in ihm denkbar wirksame Krifte lie-
gen, um jedes Zeitalter zu pragen.

Ein weiterer Teil dieses Erbes ist das Ziel, das dem Stande der Vollkommenheit eigen ist,



54 Aus dem Leben der Kirche

und diesen miifit gerade thr mit héchstem Eifer erstreben, um durch die Hilfen, die er euch
bietet, und die Wege, die er cuch weist, selber heilig zu werden, wie auch eure Mitmenschen
durch direktes oder indirektes Bemiihen heilig zu machen, auf daB sie, der géttlichen Gnade
in immer reicherem Mafe teilhaftig, fromm leben und fromm sterben. In eben diesem Erbe
ist auch jene so erhabene, so wichtige Wahrheit enthalten, daff die Verleugnung seiner
selbst aus Liebe zn Christus als der einzige Weg anzusehen ist, der zur Vollkommenheit
fithrt. Dieser Weg aber unterliegt keiner Wandlung durch die sich wandelnden Zeiten.

Es gibt jedoch Dinge, und zwar viele, in denen ihr der Eigenart und den Notwendigkeiten
der Menschen und Zeiten Redinung tragen miiit. Das ist fibrigens zu einem nicht geringen
Teile bereits geschehen und wird jetst, nach Austausch und Besprechung eurer Pline und
Vorschlige, in entschiedener und reichlicher Weise zum Abschlufl gebracht. Dafl aber bei
cuch bereits nichts weniges in lobenswerter Weise erneuert ist, ergibt sich aus den vielfil-
tigen Bemithungen in den Schulen, im Dienst der Jugenderzichung, zur Linderung mensch-
licher Not, zur Plege und Férderung der Wissenschaft, sei es einzelner von cuch oder eurer
Institute. Man muf8 also gestchen und niemand kann es in Abrede stellen: die Arbeit, die
sich vor euch auftiirmt, ist gewaltig, wenn ibr der verdnderten Zeitlage in geeigneter neuer
Weise dienen wollt.

Bei dieser von euch erstrebten Anpassung an die Notwendigkeiten eines gewandelten
Zeitalters ist es aber Unseres Erachtens hochst wichtig, dafl ihr genau erforscht und aufspirt,
welche geistigen Krifte dem Denken eurer Zeitgenossen zugrunde liegen, von welchen ge-
heimen Sehnsiichten sie getrieben werden, welches eigentlich das wahre Gesicht ihrer Seele
ist. Nicht jenes Gesicht meinen Wir, das da Verdammungswiirdiges und Verwerfliches ver-
rat, das den Anfruhr der Begierlichkeit und das Gift der Laster widerspiegelt. Doch lebt in
den Menschen, eben als Menschen, und erst recht als Christen, auch wenn sie auf Abwege
geraten und sich in Schuld verstricken, nicht wenig Gutes und der Wunsch nach Mehrung
dieses Guten. Diesen Regungen miifit ihr entsprechen, diesen Sehnsiichten entgegenkom-
men, wobei ihr freilich sorgfiltig achthaben miiflt, daf ihr nicht das Verderbliche und Bése,
das die Welt birgt, von ihr lbernehmt, sondern dafl ihr aus eurem Besitze der Welt all das
mitteilt, was gut und heilig ist und ihren gesunden Antrieben entspricht. Das Gute also, das
sich schiichtern in den andern regt, das pflegt, das liutert und vermehrt, aus diesen kleinen
Goldkérnern schmiedet kostbare Gefifie, aus diesen Biichlein laB8t reiflende Stréme schwellen.

Gewisse Leute meinen, und das vielleicht nicht zu unrecht, drei Dinge seien es, die der
Eigenart und der Neigung unseres Zeitalters am meisten entsprechen: im Denken und Pla-
nen die Weite, im Ordnen und Zusammenfiigen die Einheit, im Handeln die Schnelligkeit.
Sind diese drei Stiicke nicht auch drei besondere Kennzeichen des Evangeliums, sind sie nicht
die Vorziige derer, die durch Wort und Wandel den katholischen Glauben bekennen? Kann
sich fiir unser Denken eine groficre Weite auftun als die, welche in dem Apostelwort zum
Ausdrude kommt: ,Alles ist euer, ihr aber gehért Christus, und Christus gehort Gott®
{1 Kor 3, 28)? Welche Einheit aber im Begreifen und im Lieben wire enger als jene einfache
Einheit, die uns in den Worten der Heiligen Schrift gezeigt ist: ,Gott alles in allem*
(1 Kor 15, 28) und ,den Herrn, deinen Gott sollst du lieben mit deinem ganzen Herzen,
mit deiner ganzen Secle, mit deinem ganzen Gemiite und mit allen deinen Kriften ... Du
sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst* (Mk 12, 28—384)? Dafl wir aber rithrig und
feurig seien, von keiner schidlichen Erinnerung an die hinfilligen Dinge niedergehalten,
dazu mahnt uns jenes Wort ,Niemand, der seine Hand an den Pflug legt und zuriickschaut,
ist fir das Reich Gottes geeignet (Lk 9, 62). Wenn ihr zu Tugendvorbildern aufschauen
wollt, an denen diese drei Vorziige aufgestrahlt sind, dann denkt an den Apostel Paulus
und iberhaupt an alle, die in der Kirche Christi Hervorragendes geleistet haben, das un-
sterblicher Erinnerung wirdig ist.



Aus dem Leben der Kirche 55

Die Ziele aber, die ench bei Gebet und Arbeit voranleuchten und ebenso das, was die
ibrigen Kinder der Kirche, Priester und Laien, erreichen miissen, sind die christliche Voll-
kommenheit und das Heil des Menschengeschlechtes. Indes ist es eure besondere Aufgabe,
die wirksamsten Mittel anzuwenden, nimlich die evangelischen Rite, und das durch die Ab-
legung der Ordensgeliibde, auf daf ihr in einem beharrlichen Kampfe die Begierlichkeit
des Fleisches, die Begierlichkeit der Augen und die Hoffart des Lebens {vgl 1 Joh 2, 16) be-
zwingt und so immer heiliger werdet und in der Sorge fiir das Heil der Menschenkinder
Gottes eifrige Gehilfen seid. Auf die Erreichung dieser hehren Ziele richtet euer Denken
und Handeln und ,in der Liebe verwurzelt und gegriindet* (Eph 3, 17), gefestigt durch die
Kraft des Glaubens, erfiillt vom Geiste der Demut lafit keine Gelegenheit voriibergehen, die
Menschen, eure Briider ihrem Schépfer und Erldser und — wie verirrte Schafe — ihrem
Hirten zuzufithren.

Sorgt durch vorbildliche Treue und Zuverlidssigkeit, dafi bei euch der Wandel mit dem
Namen iibereinstimmt, dafl eure ganze Lebensweise zu dem Berufe pafit, zu dem ihr euch
bekennt. Gemifl dem Wort des Vélkerapostels: ,Besorgt, die Einheit des Geistes zu wahren
durch das Band des Friedens“ {Eph 4, 3), soll in euch und unter euch der Friede herrschen,
sowohl unter den Mitgliedern des gleichen Instituts und des gleichen Hauses, wie auch mit
denen, die anderen Instituten angehdren; zwischen euch und allen andern, die mit euch arbei-
ten, und mit denen ihr arbeitet, um die Menschen fiir Christus zu gewinnen. Verschwinden
mégen aus euren Reihen Streit und Zwietracht, die da auch hoffnungsvolle Unternehmen
lihmen und nicht zur Vollendung kommen lassen. Die Kirche, das Feld, das ihr durch euer
apostolisches Bemithen bearbeiten miifit, dehnt sich unermefllich weit: niemandem wird es an
Gelegenheit zu anstrengender Arbeit fehlen.

Wenn der Glaube des Ordensmannes seine Bestitigung erhilt durch das Beispiel cines
Lebens, dessen ganze Bahn leuchtet von unverbriichlicher Treue zu den Geliibden, wenn
dem Priester in der Sorge fiir das Heil der Scelen nichts zu schwer und zu hart wird, dann
gilt von ihnen auch heute noch, was der Apostel vom Worte Gottes aussagt, das ,lebendig
ist ... und wirksam und durchdringender als jedes zweischneidige Schwert® (Hebr 4, 12). Um
ein Beispiel zu gebrauchen: vor kurzem mahnten Wir die Glaubigen, in dieser unheilvollen
Zeit, wo die bedringte Lage und die beklagenswerte Not so vicler mit jeglicher Verschwen-
dung in schreiendem Widerspruch steht, mchten sie doch in ihrer Lebenshaltung der Mafig-
keit eingedenk sein und freigebig gegen ihre von bitterer Armut bedringten Mitmenschen.
Wohlan, lenchtet den iibrigen in einem so dringenden Werk der christlichen Vollkommen-
heit, der Gerechtigkeit und Liebe durch ener Beispiel voran und bringet sic so zur Nach-
ahmung Christi.

Mit dem heiflen Wunsche, die hilfreiche Gnade unseres Herrn Jesus Christus mége aus
eurer Tagung reiche und dauerhafte Friichte reifen lassen, geben Wir nunmehr als Unter-
pfand Unseres Wohlwollens euch, die ihr hier vor Uns steht, und euren Ordensfamilien, die
auf dem ganzen Erdenrund leben, in herzlicher Liebe den apostolischen Segen.





