
48 

AUS   DEM   LEBEN   DER   KIRCHE 

Der Ordensstand und die Orden 
im Leben der heutigen Kirche 

Ansprache Papst Pius XII. vom 8. Dez. 1950 an den Kongreß der Ordensleute 

Nachstehende Übersetzung folgt dem lateinischen Text des Osservatore 
Romano in seiner Ausgabe vom 9.110. Dezember 1950 (Nr. 289). Die Ober- 
schriften im Text stammen vom Übersetzer. Die Übersetzung besorgte Th. 
Becker S. f., Burg Eringerfeld über Ruthen (Mohne). 

Das Heilige Jahr, das ohne jedes Verdienst von Unserer Seite durch die Huld des barm- 
herzigen Gottes mehr Gutes gestiftet hat, als menschliche Voraussicht ahnen konnte, hat 
durch eine erstaunliche Reihe großartiger Veranstaltungen gezeigt, wie kraftvoll der Glaube, 
wie reich und frisch das Leben der Kirche Christi, unserer Mutter ist. Unter diese besonders 
wichtigen und bedeutsamen Ereignisse und Unternehmungen reiht sich diese eure Tagung 
würdig ein, unter ihnen erstrahlt auch euer brüderlicher Kreis, den wir je^t von Herzen 
gern mit liebenden Worten begrüßen. 

Was nach dem Zeugnis der Kirchengeschichte noch niemals vorgekommen ist: zum ersten 
Male haben sich jetjt die Genossenschaften, deren Mitglieder sich die ganze evangelische 
Vollkommenheit als Lebensziel erwählen, zu so stattlichen Versammlungen zusammenge- 
funden, um inbetreff ihrer gemeinsamen Anliegen wohldurchdachte Vorschläge zu erwägen. 

Daß dies geschah, war Unseres Erachtens ein dringendes Erfordernis unserer hierfür rei- 
fen Zeit. Die veränderten Verhältnisse, denen sich auch die Kirche nicht entziehen kann, 
manche Lehrmeinungen, die innerhalb der Kirche selber ersonnen und verbreitet wor- 
den sind, Lehrmeinungen, die auch jene Fragen berühren, welche die Voraussetjung und 
den Stand der sittlichen Vollkommenheit betreffen, ferner die drängenden Bedürfnisse 
eurer so ausgedehnten und weitverzweigten apostolischen Tätigkeit, all dies riet sehr 
dazu, daß ihr euch einmal planmäßig in Diskussion und Studium mit diesen Fragen be- 
faßtet. 

Und nun steht eure Arbeitstagung bereits kurz vor dem Abschluß. Sie hat ein äußerst 
reges Bemühen gezeigt, durch sorgfältige und eingehende Erwägungen die Dinge zu klären, 
sie hat vielfältige Vorschläge gezeitigt und wird, so hoffen Wir, nicht weniger ergiebig sein 
für die Vervollkommnung der Tugenden. Wenn ihr mit eurem Willen mitarbeitet, wird 
die göttliche Gnade, die ihr selber wie auch eure Schwestern in Christus durch Gebet und 
berufsgemäße Werke der Selbstverleugnung unter heißen Wünschen für euer Unternehmen 
erfleht habt, diese Tugenden mächtig anfachen. 

Als Unterpfand des göttlichen Beistandes und des göttlichen Lichtes für einen glücklichen 
Abschluß und Ausgang eurer Tagung erbittet ihr den väterlichen Segen des Stellvertreters 
Christi. Doch halten Wir es für angebracht, euch zuvor in einer Ansprache einiges vorzu- 
legen, was zur notwendigen Klärung der Eigenart des Ordenslebens gehört. Diese Ausfüh- 
rungen mögen dann in Zukunft wie eine Richtschnur euer Denken und Handeln leiten. 

I. 

Die Stellung der Orden und Kongregationen im Gefüge der kirchlichen Stände 

Vor allem möchten Wir gerne kurz die Stellung umreißen, die den religiösen Orden und 
Kongregationen in der Kirche zukommt. Wie euch fürwahr nicht unbekannt ist, hat unser 
Erlöser der von ihm gestifteten Kirche den Wesenszug hierarchischer Gliederungen einge- 



Aus dem Leben der Kirche 49 

prägt. Er hat einen genauen Unterschied gemacht zwischen den Aposteln und ihren Nach- 
folgern einerseits, zu denen wir auch noch deren Amtsgehilfen hinzunehmen müssen, und 
den einfachen Gläubigen. Das sind die beiden Teile, aus denen der Bau des Reiches Gottes 
auf Erden sich zusammensetzt. Die Unterscheidung von Klerikern und Laien ist also durch 
göttliches Recht festgelegt (CIC can 107). In diese beiden Rangstufen fügt sich nun der Or- 
densstand ein, der, wenn er auch kirchlichen Ursprungs ist, deshalb besteht und zwar zu 
Recht besteht, weil er eine enge Beziehung hat zu dem der Kirche eigenen Zweck; zielt dieser 
doch darauf ab, daß die Menschen unter ihrer Leitung zur Heiligkeit gelangen. So sehr nun 
auch jeder Christ zu diesem heiligen Gipfel emporsteigen muß, so macht doch der Ordens- 
mann diesen Aufstieg auf durchaus eigenem Wege und mit Hilfsmitteln erhabenerer Art. 

Ferner ist der Ordensstand keineswegs nur der einen oder der anderen der beiden Grup- 
pen, die es in der Kirche gibt, vorbehalten, da sowohl Kleriker wie Laien in gleicher Weise 
Ordcnsleute sein können, und da andererseits sowohl den Ordensleuten als auch denen, die 
es nicht sind, der Zugang zur geistlichen Würde offensteht. Wer also bei sich denkt, die be- 
sondere Art des Weltklerus sei als solche vom göttlichen Erlöser bestimmt und eingesetzt 
worden, die besondere Art des Ordensklerus aber sei, wenn sie auch als in sich gut und 
rechtmäßig zu gelten habe, doch nur zweitrangig und nur zur Unterstützung jener da (da 
sie sich au« der ersteren ableite), der hat eine falsche Auffassung von der Grundstruktur, 
die Christus dem Bau seiner Kirche gegeben hat. Wenn man sich also die von Christus fest- 
gelegte Ordnung vor Augen hält, besitzt keine der beiden besonderen Arten des Klerus einen 
Vorzug göttlichen Rechts, da dieses weder die eine Art der anderen vorzieht, noch eine von 
beiden ausschließt. Welcher Unterschied aber zwischen den beiden besteht, welches ihre 
gegenseitigen Beziehungen sind, welche Aufgabe jeder der beiden Arten bei der Ausführung 
des Heilswerkes anvertraut werden soll, das alles zu umschreiben hat Christus den wechseln- 
den Zeitverhältnissen und ihren Notwendigkeiten überlassen oder, um unseren Gedanken 
genauer zu fassen, das hat er der beschließenden Entscheidung der Kirche anheimgegeben. 

Zweifellos muß sowohl der Welt- wie auch der Ordenspriester gemäß der Vorschrift des 
göttlichen Rechtes seine Aufgaben so wahrnehmen, daß er als Gehilfe dem Bischof beisteht 
und auch untersteht. Diese Forderung, der übrigens schon von jeher die Praxis der Kirche 
entspricht, wird im Kirchlichen Gesetzbuch durch die Vorschriften über Ordensleute als Pfar- 
rer und Ortsordinarien (can 626•631; can 454, § 5) klar erläutert. Kommt es doch auch 
nicht selten vor, daß in den Missionsgebieten der ganze dortige Klerus, der Bischof nicht 
ausgenommen, zu den Ordensleuten zählt. Niemand möge meinen, das falle völlig aus der 
Ordnung und gewohnten Regel heraus, so daß man sich dann das Urteil bildet, eine solche 
Sachlage ergebe sich nur zeitweilig, und die Seelsorge müsse, sobald wie möglich, dem Welt- 
klerus übergeben werden. 

Aber auch die Exemtion der religiösen Orden widerspricht nicht den Grundsätzen der von 
Gott der Kirche gegebenen Verfassung, noch widerstreitet sie in irgendeiner Weise dem Ge- 
setz, naA dem der Priester dem Bischof Gehorsam schuldet. Denn gemäß der Vorschrift des 
Kirchenrechts unterstehen die exemten Ordensleute der Gewalt des Ortsbischofs, soweit die 
Verwaltung des bischöflichen Amtes und die ordnungsgemäße Regelung der Seelsorge das 
erheischen. Wenn wir nun auch nicht weiter darauf eingehen wollen, so ist doch in den letz- 
ten Jahrzehnten in den Erörterungen über die Exemtion vielleicht nicht genügend beachtet 
worden, daß die exemten Ordensleute, auch gemäß der Vorschrift des Kirchenrechts, immer 
und überall der Gewalt des Papstes unterworfen sind, da er ihr höchster Oberer ist, dem sie 
auch auf Grund des Gehorsamsgelübdes zum Gehorsam verpflichtet sind. Nun aber hat der 
Papst, wie über die Gesamtkirche, so auch über eine jede Diözese und über die einzelnen 
Christgläubigen die ordentliche und unmittelbare Regierungsgewalt. Es steht also fest, daß 
dem von Gott gegebenen Grundgesetz, demzufolge Kleriker und Laien der Leitung des Bi- 
schofs unterstehen müssen, auch bezüglich der exemten Ordensleute mehr als genug Folge 



50 Aus dem Leben der Kirche 

geleistet ist und der Klerus beider Ordnungen dem Willen und der Anordnung Christi mit 
gleichem Gehorsam entspricht. 

II. 

Das Verhältnis des Priester- und Ordensstandes und der Weltlichen Institute 
zu den Evangelischen Räten. 

Mit dem bis jetjt Gesagten hängt eine andere Frage zusammen, die Wir nunmehr gerne 
darlegen und klären möchten. Sie betrifft die Art und Weise, wie der Kleriker und der Or- 
densmann nach der ihnen eigenen sittlichen Vollkommenheit und Vollendung streben 
müssen. 

Es wäre mit der Wahrheit im Widerspruch, wenn man behaupten wollte, der geistliche 
Stand als solcher und insofern er im göttlichen Recht seinen Ursprung hat, verlange kraft 
seines Wesens oder doch kraft eines Erfordernisses seines Wesens, daß die, welche ihm anger 
hören, die evangelischen Räte beobachten, und infolgedessen könne oder müsse er ein Stand 
der (zu erwerbenden) Vollkommenheit genannt werden. Der Kleriker ist also nicht kraft 
göttlichen Rechtes an die evangelischen Räte der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams 
gebunden, und vor allem: er ist nicht auf dieselbe Weise und aus dem gleichen Grunde ge- 
bunden, aus dem beim Eintritt in den Ordensstand eine solche Verpflichtung durch die Ab- 
legung öffentlicher Gelübde entsteht. Das schließt aber nicht aus, daß der Kleriker privat 
und aus eigenem Antrieb diese Bindungen auf sich nimmt. Ebenso wird der Unterschied 
zwischen Priester- und Ordensstand nidit dadurch aufgehoben oder abgeschwächt, daß die 
Priester des lateinischen Ritus zur Beobachtung des Zölibats verpflichtet sind. Anderseits 
bekennt sich der Regularkleriker zum Stand der Vollkommenheit nicht insofern er Kleriker, 
sondern insofern er Ordensmann ist. 

Wenn Wir nun durch Unsere Apostolische Konstitution •Provida Mater Ecclesia" erklärt 
haben, daß auch die Lebensform der Weltlichen Institute als ein öffentlich anerkannter 
Stand der evangelischen Vollkommenheit zu betrachten sei, weil ja ihre Mitglieder in dieser 
oder jener Form zur Beobachtung der evangelischen Räte verpflichtet sind, so widerspricht 
auch das keineswegs Unserer eben vorgetragenen Auffassung. Es steht zwar durchaus nichts 
im Wege, daß sich Kleriker zu Weltlichen Instituten zusammenschließen, um durch die Wahl 
einer solchen Lebensweise den Stand der evangelischen Vollkommenheit anzustreben. Aber 
dann gehören auch sie nicht als Kleriker, sondern als Mitglieder Weltlicher Institute zum 
Stand der zu erwerbenden Vollkommenheit. Diese Institute haben nämlich die evangelischen 
Räte, die im Ordensstand • weil ihm eigentümlich • in höchster Vollkommenheit verwirk- 
licht werden, als Lebensregel; ihr streben sie nach, erfüllen sie aber so, daß sie vom Ordens- 
stand nicht abhängen, sondern eine ganz selbständige äußere Lebensform entwickeln, die in 
keiner Weise notwendig zur eben erwähnten Vollkommenheit gehört. 

III. 

Der Hauptbeweggrund des Ordensberufs. Wert des Gehorsamsgelübdes. 

Wir halten es für angebracht, nun auch noch ein wenig bei der Frage zu verweilen, welche 
Gründe zum Eintritt der Ordensstand bietet. 

Es gibt Leute, die behaupten, der Ordensstand sei nach Wesen und Zweck, denen man 
seine Billigung gewiß nicht versagen dürfe, eine Heilszuflucht der Furchtsamen und Ängst- 
lichen. Da diese nämlich zu schwach seien, um sich den Gefahren eines sturmbewegten Le- 
bens auszusehen, und die rauhe Wirklichkeit nicht zu ertragen vermöchten und es vielleicht 
auch nicht wollten, gäben sie in ihrer Schlaffheit der Welt den Abschied, um sich, wie in 
einen Hafen, in die freundliche Stille eines Klosters zu flüchten. Deshalb sei das Vertrauen 
auf die göttliche Gnade sowie das Selbstvertrauen zu wecken, damit diejenigen, die sich 



Aus dem Leben der Kirche 51 

nach dieser tatenlosen Ruhe sehnten, diese vermeintliche Neigung ihrer Seele abschüttelten 
und den Mut fänden, sich den Kämpfen des gewöhnlichen Lebens zu stellen. • Ob das wohl 
richtig ist? 

Es ist je^t nicht Unsere Aufgabe, zu untersuchen, was den Einzelnen zum Eintritt in den 
Ordensstand antreibt, Wir wollen vielmehr den hauptsächlichen und eigentlichen Grund an- 
geben, weshalb man die Abgeschlossenheit des beschaulichen Lebens aufsuchen soll. Dieser 
ist allerdings verschieden von der eben angeführten Auffassung, die, aufs ganze gesehen, 
falsch und ungerecht ist. Denn wie beim Priestertum, so verlangt auch der Entschluß, in den 
Ordensstand einzutreten, sowie das unbeirrbare Verharren bei dem einmal gefaßten Ent- 
schluß, einen hochgemuten Sinn und einen feurigen Hingabewillen. Sowohl die Kirchen- 
geschichte, die von herrlichen Leistungen der Heiligen und der Ordensgemeinschaften zu 
berichten weiß, von den Erfolgen der Missionsfeldzüge erzählt und aszetische Lehrweisheit 
überliefert, wie auch die lebendige Erfahrung erweist sonnenklar, daß im Ordensstand 
nicht weniger als in der Welt Männer und Frauen von unbezwingbarer hochherziger Tugend 
erblüht sind. Und kann man denn sagen, daß die Ordensleute, Männer und Frauen, die in 
den Werken der Ausbreitung des Gottesreiches sich abmühen, die Kranken pflegen, die Ju- 
gend erziehen, in den Schulen unterrichten, kann man sagen, daß all diese sich von der 
menschlichen Gemeinschaft absondern und das Interesse für sie verlieren? Ist es nicht viel- 
mehr so, daß die meisten von ihnen, genau so wie die Weltpriester und die Helfer aus dem 
Laienstande, in der vordersten Reihe für die Sache der Kirche im Kampf stehen? 

Hier müssen Wir auf einen sehr beachtenswerten Umstand hinweisen, der mit der eben 
angeführten Ansicht ganz und gar im Widerspruch steht: Wenn, besonders in der weiblichen 
Jugend, die Zahl derjenigen, die in den umhegten Garten des Ordenslebens eintreten wol- 
len, im Abnehmen begriffen ist, so kommt das doch gewöhnlich daher, daß man es für allzu 
hart ansieht, sich seiner freien Entschließung zu begeben und auf das Recht des Gebrauchs 
seiner Freiheit zu verzichten, was ja mit dem Gehorsamsgelübde naturgemäß gegeben ist. 
Ja, von gewissen Leuten wird sogar nicht der aus Liebe zu Christus vollzogene Verzicht auf 
die Freiheit, sondern die Beschränkung einer derartigen Entäußerung als eine erhabene 
Form sittlicher Vollkommenheit gepriesen. Die Heranbildung des rechtschaffenen, heiligen 
Menschen müßte demnach von dem folgenden Grundsatj geleitet sein: Eingeschränkt wer- 
den soll die Freiheit nur, soweit es notwendig ist; und gelockert werden sollen ihr die Zügel, 
soweit es nur möglich ist. 

Wir übergehen hier die Frage, ob das neue Fundament, auf dem diese Leute das Gebäude 
der Heiligkeit errichten wollen, sich für den Bestand und das Wachstum des apostolischen 
Werkes der Kirche als genau so ergiebig und tragfähig erweisen wird, wie jenes es war, das 
durch fünfzehnhundert Jahre hindurch von der altbewährten, aus Liebe zu Christus über- 
nommenen Leitung durch den Gehorsam dargeboten worden ist. Doch kommt es je$t 
vor allem darauf an, diesen Grundsa§ einmal genau zu besehen, damit sein innerer Gehalt 
klar zutage tritt. Dieser Grundsa^ verkennt, wenn er recht erwogen wird, durchaus das 
Wesen des evangelischen Rates, ja, er verkehrt ihn gewissermaßen ins Gegenteil. Niemand 
ist verpflichtet, sich für den evangelischen Rat des vollkommenen Gehorsams zu entscheiden, 
dessen Wurzel die Lebensregel ist, nach der man auf das Recht der eigenen Entscheidung 
verzichtet, niemand, sagen Wir, ob es sich nun um einzelne Menschen handelt oder um Ge- 
nossenschaften. Sie können, wenn sie wollen, nach dieser neuen Regel ihr Verhalten ein- 
richten. Aber die Worte müssen nun einmal so verstanden und aufgefaßt werden, wie sie 
lauten. Freilich, wenn man diesen Leitsatj mit dem Gelübde des Gehorsams vergleicht, so ist 
er nicht von dem gleichen hohen Wert und ist auch nicht die getreue Ausprägung jenes 
Schriftwortes und herrlichen Vorbildes: •er hat sich erniedrigt, indem er gehorsam wurde 
bis zum Tode" (Phil 2, 8). Wer also, über die Wahl des Ordensstandes um Rat gefragt, nur 
jenen Leitsa§ oder jene Auffassung zur Befolgung vorlegt und die Neigung des Herzens 



52 Aus dem Leben der Kirche 

und den Antrieb der göttlichen Gnade zu Unrecht vernachlässigt, der täuscht sich und an- 
dere. Wenn daher die einladende Stimme Gottes jemanden durch ein sicheres Anzeichen 
zum Gipfel der evangelischen Vollkommenheit ruft, dann möge man jedes Zaudern bei- 
seitesetjen und ihm zur Vollkommenheit seines erhabenen Entschlusses die freie Hin- 
opferung der Freiheit vorlegen, wie sie das Gehorsamsgelübde verlangt, jenes Gelübde 
sagen Wir, das die Kirche durch so viele Jahrhunderte hindurch durchdacht, erprobt, genau 
bestimmt und gutgeheißen hat. Niemand soll gegen seinen Willen zu diesem Eifer der 
Selbsthingabe gedrängt werden; wenn aber jemand will, so soll es auch niemanden geben, 
der ihm abriete oder ihn abhielte. 

IV. 

Äußere Tätigkeit und inneres Leben. 

Soweit hiervon. Nun möchten Wir noch einiges über die äußeren Werken und das innere 
Leben sagen. Wenige Punkte, die zum Ordensleben und zum religiösen Leben überhaupt 
gehören und wirklich von großer Bedeutung sind, sind ausgiebiger erörtert worden als diese 
Frage. Nichtsdestoweniger wollen Wir über diesen Gegenstand auch Unsere Meinung 
äußern: 

Nicht zufällig ist gerade in unserer Zeit jene Philosophie ersonnen und entwickelt 
worden, die man •Existentialismus" nennt. Heute, wo die Ereignisse unserer Zeit schwere 
metaphysische und religiöse Fragen zur Lösung aufgeben, vernachlässigen die Menschen 
gerne das Höhere und meinen, es sei für sie genug, wenn sie das tun, was hier und jetjt zu 
tun ist. Wer sich jedoch zum heiligen Glauben bekennt, der muß es ablehnen, im Sinne sol- 
cher Auffassungen sich nur um den jeweiligen Augenblick zu kümmern und kopfüber sich 
in den Strom des Lebens zu stürzen. Er weiß, daß das, was nicht sichtbar ist (Hebr 11, 1), 
am höchsten zu werten ist, daß es höchst wirklich ist und von solcher Dauer, daß es niemals 
untergeht. Leider sind aber auch Männer des geistlichen Standes, unter ihnen auch Ordens- 
leute, obwohl es an Mahnungen und Warnungen nicht gefehlt hat, nicht wenig von dieser 
Ansteckung befallen worden, und, wie sehr sie auch das, was die menschlichen Sinne und 
die gesamte Natur übersteigt, nicht leugnen, so achten sie es doch gering. 

Ist nun das Übel, das uns so schwer bedrohte, schon überwunden? Gott sei gedankt, wir 
dürfen es hoffen: einiges, was Wir mit eigenen Augen sehen, gewisse Erfahrungen, die Wir 
machen, flößen Uns diese Zuversicht ein. 

Daß angestrengteste Tätigkeit und ein außergewöhnlich reiches inneres Leben sich mit- 
einander verbinden, ist durchaus möglich. Zwei Gestirne, die am Himmel des Ordensstandes 
leuchten, zeigen das im hellsten Licht: der hl. Franz Xaver und die hl. Theresia von Jesus. 

Der rege Arbeitseifer und die Pflege des inneren Lebens fordern beide nicht nur ihre 
gegenseitige Verbindung, sondern darüber hinaus auch, daß sie, wenigstens was die Wertung 
und den Willen betrifft, gleichen Schritt miteinander halten. Wenn also die Tätigkeit blüht, 
dann sollen entsprechend auch blühen der Glaube, das Gebet, das eifrige Bemühen, sich und 
das Seine ganz Gott hinzugeben, dann sollen blühen der reine Glanz eines unversehrten 
Gewissens, der Gehorsam, die Geduld im Leiden, die stets wache tätige Liebe, die wir Gott 
und den Menschen schenken müssen. 

Das gilt nicht nur für die einzelnen Ordensleute, wofern sie nicht nur der Tracht, sondern 
auch der Gesinnung nach wirklich solche sind, sondern ist auch für die Ordensgemeinschaft 
als solche ein Grund, das innere Leben vor Gott und den Menschen fest zu begründen und der 
höchsten Anerkennung wert zu erachten. Mit inständigem Flehen verlangt die Kirche darum 
von euch, daß eure äußere Tätigkeit mit eurem inneren Leben im Einklang stehe und daß 
diese beiden sich stets gegenseitig im Gleichgewicht halten. Bekennt ihr euch nicht alle, Kle- 
riker und Laien, zum Stand der evangelischen Vollkommenheit? Wenn dem so ist, dann 
bringt auch die Früchte dieses Standes hervor, damit der mystische Leib Christi, welcher die 



Aus dem Leben der Kirche 53 

Kirche ist, aus eurer Stärke und eurer Glut wirksamere Kräfte schöpfen kann. Das ist auch 
der Grund, weshalb die religiösen Orden, die sich dem beschaulichen Leben geweiht haben, 
gewissermaßen für die Kirche notwendig sind, die in ihnen einen unvergänglichen Schmuck 
und eine Quelle himmlischer Gnaden besitjt. 

Es ist euch sicher nicht unbekannt, daß das Gerede geht, die Nächstenliebe verliere all- 
mählich ihre religiöse Prägung und werde eine Angelegenheit der Welt (werde laisiert). 
Aber eine Wohltätigkeit, die sich nicht vom Glauben herleitet, sondern aus andern Quellen 
entspringt, ist keine Nächstenliebe und kann nicht katholisch genannt werden. Diese hat ihre 
eigene Würde, ihren eigenen Antrieb, ihre eigenen Kräfte, die der bloßen Philanthropie, 
auch wenn sie über reiche Hilfsmittel verfügt, fehlen. Wenn man darum die katholischen 
Ordensfrauen, die die Kranken pflegen, mit denen vergleicht, die sich aus Gründen der 
Humanität oder um des Verdienstes willen der gleichen Aufgabe widmen, so haben jene 
etwas Eigenes, das anders und größer ist. Es kann sein, daß sie bisweilen andern nach- 
stehen bezüglich der technischen Hilfsmittel, und darum mahnen Wir sie an dieser Stelle, 
auch hierin mit jenen gleichen Schritt zu halten, ja, es ihnen sogar zuvorzutun. Wo jedoch 
Ordensfrauen wirken, die vom belebenden Geist ihrer Stiftung durchdrungen, Tag für Tag 
bereit sind, um der Liebe Christi willen ihr Leben hinzugeben für die Kranken, da weht 
eine Atmosphäre, in der die Tugend Wunderbares zuwege bringt, das weder die Technik 
mit ihren Erfindungen noch die medizinische Wissenschaft erreicht. 

Die religiösen Ordensgenossenschaften und Kongregationen also, die sich dem aktiven 
Leben widmen, sollen alles das mit achtsamer Liebe pflegen, woraus ihnen für ihre Tätig- 
keit die übernatürlichen Richtlinien aufleuchten, und im Heiligtum eines reinen Gewissens 
das Feuer des Hl. Geistes hüten. 

V. 

Anpassung an die Bedürfnisse der Gegenwart. 

Geliebte! Wir wollen auch noch kurz eingehen auf das Streben der Ordensgenossenschaf- 
ten, sich den veränderten Zeitverhältnissen anzupassen, Neues und Altes in schönem Bunde 
zu vereinigen. Wenn junge Menschen Worte hören wie •Wir müssen Menschen unserer 
Zeit sein", •Wir müssen unsern Einsaß auf die heutige Zeit abstimmen", dann entbrennen 
sie in ungewöhnlicher Begeisterung, und, wenn sie im Heer des Ordensstandes dienen, dann 
fühlen sie den glühenden Wunsch, auf dieses Ziel das Bemühen ihrer künftigen Ordens- 
tätigkeit auszurichten. Das ist in gewisser Hinsicht berechtigt. Denn fast immer ist es so ge- 
wesen, daß die Stifter der Ordensgemeinschaften sich ein neues Werk erdachten, um mit 
ihm den neu auftauchenden und keinen Aufschub leidenden Bedürfnissen und Aufgaben 
der Kirche zu entsprechen. So stimmten sie also ihre Unternehmungen auf ihre Zeit ab. 
Wenn ihr euch nach dem Beispiel eurer Stifter richten wollt, dann handelt so, wie auch sie 
sich verhalten haben. Erkundet die Ansichten, Urteile, Handlungsweisen eurer Zeitgenos- 
sen, unter denen ihr lebt, und wenn sich dort ein wenig Gutes und Rechtes findet, dann be- 
mächtigt euch dieser kostbaren Teilchen; denn anders könnt ihr sie nicht erleuchten, ihnen 
keine Hilfe und Erleichterung verschaffen, könnt ihr ihnen nicht Führer sein. 

Allen Nöten aber und Sehnsüchten des Menschengeschlechtes ist aufs beste gedient mit 
jenem Erbe der Kirche, das von ihren Anfängen an keine Schmälerung erfahren hat und 
stets unverändert bleibt, mögen auch die Zeitalter versinken. Sein wichtigster Teil ist der 
katholische Glaube, den Wir noch vor kurzem durch Unser Rundschreiben •Humani generis" 
gegen neue Gefahren geschürt haben. Hütet ihn auf das sorgfältigste, laßt keine Makel auf 
ihn kommen und seid durch und durch überzeugt, daß in ihm denkbar wirksame Kräfte lie- 

gen, um jedes Zeitalter zu prägen. 

Ein weiterer Teil dieses Erbes ist das Ziel, das dem Stande der Vollkommenheit eigen ist, 



•54 Aus dem Leben der Kirche 

und diesen müßt gerade ihr mit höchstem Eifer erstreben, um durch die Hilfen, die er euch 
bietet, und die Wege, die er euch weist, selber heilig zu werden, wie auch eure Mitmenschen 
durch direktes oder indirektes Bemühen heilig zu machen, auf daß sie, der göttlichen Gnade 
in immer reicherem Maße teilhaftig, fromm leben und fromm sterben. In eben diesem Erbe 
ist auch jene so erhabene, so wichtige Wahrheit enthalten, daß die Verleugnung seiner 
selbst aus Liebe zu Christus als der einzige Weg anzusehen ist, der zur Vollkommenheit 
führt. Dieser Weg aber unterliegt keiner Wandlung durch die sich wandelnden Zeiten. 

Es gibt jedoch Dinge, und zwar viele, in denen ihr der Eigenart und den Notwendigkeiten 
der Menschen und Zeiten Rechnung tragen müßt. Das ist übrigens zu einem nicht geringen 
Teile bereits geschehen und wird jetjt, nach Austausch und Besprechung eurer Pläne und 
Vorschläge, in entschiedener und reichlicher Weise zum Abschluß gebracht. Daß aber bei 
euch bereits nichts weniges in lobenswerter Weise erneuert ist, ergibt sich aus den vielfäl- 
tigen Bemühungen in den Schulen, im Dienst der Jugenderziehung, zur Linderung mensch- 
licher Not, zur Pflege und Förderung der Wissenschaft, sei es einzelner von euch oder eurer 
Institute. Man muß also gestehen und niemand kann es in Abrede stellen: die Arbeit, die 
sich vor euch auftürmt, ist gewaltig, wenn ihr der veränderten Zeitlage in geeigneter neuer 
Weise dienen wollt. 

Bei dieser von euch erstrebten Anpassung an die Notwendigkeiten eines gewandelten 
Zeitalters ist es aber Unseres Erachtens höchst wichtig, daß ihr genau erforscht und aufspürt, 
welche geistigen Kräfte dem Denken eurer Zeitgenossen zugrunde liegen, von welchen ge- 
heimen Sehnsüchten sie getrieben werden, welches eigentlich das wahre Gesicht ihrer Seele 
ist. Nicht jenes Gesicht meinen Wir, das da Verdammungswürdiges und Verwerfliches ver- 
rät, das den Aufruhr der Begierlichkeit und das Gift der Laster widerspiegelt. Doch lebt in 
den Menschen, eben als Menschen, und erst recht als Christen, auch wenn sie auf Abwege 
geraten und sich in Schuld verstricken, nicht wenig Gutes und der Wunsch nach Mehrung 
dieses Guten. Diesen Regungen müßt ihr entsprechen, diesen Sehnsüchten entgegenkom- 
men, wobei ihr freilich sorgfältig achthaben müßt, daß ihr nicht das Verderbliche und Böse, 
das die Welt birgt, von ihr übernehmt, sondern daß ihr aus eurem Besitze der Welt all das 
mitteilt, was gut und heilig ist und ihren gesunden Antrieben entspricht. Das Gute also, das 
sich schüchtern in den andern regt, das pflegt, das läutert und vermehrt, aus diesen kleinen 
Goldkörnern schmiedet kostbare Gefäße, aus diesen Bächlein laßt reißende Ströme schwellen. 

Gewisse Leute meinen, und das vielleicht nicht zu unrecht, drei Dinge seien es, die der 
Eigenart und der Neigung unseres Zeitalters am meisten entsprechen: im Denken und Pla- 
nen die Weite, im Ordnen und Zusammenfügen die Einheit, im Handeln die Schnelligkeit. 
Sind diese drei Stücke nicht auch drei besondere Kennzeichen des Evangeliums, sind sie nicht 
die Vorzüge derer, die durch Wort und Wandel den katholischen Glauben bekennen? Kann 
sich für unser Denken eine größere Weite auftun als die, welche in dem Apostelwort zum 
Ausdruck kommt: •Alles ist euer, ihr aber gehört Christus, und Christus gehört Gott" 
(1 Kor 3, 23)? Welche Einheit aber im Begreifen und im Lieben wäre enger als jene einfache 
Einheit, die uns in den Worten der Heiligen Schrift gezeigt ist: •Gott alles in allem" 
(1 Kor 15, 28) und •den Herrn, deinen Gott sollst du lieben mit deinem ganzen Herzen, 
mit deiner ganzen Seele, mit deinem ganzen Gemüte und mit allen deinen Kräften ... Du 
sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst" (Mk 12, 28•34)? Daß wir aber rührig und 
feurig seien, von keiner schädlichen Erinnerung an die hinfälligen Dinge niedergehalten, 
dazu mahnt uns jenes Wort •Niemand, der seine Hand an den Pflug legt und zurückschaut, 
ist für das Reich Gottes geeignet" (Lk 9, 62). Wenn ihr zu Tugendvorbildern aufschauen 
wollt, an denen diese drei Vorzüge aufgestrahlt sind, dann denkt an den Apostel Paulus 
und überhaupt an alle, die in der Kirche Christi Hervorragendes geleistet haben, das un- 
sterblicher Erinnerung würdig ist. 



Aus dem Leben der Kirche 55 

Die Ziele aber, die euch bei Gebet und Arbeit voranleuchten und ebenso das, was die 
übrigen Kinder der Kirche, Priester und Laien, erreichen müssen, sind die christliche Voll- 
kommenheit und das Heil des Menschengeschlechtes. Indes ist es eure besondere Aufgabe, 
die wirksamsten Mittel anzuwenden, nämlich die evangelischen Räte, und das durch die Ab- 
legung der Ordensgelübde, auf daß ihr in einem beharrlichen Kampfe die Begierlichkeit 
des Fleisches, die Begierlichkeit der Augen und die Hoff art des Lebens (vgl 1 Joh 2, 16) be- 
zwingt und so immer heiliger werdet und in der Sorge für das Heil der Menschenkinder 
Gottes eifrige Gehilfen seid. Auf die Erreichung dieser hehren Ziele richtet euer Denken 
und Handeln und •in der Liebe verwurzelt und gegründet" (Eph 3, 17), gefestigt durch die 
Kraft des Glaubens, erfüllt vom Geiste der Demut laßt keine Gelegenheit vorübergehen, die 
Menschen, eure Brüder ihrem Schöpfer und Erlöser und • wie verirrte Schafe • ihrem 
Hirten zuzuführen. 

Sorgt durch vorbildliche Treue und Zuverlässigkeit, daß bei euch der Wandel mit dem 
Namen übereinstimmt, daß eure ganze Lebensweise zu dem Berufe paßt, zu dem ihr euch 
bekennt. Gemäß dem Wort des Völkerapostels: •Besorgt, die Einheit des Geistes zu wahren 
durch das Band des Friedens" (Eph 4, 3), soll in euch und unter euch der Friede herrschen, 
sowohl unter den Mitgliedern des gleichen Instituts und des gleichen Hauses, wie auch mit 
denen, die anderen Instituten angehören; zwischen euch und allen andern, die mit euch arbei- 
ten, und mit denen ihr arbeitet, um die Menschen für Christus zu gewinnen. Verschwinden 
mögen aus euren Reihen Streit und Zwietracht, die da auch hoffnungsvolle Unternehmen 
lähmen und nicht zur Vollendung kommen lassen. Die Kirche, das Feld, das ihr durch euer 
apostolisches Bemühen bearbeiten müßt, dehnt sich unermeßlich weit: niemandem wird es an 
Gelegenheit zu anstrengender Arbeit fehlen. 

Wenn der Glaube des Ordensmannes seine Bestätigung erhält durch das Beispiel eines 
Lebens, dessen ganze Bahn leuchtet von unverbrüchlicher Treue zu den Gelübden, wenn 
dem Priester in der Sorge für das Heil der Seelen nichts zu schwer und zu hart wird, dann 
gilt von ihnen auch heute noch, was der Apostel vom Worte Gottes aussagt, das •lebendig 
ist... und wirksam und durchdringender als jedes zweischneidige Schwert" (Hebr 4, 12). Um 
ein Beispiel zu gebrauchen: vor kurzem mahnten Wir die Gläubigen, in dieser unheilvollen 
Zeit, wo die bedrängte Lage und die beklagenswerte Not so vieler mit jeglicher Verschwen- 
dung in schreiendem Widerspruch steht, möchten sie doch in ihrer Lebenshaltung der Mäßig- 
keit eingedenk sein und freigebig gegen ihre von bitterer Armut bedrängten Mitmenschen. 
Wohlan, leuchtet den übrigen in einem so dringenden Werk der christlichen Vollkommen- 
heit, der Gerechtigkeit und Liebe durch euer Beispiel voran und bringet sie so zur Nach- 
ahmung Christi. 

Mit dem heißen Wunsche, die hilfreiche Gnade unseres Herrn Jesus Christus möge aus 
eurer Tagung reiche und dauerhafte Früchte reifen lassen, geben Wir nunmehr als Unter- 
pfand Unseres Wohlwollens euch, die ihr hier vor Uns steht, und euren Ordensfamilien, die 
auf dem ganzen Erdenrund leben, in herzlicher Liebe den apostolischen Segen. 




