
56 

LITERATUR   BERICHT 

Dämonische Besessenheit im Lichte der Psychiatrie und Theologie 

Von Adolf R o d e w y k S. J., Buren i. W. 

Die Menschen haben ein Gespür dafür be- 
kommen, daß heutzutage in der Welt .etwas 
nicht mit rechten Dingen zugeht'. Immer 
häufiger sprechen sie von Dämonen und von 
der Dämonie, die alles beherrsche. Was man 
sich darunter denkt, ist freilich sehr ver- 
schieden. Das wird in der Hauptsache von 
den weltanschaulichen Voraussetjungen des 
einzelnen abhängen. Aber auch unter Chri- 
sten ist das Bild des Dämonischen und sei- 
ner Wirksamkeit reichlich dunkel und un- 
geklärt. 

Darum haben sich die fitudes Carmeli- 
taines ein großes Verdienst erworben, als 
sie das umfangreiche Werk ,Satan' heraus- 
brachten1, in dem das Bild des Teufels un- 
ter den verschiedensten Gesichtspunkten be- 
leuchtet wird: theologisch, philosophisch, ge- 
schichtlich, psychologisch, medizinisch, ethno- 
logisch und schließlich noch vom literari- 
schen und künstlerischen Standpunkt aus. 
Wir finden hier Theologen und Mediziner 
zusammen an der Arbeit, um unter anderem 
auch das schwierige Problem der dämoni- 
schen Besessenheit zu klären. Ausgangs- 
punkt sind die Besessenheitsfälle des Evan- 
geliums und ihre Heilung durch Christus. 
Wir erhalten aber auch Einblick in einen 
Besessenheitsfall aus späterer Zeit (1584) 
und sehen das Bild des Teufels in den ver- 
schiedenen Besessenheitszuständen. Schließ- 
lich folgen wir dem Psychiater in die Ner- 
venklinik, um uns Fälle anzusehen, die man 
als ,Besessenheitswahn' im medizinischen 
Sinne bezeichnet. Am wertvollsten ist aber 
ein Aufsaß, der philosophisch und theolo- 
gisch eine Grundlage für die Zusammen- 
arbeit von Psychiater und Exorzist schafft2. 

1 Brügge 1948. 
2 Mgr. F. M. Catherinet, Les demoniaques 

dans FEvangile (S. 315•327). • Les Con- 
fessions d'une possedee, Jeanne Fery (1584• 
1585) (S. 386•419). Eine deutsche Bear- 
beitung findet sich in J. v. Görres, Christi. 

Was all diesen Arbeiten einen besonderen 
Wert verleiht, ist das Bemühen um die Ab- 
grenzung der Aufgabenkreise, also um den 
Arbeitsanteil, der bei der Prüfung einer 
konkreten Besessenheit einerseits dem Theo- 
logen, anderseits dem Arzt zufällt. Weil das 
Rituale Romanum in 21 kurzen Regeln zu- 
sammenfaßt, was der Exorzist zu tun hat3, 
können wir hier unser Augenmerk zunächst 
auf die Arbeit des Psychiaters richten, um 
zu sehen, was er zur Aufhellung einer dä- 
monischen Besessenheit beitragen kann. 

/. Das Problem 

Die Besessenheitsfälle des Evangeliums 
setjen wir hier als bekannt voraus4. Seher» 
wir einen Augenblick von ihrer Heilung 
durch Jesus ab und verlegen wir die Fälle 
in die Gegenwart, so steht fest, daß jeder 
moderne Psychiater, dem nur die äußeren 
Tatsachen und Symptome bekannt wären, 
ihre Oberweisung in seine Klinik veranlas- 
sen würde. Sehr gut hat Mgr. Catherinet 
diesen Gedanken ausgeführt. Er schreibt: 

•Jeder Arzt, der diese krankhaften Sym- 
ptome studiert und sich nur an sie hält, 
wird zweifelsohne in der gekrümmten Frau 
(Lk 13, 11) eine Gelähmte sehen, in dem 
Besessenen von Gerasa (Mk 5, 2) einen Tob- 
süchtigen, in dem am Tage nach der Ver- 
klärung geheilten Knaben (Mk 9, 17) einen 
Epileptiker usw. Mehr noch. Jeder Beses- 
senheitsfall, der uns im  einzelnen geschil- 

Mystik, 4. Bd. 2. Abt. S. 176 ff. • Dr. Jean 
Vinchon, Les aspects du diable ä travers les 
divers etats de possession (S. 464•471. ••• 
Prof. Jean Lhermitte, Les pseudo-posses- 
sions diaboliques (S. 472•492). 

3 Rituale Romanum, Tit. XI. c. I. 
4 J. Smit, De daemoniacis in historia 

evangelica. Romae 1913. • Über die Be- 
sessenen der folgenden Jahrhunderte vgl. 
A. Ro'dewyk, Die Beurteilung der Besessen- 
heit. Ein geschichtlicher Überblick. In: Zeit- 
schrift f. kath. Theol. 72 (1950), S. 460•480. 



Literaturberichte 57 

dert wird, ist von einer Krankheit begleitet. 
Der Teufel macht stumm (Mt 9,32; Mk 9,16; 
Lk 11,14), taubstumm (Mk 9,24), stumm 
und blind (Mt 12,22), mondsüchtig (Mt 17, 
15), er verursacht Anfälle mit Schüttel- 
krämpfen (Mk 1,26; Mk 9,18•20; Lk 
4,35). All diese krankhaften Phänomene 
standen, medizinisch gesehen, in enger Ver- 
bindung mit einem krankhaften Zustand 
des Nervensystems. Hier liegt für den Psych- 
iater die Versuchung, diese Phänomene für 
sich getrennt zu betrachten, sein Urteil auf 
sie allein aufzubauen und den Fehlschluß 
zu ziehen; daß uns das Evangelium unter 
dem Namen ,Besessene' nur Nervenkranke 
vorführt" (322). 

Darum ist es sehr bedeutsam, daß Chri- 
stus nicht alle Blinden, Stummen und Lah- 
men in gleicher Weise behandelt hat. So 
legt er einem Taubstummen die Finger in 
die Ohren und berührt seine Zunge mit 
Speichel (Mk 7, 33). Den gelähmten Knecht 
des Hauptmanns von Kapharnaum heilt er 
durch ein Wort aus der Ferne (Mt 8, 13). 
Den Gichtbrüchigen, der durch das Dach 
herabgelassen wurde, machte er ebenfalls 
durch ein bloßes Wort gesund (Mk 2, 1•12), 
den Blindgeborenen dagegen durch Berüh- 
ren der Augen (Mk 8, 25). Bei keinem von 

all diesen redet Jesus vom Teufel, bei kei- 
nem gebraucht er einen Exorzismus, eine 
Drohung oder einen Austreibungsbefehl. 
Hier geht alles anders. 

Catherinet nimmt an, daß es sich bei die- 
ser zweiten Gruppe von Fällen um nervöse 
Störungen gehandelt habe. Besser hätte er 
wohl von psychogen bedingten Störungen 
gesprochen. Er stellt sich aber vielleicht nicht 
ernst genug die Frage, ob nicht auch echte 
organische Störungen vorliegen konnten, 
etwa bei dem Blindgeborenen oder dem 
Taubstummen. Bei diesen konnte z. B. in 
den ersten Lebensjahren das Gehör durch 
eine Diphtherie zerstört sein. Jedenfalls 
wird man seiner Schlußfolgerung zustimmen 
müssen: •Die Gleichse^ung von Besessenheit 
und Nervenkrankheit schlechthin ist mit dem 
Evangelium unvereinbar" (324). Auf diese 
Erkenntnis gestuft, formuliert er das Pro- 
blem, um das es bei der Besessenheit geht, 

klar mit den Worten: •Wie kommt es, daß 
die dämonische Besessenheit in den Be- 
schreibungen des Evangeliums immer von 
klinisch charakteristischen Zeichen eines ano- 
malen Zustandes des Nervensystems beglei- 
tet ist?" 

Die Einwirkung des Teufels setjt an dem 
Punkt an, wo sich Leib und Seele berühren, 
d. h. wo die Eindrücke der Sinnenwelt vom 
Geiste angenommen, bzw. wo die Gedanken 
und Willensregungen in körperliche Reak- 
tionen umgesetzt werden. Das gilt zunächst 
für die Versuchungen5. An derselben Stelle 
setjt die Tätigkeit des Teufels auch in der 
Besessenheit ein, nur daß in diesem Fall sein 
Einfluß auf den Menschen noch viel weiter 
gehen kann. 

Hieraus ergibt sich eine erste Folgerung 
für den Arzt, besonders für den Psychiater: 
Er kann mit den Hilfsmitteln seiner Wis- 
senschaft die Wirkungen des Teufels nicht 
erkennen. Darum schließt Mgr. Catherinet 
seinen Aufsat} mit den Worten: 

•Wenn all das stimmt, so muß man mit 
den Theologen daraus den Schluß ziehen, 
daß jede echte Besessenheit tatsächlich, ge- 
wissermaßen sogar notwendig, begleitet ist 
von Gehirn- und Nervenstörungen, die der 
Teufel hervorruft und verstärkt. Ihre Äuße- 
rungen und Symptome sind praktisch und 
medizinisch gesehen dieselben wie bei Ner- 
venkrankheiten. Der Psychiater kann also 
diese Symptome in aller Freiheit studieren, 
kann die geistigen Störungen beschreiben 
und ihre unmittelbaren Ursachen angeben. 
Er befindet sich da auf seinem ureigenen 
Gebiet. Aber er würde sein Spezialgebiet 
überschreiten, wenn er im Namen seiner 
Fachwissenschaft von vornherein und in je- 
dem Fall eine transzendente Ursache aus- 
schließen wollte, aus der die von ihm fest- 
gestellten Unregelmäßigkeiten herrühren 
könnten. Indem er sich auf seine Spezial- 
methoden festlegt, nimmt er sich selbst das 
Recht zu solchen Schlüssen. Als Ergebnis 
seiner ärztlichen Analyse wird er niemals 
den Teufel finden, genau so wenig wie der 
Chirurg mit der Spit;e seines Skalpels eine 
Seele entdecken wird und wie ein Tier, das 

5 S. Thomas, S. Th. 1. II. 80, 2. 



58 Literaturberichte 

seinen Herrn wütend sieht, den sittlichen 
oder unsittlichen Charakter von dessen Be- 
wegungen erraten kann, denn das gehört in 
eine ganz andere Ordnung hinein. 

Aber der Arzt, der ein heiler Mensch sein 
will, wird • zumal unter dem Licht des 
Glaubens • nicht von vornherein ausschlie- 
ßen (in manchen Fällen wird er es sogar 
vermuten können), daß hinter der Krank- 
heit noch eine verborgene Kraft steckt, die 
sich in ihr auswirkt. Ihr Studium wird er 
den Philosophen und Theologen überlassen, 
die nach eigenen Methoden vorangehen" 
(326). 

//. Dispositionen und Anzeichen der 
Besessenheit 

Dr. Jean Vinchon befaßt sich mit der 
Frage: Welches Bild bekommen wir vom 
Teufel in den verschiedenen Besessenheits- 
zuständen? Er geht dabei von der Voraus- 
setzung aus, daß sich die Besessenen des Al- 
tertums und die der Neuzeit im Äußeren 
kaum unterscheiden: •Die Besessenen, die 
von der Kirche als solche festgestellt wer- 
den, scheinen in vieler Hinsicht dasselbe zu 
leiden und sich genau so zu verhalten wie 
Kranke, die von einem Besessenheitswahn 
befallen sind. Sie unterscheiden sich von 
diesen nur durch Merkmale, die eine außer- 
natürliche Tätigkeit offenbaren, und da- 
durch, daß nach vollzogenem Exorzismus 
oft eine Besserung und Heilung eintritt" 

(464). 

Wie man es bei Geisteskranken tut, sucht 
Vinchon nach Momenten, die zu einer Be- 
sessenheit disponieren könnten. Solche Mo- 
mente findet er z. B. in der Umgebung oder 
Gefühlsansteckung, ganz besonders aber in 
Zwangsvorstellungen auf Grund von Ver- 
lassenheits-, Minderwertigkeits- oder Schuld- 
gefühlen. Er stellt auch übersichtlich zusam- 
men, was sich bei den Besessenen an körper- 
lichen und geistigen Veränderungen beob- 
achten läßt. Allerdings gewinnt man den 
Eindruck, daß das Material, auf dem diese 
Untersuchungen aufbauen (soweit es sich 
um echte Besessenheit handelt), nicht sehr 
reichhaltig ist. Es wurde zudem nicht säu- 
berlich  genug ausgesondert,  so daß  Fälle 

(z. B. der von Esquirol berichtete), hinter 
denen wir eine eigentliche Geisteskrankheit 
vermuten möchten, als echte Besessenheit 
ausgedeutet werden. Unzulässig ist auch die 
eindeutige Erklärung einer zwanghaften 
Schuldidee in der Besessenheit aus der Erb- 
sünde mit der Begründung, daß z. B. P. 
Surin, dessen Seele rein gewesen sei, unter 
diesem Gefühl so schwer gelitten habe. Zum 
Schluß wird noch festgestellt, daß die Teufel 
im Vergleich zu dem Bilde, das wir sonst 
von ihnen haben, •in der Besessenheit viel 
familiärer und vulgärer sind als die echten 
Teufel. Sie bleiben in menschlichen Ma- 
ßen" (470). 

Die Arbeit ist durchzogen von der Grund- 
vorstellung, daß Besessenheit eine Krankheit 
sei. Der Arzt ist ja gewohnt, in Krankheiten 
zu denken. Aber Besessenheit ist keine Krank- 
heit, die auf rein natürliche Ursache zurück- 
geht. Die Krankheiten, die bisweilen damit 
verbunden sind, wie Taubheit, Stummheit, 
Blindheit und andere, sind nur Begleiter- 
scheinungen, nicht das Wesen, denn Beses- 
senheit kann auch ohne dieselben sein. Der 
Besessene ist von Hause aus ein gesunder 
Mensch, kein Geisteskranker. Krankheit und 
Besessenheit schließen sich nicht gegenseitig 
aus, doch wird Gott letztere eher bei einem 

gesunden als bei einem kranken Menschen 
zulassen, denn ein Herzkranker z. B. würde 
kaum die ungeheuren körperlichen Anstren- 
gungen einer Besessenheit aushalten. 

In der Besessenheit zeigt sich am deut- 
lichsten, daß das Verhältnis des sündigen 
Menschen zum Teufel ein Verhältnis der 

Knechtschaft ist. Für gewöhnlich ist diese 
Knechtschaft infolge der Sünde vornehmlich 
seelischer Art; in der Besessenheit dagegen 
äußert sie sich mit besonderer Intensität auch 
im Leiblichen. Der Teufel hält den Men- 
schen fest und macht körperlich mit ihm, was 

er will. Die Besessenheit ermöglicht es ihm 
unter anderem, die Bewegungsfunktionen 
des Menschen unmittelbar und den Willen 
mittelbar in seine Hand zu bekommen. Letz- 
teren vermag er dadurch zu binden, daß er 
sich der Phantasie und ihrer Vorstellungen 
bemächtigt. Die Herrschaft über die Bewe- 
gungsfunktionen stellt die Glieder des Kör- 



Literaturberichte 59 

pers und audi die Sprechorgane zu seiner 
Verfügung. Daraus erklären sich z. B. got- 
teslästerliche Reden und Selbstmordversuche 
auch heiligmäßiger Personen. In demselben 
Augenblick, in dem die Besessenheit auf- 
hört, sind darum alle psychogen bedingten 
Störungen verschwunden. Körperliche Dispo- 
sition zur Besessenheit gibt es nicht, weder 
eine konstitutionell bedingte noch eine durch 
Krankheit erworbene. Mit Zulassung Gottes 
kann eine Besessenheit grundsätjlich über 
jeden kommen. Die Gründe für ihr Auftre- 
ten liegen auf religiösem und sittlichem Ge- 
biete und sind somit medizinisch nicht 
faßbar. 

Die Besessenheit im engeren und eigent- 
lichen Sinne ist ein von innen her Ergriffen- 
werden. Der Besessene verliert in den Kri- 
sen, wie schon angedeutet, die Herrschaft 
über seine Bewegungen, und die Freiheit 
des leibseelischen Willens wird aufgehoben. 

Die mystische Theologie rechnet die Be- 
sessenheit zu den sogenannten ,passiven 
Reinigungen'6. Es besteht jedoch ein wesent- 
licher Unterschied zwischen den mystisch- 
ekstatischen Zuständen und den Besessen- 
heitskrisen. Weil letjtere einen eigentlichen 
Trancezustand darstellen, gilt hier, was 
Professor Waldmann einmal in anderem 
Zusammenhang schrieb: •Während bei der 
Ekstase eine höchste Anspannung und Kon- 
zentration der geistigen Tätigkeit oder, wenn 
sie übernatürlich sein soll, eine Vision den 
unmittelbaren Ausgangspunkt und Grund 
der Sinnesentrückung bildet, der Mensch da- 
durch ,über sich hinauswächst', das Selbst- 
bewußtsein erhalten bleibt, die Erinnerung 
an das Gedachte oder Geschaute bei der 
Rückkehr in den Normalzustand lückenlos 
fortbesteht, geht die Trance hervor aus einer 
alienatio a mente und bedeutet ein ,unter 
sich sein'. Sie beginnt mit einem Schlafzu- 
stand, einer Einschläferung, der Ausschal- 
tung jeglicher geistigen Tätigkeit und des 
Bewußtseins. Dadurch wird die Phantasie 
... bei der Fremdhypnose die Hörige frem- 
den Willens ... Der Traum wird zur Trance, 

8 Giov. Batt. Scaramelli, Direttorio mi- 
stico II, 2, 7. • Dom. Schramm, Instit. theol. 
myst. I § 205. 

wenn dem Phantasiewillen vor allem der 
Bewegungsapparat und nach ihm das ganze 
Nervensystem sich zur Verfügung stellt. 
Wie bei den meisten normalen Träumen 
fehlt beim Aufwachen aus der Trance in der 
Regel die Erinnerung an die Geschehnisse 
während derselben, und diese Erinnerungs- 
losigkeit ist ein sicheres Zeichen, daß man es 
nicht mit einer Ekstase im eigentlichen Sinne 
zu tun hat. Es kann aber auch dahin kom- 
men, daß leichtere Dämmerzustände mit 
tieferen Trancen abwechseln, ineinander 
übergehen, sich aber in ihrer Zuständlichkeit 
scharf voneinander abheben (Zustände der 
Benommenheit, Zustände der Erstarrung, 
Zustände des passiven und aktiven Som- 
nambulismus), und daß die Erlebnisse der 
leichteren Trancezustände (meist bis zum 
Erstarrungszustand) im Wachzustand wieder 
erinnert werden können"7. 

Gerade das ist es, was wir in der Beses- 
senheit beobachten: Trancen in jeder Form 
und Tiefe, wobei besonders wichtig ist, daß 
sie sowohl nachfolgend von einer völligen 
Amnesie begleitet sein • und das ist die 
Regel •, als auch die Erinnerung an das 
Erlebte bewahren können. Hätte Professor 
Oesterreich, von dem weiter unten die Rede 
sein wird, das klarer erkannt, dann würde 
er nicht von einer ,somnambulen' Besessen- 
heit im Gegensa5 zu einer ,luziden' gespro- 
chen haben, so daß die eine die andere aus- 
schließt, sondern festgestellt haben, daß es 
in ein und derselben Besessenheit verschie- 
dene Phasen gibt, die man aus praktischen 

Gründen als somnambul und luzid vonein- 
ander unterscheiden könnte. Tatsächlich 
wechseln in der Besessenheit drei Zustände 
miteinander ab: 1. Der Zustand der Ruhe, 
d. h. der Teufel ist zwar eingefahren, läßt 
den Besessenen aber in Ruhe, so daß weder 
nach außen etwas hervortritt noch der Be- 
sessene sich innerlich belästigt fühlt und 
darum ungestört seinen Beschäftigungen 
nachgehen kann. 2. Der Zustand der Benom- 
menheit, in dem das Erkennen mehr oder 
minder eingeschränkt ist und die Willens- 
freiheit  ebenfalls  mehr   oder  minder   ge- 

' Theol.-prakt.  Quartalschrift  92  (1939) 
S. 558 f. 



60 Literaturberichte 

hemmt. In diesem Zustand erlebt der Be- 
sessene vor allem die teuflischen Quälereien 
sehr lebhaft. Man könnte ihn den luziden 
Zustand nennen. 3. Der Krisenzustand, ein 
voll ausgeprägter Trancezustand, wie bei 
einer tiefen Hypnose. Darin ist die Emp- 
findungslosigkeit eine so tiefgehende, daß 
der Besessene Körperverletjungen nicht spürt. 
Das schließt aber nicht aus, daß er innerlich 
schwerste Schmerzen durchleben kann, an die 
aber nach dem Aufwachen keine Erinnerung 
mehr besteht, während dann die eigentlichen 
Körperverlet;ungen schmerzhaft werden und 
in ihrer Weiterentwicklung den normalen 
Gesehen unterliegen. In Hinsicht darauf be- 
zeichnet man die Besessenen auch als .Kranke' 
• das Rituale nennt sie .infirmi' •, wäh- 
rend wir sonst Menschen, die in Trance und 
Hypnose Schmerzen erleben, nicht als ,krank' 
bezeichnen. 

Mit den drei eben genannten Zuständen 
darf aber nicht die Unterscheidung Besessen- 
heit • Umsessenheit verwechselt werden, 
die verschiedene Grade teuflischer Gewalt- 
tätigkeit bezeichnen. Die normale Stufen- 
leiter derselben ist: Versuchung, Infestation 
(Belästigungen, Beunruhigungen), Umses- 
senheit (entweder nur äußerliche oder in- 
nerliche oder beides zusammen) und schließ- 
lich die Besessenheit8. Letjtere findet sich bei 
heiligmäßigen Menschen selten (z. B. bei der 
sei. Eustochia von Padua), wohl dagegen die 
Umsessenheit, besonders als Vorbereitung 
auf die höheren Stufen der Mystik9. 

Dr. Vinchon bietet in seinem Aufsafj durch 
die Aufzählung der körperlichen und mora- 
lischen Veränderungen, die sich bei den Be- 
sessenen finden, eine wertvolle Ergänzung 
zum Rituale Romanum, das nur drei Haupt- 
anzeichen erwähnt und alles übrige mit einem 
•et aliis hujusmodi" zusammenfaßt. 

In die Vielheit der Anzeichen kommt durch 
die Feststellung, daß sie alle psychogen be- 
dingt sind, ein einheitlicher Grundzug. Da- 

8 Saudreau, L'Etat mystique c. 22 § 1. 
» Schramm, a. a. O. § 208; § 218. Ein gutes 

Beispiel aus neuerer Zeit ist Marie Therese 
Noblet (gest. 1930). Die Schilderung ihrer 
Umsessenheitszustände in: A. Pineau, M. 
Th. Noblet, 15. Kap., übersetzt von E. Har- 
tig, Colmar 1937, S. 253 ff. 

mit ist zugleich gesagt, daß Besessenheit 
nichts mit organisch bedingten Geisteskrank- 
heiten zu tun hat und außerdem, daß sie 
medizinisch gesehen ganz in der Nähe der 
Hysterie und Hypnose steht. Weil der 
Mensch in der Besessenheit nur zum Teil 
ausgeschaltet bzw. ,eingeschläfert' ist, kom- 
men uns hier die Teufel so familiär, so 
menschlich vor. 

So wichtig nun all diese medizinischen 
Feststellungen auch sein mögen, die Frage 
nach dem Wesen der Besessenheit bleibt 
eine theologische und ist keine medizinische. 

///. Die Pseudo-Besessenheit 

In das Gebiet der Geisteskrankheiten oder 
der psychischen Abnormitäten gehört die 
Pseudo-Besessenheit. Sie kann verschiedene 
Grundlagen haben: organische Leiden wie 
Schizophrenie, Paranoia und Epilepsie oder 
Psychoneurosen wie Psychasthenie und Hy- 
sterie. Ihnen wendet Prof. Lhermitte seine 
Aufmerksamkeit zu. Er bringt in kurzem 
Überblick vieles von dem, was P. de Ton- 
quedec in anderer Form in seinem oft zitier- 
ten Buch über Nervenkankheiten und teuf- 
lische Manifestationen dargelegt hat10. Er 
stütjt sich aber mehr auf Prof. Oesterreich, 
dessen Buch ,Die Besessenheit' ihm in fran- 
zösischer Bearbeitung vorlag11. 

Wie dieser unterscheidet er eine doppelte 
Form von Besessenheit: 

1. Die somnambule Form. •Sie ist ge- 
kennzeichnet durch das gewaltsame, kata- 
strophenartige Hereinbrechen der Besessen- 
heit, durch das Auftreten derselben im Ver- 
lauf von Krisen und Trancezuständen mit 
einer allgemeinen, mehr oder weniger tiefen 
Aufhebung des Bewußtseins." 

2. Die luzide Form. •Sie ist viel kom- 
plexer und interessanter. Sie stellt eine Psy- 
chose dar, die so eindeutig bestimmt ist, daß 
man ihre Entwicklung voraussagen und den 
Ernst der Prognose betonen kann" (492). 

10 J. de Tonquedec, Les maladies ner- 
veuses ou mentales et les manifestations 
diaboliques. Paris 1938. 

11 T. K. Oesterreich, Die Besessenheit. 
Langensalza 1921. Die franz. Ausgabe: Les 
Possedes. Traduit par R. Sudre. Paris 1927. 



Literaturberichte 61 

Die ganze Darlegung beschränkt sich auf 
die Beantwortung der Frage: •Entdecken 
wir bei bestimmten Personen, die behaup- 
ten, vom Teufel besessen zu sein, charak- 
teristische Anzeichen, die uns das Recht ge- 
ben, den Begriff ,Besessenheitswahn' mit 
einem Krankheitsprozeß in Verbindung zu 
bringen als mit einer wirklichen Krankheit?" 
(472). In diesem Zusammenhang umreißt 
Prof. Lhermitte sehr gut die Aufgabe des 
Psychiaters: 

•Das höchste Ziel des Arztes ist es, dem 
Ursprung und der Quelle des Dämonen- 
wahns nachzuspüren, seine oft sehr ver- 
wickelten Kennzeichen zu entwirren, den 
Krankheitsprozeß eindeutig zu bestimmen, 
damit sich herausstellt, ob er organischer 
oder psychischer Natur ist, und schließlich 
sich zu bemühen, die pathologischen Ab- 
wegigkeiten des Geistes zu mildern oder gar 
zu heilen. Die Aufgabe des Arztes ist, wenn 
man so sagen soll, sehr bescheiden und de- 
mütig, weil er sich hüten muß, die Grenzen 
der Naturphänomene zu überschreiten, und 
•weil er sich unbedingt heraushalten muß aus 
den viel höheren Problemen, welche die Auf- 
merksamkeit und den Scharfsinn des Philo- 
sophen und Theologen beschäftigen" (472). 

Für die erste Form ist bezeichnend, daß 
in den Krisen und Trancen • und zwar nur 
in diesen • eine neue Persönlichkeit erlebt 
wird, die bei jedem Besessenen verschieden 
ist und im Gegensat} zur ersten (eigent- 
lichen) Persönlichkeit steht, so daß man von 
einer Spaltung der Persönlichkeit sprechen 
muß. Etwas derartiges findet sich in der Epi- 
lepsie. Hier gibt es nicht nur konvulsive An- 
fälle, sondern es kommt auch ein plötjlicher 
"Wechsel der Persönlichkeit vor, der Minu- 
ten, aber auch Stunden und Tage anhalten 
kann. 

Lhermitte meint, daß sich jedoch die mei- 
sten Besessenheitsfälle auf Hysterie zurück- 
führen lassen. Hier ist zwar die Bewußt- 
seinstrübung nicht so tief wie bei der Fall- 
sucht, aber es kommt doch zu einer großen 
Unordnung im Bewußtseins- und Geisteszu- 
stand, zur Abschwächung und Ausschaltung 
psychischer Funktionen und zum Somnam- 
bulismus. Auch spielen Pithiatismus  (d. h. 

der Teil der Hysterie, der durch Suggestion 
beeinflußbar ist) und Mythomanie (krank- 
hafte Neigung zum Aufschneiden) eine große 
Rolle. 

Längst bevor die Psychiatrie im heutigen 
Sinne ausgebildet war, haben die Ärzte in 
der Praxis diese Zusammenhänge klar durch- 
schaut, nüchtern bewertet und richtig ange- 
packt. Ein vorzügliches Beispiel dafür ist 
der französische Arzt Marescot, der im 
Jahre 1599 durch geschickte Fragen und fe- 
stes Zugreifen einen lange als echte Beses- 
senheit angesehenen Fall als Hysterie ent- 
larvte, wenn auch die modernen Worte da- 
mals noch nicht bekannt waren. Er deckte 
auch die Gründe auf, die ein Mädchen dazu 
verleiten konnten, eine Besessenheit vorzu- 
täuschen (477). 

Für den Theologen ist die Feststellung 
wichtig, daß bei diesem, wie auch bei neueren 
Fällen von Pseudo-Besessenheit auf hyste- 
rischer Grundlage, der angewandte Exorzis- 
mus ohne Wirkung blieb, wofern ihn der 
.Besessene' nicht aus den Umständen er- 
raten konnte (482). Darum schickten auch 
erfahrene Priester Leute, welche sich selbst 
für besessen hielten, oft zum Arzt und über- 
nahmen ihre Betreuung nicht selbst. 

Eigenartigerweise wird überall da, wo von 
,somnambuler' Besessenheit die Rede ist, ein 
Gebiet der medizinischen Psychologie kaum 
erwähnt, höchstens kurz gestreift, aber nir- 
gendwo zur grundsätdichen Erklärung her- 
angezogen. So auch weder von Oesterreich 
noch hier von Prof. Lhermitte. Und doch läge 
das so nahe. Schon die Besessenen des Evan- 
geliums werden als somnambul geschildert, 
z. B. der besessene Knabe (Mt 17, 15). Was 
ist aber ein somnambuler Zustand anders als 
ein hypnotischer Zustand? Ein solcher kann 
nun entstehen durch Eigen- oder durch 
Fremdhypnose. Bei hysterischen Dämmer- 
zuständen kann man vielleicht an Eigen- 

hypnose denken, aber die Besessenheit legt 
den Gedanken an Fremdhypnose nahe, ohne 

daß damit schon alles geklärt wäre. Das 

ganze Benehmen des Besessenen in den Kri- 
senzustanden entspricht, wie oben angedeu- 
tet, dem eines Hypnotisierten. Es würde zu 



62 Literaturberichte 

weit führen, das bis ins einzelne auszufüh- 
ren und zu belegen. 

Als klassisches Beispiel für die luzide Form 
der Besessenheit wählt Lhermitte den Fall 
des P. Surin und der besessenen Nonnen von 
Loudun. Er setjt die Tatsachen als bekannt 
voraus. Es wäre wohl glücklicher gewesen, 
den Fall der Jeanne Fery, der in dem Buch 
,Satan' ausführlich dargelegt wird (386 ff.), 
zur Illustration heranzuziehen. 

Was den medizinischen Psychologen am 
Fall Surin interessiert ist: •Das Voran- 
schreiten und die Unheilbarkeit der Krank- 
heit, die allgemeinen Störungen, die sowohl 
körperliche als auch seelische Auswirkungen 
hatten, die Hemmungen, die Zwangsim- 
pulse, die Widersprüche, die Halluzinatio- 
nen, in denen er Worte hörte, das vermeint- 
liche Hören des Teufels, das Erleben einer 
Verdopplung der Persönlichkeit oder die 
Wegnahme des Geistes durch eine Kraft, 
die stärker ist als der eigene Wille, dieses 
ständige Gefühl von Zwang, die Häufung 
der psychisch abnormen oder sonderbaren 
Phänomene"  (484). 

P. Surin und die anderen Personen, die 
als Beispiele angeführt werden, wußten um 
ihren Zustand und konnten ihn selbst be- 
schreiben. Die Krankheitsursachen werden 
indes nicht als einheitlich angesehen. In dem 
einen Fall sollen diese Zustände z. B. von 
einer Encephalitis lethargica herrühren, in 
einem anderen hängen sie zusammen mit 
einer Hypochondria dolorosa. 

Prof. Oesterreich, welcher sagt: •Die Be- 
sessenheit stellt sich als ein ganz besonders 
ausgedehnter Zwangsimpuls dar", sucht den 
Grund für sie vor allem in der Psychasthe- 
nie1!. Karl Jaspers dagegen denkt mehr an 
Schizophrenie und bringt dafür ein sehr lehr- 
reiches Beispiel13. 

Wenn sich also eine Pseudo-Besessenheit 
auf sehr verschiedener Basis aufbauen kann, 
so ist das zugleich ein Hinweis dafür, die 
echte Besessenheit nicht auf dieser Grund- 
lage zu suchen. 

12 a. a. O. S. 122. 
13 K. Jaspers, Allgemeine Psychopatho- 

logie. 4. Aufl. Berlin u. Heidelberg 1946, 
S. 348. 

IV. Die psychiatrische Untersuchung 
auf Besessenheit 

Wenn es sich auch aus der Natur der Sache 
ergibt, daß die le^te Entscheidung darüber, 
ob irgendwo eine Besessenheit vorliegt oder 
nicht, durch eine theologische Untersuchung 
vorbereitet werden muß, so hat doch überall 
dort, wo es um eine exakte wissenschaft- 
liche Klärung geht, der Arzt, besonders der 
Psychiater, eine bedeutende Vorarbeit zu 
leisten. Er wird sich folgende Fragen stel- 
len: 

1. Liegt eine organische Krankheit des 
Körpers bzw. des Zentralnervensystems vor? 
Wenn ja, welche? 

2. Liegt eine Psychose vor? welche? 
3. Ist das Zustandsbild des Patienten im 

Sinne einer hysterischen Reaktionsweise 
oder einer sonstigen degenerativen Psycho- 
pathie zu erklären? 

4. Liegt nicht eine äußerst geschickte und 
bewußt durchgeführte Simulation vor? 

5. Oder ist das Zustandsbild mit den der 
Wissenschaft geläufigen medizinischen Be- 
griffen nicht als Krankheit zu bezeichnen und 
mit unseren Kenntnissen über parapsycholo- 
gische Vorgänge nicht in Einklang zu brin- 
gen14? 

Unter solchen Gesichtspunkten hat Dozent 
Dr. Walter Schulte (Bethel) einen Besessen- 
heitsfall aus dem Jahre 1842 untersucht15. 
Es handelt sich um die 25jährige Gottliebin 
Dittus, welche durch den evangelischen Pfar- 
rer Blumhardt vom Teufel befreit wurde. 

Zunächst nimmt Dr. Schulte Stellung zu 
den beiden Hauptpersonen, Pfarrer Blum- 
hardt und der Gottliebin. Dann wendet er 
sich der Natur der Krankheit, um die es sich 
handeln soll, zu. Zunächst scheidet er Epi- 
lepsie, dann Schizophrenie als Erklärungs- 
ursache aus und schließt: •Wir müssen also 
zunächst feststellen, daß nach den bisherigen 
Untersuchungen die Gottliebin Dittus weder 
an einer organischen Anfallskrankheit noch 

14 Diese Formulierung ist einem medizi- 
nischen Gutachten zu einem Besessenheits- 
fall entnommen. 

16 W. Schulte, Was kann der Arzt und 
Psychiater zu Johann Christoph Blumhardt, 
zu Krankheit und Besessenheit sagen? in: 
Evang. Theologie 1945, S. 151. 



Literaturberichte 63 

an einer echten Geisteskrankheit, insbeson- 
dere nicht an einer Schizophrenie, gelitten 
hat. Das gleiche läßt sich ebenso sicher für 
organische Psychosen oder manisch depres- 
sive Erkrankungen aussagen" (158). Er fährt 

fort: 
•In der rein psychiatrisch orientierten 

Differenzialdiagnose kommt als letjte dia- 
gnostische Möglichkeit die Krankheitsgruppe 
in Frage, die der gesamten Symptomatik, 
die die Gottliebin geboten hat, noch am ehe- 
sten gerecht wird, die Hysterie, allerdings 
auch sie nur zum Teil." Mit anderen Wor- 
ten: Für die Erklärung dieser Besessenheit 
kommen nur psychogene Ursachen in Be- 
tracht, jedoch reichen auch sie nicht aus, 
denn •in dem Geschehen sind Symptome 
aufgetreten, die sogar im Rahmen der Hy- 
sterie ganz ungewöhnlich sind". Damit ist 
gemeint: •Sie (die Gottliebin) erbrach Sand, 
Glasstücke, Eisenstücke, Bretternägel und 
Schuhschnallen. Stricknadeln, die anschei- 
nend durch den Kopf gezogen waren, kamen 
aus den Ohren heraus. Nicht nur die Kranke 
selbst, sondern auch die Umgebung haben 
Stöße und Püffe gespürt und Stimmen ge- 
hört, so daß sich sogar zwischen Blumhardt 
und diesen Stimmen ein Rede- und Ant- 
wortspiel entwickeln konnte. Damit ist der 
Rahmen der individuellen Krankheit der 
Gottliebin gesprengt." 

Dr. Schulte hat den Mut, die Gedanken 
zu Ende zu denken: •Was wir psychopatho- 
logisch erfassen können, gehört wohl im we- 
sentlichen der Hysterie an. Das ganze Ge- 
schehen reicht aber weit darüber hinaus und 
kann nicht auf den Nenner einer indivi- 
duellen Krankheit gebracht werden. Wir 
stehen hier an der Grenze der medizinischen 
Deutbarkeit und maßen uns nicht an, das 
Geschehen unter Heranziehung von Erfah- 
rungen mit Massensuggestionen, Selbsttäu- 
schungen, Schwindel und Zauberkunststücken 
einer vollständigen Erklärung zuzuführen, 
bei der wir einen bitteren Geschmack auf 
der Zunge nicht los würden (162). Wir ha- 
ben keine Bedenken, hier tatsächlich, von 
der Schau des Glaubens aus, von einer Be- 
sessenheit zu sprechen. Nur darf m. E. eine 
solche nicht im Sinne einer medizinischen 

Diagnose gemeint sein, die nun etwa gegen 
andere mit medizinischen Argumenten ab- 
gegrenzt werden könnte. Es gibt keine Dif- 
ferenzialdiagnose zwischen Krankheit und 
Besessenheit ... Nein, Krankheit und Beses- 
senheit stehen nicht im gegenseitigen diffe- 
renzialdiagnostischen Ausschlußverhältnis, 
sondern sie stellen zwei Aspektmöglichkei- 
ten des gleichen Geschehens dar. Ganz ähn- 
lich wie in der Physik dem nicht im ganzen 
faßbaren Phänomen , Licht' sowohl vom 
Aspekt der Wellentheorie wie vom Aspekt 
der Quantentheorie, die jede für sich be- 
stimmte Seiten erklären können, Rechnung 
getragen wird, ohne daß sich diese Theorien 
gegenseitig ausschließen ... Ob Besessenheit 
vorliegt oder nicht, ist nicht eine ärztlich 
medizinische Entscheidung, sondern eine 
Entscheidung des Glaubens. Man darf von 
der Medizin nicht einen biologisch-natur- 
wissenschaftlichen Nachweis der substan- 
ziellen und persönlichen Existenz von Dä- 

monen verlangen. Weder der Erweis noch 
die Widerlegung ist auf der Ebene einer 
rein psychiatrischen Beurteilung möglich" 
(163). 

Wohl selten ist von ärztlicher Seite diese 
Grenze des eigenen Fachgebietes so deutlich 
und ehrlich gezeichnet worden wie hier. Ge- 
rade der Fachmann weiß ja viel besser als 
der Außenstehende um seine Grenzen. Wo 
der Laie schon mit dem billigen Wort .Hy- 
sterie' alles erklärt zu haben glaubt, gesteht 
sich der Fachmann ein, daß die Gleichung 
nicht aufgeht, und hält Ausschau, ob nicht 
von anderer Seite und mit anderen Metho- 
den eine letjte Klärung möglich ist. 

V. Die Diagnose des Exorzisten 

Die letjte Entscheidung darüber, ob Be- 
sessenheit vorliegt, hat der Theologe, meist 
der von der Kirche für diesen Fall eigens 
ernannte Exorzist. Wie schon oben bemerkt, 
findet er die Regeln für sein Vorangehen im 
Rituale Romanum vor. Dort steht an erster 
Stelle, er solle nicht leicht eine Besessenheit 
annehmen, sondern auf die Symptome ach- 
ten, die eine Besessenheit von einer Krank- 
heit unterscheiden, damit er nicht etwa eine 
Geisteskrankheit für Besessenheit halte. 



64 Literaturberichte 

Kanonikus F. X. Maquart sagt in dem 
Sammelwerk ,Satan' von der Aufgabe des 
Exorzisten folgendes: •Der Exorzist muß 
eine Diagnose stellen wie ein Arzt, der zu 
einem Kranken gerufen wird. Genau wie 

dieser muß er nach kluger Überlegung ein 
Heilmittel verordnen. Sein Urteil muß also 
ein praktisches Urteil sein über das, was 
hier zu tun ist. Er hat aber nicht das Ziel, 
eine spekulative Wahrheit aufzuzeigen, wie 
es der Historiker oder Naturwissenschaftler 
tut, sondern eine praktische Wahrheit: ,1m 
vorliegenden Fall muß ich den Exorzismus 
vornehmen' ... Aber dieses subjektive Ur- 
teil darf nicht ins Blaue hinein gefällt wer- 
den, nicht auf Grund eines Gefühles oder 
einiger landläufiger Vorurteile. Es setjt 
vielmehr notwendigerweise ein objektives 
Urteil voraus, auf das es sich stü^t, nämlich 
das Urteil des Gewissens, welches eine spe- 
kulative und zugleich praktische Wahrheit 
ausspricht und folgendermaßen lautet: ,WeiI 
sich im vorliegenden Fall wenn auch nicht 
sichere, so doch sehr wahrscheinliche Anzei- 
chen von Besessenheit zeigen, muß der Exor- 
zismus vorgenommen werden.' Der Exorzist 
muß also zwei Extreme vermeiden: 1. Er 
darf nicht vergessen, daß er eine praktische 
(d. h. aufs Handeln gerichtete) Entscheidung 
zu treffen hat und daß er nicht die speku- 
lative Gewißheit des Historikers und Na- 
turwissenschaftlers verlangen kann, denn 
das hieße zu viel fordern. 2. Er darf nicht 
vergessen, welche Vorbedingungen objektiv 
erfüllt sein müssen, damit seine Diagnose 
wohlüberlegt und klug sei" (329). 

Für den Priester besteht eine Gefahr, hin- 
ter Zwangsvorstellungen, Zwangshandlun- 
gen usw. zu schnell einen außermenschlichen 
Zwang zu sehen, und darum auf den Teufel 
als Urheber zu schließen. •Seine theologische 
Bildung und die Ausübung seines Amtes 
bringen es mit sich, daß er unwillkürlich 
dazu neigt, sittliche Werturteile zu fällen. 
Weil es ihm ferner unmöglich ist, jemand 
für Handlungen verantwortlich zu machen, 
die offensichtlich zum ganzen Charakter des 
Betreffenden in Widerspruch stehen, schließt 
er auf eine außernatürliche Ursache. In 
Wirklichkeit handelt es sich dort aber sehr 

oft um unbewußte Vorgänge oder um Hand- 
lungen, bei denen die Willensfreiheit fehlt. 
Der Priester fragt sich: Ist das nun tugend- 
haft oder lasterhaft? Er müßte fragen: Ist 
das normal oder abnorm?" (331). 

Um ganz sicher zu gehen, müßte der Exor- 
zist den .Besessenen' zunächst einem Arzt 
überweisen, am besten einem Psychiater. 
Aber er geht in solchen Fällen anders voran 
als etwa der praktische Arzt, der einen Pa- 
tienten zu einem Nervenspezialisten schickt. 

•Im Gegensatj zum praktischen Arzt wird 
der Exorzist seinen Patienten nicht einfach 
dem Spezialisten überlassen. Er vergißt 
nicht, daß die wissenschaftliche Untersuchung 
durch den Psychiater oder Neurologen • so 
unerläßlich sie an sich sein mag • tatsäch- 
lich nicht genügt. Der Arzt achtet auf die 
Symptome, die es ihm gestatten, eine Krank- 
heit festzustellen, die zu seinem Fachgebiet 
gehört. Daher neigt er dazu, das zu ver- 
nachlässigen, was ihn nicht angeht. Der Exor- 
zist muß daher die psychiatrische und neu- 
rologische Untersuchung durch eine andere 
ergänzen. Sie soll zwar nicht den medizini- 
schen Wert der vom Psychiater oder Neu- 
rologen angestellten Untersuchung nachprü- 
fen, wohl aber soll sie feststellen, ob die 
Diagnose im vorliegenden Falle alles, was 
in Frage kommt, berücksichtigt hat oder nur 
einen Teil davon. Es handelt sich selbstver- 
ständlich nicht darum, zu der natürlichen 
Erklärung des Falles noch eine übernatür- 
liche dazu zu geben. Das .Sparsamkeitsprin- 
zip' behauptet auch hier selbstverständlich 
sein Recht. Das Ziel und der Zweck der Un- 
tersuchung durch den Exorzisten ist, darauf 
zu achten, daß nichts von dem, was im Be- 
nehmen der betreffenden Person hervortritt, 

unberücksichtigt bleibt" (339). Der Theologe 
hat eben andere Wertmaßstäbe für das See- 
lische als der Arzt. Er mißt es an den Wer- 
ten der Obernatur. Darum kann etwas, was 
dem Psychiater, der ein bestimmtes Krank- 
heitsbild sucht, unbedeutend erscheint, für 
den Exorzisten ein wichtiges Kriterium sein. 

Die Schwierigkeit liegt vor allem in der 
Mehrdeutigkeit der vom Rituale angegebe- 
nen Kennzeichen • um einmal bei diesen 
zu bleiben. Sie sind: 1. das Verstehen oder 



Literaturberichle 65 

gar Sprechen von nie gelernten Sprachen 
seitens des Besessenen; 2. das Wissen um 
Entferntes und Verborgenes und schließlich 
3. außergewöhnliche Kräfte, sogenannte 
Überleistungen. 

Greifen wir einmal das zweite heraus. Es 
gibt ein natürliches Wissen um Entferntes 
und Verborgenes durch Gedankenübertra- 
gung und Hellsehen. Das Gleiche finden wir 
bei heiligen Menschen als übernatürliches 
Charisma. Schließlich ist es noch durch dä- 
monischen Einfluß möglich. Deshalb wird 
der naturwissenschaftlich orientierte Medi- 
ziner bei Gedankenübertragung und Hell- 
sehen eine natürliche Erklärung für ausrei- 
chend halten und nichts davon hören wollen, 
daß dahinter auch dämonischer Einfluß stek- 
ken könnte. Er übersieht vieles, was der 
Theologe noch aufgreift und genau be- 
trachtet. 

Eine solche Überlegung stellt z. B. P. de 
Tonquedec, als Ergänzung zu Maquarts Auf- 
saß, über die Gedankenübertragung an. Zu- 
nächst stellt er fest, daß •der Empfänger 
dabei keine aktive Rolle spielt. Er kann sich 
wohl darauf vorbereiten, kann in sich eine 
Gedankenleere entstehen lassen und sich in 
einen Zustand der Empfangsbereitschaft 
versehen usw., was er aber aufnimmt, kommt 
von anderswoher. Er nimmt es völlig passiv 
auf. Dann heißt es weiter: •Das im Ri- 
tuale angegebene dämonische Anzeichen ist 
etwas ganz anderes. Es handelt sich hier 
nicht mehr um automatische Übertragung 
einer fertigen Antwort, die in irgendeinem 
Gehirn geschrieben steht und, so wie sie ist, 
übertragen wird, nicht um ein Echo in einem 
anderen Gehirn, ohne Anspruch darauf, ver- 
standen zu werden. Das Rituale gebraucht 
den Ausdruck ,intelligere', verstehen. Es 
redet von einem vernünftigen Gespräch 
zwischen zwei Gesprächspartnern ... Das 
Rituale schreibt vor, daß der Exorzist nach 
dem Namen des eingefahrenen Teufels fra- 
gen soll. Nun gibt es hunderte von Namen, 
und der Exorzist kann nicht erraten, welcher 
genannt werden wird. Er wird oft durch 
den Namen, den er erfährt, in Verwirrung 
gebracht" (350). Der Exorzist sieht und wer- 
tet also, daß eine ganz andere Situation vor- 

liegt als bei der natürlichen Gedankenüber- 
tragung. 

In einem konkreten Fall kann er sich mit 
dem zugezogenen Arzt darüber einig sein, 
daß hier etwas Außergewöhnliches, etwas 
Wunderbares vorliegt, etwas der Art nach 
Außermenschliches. Es ist nun seine Sache, 
dieses Außermenschliche näher zu bestim- 
men. Es könnte von Gott kommen oder von 
einem Engel, sei es von einem guten oder 
einem bösen. 

Bei einer Besessenheit kann sich der Exor- 
zist mit dieser .zweiten Persönlichkeit', die 
auftritt, in ein Gespräch einlassen und aus 
dieser Unterhaltung sein Gegenüber kennen- 
lernen. Nach den .Regeln zur Unterschei- 
dung der Geister' kann er prüfen und er- 
kennen, ob wirklich eine dämonische Per- 
sönlichkeit die Unterhaltung führt, so daß 
der Besessene selbst nur Sprachorgan wäre, 
nur Medium. Die dogmatische und besonders 
die mystische Theologie geben ihm Hilfen 
genug an die Hand, mit denen er zur Klar- 
heit kommen kann. Außerdem zeigen ihm 
die Regeln des Rituale, wie er im einzelnen 
vorangehen muß. Es würde zu weit führen, 
das ganze Verfahren zu erläutern. Nur zwei 
Punkte seien erwähnt. Der Exorzist ist ver- 
pflichtet, .notwendige Fragen' zu stellen, ge- 
meint sind damit Fragen nach Zahl und Art 
der eingefahrenen Teufel sowie nach den 
Ursachen und Zielen dieser konkreten Beses- 
senheit. Die Kirche setjt voraus, daß er dar- 
auf nicht nur sinnvolle, sondern auch wahre 
und brauchbare Antworten bekommt, die 
eine Aufhellung des ganzen Falles ermög- 
lichen. Die Erfahrung hat das immer wieder 
aufs neue bestätigt. Der Exorzist beobachtet 
zweitens die Wirkung des Exorzismus. Bleibt 
die Reaktion darauf aus oder ist sie nicht so, 
wie sie nach den Regeln des Rituale sein 
muß, so wird der Priester mit einem solchen 
Patienten keine Zeit verlieren. Er schaut 
weniger auf das Sprachenverstehen oder 
Fernwissen oder auf Kraftleistungen. Für ihn 
ist entscheidend, ob die zweite Persönlich- 
keit, die ihm bei diesem Besessenen gegen- 
übertritt, in jeder Beziehung mit dem 
Bilde übereinstimmt, das uns der Glaube 
vom Teufel entwirft. 



66 Lileraturberichte 

Solange die im Rituale genannten großen 
Kennzeichen der Besessenheit nicht deutlich 
die Signatur des echt Dämonischen tragen, 
beweisen sie nichts. Das gilt noch viel mehr 
von den vielen anderen kleineren Anzeichen, 
von denen man leicht an die 30 aufzählen 
könnte. Wo das Dämonische aber dem Gan- 
zen den Stempel aufdrückt, kommt der Exor- 
zist zu der sicheren  Überzeugung, daß  er 

hier einen Tatbestand vor sich hat, dem er 
mit dem Exorzismus begegnen muß. Dann 
kann ihm kein Arzt weiterhelfen. Er steht 
dann vor dem zweiten und schwersten Teil 
seiner Aufgabe: den Kampf mit dem bos- 
haften Gegner aufzunehmen, ihn mit den 
übernatürlichen geistigen Waffen zu be- 
kämpfen und nicht zu ruhen, bis er ihn über- 
wunden und vertrieben hat. 

•Das Heilige" Rudolf Ottos in der neueren Kritik 

Von P. Dr. Bernhard H ä r i n g , CSSR, Gars am Inn 

R. Otto hatte mit seinem Buch •Das Hei- 
lige. Über das Irrationale in der Idee des 
Göttlichen und sein Verhältnis zum Ratio- 
nalen" nicht nur einen ungeheuren Buch- 
erfolg (innerhalb zwanzig Jahren fünfund- 
zwanzig Auflagen), sondern auch einen gro- 
ßen theologischen Einfluß. Sein großes Ver- 
dienst ist es, innerhalb des Protestantismus 
(zum Teil auch in katholischen Kreisen) die 
Eigenständigkeit des Religiösen wieder 
deutlich sichtbar gemacht zu haben. Gegen 
die damals vorherrschende Religionsge- 
schichte verhalf er dem Grundsatz zum 
Siege, daß •die Religion mit sich selber an- 
fange", d. h. daß sie unmöglich durch Ent- 
wicklung aus nicht-religiösen Elementen zu 
klären sei. Gegen den in der Verkündigung 
sich breit machenden kantianischen Moralis- 

mus zeigte er vielen wieder, daß die Reli- 
gion nicht zuerst ein Imperativ, sondern 
Gnade, Begegnung mit dem Heiligen ist, 
und daß der erste Imperativ der Religion 
nicht im Auftrag zur Weltgestaltung, son- 
dern in der Hinwendung von Herz und 
Wille zum Göttlichen besteht, in der Pflege 
der rechten Gemüts- und Willenshaltungen 
gegenüber Gott. Es ist darum z. T. auch sein 
Verdienst, wenn innerhalb des Protestantis- 
mus wieder das Verständnis für die Not- 
wendigkeit des Kultus geweckt wurde. Von 
Kant herkommend und als Beobachter des 
modernen Menschen, setzte R. Otto eine ge- 
wisse Autonomie des Sittlichen voraus. Als 
Religionspsychologe und als Erforscher der 
Mystik stellte er fest, daß das religiöse Le- 

ben nicht immer und nicht überall die sitt- 
lichen Imperative auslöse. Diese Beobachtung 
diente seinem Hauptanliegen, nämlich gegen 
Kant aufzuweisen, daß Religion etwas an- 
deres sei •als die Erkenntnis aller unserer 
Pflichten als göttlicher Gebote" (Kant, Reli- 
gion innerhalb der Grenzen der bloßen Ver- 
nunft, Cassierer Bd. 6, S. 302). Den kantia- 
nischen Rationalismus, der sich den Zugang 
zum eigentlich Religiösen mehr oder weni- 
ger verschließt, suchte er in der Begriffs- 
welt Kants und dessen Schülers Fries durch 
Elemente aus der Erlebnisreligion Schleier- 
machers und Ritschis zu überwinden. Dabei 
zeigte er aber eine wirkliche Originalität. 
Es gelang ihm, das Rational-Begriffliche und 
das Irrationale (d. h. das über das begriff- 
liche Denken Hinausgehende), sowie das 
eigentlich Religiöse und das Sittliche im 
engeren Sinn voneinander zu trennen. Die 
Art und Weise jedoch, wie er sich religions- 
geschichtlich und religionspsychologisch die 
Begegnung dieser unterschiedenen Elemente 
dachte, forderte die Kritik heraus. Seine 
diesbezügliche Theorie von der •Schemati- 
sierung des Numinosen durch das Rational- 
Sittliche" fand fast allgemeine Ablehnung. 

Die beste, aus guter Sach- und Literatur- 
kenntnis entstandene Kritik bietet neuer- 
dings protestantischerseits Robert F. David- 
son, Rudolf Otto's interpretation of religion, 
Princeton 1947. Die katholischen Kritiker 
(W. Schmidt, Menschheitswege zum Gott- 
erkennen, rationale, irrationale, superratio- 
nale; J. Geyser, Intellekt und Gemüt; J. R. 




