66 Literaturberichte

Solange die im Rituale genannten grofien
Kennzeichen der Besessenheit nicht deutlich
die Signatur des echt Didmonischen tragen,
beweisen sie nichts. Das gilt noch viel mehr
von den vielen anderen kleineren Anzeichen,
von denen man leicht an die 30 aufzihlen
kénnte. Wo das Didmonische aber dem Gan-
zen den Stempel avfdrickt, kommt der Exor-
zist zo der sicheren Uberzeugung, dafl er

hier einen Tatbestand vor sich hat, dem er
mit dem Exorzismus begegnen mufi. Dann
kann ihm kein Arzt weiterhelfen. Er steht
dann vor dem zweiten und schwersten Teil
seiner Aufgabe: den Kampf mit dem bos-
haften Gegner aufzunchmen, ihn mit den
tbernatiirlichen geistigen Waffen zu be-
kimpfen und nicht zu ruhen, bis er ibn iiber-
wunden und vertrieben hat.

»Das Heilige® Rudolf Ottos in der neueren Kritik

Von P. Dr. Bernhard Haring, CSSR, Gars am Inn

R. Otto hatte mit seinem Buch ,Das Hei-
lige. Uber das Irrationale in der Idee des
Gottlichen und sein Verhiltnis zum Ratio-
nalen nicht nur einen ungeheuren Buch-
erfolg (innerhalb zwanzig Jahren fiinfund-
zwanzig Auflagen), sondern auch einen gro-
Ben theologischen Einflufl. Sein grofies Ver-
dienst ist es, innerhalb des Protestantismus
(zum Teil auch in katholischen Kreisen) die
Eigensidndigheit des Religidsen wieder
deutlich sichtbar gemacht zu haben. Gegen
die damals vorherrschende Religionsge-
schichte verhalf er dem Grundsatz zum
Siege, dafl ,die Religion mit sich selber an-
fange“, d. h. dafl sie unméglich durch Ent-
wicklung aus nicht-religiésen Elementen zu
kliren sei. Gegen den in der Verkiindigung
sich breit machenden kantianischen Moralis-
mus zeigte er vielen wieder, dafl die Reli-
gion nicht zuerst ein Imperativ, sondern
Gnade, Begegnung mit dem Heiligen ist,
und dafl der erste Imperativ der Religion
nicht im Auftrag zur Weligestaltung, son-
dern in der Hinwendung von Herz und
Wille zum Géttlichen besteht, in der Pflege
der rechten Gemiits- und Willenshaltungen
gegeniiber Gott. Es ist darum z. T. auch sein
Verdienst, wenn innerhalb des Protestantis-
mus wieder das Verstindnis fiir die Not-
wendigkeit des Kultus geweckt wurde. Von
Kant herkommend und als Beobachter des
modernen Menschen, segte R. Otto eine ge-
wisse Antonomie des Sittlichen voraus. Als
Religionspsychologe und als Erforscher der
Mystik stellte er fest, dafl das religiose Le-

ben nicht immer und nicht iiberall die sitt-
lichen Imperative ausldse. Diese Beobachtung
diente seinem Hauptanliegen, ndmlich gegen
Kant aufzuweisen, dafl Religion etwas an-
deres sei ,als die Erkenntnis aller unserer
Pflichten als gottlicher Gebote® (Kant, Reli-
gion innerhalb der Grenzen der bloflen Ver-
nunft, Cassierer Bd. 6, S. 302). Den kantia-
nischen Rationalismus, der sich den Zugang
zum eigentlich Religidsen mehr oder weni-
ger verschlieflt, suchte er in der Begriffs-
welt Kants und dessen Schillers Fries durch
Elemente aus der Erlebnisreligion Schleier-
machers und Ritschls zu iberwinden. Dabei
zeigte er aber eine wirkliche Originalitit.
Es gelang ihm, das Rational-Begriffliche und
das Irrationale (d. h. das Gber das begriff-
liche Denken Hinausgehende), sowie das
eigentlich Religidse und das Sittliche im
engeren Sinn voneinander zu trennen. Die
Art und Weise jedoch, wie er sich religions-
geschichtlich und religionspsychologisch die
Begegnung dieser unterschiedenen Elemente
dachte, forderte die Kritik heraus. Seine
diesbeziigliche Theorie von der ,Schemati-
sierung des Numinosen durch das Rational-
Sittliche“ fand fast allgemeine Ablehnung.
Die beste, aus guter Sach- und Literatur-
kenntnis entstandene Kritik bietet neuer-
dings protestantischerseits Robert F. David-
soz, Rudolf Otto’s interpretation of religion,
Princeton 1947. Die katholischen Kritiker
(W. Schmidt, Menschheitswege zum Gott-
erkennen, rationale, irrationale, superratio-
nale; J. Geyser, Intellekt und Gemiit; J. R.



Literaturberichte 67

Geiselmann, Das Irrationale Ottos im Lichte
des katholischen Glaubensbegriffs, in: Ti-
binger Quart. 104 [1923]. S. 51—735) stell-
ten bald nach dem Erscheinen , des Heiligen®
die Hauptschwichen des Buches heraus: Otto
iiberschitse das Irrationale in der Religion
auf Kosten des Rationalen, er entgehe der
Gefahr des Subjektivismus nicht in alleweg,
er werde dem Moment des Personalen in der
Religion nicht gerecht und nehme infolge-
dessen vieles als religises Phinomen, was
es in Wirklichkeit gar nicht sei oder was
hichstens als Entartung anzusprechen sei, er
setie im Banne der herrschenden Religions-
geschichte an den Anfang der Religion die
unpersonliche Macht, die Gottheit als ,Es“
statt des personlichen Gottes. Im iibrigen
anerkannte die katholische Religionswissen-
schaft (auch die genannten verdienten Kri-
tiker) neidlos die Verdienste R. Oitos auf
dem Gebiet der Religions-Psychologie, -Pha-
nomenologie und -Geschichte und abernahm
manche Ausdriicke und auch Erkenntnisse.

Auch von seiten der protestantischen Reli-
gionswissenschaft erhielt R. Otto neben viel
Anerkennung doch auch manche Kritik. (Ein
fast vollstindiges Verzeichnis der Ottokritik
bis zum Jahre 1938 gibt W. Haubold, Die
Bedeutung der Religionsgeschichte fir die
Theologie R. Ottos, Leipzig 1940. Er fithrt
nicht weniger als achtzig Biicher und Anfsife
an.) Vielfach wurde ihm die unkantianische
Anwendung kantianischer Begriffe vorge-
worfen (z. B. das Heilige als eine ,Kategorie
a priori“ und vor allem die kantianisch wirk-
lich unmégliche ,Schematisierung“ des Irra-
tional-Numinosen durch das Rational-Sitt-
liche). Mehr als ein Dezennium nach dem
Erscheinen des Buches wagte sich dann auch
innerhalb der protestantischen Theologie
eine schirfere Kritik hervor. Die mafilose
und teilweise abgeschmackt pedantische Kri-
tik F. K. Feigels (,Das Heilige“. Kritische
Abhandlung iiber R. Ottos gleichnamiges
Buch, 1929, 2. Aufl. Tibingen 1948) er-
schien sogar als gekronte Preisschrift. Die
katholischerseits vorgebrachte Kritik wird
aufgegriffen. Dazu wird vor allem die Tren-
nung und wissenschaftlich ungeniigende Ver-
kniipfung von Religion und Moral ange-

5

griffen. Aber bei nidherem Zusehen steht
hinter dieser Kritik doch nicht nur ein be-
rechtigtes Mififallen an Widerspriichen, an
der Vermischung von religions-psychologi-
scher und religionsgeschichtlicher Methode
sowie an der unkantischen Erlebnistheologie,
sondern meist ein schlecht verdeckter Rest
von kantianischem Moralismus und Ratio-
nalismus. So bei Feigel, bei Willy Hellpach
(Numen und Ethos, in: Zeitschrift fir philo-
sophische Forschung 1 [1946] 47—74), bei
W. Baetke (Das Heilige im Germanischen,
Tibingen 1942).

Der Einflufl Ottos auf die protestantische
Theologie hat aber deswegen nicht nach-
gelassen. Das zeigt R. F. Davidson in dem
genannten ausgezeichneten Buch. Handgreif-
lich ist Ottos EinfluR neuerdings bei E.
Brunner (Dogmatik Bd. I bes. S. 163 ff).
Davidson interpretiert und kritisiert seinen
einstigen Lehrer Otto aus dessen eigenster
Gedankenwelt heraus (von Schleiermacher
und Ritschl her ecinerseits, von Kant und
Fries her andererseits und nicht zulest von
Luther her). — Werner Schilling setit sich
in seinem Aufsaty ,Das Phinomen des Hei-
ligen“ mit der im ganzen sachlichen Kritik
Baetkes an R. Otto auseinander (in: Zeit-
schrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 2
[1949/50] 206—222). Wenn er auch nicht
umhin kann, zuzugeben, daf} ,das Heilige*
Ottos ,dem objektiven Moment“ der Reli-
gion nicht in jeder Hinsicht voll gerecht
werde, so weist er doch die angefithrten
hauptsichlichen Kritiken an R. Ottos Reli-
gionsauffassung samt und sonders zuriick.

Versuchen wir an Hand der umfassenden

Literatur Ottos und seiner Kritiker zu den

wichtigsten Vorwiirfen Stellung zu nehmen:

1. Zum Vorwurf des Subjektivismus
und Irrationalismus

Ein Hauptpunkt der Kritik an Otto ist,
dafl er ,das objektive Moment“ des Heiligen
(die Einbettung des religiésen Erlebnisses
in eine feste Glaubensiiberlieferung und
-Gemeinschaft, die Riickverbindung der reli-
gidsen Inhalte mit der gegenstindlichen
Welt, das kausale, rationale Denken) so
weit zuriidktreten lasse, dafl er streckenweise



68 Literaturberichte

dem puren Subjektivismus verfalle. Anlafl
zu diesem Vorwurf bietet Ottos starke Beto-
nung des ,Gefihls“ als Hauptzugang zum
Numinosen (Heiligen). Otto hat seine mif3-
verstindliche Ausdrucksweise diesbeziiglich
auf die Kritik hin hinlinglich klargestellt.
Unter religidsem Gefithl versteht er eine
ganz und gar objektgerichiete Weise des
geistigen Koniaktnehmens mit dem Gegen-
stand der Religion {mit dem Heiligen). Im
klaren Gegensaty zu Schleiermacher ist ihm
nicht nur das Gefithl und nicht jedes Gefiihl
religibs (er betont, dafl der Mensch mit all
seinen Kriften gleicherweise auf Gott hin-
geordnet ist); er glaubt nicht, wie Feigel
(a.2.0. S. 18f) ibm unterschicbt, an art-
eigene religiose Gefiihle, unabhingig ,vom
Gegenstand des Gefihls“ (denn religidse
Gefiihle sind ihm nie rein zustindliche oder
gar sensuelle Gefiihle); sondern er versteht
die Artbesonderheit des religidsen ,Gefithls®
gegenitber allen nicht-religiésen Gefiihlen
nur von der Arteigenheit und absoluten
Eigenstindigkeit des religiosen Gegenstan-
des her. Otto vertritt also eindeutig den
Grundsafy: ,Die Akte erhalten ihre Artbe-
stimmtheit von ihrem Gegenstande her®.
Die Religion hat nach Otto nicht im Gefiihl
als ihrer ,eigenen Provinz® (Schleiermacher)
ihren Sitz. Das Gefiihl steht auch nicht im
Gegensag zum Erkennen iberhaupt, son-
dern nur zu einem einseitig begrifflichen
Erkennen. Er glaubt, dafl die unmittelbar
religiése Antenne des Menschen nicht sein
begriffliches Zergliedern von Gedankenein-
heiten ist, sondern eine Art Intuition .Ahn-
dung®, ein Getroffenwerden von Gott im
Gemit, das viel unmittelbarer das heilige
Erschavern der Furcht und das selige Zit-
tern der Liebe (,die Kontrastharmonie“ von
Furcht und Liebe) wedkt als das begriffliche
Nachdenken {das erste ist das irrationale
Element, das zweite das Rationale).

Man hat diese Einstellung Ottos zu erkli-
ren versucht (z. B. Davidson, auf andere
Weise Feigel) einerseits aus der Erlebnis-
theologie Schleiermachers, anderseits auf
Grund der kantianischen philosophischen
Voraussetjungen. Nach Kant kann begriff-
liches Denken ja nur das Material der Sin-

neserfahrung schematisieren und ist infolge-
dessen untauglich zur Ergreifung der rein
geistigen Wirklichkeit (der Freiheit, Gottes).
R. Otto glaubt nun im ,numinosen Gefiihl®
das geistige Organ fir die iibersinnliche
Wirklichkeit, ndherhin fir das Géttliche,
gefunden zu haben, wonach Kant in seinen
einheitsstiftenden Ideen (Kritik der prakti-
schen Vernunft) und im Aasthetischen Sinn
(Kritik der Urteilskraft) tastete. Fries hatte
in dieser Richtung weitergebaut. M. E. wir-
ken all diese Gedanken, vor allem Fries und
Schleiermacher, nach; aber der entscheidende
Punkt ist die Vorliebe Ottos fiir die Mystik.
Wie Otto selbst oft genug betont, sieht seine
Religionsbeschreibung auf die intensivsten
religidsen Erlebnisse, also vor allem auf
das mystische Berithrtwerden des Menschen
von Gott. Otto erblickt in der mystischen
Erfahrung das Moment, das gelebte Reli-
gion immer auf der Welt am meisten vor-
wirts getrieben hat.

In der Mystik — das kann nun nicht be-
stritten werden — geschieht tatsachlich die
Begegnung mit dem Heiligen nicht in der
Form kausalen Schliefens und begrifflichen
Erfassens und Zergliederns, sondern in einer
geistigen Berithrung der Seele durch Gott,
die gewéhnlich das Gemiit ganz unmittelbar
ergreift und das geistige Erkenntnisvermd-
gen und den Willen viel unmittelbarer trifft
als begriffliches Erkennen (und nur diese
meint Otto mit dem Rationalen). Von hier
aus — und nur von hier aus — kdénnen wir
Otto zustimmen, wenn er sagt, dafl das ,Ra-
tionale“ (das begriffliche Erfassen) erst am
,Irrationalen® {am numinosen Fiihlen, d. h.
am mystischen Erlebnis) einsetse, also nach
thm komme. ,Irrational® ist fiir Otto kei-
neswegs das Unverniinftige oder Gegen-
verniinftige, sondern das iber das begriff-
liche Erfassen Hinausgehende (das ,Supra-
rationale®), das aber streckenweise dem be-
grifflichen Denken zuginglich sei, ja gerade-
zu nach ihm schreie. R. Otto vermerkt selber
gegen Luther: ,Die irrationale Seite in der
Gottheit ist von der rationalen keineswegs
so unterschieden, als ob sie ihr weniger we-
sentlich zukdme als jene* (Das Heilige 25.
Aufl. 8, 121). So sebr die diesbeziiglichen Ge-



Literaturberichte 69

dankenginge Ottos religionspsychologisch
auf etwas Wahres weisen, so falsch wirkt
die faktische Voranstellung des ,Irrationa-
len“ vor das ,Rationale“, wenn Otto seine
Erkenntnisse anf die Religionsgeschichte
auszudehnen meint. Wenn anch die groflen
religiésen Gestalten (die Mystiker) das re-
ligiose Leben und die Bildung religidser Ge-
meinschaften vorangetrieben haben, so ist
doch das kausale Fragen nach dem Schopfer
vnd die begriffliche Weitergabe der religic-
sen Erkenntnisse (bzw. der Offenbarung)
religionsgeschichtlich und aunch religions-
psychologisch viel bedeutsamer als Otto
meint. Die Uberbetonung der inneren Er-
fahrung (des ,Irrationalen®, des ,Gefithls*)
gegeniiber dem kausalen Fragen nach Gott
und der begrifflich klar gefafiten Verkiindi-
gung {gegenitber dem ,Rationalen®) 6ffnet
tatsichlich dem Subjektivismus, der Otto
vorgeworfen wird, einen Zugang. Dafl Otto
als Protestant (mit der Uberbetonung des
»inneren Zeugnisses® gegeniiber der objek-
tiven Offenbarung, garantiert in der kirch-
lichen Lehrautoritdt) von vorneherein dem
Subjektivismus ausgesetst ist, braucht kaum
eigens gesagt zu werden.

2. Das ,unpersonliche Heilige“
bei R. Otto

Ein ernster Mangel an Ottos Religions-
wissenschaft ist die Unterschitung des Per-
sonalen in der Religion. Das kommt zum
Teil davon, dafl er das Echte und Unechte
gleicherweise unter dem einen Begriff des
»Numinosen* zusammenfassen wollte. Viel-
leicht kommt es noch mehr daher, dafl er
das religionspsychologische Schema (wonach
im religiésen, mystischen Erlebnis das un-
mittelbare Angeriihrisein von Gott und die
gemiithafte Einigung mit Gott viel unmittel-
barer ist als das rationale Denken und der
innerweltliche sittliche Auftrag) zun einem
relgionsgeschichtlichen Entwicklungsschema
zu machen geneigt ist. Danach stiinde am
Anfang der religiésen Entwidklung zwar ein
starkes, primitives ,numinoses Gefithl“,
aber noch keine klaren Begriffe und noch
kein Heraushéren des sittlichen Auftrages.
Weil nun fiir Otto die klare Erfassung der

Personalitit des Heiligen volle Entfaltung
der rationalen und sittlichen Elemente in
sich schlieflit und hochste Vollendung hedeu-
tet, kann sie ihm nicht am Anfang stehen
ond darum dberhaupt nicht ,wesentlich®
sein. So scheint es immer wieder durch, daf}
ihm das Anfingliche der religiésen Erfah-
rung nicht der persdnliche Gott ist, sondern
eine unpersénliche Macht, ein ,Es“, das Hei-
lige, die Gottheit. Erst mit zunehmender
Verfeinerung der Intuition, der religidsen
Anlage wirden die religidsen Vorstel-
lungskeime in Richtung des Personalen ra-
tional geklirt. Die ,Macht“, die Gottheit
werde immer klarer als der personale, for-
dernde Gott erkannt. Die Vollkommenheit
der Religion erweise sich dann gerade durch
das Uberwiegen des Personalen und durch
die klare Verbindung des Numinosen mit
dem Sittlichen.

Hat Otto denn nicht gesehen, daf} der
einfachste Mensch personaler Erlebnisweise
offener ist als der Uberverfeinerte? Otto
geht in seiner Unterschityung des Personalen
in der Religion so weit, dafl er behanptet,
Religion sei moglich ohne den Glanben an
einen Gott. Man kénne sogar sehr religids
sein ohne Gottesglauben, wenn man nur das
‘Wunderwesen der eigenen Seele mit ,numj-
nosen Gefithlen* erlebe. ,Man hat ernstlich
behauptet, dal das Buddhatum {iberhaupt
nicht Religion sei; denn es leugne Gott. Das
tut es in der Tat und doch ist es Religion.
Denn es lebt im Numinosen® (Westostliche
Mystik S. 196 f). Es ist jedoch fiir R. Otto
— das darf nicht verschwiegen werden —
eine ausgemachte Tatsache, dafl wvollkom-
mene Religion erst dort ist, wo die Perso-
nalitit Gottes méachtig erfahren und auch
rational festgehalten wird. Soweit ich sehe,
hat jedoch R. Otto nie Wert auf die Be-
hauptung gelegt, da am Anfang der ge-
samten religiésen Entwicklung der Mensch-
heit nicht der persdnliche Gott, sondern ein
-Es®, eine unpersonliche Macht stehe (wie
es neuerdings W. Schilling, a.a.0. S. 221 f,
in der Verteidigung R. Ottos und im An-
schluB an Mensching tnt); er hat vielmehr
einfach die seinerzeit herrschende Vorstel-
lung von eciner stufenweisen Lauterung der



70 Literaturberichte

Religion unkritisch hingenommen (bzw. er
hat sein aus der Beobachtung des Einzel-
subjekts gewonnenes Entfaltungsschema un-
genau in religionsgeschichtlichen Termini
dargestellt), was man heute nach den For-
schungsergebnissen P. W. Schmidts und sei-
ner Schule nicht mehr so leicht kann. Ottos
Entwicklungsschema legt im Gegensaty zu
W. Scilling und seinen Gewidhrsminnern
den Ton nicht auf das historische Nachein-
ander von unpersénlicher und persénlicher
Gottesvorstellung, sondern er stellt phino-
menologisch, psychelogisch einfiihlend, eine
Wertskala auf von den unvollkommensten
Formen dessen, was ihm noch als Religion
erscheint, bis hinauf zu der vollendetsten
Form der Religion, dem Christentum.

Es ist freilich ein ernster Mangel im
Schrifttum Ottos, dafl er die phinomenole-
gische Betrachtung (,die Wesensbeschrei-
bung“) und die historisch-genetische Be-
trachtung der Religion nicht sauber ausein-
ander halt. Ferner vermifit man bei Otto
eine wirklich klare Linie zwischen editer
Religiositait und Entartung der Religion.
Der Grund dafiir liegt wohl zumeist in sei-
ner Uberbetonung des ,,numinosen Gefihls“
gegenitber der Klarheit des Glaubensinhal-
tes und der Festigkeit der Willensbeugung
unter Gottl.

3. Verhiltnis von Religion und Sittlichkeit

Wie schon gesagt, rechnen wir es zu den
groflen Verdiensten Ottos, dafl er einer Zeit,
die ganz ins innerweltliche Schaffen versun-
ken war und auch in der religiésen Verkiin-
digung die innerweltliche Aufgabe vor das
eigentlich Religidse sest, wieder wirkungs-
voll den religiésen Kern sichtbar madhte,
dafl er das ,sakrale Ethos* (die Bindung an
die Person Gottes und ihre Verehrung) dem
»sanktionierten Ethos* (der Bindung an den
Auftrag Gottes in Zeit und Raum) betont
voransetite, m. a. W. dafl er der ersten Ta-

! Verfasser hat zu R. Ottos Auffassung
vom , Uberpersdnlichen in der Gottheit® so-
wie vom Bezug des Heiligen zum Sittlichen
ausfithrlich Stellung genommen in seinem
Buch ,Das Heilige und das Gute®. Erich
Wewel Verlag, Minchen 1950, S. 167—188.

fel des Dekalogs wieder zu ihrem Recht ver-
helfen wollte.

Das ,sakrale Ethos“ gehdrt nach Otto
wesensmiflig und unzertrennlich zur Reli-
gion, zum ,Numinosen®, und zwar noch vor
jeder ,Schematisierung® desselben durch das
Rational-Sittliche (vgl. Das Heilige 25. Aufl.
S. 69). Nach Otto ist das ,numinose Gefiihl*,
weil es ein Wertgefiihl ist, gar nicht denk-
bar ohne die spontane Erfahrung der Bin-
dung an den heiligen Wert, ohne die Er-
fahrung im Gewissen, daf der numinose
Gegenstand Furcht und Liebe zugleich ver-
langt; denn ein Wert kann nicht erfahren
werden ohne den Wertaufruf, der Wert des
Heiligen nicht ohne den Aufruf zu heiligem
Dienst ihm gegenitber. Dieses Grundele-
ment der religiésen Erfahrung rechnet nun
Otto nicht zur Sittlichkeit im engeren Sinn.
Nur so konnte das Miflverstindnis auf-
kommen, als ob er die Religion von jeder
Bindung und Verbindlichkeit trenne. Den
Trennungsstrich zieht er nicht zwischen re-
ligissem Gefithl und jeglicher Gewissens-
bindung, sondern zwischen Gewissensbin-
dung an den heiligen, numinosen Wert (sa-
krales Ethos) und Bindung an den sittlichen
Auftrag im innerweltlichen Bereich (sank-
tioniertes Ethos).

Der Trennungsstrich ist Otto gut gelun-
gen (es ist ja die mosaische Unterscheidung
der beiden Tafeln des Dekalogs), nicht aber
die Art der Verbindung. Seine Theorie von
der ,Schematisierung des Irrational-Numi-
nosen“ (dazu gehért schon das Ergriffensein
vom sakralen Ethos) ,durch das Rational-
Sittliche wird selbst von Davidson ein ,glin-
zender Unsinn® genannt (a.a.0. S. 188). Wir
haben in unserem oben genannten Buch ,Das
Heilige und das Gute® versucht, das echte
Anliegen auch dieses verfehlten Versuches
herauszuhdren. Verstindlich wird die Kop-
pelung der Begriffe ,rational“ und ,sittlich®
cinigermaflien, wenn man bedenkt, daf Otto
(troty seines Kampfes gegen den kantiani-
schen Moralismus) ganz und gar in der kan-
tianischen Begriffswelt lebt, deren zwei Eck-
pfeiler diese beiden Begriffe sind. Ottos
»Schematisierung® ist eine Umstilpung der
kantischen Schematisierung; denn bei Kant



Literaturberichte 71 .7

werden die Gegebenheiten der sinnlichen
Erfahrung von rationalen Kategorien sche-
matisiert, wahrend bei Otto das Uberratio-
nale, die héchst geistigen religiosen Erfah-
rungen durch die Erginzung bzw. Heraus-
arbeitung von begrifflichen und sittlichen
Merkmalen schematisiert werden sollen.
Es bleibt auch bei einem wohlwollenden
Einfithlen in R. Ottos religionswissenschaft-
liches Gesamtwerk streckenweise der Ein-
druck, dafl der Religion ihr personaler Cha-
rakter, die Klarheit der Lehre und die Ent-
schiedenheit der ,sittlichen® Forderungen
nicht oder nicht sehr wesentlich sei, wenn-
gleich Otto wiederholt die Uberlegenheit
der christlichen Religion durch das Vorhan-
densein dieser drei Charakterziige fir er-
wiesen halt. Wirkt vielleicht doch bei Otto
die lutherische Lehre von der ,reinen In-
nerlichkeit® und ,der Glaube ohne die
Werke“ nach, oder ist es seine Beschdftigung
mit der indischen Mystik, die vom Quietis-
mus nicht frei ist? Unerfindlich ist es aber,
wie Feigel (a.a.0. 8. 131) Otto unterschieben
kann, er sehe , Gottes Hoheit als ein auch
den Forderungen der Ethik gegeniiber vollig
souverdnes Schalten und Walten an®.

Otto hat in seinen lesten Werken ein
sehr groBes Interesse an der Ethik gezeigt
und hier, wo er von der vollkommenen Ge-
stalt der Religion spricht, die Verbindung
von Religion und Sittlichkeit aus der Wert-
fiille Gottes glinzend dargestellt, besonders
in der postumen Schrift ,Freiheit und Not-
wendigkeit. Ein Gesprach mit N. Hartmann
iiber Theonomie und Autonomie der Werte*.
Aber auch hier uberwiegt einseitig das
‘Wertdenken (der Strahlenglanz der gott-
lichen Wertfillle) gegeniiber dem fordern-
den Willen des personalen Herrn und
Schépfers (wenn auch dieses Moment nicht
geleugnet wird).

4. Gott, der ,ganz Andere”

In keinem Punkt wurde m. E. Otto so zu
Unrecht angegriffen wie in seiner Bezeich-
nung des Géttlichen als ,des ganz Anderen®,

Otto ist frei von jedem Agnostizismus im
der Religion. Er ist bei seiner starken Be-
tonung der religidsen Anlage zur Begeg-
nung mit Gott kaum in Gefahr, die Trans-
zendenz Gottes zu tibersteigern. Er ist zum
mindesten der Sache nach kein Leugner der
analogia entis. Darum hat dieser Ausdrock
»das ganz Andere” bei ihm keineswegs den
Sinn, den ihm K. Barth beilegt. Wenn fir
Otto die menschlichen Begriffe in Bezug auf
Gott auch nur ,Ideogramme® sind, so meint
er doch unbedingt, dafl sie wirklich etwas
von Gott aussagen. Vor allem aber erlebt
der Mystiker die wirkliche Nihe Gottes, so
daf} es seine Gefahr nicht ist, Gottes Trans-
zendenz dberzubetonen. Der ,ganz Andere®
ist .der bei aller Ahnlichkeit mit seinen Ge-
schépfen doch viel Undhnlichere“ der ka-
tholischen Tradition.

Der Ausdruck ,das ganz Andere“ (wir
wiirden einzig wiinschen ,der ganz Andere®)
ist von Otto gewihlt worden, um gegen
Windelband und andere klar zu machen,
daB Religion nicht blofl die Zusammenfas-
sung anderer (innerweltlicher) Wertbegriffe
ist, daf Gott gegeniiber allen irdischen Ka-
tegorien etwas ganz anderes ist. Es spricht
hier Ottos Hauptinteresse an der absoluten
Arteigenstindigkeit der Religion.

Schliefilich driickt der Ausdruck bei Otto
hauptsichlich die religios-mystische Erfah-
rung von der Heiligkeit Gottes aus. Man
wiirde von manchen Kritikern (besonders
von Feigel, der einzelne Ausdriicke prefit,
ohne auf den Zusammenhang zu achten) er-
warten, dafl sie mehr auf den Unterschied
von philosophischer und mystischer Termi-
nologie achteten. Den ersten Zugang zum
Werke Ottos gibt eben die religiése Erfah-
rung, die Mystik im weitesten Sinn. Wir
wiirden Otto nur wiinschen, daf er die klas-
sische katholische Mystik ebenso gekannt
und verwertet hitte wie die indische. Er
hitte sicher ein klareres Bild vom Wesen
des religiésen Aktes, von der Personalitit
Gottes, vor allem aber von der Verbindung
zwischen Religion und Sittlichkeit gewonnen.





