
66 Lileraturberichte 

Solange die im Rituale genannten großen 
Kennzeichen der Besessenheit nicht deutlich 
die Signatur des echt Dämonischen tragen, 
beweisen sie nichts. Das gilt noch viel mehr 
von den vielen anderen kleineren Anzeichen, 
von denen man leicht an die 30 aufzählen 
könnte. Wo das Dämonische aber dem Gan- 
zen den Stempel aufdrückt, kommt der Exor- 
zist zu der sicheren  Überzeugung, daß  er 

hier einen Tatbestand vor sich hat, dem er 
mit dem Exorzismus begegnen muß. Dann 
kann ihm kein Arzt weiterhelfen. Er steht 
dann vor dem zweiten und schwersten Teil 
seiner Aufgabe: den Kampf mit dem bos- 
haften Gegner aufzunehmen, ihn mit den 
übernatürlichen geistigen Waffen zu be- 
kämpfen und nicht zu ruhen, bis er ihn über- 
wunden und vertrieben hat. 

•Das Heilige" Rudolf Ottos in der neueren Kritik 

Von P. Dr. Bernhard H ä r i n g , CSSR, Gars am Inn 

R. Otto hatte mit seinem Buch •Das Hei- 
lige. Über das Irrationale in der Idee des 
Göttlichen und sein Verhältnis zum Ratio- 
nalen" nicht nur einen ungeheuren Buch- 
erfolg (innerhalb zwanzig Jahren fünfund- 
zwanzig Auflagen), sondern auch einen gro- 
ßen theologischen Einfluß. Sein großes Ver- 
dienst ist es, innerhalb des Protestantismus 
(zum Teil auch in katholischen Kreisen) die 
Eigenständigkeit des Religiösen wieder 
deutlich sichtbar gemacht zu haben. Gegen 
die damals vorherrschende Religionsge- 
schichte verhalf er dem Grundsatz zum 
Siege, daß •die Religion mit sich selber an- 
fange", d. h. daß sie unmöglich durch Ent- 
wicklung aus nicht-religiösen Elementen zu 
klären sei. Gegen den in der Verkündigung 
sich breit machenden kantianischen Moralis- 

mus zeigte er vielen wieder, daß die Reli- 
gion nicht zuerst ein Imperativ, sondern 
Gnade, Begegnung mit dem Heiligen ist, 
und daß der erste Imperativ der Religion 
nicht im Auftrag zur Weltgestaltung, son- 
dern in der Hinwendung von Herz und 
Wille zum Göttlichen besteht, in der Pflege 
der rechten Gemüts- und Willenshaltungen 
gegenüber Gott. Es ist darum z. T. auch sein 
Verdienst, wenn innerhalb des Protestantis- 
mus wieder das Verständnis für die Not- 
wendigkeit des Kultus geweckt wurde. Von 
Kant herkommend und als Beobachter des 
modernen Menschen, setzte R. Otto eine ge- 
wisse Autonomie des Sittlichen voraus. Als 
Religionspsychologe und als Erforscher der 
Mystik stellte er fest, daß das religiöse Le- 

ben nicht immer und nicht überall die sitt- 
lichen Imperative auslöse. Diese Beobachtung 
diente seinem Hauptanliegen, nämlich gegen 
Kant aufzuweisen, daß Religion etwas an- 
deres sei •als die Erkenntnis aller unserer 
Pflichten als göttlicher Gebote" (Kant, Reli- 
gion innerhalb der Grenzen der bloßen Ver- 
nunft, Cassierer Bd. 6, S. 302). Den kantia- 
nischen Rationalismus, der sich den Zugang 
zum eigentlich Religiösen mehr oder weni- 
ger verschließt, suchte er in der Begriffs- 
welt Kants und dessen Schülers Fries durch 
Elemente aus der Erlebnisreligion Schleier- 
machers und Ritschis zu überwinden. Dabei 
zeigte er aber eine wirkliche Originalität. 
Es gelang ihm, das Rational-Begriffliche und 
das Irrationale (d. h. das über das begriff- 
liche Denken Hinausgehende), sowie das 
eigentlich Religiöse und das Sittliche im 
engeren Sinn voneinander zu trennen. Die 
Art und Weise jedoch, wie er sich religions- 
geschichtlich und religionspsychologisch die 
Begegnung dieser unterschiedenen Elemente 
dachte, forderte die Kritik heraus. Seine 
diesbezügliche Theorie von der •Schemati- 
sierung des Numinosen durch das Rational- 
Sittliche" fand fast allgemeine Ablehnung. 

Die beste, aus guter Sach- und Literatur- 
kenntnis entstandene Kritik bietet neuer- 
dings protestantischerseits Robert F. David- 
son, Rudolf Otto's interpretation of religion, 
Princeton 1947. Die katholischen Kritiker 
(W. Schmidt, Menschheitswege zum Gott- 
erkennen, rationale, irrationale, superratio- 
nale; J. Geyser, Intellekt und Gemüt; J. R. 



Literaturberichte 67 

Geiselmann, Das Irrationale Ottos im Lichte 
des katholischen Glaubensbegriffs, in: Tü- 
binger Quart. 104 [1923]. S. 51•75) stell- 
ten bald nach dem Erscheinen •des Heiligen" 
die Hauptschwächen des Buches heraus: Otto 
überschaue das Irrationale in der Religion 
auf Kosten des Rationalen, er entgehe der 
Gefahr des Subjektivismus nicht in alleweg, 
er werde dem Moment des Personalen in der 
Religion nicht gerecht und nehme infolge- 
dessen vieles als religiöses Phänomen, was 
es in Wirklichkeit gar nicht sei oder was 
höchstens als Entartung anzusprechen sei, er 
setje im Banne der herrschenden Religions- 
geschichte an den Anfang der Religion die 
unpersönliche Macht, die Gottheit als •Es" 
statt des persönlichen Gottes. Im übrigen 
anerkannte die katholische Religionswissen- 
schaft (auch die genannten verdienten Kri- 
tiker) neidlos die Verdienste R. Ottos auf 
dem Gebiet der Religions-Psychologie, -Phä- 
nomenologie und -Geschichte und übernahm 
manche Ausdrücke und auch Erkenntnisse. 

Auch von Seiten der protestantischen Reli- 
gionswissenschaft erhielt R. Otto neben viel 
Anerkennung doch auch manche Kritik. (Ein 
fast vollständiges Verzeichnis der Ottokritik 
bis zum Jahre 1938 gibt W. Haubold, Die 
Bedeutung der Religionsgeschichte für die 
Theologie R. Ottos, Leipzig 1940. Er führt 
nicht weniger als achtzig Bücher und Aufsätje 
an.) Vielfach wurde ihm die unkantianische 
Anwendung kantianischer Begriffe vorge- 
worfen (z. B. das Heilige als eine •Kategorie 
a priori" und vor allem die kantianisch wirk- 
lich unmögliche •Schematisierung" des Irra- 
tional-Numinosen durch das Rational-Sitt- 
liche). Mehr als ein Dezennium nach dem 
Erscheinen des Buches wagte sich dann auch 
innerhalb der protestantischen Theologie 
eine schärfere Kritik hervor. Die maßlose 

und teilweise abgeschmackt pedantische Kri- 
tik F. K. Feigels (•Das Heilige". Kritische 
Abhandlung über R. Ottos gleichnamiges 
Buch, 1929, 2. Aufl. Tübingen 1948) er- 
schien sogar als gekrönte Preisschrift. Die 
katholischerseits vorgebrachte Kritik wird 
aufgegriffen. Dazu wird vor allem die Tren- 
nung und wissenschaftlich ungenügende Ver- 
knüpfung von  Religion  und Moral  ange- 

griffen. Aber bei näherem Zusehen steht 
hinter dieser Kritik doch nicht nur ein be- 
rechtigtes Mißfallen an Widersprüchen, an 
der Vermischung von religions-psychologi- 
scher und religionsgeschichtlicher Methode 
sowie an der unkantischen Erlebnistheologie, 
sondern meist ein schlecht verdeckter Rest 
von kantianischem Moralismus und Ratio- 
nalismus. So bei Feigel, bei Willy Hellpadi 
(Numen und Ethos, in: Zeitschrift für philo- 
sophische Forschung 1 [1946] 47•74), bei 
W. Baetke (Das Heilige im Germanischen, 
Tübingen 1942). 

Der Einfluß Ottos auf die protestantische 
Theologie hat aber deswegen nicht nach- 
gelassen. Das zeigt R. F. Davidson in dem 
genannten ausgezeichneten Buch. Handgreif- 
lich ist Ottos Einfluß neuerdings bei E. 
Brunner (Dogmatik Bd. I bes. S. 163 ff). 
Davidson interpretiert und kritisiert seinen 
einstigen Lehrer Otto aus dessen eigenster 
Gedankenwelt heraus (von Schleiermacher 
und Ritschi her einerseits, von Kant und 
Fries her andererseits und nicht zulegt von 
Luther her). • Werner Schilling se^t sich 
in seinem Aufsaß •Das Phänomen des Hei- 
ligen" mit der im ganzen sachlichen Kritik 
Baetkes an R. Otto auseinander (in: Zeit- 
schrift für Religions- und Geistesgeschichte 2 
[1949/50] 206•222). Wenn er auch nicht 
umhin kann, zuzugeben, daß •das Heilige" 
Ottos •dem objektiven Moment" der Reli- 
gion nicht in jeder Hinsicht voll gerecht 
werde, so weist er doch die angeführten 
hauptsächlichen Kritiken an R. Ottos Reli- 
gionsauffassung samt und sonders zurück. 

Versuchen wir an Hand der umfassenden 
Literatur Ottos und seiner Kritiker zu den 
wichtigsten Vorwürfen Stellung zu nehmen: 

1. Zum Vorwurf des Subjektivismus 
und Irrationalismus 

Ein Hauptpunkt der Kritik an Otto ist, 
daß er •das objektive Moment" des Heiligen 
(die Einbettung des religiösen Erlebnisses 
in eine feste Glaubensüberlieferung und 
-Gemeinschaft, die Rückverbindung der reli- 
giösen Inhalte mit der gegenständlichen 
Welt, das kausale, rationale Denken) so 
weit zurücktreten lasse, daß er streckenweise 



68 Literaturberichte 

dem puren Subjektivismus verfalle. Anlaß 
zu diesem Vorwurf bietet Ottos starke Beto- 
nung des •Gefühls" als Hauptzugang zum 
Numinosen (Heiligen). Otto hat seine miß- 
verständliche Ausdrucksweise diesbezüglich 
auf die Kritik hin hinlänglich klargestellt. 
Unter religiösem Gefühl versteht er eine 
ganz und gar objektgerichtete Weise des 
geistigen Kontaktnehmens mit dem Gegen- 
stand der Religion (mit dem Heiligen). Im 
klaren Gegensat} zu Schleiermacher ist ihm 
nicht nur das Gefühl und nicht jedes Gefühl 
religiös (er betont, daß der Mensch mit all 
seinen Kräften gleicherweise auf Gott hin- 
geordnet ist); er glaubt nicht, wie Feigel 
(a.a.O. S. 13 f) ihm unterschiebt, an art- 
eigene, religiöse Gefühle, unabhängig •vom 
Gegenstand des Gefühls" (denn religiöse 
Gefühle sind ihm nie rein zuständliche oder 
gar sensuelle Gefühle); sondern er versteht 
die Artbesonderheit des religiösen •Gefühls" 
gegenüber allen nicht-religiösen Gefühlen 
nur von der Arteigenheit und absoluten 
Eigenständigkeit des religiösen Gegenstan- 
des her. Otto vertritt also eindeutig den 
Grundsatz: •Die Akte erhalten ihre Artbe- 
stimmtheit von ihrem Gegenstande her". 
Die Religion hat nach Otto nicht im Gefühl 
als ihrer •eigenen Provinz" (Schleiermacher) 
ihren Sitz. Das Gefühl steht auch nicht im 
Gegensafj zum Erkennen überhaupt, son- 
dern nur zu einem einseitig begrifflichen 
Erkennen. Er glaubt, daß die unmittelbar 
religiöse Antenne des Menschen nicht sein 
begriffliches Zergliedern von Gedankenein- 
heiten ist, sondern eine Art Intuition .Ahn- 
dung", ein Getroffenwerden von Gott im 
Gemüt, das viel unmittelbarer das heilige 
Erschauern der Furcht und das selige Zit- 
tern der Liebe (•die Kontrastharmonie" von 
Furcht und Liebe) weckt als das begriffliche 
Nachdenken (das erste ist das irrationale 
Element, das zweite das Rationale). 

Man hat diese Einstellung Ottos zu erklä- 
ren versucht (z. B. Davidson, auf andere 
Weise Feigel) einerseits aus der Erlebnis- 
theologie Schleiermachers, anderseits auf 
Grund der kantianischen philosophischen 
Voraussetjungen. Nach Kant kann begriff- 
liches Denken ja nur das Material der Sin- 

neserfahrung schematisieren und ist infolge- 
dessen untauglich zur Ergreifung der rein 
geistigen Wirklichkeit (der Freiheit, Gottes). 
R. Otto glaubt nun im •numinosen Gefühl" 
das geistige Organ für die übersinnliche 
Wirklichkeit, näherhin für das Göttliche, 
gefunden zu haben, wonach Kant in seinen 
einheitsstiftenden Ideen (Kritik der prakti- 
schen Vernunft) und im ästhetischen Sinn 
(Kritik der Urteilskraft) tastete. Fries hatte 
in dieser Richtung weitergebaut. M. E. wir- 
ken all diese Gedanken, vor allem Fries und 
Schleiermacher, nach; aber der entscheidende 
Punkt ist die Vorliebe Ottos für die Mystik. 
Wie Otto selbst oft genug betont, sieht seine 
Religionsbeschreibung auf die intensivsten 
religiösen Erlebnisse, also vor allem auf 
das mystische Berührtwerden des Menschen 
von Gott. Otto erblickt in der mystischen 
Erfahrung das Moment, das gelebte Reli- 
gion immer auf der Welt am meisten vor- 
wärts getrieben hat. 

In der Mystik • das kann nun nicht be- 
stritten werden • geschieht tatsächlich die 
Begegnung mit dem Heiligen nicht in der 
Form kausalen Schließens und begrifflichen 
Erfassens und Zergliederns, sondern in einer 
geistigen Berührung der Seele durch Gott, 
die gewöhnlich das Gemüt ganz unmittelbar 
ergreift und das geistige Erkenntnisvermö- 
gen und den Willen viel unmittelbarer trifft 
als begriffliches Erkennen (und nur diese 
meint Otto mit dem Rationalen). Von hier 
aus • und nur von hier aus • können wir 
Otto zustimmen, wenn er sagt, daß das •Ra- 
tionale" (das begriffliche Erfassen) erst am 
•Irrationalen" (am numinosen Fühlen, d. h. 
am mystischen Erlebnis) einsehe, also nach 
ihm komme. •Irrational" ist für Otto kei- 
neswegs das Unvernünftige oder Gegen- 
vernünftige, sondern das über das begriff- 
liche Erfassen Hinausgehende (das •Supra- 
rationale"), das aber streckenweise dem be- 
grifflichen Denken zugänglich sei, ja gerade- 
zu nach ihm schreie. R. Otto vermerkt selber 
gegen Luther: •Die irrationale Seite in der 
Gottheit ist von der rationalen keineswegs 
so unterschieden, als ob sie ihr weniger we- 
sentlich zukäme als jene" (Das Heilige 25. 
Aufl. S. 121). So sehr die diesbezüglichen Ge- 



Literaturberidite 69 

dankengänge Ottos religionspsychologisch 
auf etwas Wahres weisen, so falsch wirkt 
die faktische Voranstellung des •Irrationa- 
len" vor das •Rationale", wenn Otto seine 
Erkenntnisse auf die Religionsgeschichte 
auszudehnen meint. Wenn auch die großen 
religiösen Gestalten (die Mystiker) das re- 
ligiöse Leben und die Bildung religiöser Ge- 
meinschaften vorangetrieben haben, so ist 
doch das kausale Fragen nach dem Schöpfer 
und die begriffliche Weitergabe der religiö- 
sen Erkenntnisse (bzw. der Offenbarung) 
religionsgeschichtlich und auch religions- 
psychologisch viel bedeutsamer als Otto 
meint. Die Überbetonung der inneren Er- 
fahrung (des •Irrationalen", des •Gefühls") 
gegenüber dem kausalen Fragen nach Gott 
und der begrifflich klar gefaßten Verkündi- 
gung (gegenüber dem •Rationalen") öffnet 
tatsächlich dem Subjektivismus, der Otto 
vorgeworfen wird, einen Zugang. Daß Otto 
als Protestant (mit der Überbetonung des 
•inneren Zeugnisses" gegenüber der objek- 
tiven Offenbarung, garantiert in der kirch- 
lichen Lehrautorität) von vorneherein dem 
Subjektivismus ausgesetzt ist, braucht kaum 
eigens gesagt zu werden. 

2. Das •unpersönliche Heilige" 

bei R. Otto 

Ein ernster Mangel an Ottos Religions- 
wissenschaft ist die Unterschätjung des Per- 
sonalen in der Religion. Das kommt zum 
Teil davon, daß er das Echte und Unechte 
gleicherweise unter dem einen Begriff des 
•Numinosen" zusammenfassen wollte. Viel- 
leicht kommt es noch mehr daher, daß er 
das religionspsychologische Schema (wonach 
im religiösen, mystischen Erlebnis das un- 
mittelbare Angerührtsein von Gott und die 
gemüthafte Einigung mit Gott viel unmittel- 
barer ist als das rationale Denken und der 
innerweltliche sittliche Auftrag) zu einem 
relgionsgeschichtlichen Entwicklungsschema 
zu machen geneigt ist. Danach stünde am 
Anfang der religiösen Entwicklung zwar ein 
starkes, primitives •numinoses Gefühl", 
aber noch keine klaren Begriffe und noch 
kein Heraushören des sittlichen Auftrages. 
Weil nun für Otto die klare Erfassung der 

Personalität des Heiligen volle Entfaltung 
der rationalen und sittlichen Elemente in 
sich schließt und höchste Vollendung bedeu- 
tet, kann sie ihm nicht am Anfang stehen 
und darum überhaupt nicht •wesentlich" 
sein. So scheint es immer wieder durch, daß 
ihm das Anfängliche der religiösen Erfah- 
rung nicht der persönliche Gott ist, sondern 
eine unpersönliche Macht, ein •Es", das Hei- 
lige, die Gottheit. Erst mit zunehmender 
Verfeinerung der Intuition, der religiösen 
Anlage würden die religiösen Vorstel- 
lungskeime in Richtung des Personalen ra- 
tional geklärt. Die •Macht", die Gottheit 
werde immer klarer als der personale, for- 
dernde Gott erkannt. Die Vollkommenheit 
der Religion erweise sich dann gerade durch 
das Überwiegen des Personalen und durch 
die klare Verbindung des Numinosen mit 
dem Sittlichen. 

Hat Otto denn nicht gesehen, daß der 
einfachste Mensch personaler Erlebnisweise 
offener ist als der Überverfeinerte? Otto 
geht in seiner Unterschlagung des Personalen 
in der Religion so weit, daß er behauptet, 
Religion sei möglich ohne den Glauben an 
einen Gott. Man könne sogar sehr religiös 
sein ohne Gottesglauben, wenn man nur das 
Wunderwesen der eigenen Seele mit •numi- 
nosen Gefühlen" erlebe. •Man hat ernstlich 
behauptet, daß das Buddhatum überhaupt 
nicht Religion sei; denn es leugne Gott. Das 
tut es in der Tat und doch ist es Religion. 
Denn es lebt im Numinosen" (Westöstliche 
Mystik S. 196 f). Es ist jedoch für R. Otto 
• das darf nicht verschwiegen werden •• 
eine ausgemachte Tatsache, daß vollkom- 
mene Religion erst dort ist, wo die Perso- 
nalität Gottes mächtig erfahren und auch 
rational festgehalten wird. Soweit ich sehe, 
hat jedoch R. Otto nie Wert auf die Be- 
hauptung gelegt, daß am Anfang der ge- 
samten religiösen Entwicklung der Mensch- 
heit nicht der persönliche Gott, sondern ein 
•Es", eine unpersönliche Macht stehe (wie 
es neuerdings W. Schilling, a.a.O. S. 221 f, 
in der Verteidigung R. Ottos und im An- 
schluß an Mensching tut); er hat vielmehr 
einfach die seinerzeit herrschende Vorstel- 
lung von einer stufenweisen Läuterung der 



70 Literaturberichte 

Religion unkritisch hingenommen (bzw. er 
hat sein aus der Beobachtung des Einzel- 
subjekts gewonnenes Entfaltungsschema un- 
genau in religionsgeschichtlichen Termini 
dargestellt), was man heute nach den For- 
schungsergebnissen P. W. Schmidts und sei- 
ner Schule nicht mehr so leicht kann. Ottos 
Entwicklungsschema legt im Gegensatj zu 
W. Schilling und seinen Gewährsmännern 
den Ton nicht auf das historische Nachein- 
ander von unpersönlicher und persönlicher 
Gottesvorstellung, sondern er stellt phäno- 
menologisch, psychologisch einfühlend, eine 
Wertskala auf von den unvollkommensten 
Formen dessen, was ihm noch als Religion 
erscheint, bis hinauf zu der vollendetsten 
Form der Religion, dem Christentum. 

Es ist freilich ein ernster Mangel im 
Schrifttum Ottos, daß er die phänomenolo- 
gische Betrachtung (•die Wesensbeschrei- 
bung") und die historisch-genetische Be- 
trachtung der Religion nicht sauber ausein- 
ander hält. Ferner vermißt man bei Otto 
eine wirklich klare Linie zwischen echter 
Religiosität und Entartung der Religion. 
Der Grund dafür liegt wohl zumeist in sei- 
ner Oberbetonung des •numinosen Gefühls" 
gegenüber der Klarheit des Glaubensinhal- 
tes und der Festigkeit der Willensbeugung 
unter Gott1. 

3. Verhältnis von Religion und Sittlichkeit 

Wie schon gesagt, rechnen wir es zu den 
großen Verdiensten Ottos, daß er einer Zeit, 
die ganz ins innerweltliche Schaffen versun- 
ken war und auch in der religiösen Verkün- 

digung die innerweltliche Aufgabe vor das 
eigentlich Religiöse setjt, wieder wirkungs- 
voll den religiösen Kern sichtbar machte, 
daß er das •sakrale Ethos" (die Bindung an 
die Person Gottes und ihre Verehrung) dem 
•sanktionierten Ethos" (der Bindung an den 
Auftrag Gottes in Zeit und Raum) betont 
voransetjte, m. a. W. daß er der ersten Ta- 

1 Verfasser hat zu R. Ottos Auffassung 
vom •Überpersönlichen in der Gottheit" so- 
wie vom Bezug des Heiligen zum Sittlichen 
ausführlich Stellung genommen in seinem 
Buch •Das Heilige und das Gute". Erich 
Wewel Verlag, München 1950, S. 167•188. 

fei des Dekalogs wieder zu ihrem Recht ver- 
helfen wollte. 

Das •sakrale Ethos" gehört nach Otto 
wesensmäßig und unzertrennlich zur Reli- 
gion, zum •Numinosen", und zwar noch vor 
jeder •Schematisierung" desselben durch das 
Rational-Sittliche (vgl. Das Heilige 25. Aufl. 
S. 69). Nach Otto ist das •numinöse Gefühl", 
weil es ein Wertgefühl ist, gar nicht denk- 
bar ohne die spontane Erfahrung der Bin- 
dung an den heiligen Wert, ohne die Er- 
fahrung im Gewissen, daß der numinöse 
Gegenstand Furcht und Liebe zugleich ver- 
langt; denn ein Wert kann nicht erfahren 
werden ohne den Wertaufruf, der Wert des 
Heiligen nicht ohne den Aufruf zu heiligem 
Dienst ihm gegenüber. Dieses Grundele- 
ment der religiösen Erfahrung rechnet nun 
Otto nicht zur Sittlichkeit im engeren Sinn. 
Nur so konnte das Mißverständnis auf- 
kommen, als ob er die Religion von jeder 
Bindung und Verbindlichkeit trenne. Den 
Trennungsstrich zieht er nicht zwischen re- 
ligiösem Gefühl und jeglicher Gewissens- 
bindung, sondern zwischen Gewissensbin- 
dung an den heiligen, numinosen Wert (sa- 
krales Ethos) und Bindung an den sittlichen 
Auftrag im innerweltlichen Bereich (sank- 
tioniertes Ethos). 

Der Trennungsstrich ist Otto gut gelun- 
gen (es ist ja die mosaische Unterscheidung 
der beiden Tafeln des Dekalogs), nicht aber 
die Art der Verbindung. Seine Theorie von 
der •Schematisierung des Irrational-Numi- 
nosen" (dazu gehört schon das Ergriffensein 
vom sakralen Ethos) •durch das Rational- 
Sittliche" wird selbst von Davidson ein •glän- 

zender Unsinn" genannt (a.a.O. S. 188). Wir 
haben in unserem oben genannten Buch •Das 
Heilige und das Gute" versucht, das echte 
Anliegen auch dieses verfehlten Versuches 
herauszuhören. Verständlich wird die Kop- 
pelung der Begriffe •rational" und •sittlich" 
einigermaßen, wenn man bedenkt, daß Otto 
(trotj seines Kampfes gegen den kantiani- 
schen Moralismus) ganz und gar in der kan- 
tianischen Begriffswelt lebt, deren zwei Eck- 
pfeiler diese beiden Begriffe sind. Ottos 
•Schematisierung" ist eine Umstülpung der 
kantischen Schematisierung; denn bei Kant 



Literaturberichte 71 

werden die Gegebenheiten der sinnlichen 
Erfahrung von rationalen Kategorien sche- 
matisiert, während bei Otto das Oberratio- 
nale, die höchst geistigen religiösen Erfah- 
rungen durch die Ergänzung bzw. Heraus- 
arbeitung von begrifflichen und sittlichen 
Merkmalen schematisiert v/erden sollen. 

Es bleibt auch bei einem wohlwollenden 
Einfühlen in R. Ottos religionswissenschaft- 
liches Gesamtwerk streckenweise der Ein- 
druck, daß der Religion ihr personaler Cha- 
rakter, die Klarheit der Lehre und die Ent- 
schiedenheit der •sittlichen" Forderungen 
nicht oder nicht sehr wesentlich sei, wenn- 
gleich Otto wiederholt die Überlegenheit 
der christlichen Religion durch das Vorhan- 
densein dieser drei Charakterzüge für er- 
wiesen hält. Wirkt vielleicht doch bei Otto 
die lutherische Lehre von der •reinen In- 
nerlichkeit" und •der Glaube ohne die 
Werke" nach, oder ist es seine Beschäftigung 
mit der indischen Mystik, die vom Quietis- 
mus nicht frei ist? Unerfindlich ist es aber, 
wie Feigel (a.a.O. S. 131) Otto unterschieben 
kann, er sehe •Gottes Hoheit als ein auch 
den Forderungen der Ethik gegenüber völlig 
souveränes Schalten und Walten an". 

Otto hat in seinen legten Werken ein 
sehr großes Interesse an der Ethik gezeigt 
und hier, wo er von der vollkommenen Ge- 
stalt der Religion spricht, die Verbindung 
von Religion und Sittlichkeit aus der Wert- 
fülle Gottes glänzend dargestellt, besonders 
in der postumen Schrift •Freiheit und Not- 
wendigkeit. Ein Gespräch mit N. Hartmann 
überTheonomie und Autonomie der Werte". 
Aber auch hier überwiegt einseitig das 
Wertdenken (der Strahlenglanz der gött- 
lichen Wertfülle) gegenüber dem fordern- 
den Willen des personalen Herrn und 
Schöpfers (wenn auch dieses Moment nicht 
geleugnet wird). 

4. Gott, der •ganz Andere" 

In keinem Punkt wurde m. E. Otto so zu 
Unredit angegriffen wie in seiner Bezeich- 
nung des Göttlichen als •des ganz Anderen". 

Otto ist frei von jedem Agnostizismus tu 
der Religion. Er ist bei seiner starken Be- 
tonung der religiösen Anlage zur Begeg- 
nung mit Gott kaum in Gefahr, die Trans- 
zendenz Gottes zu übersteigern. Er ist zum 
mindesten der Sache nach kein Leugner der 
analogia entis. Darum hat dieser Ausdruck 
•das ganz Andere" bei ihm keineswegs den 
Sinn, den ihm K. Barth beilegt. Wenn für 
Otto die menschlichen Begriffe in Bezug auf 
Gott auch nur •Ideogramme" sind, so meint 
er doch unbedingt, daß sie wirklich etwas 
von Gott aussagen. Vor allem aber erlebt 
der Mystiker die wirkliche Nähe Gottes, so 
daß es seine Gefahr nicht ist, Gottes Trans- 
zendenz überzubetonen. Der •ganz Andere" 
ist •der bei aller Ähnlichkeit mit seinen Ge- 
schöpfen doch viel Unähnlichere" der ka- 
tholischen Tradition. 

Der Ausdruck •das ganz Andere" (wir 
würden einzig wünschen •der ganz Andere") 
ist von Otto gewählt worden, um gegen 
Windelband und andere klar zu machen, 
daß Religion nicht bloß die Zusammenfas- 
sung anderer (innerweltlicher) Wertbegriffe 
ist, daß Gott gegenüber allen irdischen Ka- 
tegorien etwas ganz anderes ist. Es spricht 
hier Ottos Hauptinteresse an der absoluten 
Arteigenständigkeit der Religion. 

Schließlich drückt der Ausdruck bei Otto 
hauptsächlich die religiös-mystische Erfah- 
rung von der Heiligkeit Gottes aus. Man 
würde von manchen Kritikern (besonders 
von Feigel, der einzelne Ausdrücke preßt, 
ohne auf den Zusammenhang zu achten) er- 
warten, daß sie mehr auf den Unterschied 
von philosophischer und mystischer Termi- 
nologie achteten. Den ersten Zugang zum 
Werke Ottos gibt eben die religiöse Erfah- 
rung, die Mystik im weitesten Sinn. Wir 
würden Otto nur wünschen, daß er die klas- 
sische katholische Mystik ebenso gekannt 
und verwertet hätte wie die indische. Er 
hätte sicher ein klareres Bild vom Wesen 
des religiösen Aktes, von der Personalität 
Gottes, vor allem aber von der Verbindung 
zwischen Religion und Sittlichkeit gewonnen. 




