
Die Erneuerung des Ordenslebens 
Von Riccardo Lombardi, S. J., Rom 

Als die folgenden vom Apostolischen Stuhl inspirierten Ausführungen ver- 
öffentlicht wurden (Civiltä Cattolica, 19. März 1949, Nr. 6), ahnten nur wenige, 
daß sie den Auftakt zu jener von der Kirclie gewünschten Anpassung der Or- 
den an die moderne Zeit und deren Bedürfnisse bildeten. Sie fanden im Hei- 
ligen Jahr 1950 ihre Weiterführung in dem allgemeinen Kongreß der Ordens- 
leute (Rom, 26. Nov.•8, Dez. 1950) und den damit verbundenen Äußerungen 
Pius XII.: Brief vom 12. 11. 1950 an den Präfekten der Religiosen-Kongrega- 
tion, Kardinal Micara (AAS XXXXIII, Nr. 1, p 24 ssqu); Ansprache an den 
Kongreß vom 8. 12. 1950, AAS ibid, p. 26 ssqu. (deutsche Übersetzung diese 
Ztschr. 24 [1951] S. 48 ff.) sowie in der Apostolischen Konstitution •Sponsa 
Christi" vom 21. Nov. 1950 (AAS ebd. S. 5 ff.). 

Über die Ergebnisse dieser Bemühungen hoffen wir unsere Leser später noch 
eingehender unterrichten zu können. • Übersetzung und Abdruck erfolgen mit 
ausdrücklicher Erlaubnis des Verfassers. Die Übersetzung besorgte Hans 
Weimert, Mannheim. 

Die Schriftleitung. 

Die heutige Welt befindet sich in einer bedrohlichen Gärung. Es gehört nicht viel 
Gespür dazu, das zu erkennen. Die Gewissen sind verwirrt, die sozialen Gebäude 
krachen in ihren Fugen, als bebe die Erde. So ist es natürlich, daß man für die nächste 
Zukunft Wandlungen, auch tiefgehendster Art, erwartet. 

Bei dieser Sachlage regt sich in jedem Denkenden und Gutgesinnten das Verlangen, 
an der Planung und Verwirklichung einer neuen Ordnung mitzuschaffen, in der die 
Menschen weniger in Not und Elend leben als in der Gegenwart. Zu diesem Zweck 
müssen die Formen, in die das Privat- und vor allem das Gemeinschaftsleben hinein- 
gezwungen ist, überprüft und den Menschen, die sich in sie einfügen sollen, mehr 
angepaßt werden. Will man vermeiden, daß das heutige Mißverhältnis zwischen 
den Einzelnen und dem Leben in Gemeinschaft nicht zum gewaltsamen Umsturz der 
sozialen Ordnung führt, zu einem jener scharfen Abtrennungsschnitte von der Ver- 
gangenheit, von denen die Geschichte unter ähnlichen Umständen mehr als einmal 
berichtet, so muß man den Mut haben, das Werk der Erneuerung auf friedliche und 
energische Weise in Angriff zu nehmen, so lange noch Zeit dazu bleibt. 

Nun kann daran kein Zweifel sein, daß zu den Haupteinrichtungen, in denen das 
Leben der Menschheit in geregelten Bahnen verläuft, die katholische Kirche zu zäh- 
len ist. Auch wer ihren Charakter als göttliche Heilsanstalt für alle Menschenseelen 
leugnet, muß ihr eine gewaltige geschichtliche Wirksamkeit als Tatsache, wenn nicht 
als Recht, zuerkennen. Sie ist sicher eine der bedeutendsten heute bestehenden 
Organisationen für das Leben von Hunderten von Millionen. 

Daraus ergibt sich in klarer Konsequenz die Forderung: Unter den Einrichtungen, 
die zu überprüfen sind, ob sie Anpassungen verlangen, wenn sie den Bedürfnissen 
der heutigen Menschen besser entsprechen und dadurch eine, wenn auch nur kurze 
Periode eines totalen Chaos verhindern sollen, wird die Kirche eine der ersten sein 
müssen. 

Hier liegt der tiefe und mehr oder minder klar erkannte Grund, der so vielen die 
Notwendigkeit kühner Revisionen im kirchlichen Leben zum Bewußtsein bringt: 



82 Riccardo Lombardi 

Revisionen, die naturgemäß von Gläubigen und Ungläubigen in verschiedener Weise 
und verschiedenem Grade gewünscht, aber von vielen auf beiden Seiten in gewissem 
Sinn als unumgänglich erachtet werden. 

Der Gläubige für seinen Teil wird niemals die Nützlichkeit oder auch nur Mög- 
lichkeit einer Änderung jener Punkte in Erwägung ziehen, die unmittelbar von Jesus 
als in seinem Werke fortdauernd bestimmt wurden, z. B. die hierarchische Leitung, 
verkörpert in den Bischöfen unter dem Primat des Petrus. Doch bei andern Problemen 
• die er von Jesus den Seinen zur Gestaltung überlassen sieht • wird er ohne 
Scheu sich die Frage stellen, ob man die gegenwärtig anerkannten Lösungen nicht 
zu überprüfen habe, um zeitentsprechendere zu finden. 

Die Erwartung einer solchen Überprüfung ist heute in der Kirche sehr stark. Bei 
den meisten ist sie nur eine allgemeine Empfindung des Mißstandes ohne genaue 
Formulierungen und beschränkt sich auf ein rein passives Abwarten. Bei einigen 
aber ist sie eine ausdrückliche, bestimmte Hoffnung, nicht selten begleitet von der 
Erklärung, mitarbeiten zu wollen, sobald irgendjemand die Initiative ergriffen habe. 
Und es fehlt nicht an Menschen, die sich bereits selbst das Problem stellen und aus 
eigener Kraft eine Lösung suchen, auf welche sie dann hinwirken wollen. In Art 
und Grad verschieden, ist die Erwartung zweifellos weithin zu beobachten. 

I. 
1. Im Rahmen dieser Erwägungen will ich mich auf eine besondere Gruppe von 

Menschen beschränken, die sich diesem Problem gegenüber in einer Sonderstellung 
befinden. Sie sind einerseits mit am berufensten, um es in Angriff zu nehmen und 
sich zu seinen Förderern zu machen. Auf der anderen Seite gehören sie aber vielleicht 
zu denen, die am meisten daran gehindert sind, es zu lösen, • durch Hemmnisse, die 
man verhängnisvoll nennen möchte. 

Eine überaus bedeutende Gruppe von Menschen im Bereich der Kirche stellen 
sicherlich die Ordensleute dar: Männer und Frauen, die sich verpflichtet haben, nach 
der evangelischen Vollkommenheit zu streben, und die zu diesem Zwecke die Ge- 
lübde der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams abgelegt haben und ihr Leben 
beständig in Gemeinschaft führen. Durch die aszetische Loslösung von sich selbst, 
die ein jeder von ihnen zum Ausgangspunkt nimmt, und durch die Konsequenz, mit 
der sie auf ihr Ziel zustreben•das Charakteristikum ihres gemeinsamen Lebens•, 
bilden sie ohne Zweifel eine der edelsten Kräfte der Kirche und der Menschheit, 
fähig zu gewaltigen Taten. Die Geschichte hat dies im Laufe der Jahrhunderte be- 
stätigt und verzeichnet zu ihrem Ruhme eine nahezu unendliche Fülle von Ver- 
diensten. 

Es ist daher nichts Ungewöhnliches, daß sie sich mehr als viele andere Gläubige 
die Frage der Stunde und der eigenen Revision bei der allgemeinen Neuordnung 
stellen müssen. Freier als alle anderen durch die Loslösung von den Hauptbindungen 
an diese Welt und durch ihren Beruf stärker auf den Himmel ausgerichtet, müßten 
sie das Beispiel der größten Bereitschaft im Beziehen der neuen, vom Wohle der 
Menschheit geforderten Stellungen geben: die hochgemute Avantgarde in einer 
bangen Stunde der Reform. 

Wie aber soll man vorgehen? Gerade das klösterliche Leben, welches die Be- 
freiung von so vielen Bindungen verkündet, knüpft ihrer neue: Konstitutionen, 



Die Erneuerung des Ordenslebens 83 

Regeln, Gewohnheiten, die nicht selten zum Charakter heiliger Verpflichtung er- 
hoben werden, deren Verletzung als Sünde gilt. Deshalb hört man in der Tat häufig 
das Urteil, Ordensmänner und Ordensfrauen zählten zu den Menschen, die sehr 
wenig geeignet seien, sich der Zeit anzupassen, und noch weniger, ihr vorauszueilen. 

Durch diese schwierige Situation ist ihr Fall gegenwärtig von einer besonderen, 
gleichsam symbolischen Bedeutung: sie haben die Pflicht, sich zu erneuern, und schei- 
nen daran gehindert zu sein. Ich glaube, mich nicht zu täuschen in der Annahme, daß 
der heute verbreitete Mißstand in manchen von ihnen (besonders den Jungen) ein 
stärkeres Echo als anderswo weckt/'Sie erfassen die Situation, sie möchten ... und 
wissen nicht, was tun. Sie wissen nicht einmal recht, was sie in der reinen Welt ihrer 
Träume mit dem ohnmächtigen Spiel der Phantasie bauen sollen! 

Wer wird sie erleuchten? 
Wir Katholiken haben ein hohes Privileg: eine Stimme von göttlichem Klang, die 

auf Erden ertönt, eine menschliche Führung unter dem ständigen Beistand Gottes. 
Um bei einer so schwierigen Frage einige erste orientierende Hinweise zu finden, 
dürfte es daher nichts Besseres geben, als sich an sie zu wenden, um dann von unserer 
Seite lediglich einige Grundgedanken, die sie uns vielleicht schenken wird, weiter 
zu entwickeln. Zum großen Glück finden wir, daß der regierende Papst in den zehn 
Jahren seines Pontifikates sich ausdrücklich mehrere Male mit dem Gegenstand be- 
faßt hat. 

2. Der erste Gedanke, den Pius XII. hinsichtlich der Ordensleute wiederholt aus- 
gesprochen hat, ist die staunende Bewunderung ihrer Stifter als Menschen, die Gott 
in seiner Vorsehung für die verschiedenen Bedürfnisse der Kirche erweckte. 

Bei der Dreihundertjahrfeier der Gesellschaft vom heiligen Sulpitius im Jahre 
1942 schrieb er an den Generalobern: •Betrachten Wir die Anfänge Eurer Gesell- 
schaft, so erfüllt es Uns alsbald mit höchster Freude, daß der Katholischen Kirche 
niemals auserlesene hohe Menschen gefehlt haben, fehlen oder in Zukunft fehlen 
werden, die die dringendsten Notwendigkeiten ihrer Zeit erkennen, über sie nach- 
sinnen und sich bemühen, um jeden Preis und mit glühendem Herzen Abhilfe zu 
schaffen"1. 

Zwei Jahre zuvor hatte er den gleichen Gedanken ausgedrückt und sich dabei klar 
auf Gott bezogen, von dem dieses rechtzeitige Eingreifen zum Segen der Kirche 
ausgeht: •Gott selbst stellte Ignatius und seine Gesellschaft den neuen Irrtümern 
jener Zeit entgegen, wie er dies zu andern Zeiten mit anderen heiligen Menschen 
getan hat"2. 

3. Da der Papst die Aufgabe der Ordensstifter so deutet, ergibt sich für ihre Söhne, 
daß sie sich im Besitze eines •Erbes" befinden, das sie als •heilig" zu betrachten 
haben. Gott war es, der mit einer Art von Eingebung auf ihren Vater wirkte und 
ihm gleichsam einen Schatz zum Wohle der Kirche übergab; daher haben sie ein 
göttliches Geschenk in Händen, das auf sie als die rechtmäßigen Erben übergeht und 
das sie in Verehrung zu hüten haben. 

Der zweite Gedanke über die Ordensleute, der da und dort in den Belehrungen 
Pius XII. wiederkehrt, ist folgender: In einem Schreiben an den Obern der Regular- 

y 

Acta Apostolicae Sedis, 1942, S. 94.    2 Ebd. 1940, S. 291. 



84 Riccardo Lombardi 

kleriker im Krankendienst, anläßlich des Generalkapitels des Ordens, sprach er von 
den •Geboten glühender Liebe", die der heilige Stifter mit genauen Richtlinien den 
Seinen als •unantastbares Erbe" hinterlassen habe3. Nicht anders drückte er sich in 
jüngster Zeit gegenüber den Piaristen aus, deren Lehraufgabe er ein •ererbtes Gut" 
nannte4. 

Wahrhaft schön und trostreich ist für die Ordensleute dieser Gedanke: sich als 
rechtmäßige Erben eines großen Heiligen betrachten zu dürfen. Und da der Mensch 
sich die Berufung nicht selbst verschafft, noch Menschen sie ihm zu geben vermögen, 
weil sie das Werk des Heiligen Geistes ist, so kann man mit Recht sagen, daß Gott 
auch den Einzelnen jenes heilige Vermächtnis anvertraut. Es ist nicht irgendein Gut, 
das man willkürlich erwürbe oder verweigerte, es ist vielmehr für die zu einem 
Orden Berufenen ein nach Gottes Absicht zugeteiltes Erbe. Daran erinnerte der 
Heilige Vater die Theatiner bei der Vierhundertjahrfeier des Todes des heiligen 
Kajetan von Tiene: •Durch göttliche Eingebung seid Ihr zu den Pflichten Eures 
Ordenslebens berufen worden"5. 

Große Erben, und als solche der Vergangenheit verpflichtet! Dies ist eine erste 
praktische Orientierung zu dem Problem, das uns beschäftigt, eine päpstliche Mah- 
nung, die wir gelehrig aufnehmen sollen. Bei der Erneuerung, die wir zu vollziehen 
haben, dürfen die Ordensleute keine Abenteurer sein. Damit die Geschichte der 
Menschheit und besonders die der Kirche nicht eine Folge von Sprüngen sei • die 
tatsächlich eine Kette von Katastrophen bedeutete •, ist es überhaupt notwendig, 

' daß bei den leitenden Kräften der konservative Gesichtspunkt neben dem Mut zu 
Neuerungen immer seine Geltung behalte. 

Die gleiche Mahnung kehrt in den Dokumenten des regierenden Papstes so häufig 
wieder, daß es Mühe macht, diese alle zu erwähnen. Da sind z. B. die Worte an die 
Kamillianer, in denen das Vorbild des heiligen Kamillus, des •Vaters und Gesetz- 
gebers"6 hervorgehoben wird; dann jene an die Olivetaner7, an den regulierten 
Dritten Orden des heiligen Franziskus8, an die Sulpizianer9. Hinsichtlich der weib- 
lichen Kongregationen ist der an den Orden von der Heimsuchung gerichtete Brief 
zu erwähnen. Nach der Aufzählung verschiedener Vorrechte des Ordens, der von 
der heiligen Johanna Franziska von Chantal auf Anregung des heiligen Franz von 
Sales gegründet wurde, schließt er mit einer wiederholten Aufforderung: •Setzet 
fort ..., setzet fort..., setzet fort10. 

4. Die allgemeine Empfehlung, sich getreu an das Erbe der Gründer zu halten, 
wäre jedoch tatsächlich zu vage und reichte nicht aus, wenn sie nicht mehr ins Ein- 
zelne ginge. Und der Heilige Vater hat nicht versäumt, ins Einzelne zu gehen, um 
seine Richtlinien klar auszusprechen. Mehr als eines der angeführten Dokumente 
wollte den einzelnen Orden besondere, sehr konkrete Anweisungen über die zu 
leistende Arbeit geben, daran festhaltend, daß für viele von ihnen die eine Tätig- 
keit mehr als die andere zu ihrer speziellen Berufung gehöre. 

Der Stifter wurde von Gott berufen, um einem Bedürfnis der Kirche zu genügen. 
Diese Sendung war der Schatz, der ihm anvertraut wurde. Folglich werden die 
rechtmäßigen Erben dieser Beruf ungsgnade, solange jenes Bedürfnis seine Aktualität 

3 Ebd. 1948, S. 245.    4 Ebd. 1948, S. 371.    5 Ebd. 1947, S. 450.    * Ebd. 1946, S. 252. 
7 Ebd. 1948, S. 245.     8 Ebd. 1948. S. 457.    » Ebd. 1942. S. 95.    '• Ebd. 1941, S. 493. 



Die Erneuerung des Ordenslebens 85 

und Bedeutung behält, ebenfalls für eine solche besondere Aufgabe geeignete Ar- 
beiter sein. 

Nach der Darstellung der •Wesenszüge" des vor vierhundert Jahren gegründeten 
Theatinerordens fuhr der Papst mahnend fort: •Sie mögen deshalb in Sorgfalt und 
durch jede Art von Studium die rechte Ausbildung des Klerus weiterführen, die die 
Absicht und das Hauptwerk ihrer Stifter war"11. 

Bei den Dominikanern betont die väterliche Ermahnung vor allem die Verpflich- 
tung zur Pflege der philosophischen und theologischen Studien: •Ihr habt dem Stu- 
dium der Philosophie und Theologie stets den ersten Platz eingeräumt"12; und sie 
empfiehlt besonders dringend die Treue zum heiligen Thomas, der der allgemeine 
Lehrer der katholischen Schulen, vornehmlich aber der Lehrer seiner Mitbrüder sei. 
Doch konnte sie die Aufgabe der Predigt, die für den Orden grundlegend ist und 
ihm geradezu seinen Namen gegeben hat, nicht vergessen. Die Predigt • so erklärt 
der Papst • hat eine wunderbare •Ähnlichkeit und Verwandtschaft mit dem Ge- 
heimnis der Fleischwerdung des Wortes", da der gottgeweihte Prediger den Men- 
schen in ähnlicher Weise Jesus schenkt, wie die allerseligste Jungfrau Maria, indem 
er ihn •in den geistigen Leib der Worte" hüllt, wie sie ihm •die Glieder des Leibes 
schenkte"; und •dieser mütterliche Ruhm, dieser Lobpreis, diese Würde kommen 
Euch durch besonderes Recht zu; haltet fest an Eurem Namen, haltet fest an Eurer 
Aufgabe"18. 

Den Piaristen empfiehlt der Heilige Vater die Jugenderziehung: •Widmet Euch 
weiter in Zuversicht der Lehraufgabe"14; der Gründer, Joseph von Calasanza, hat 
sie ihnen hinterlassen, und nach dreihundert Jahren tragen sie noch immer die hohe 
Verantwortung. Den Sulpiziariern wiederholt er, sie möchten sich besonders der • 
Arbeit in den Priesterseminaren weihen: •Setzt diese hochheilige Arbeit, wie Ihr 
sie heute verrichtet, fort"15. Und den Augustinern von der Himmelfahrt Maria ruft 
er • nach hundertjährigem Bestehen der frommen Gesellschaft • die von ihrem 
Gründer Emanuel d'Alzon ergriffenen Initiativen ins Gedächtnis: •Den christlichen 
Unterricht als Hauptzweck und dann die andern Werke, die den dunkeln Absichten 
der Feinde des römisch-katholischen Namens zu begegnen vermögen"16. 

An die Gesellschaft Jesu gewandt, die sich ihrem Gründungszweck gemäß einem 
weiten Bereich apostolischer Tätigkeit widmet, kann der Heilige Vater die Aufgabe 
ihrer Mitglieder nicht so genau im einzelnen bezeichnen. Doch ist er auch hier darauf 
bedacht, einige besonders geeignete Formen der Tätigkeit zu umreißen, die nicht 
vernachlässigt werden dürften: die Berührung mit den geistig Gebildeten, die Schu- 
len zur Erziehung der Jugend, die Missionen in den Heidenländern, die geistlichen 
Exerzitien und andere mehr. Hinsichtlich der Exerzitien bemerkt der Papst aus- 
drücklich, wie Ignatius von Loyola das hochberühmte Büchlein verfaßt und seinen 
Söhnen hinterlassen habe, damit sie es zum Wohle der Seelen verwenden: •So mögen 
sie denn Sorge tragen, daß eine möglichst große Zahl von Geistlichen und Laien' 
aller Stände fromm und gesammelt die Exerzitienhäuser besucht, die überall den 
Bereitwilligen zur Verfügung stehen müssen"17. 

11 Ebd. 1947, S. 450.    1S Ebd. 1946, S. 387.    13 Ebd. 1946, S. 388•389. 
u Ebd. 1948, S. 371.     ls Ebd. 1942, S. 95.     " Ebd. 1946, S. 157.     " Ebd. 1940, S. 292. 



86 Riccardo Lomhardi 

5. Wir wären jedoch schlechte Interpreten, wollten wir in den Äußerungen des 
Heiligen Vaters, die die Ordensleute zur Sendungstreue ermahnen, einzig und allein 
die Empfehlung der herkömmlichen äußeren Werke hervorheben. Ja, die aufmerk- 
same Prüfung der Dokumente zeigt gerade das Gegenteil: daß es etwas anderes gibt, 
auf dem er mehr besteht. 

Die religiösen Orden sind in erster Linie Schulen der Vollkommenheit, sie emp- 
fangen ihren Glanz aus dem inneren Leben, von dem die einzelnen Mitglieder er- 
füllt sein müssen. In dieser geheimnisvollen Wirklichkeit ist darum ihr kennzeich- 
nendstes Element zu suchen: nämlich die besondere Art, Jesus innerlich nachzubil- 
den, die sich in den Sonderaufgaben der einzelnen Familien widerspiegelt. Dem 
Geiste kommt stets der Vorrang vor allem anderen zu: Das heilige Erbe, dem treu 
zu bleiben die Söhne zu jeder Zeit sich bemühen müssen, ist vor allem der •Geist" 
des Stifters. 

Unendlich der Zahl und dem Grade nach sind die Tugenden Jesu. Deshalb er- 
fordern sie für die Nachbildung eine Unzahl von Wiedergaben • deren jede not- 
wendigerweise Stückwerk ist, • die in der Vielfalt den unerschöpflichen Reichtum 
des überaus einfachen Vorbilds auszudrücken streben. Jeder heilige Gründer hat in 
Anbetracht einer besonderen Notwendigkeit der Kirche eine solche Wiedergabe, ein 
solches Abbild versucht; und hat in seinen Regeln die Züge des göttlichen Meisters 
hervorgehoben, welche für das jener besonderen Notwendigkeit entsprechende Wirr 
ken am geeignetsten erschienen. Daraus ist ein einheitliches Ganzes hervorgegangen, 
gleichsam das Antlitz seiner Nachkommenschaft. Den einzelnen Söhnen fällt nun 
die Aufgabe zu, sich angesichts jener Idealbilder in ähnlicher Weise um Nachbildung 

, zu bemühen, und jetzt nicht mehr auf dem Papier, sondern im Herzen und in indivi- 
dueller Vielfalt den erhabenen Typus der Regel widerzuspiegeln. 

Ein derartiger Prozeß der Vermittlung und Annäherung möge nicht verwundern. 
Es handelt sich um ein unerreichbares Vorbild. In uns kleinen Menschen soll ein 
Mensch wiedererstehen, der Gott war! 

Im übrigen ist diese Bestimmung des charakteristischen Geistes der verschiedenen 
Orden nicht so starr aufzufassen, daß irgendeine Tugend dabei völlig ausgeschlos- 
sen bleiben oder eine andere über das Maß verherrlicht werden dürfte/in einer be- 
sonderen Familie nach der evangelischen Vollkommenheit trachten, setzt notwen- 
digerweise immer in gewissem Maße die für jeden Christen unentbehrlichen Tugen- 
den (Demut, Liebe, Gebet) und die für jeden Ordensmann unentbehrlichen (Armut, 
vollkommene Keuschheit und Gehorsam) voraus. Der Ordensmarin wäre also wahr- 
haft auf dem falschen Wege, der sich dem Geiste des eigenen Ordens treu glaubte, 
weil er einige dort eindringlich empfohlene Punkte oder schlimmer • die äußeren 

1 Regelchen beobachtete, während er zum Beispiel ohne Liebe zu den Mitbrüdern 
oder ohne Seeleneifer wäre. 

Zahlreich sind die päpstlichen Dokumente, die auf der dem Geiste des Stifters 
geschuldeten Treue der Ordensleute bestehen. Die Ansprache an die Dominikaner 
z. B. geht, ehe sie zu den erwähnten konkreten Bestimmungen kommt, vom inneren 
Leben aus; besonders von jenen Punkten, die von ihrem heiligen Patriarchen emp- 
fohlen wurden, von Zügen also ihres spezifischen Geistes. Ein Satz aus den Konstitu- 
tionen des heiligen Dominikus • in pace continui • gibt der Rede den Ton: •Wir 



Die Erneuerung des Ordenslebens 87 

meinen den wahren starken aufrichtigen Frieden, der eine Frucht der Liebe und 
Quelle der heiligen Freude ist"18. 

Dem regulierten Dritten Orden des heiligen Franziskus sagt der Papst, daß •ihm 
nichts lieber sei als: die geistlichen Söhne des heiligen Franziskus immer mehr von 
jener seraphischen Leidenschaft für Gott und die Menschen entbrannt zu sehen, die 
den Patriarchen von Assisi durchglühte"19. 

So wird auch den Sulpizianern vor allem der Punkt aus den Schriften ihres Grün- 
ders in Erinnerung gebracht, der das innere Leben betrifft. Sicher wird die Arbeit in 
den Seminaren ohne die Verklärung der Erziehenden in Jesus nicht die großen Er- 
folge erlangen, nach denen sie trachtet: •Erster und letzter Zweck dieses Ordens ist 
es, in Jesus Christus in stärkstem Maße für Gott unsern Herrn zu leben, so daß das 
innerste Empfinden seines Sohnes in unser Herz dringe, und daß ein jeder behaup- 
ten dürfe, was Paulus vertrauensvoll von sich predigte: Ich lebe ... doch nicht ich, 
Christus lebt in mir (Gal 2,20)"20. 

Und so dringt der Papst bei den Jesuiten besonders auf die •Übung der Ignatiani- 
schen Aszese", die in der Formung der Seelen nach einem erhabenen Ideal strebt: 
•daß Christus alles in allen werde, und daß so alles auf die größere Ehre Gottes als 
höchstes Ziel gerichtet sei"21. 

Als letzte in der zeitlichen Folge befassen sich zwei den Kapuzinern gewidmete 
päpstliche Dokumente mit dem Gegenstand: •Aus dem Geiste Eures erneuerten oder 
besser wiedererweckten Ordens wollt Ihr neue Impulse empfangen"22. So •stehe dies 
für Euch fest und außer Zweifel, daß die Euerm Ordensberuf eigene Lebensweise 
keinerlei Schwächung erfahren, geschweige denn von Grund aus geändert werden 
darf. Vielmehr ist es notwendig, daß Euer Leben immer stärker von evangelischem 
Geiste durchdrungen werde und nach ihm sich forme, und daß Ihr alle von dem 
Glänze der Armut erstrahlt, der Euerm Orden gemäß ist; daß ihr Euch auszeichnet 
durch liebenswerte Schlichtheit und Demut, und vor allem, daß Ihr Eure herkömm- 
liche strenge Zucht bewahrt, die Euch mit der hohen Freude erfüllen möge, welche 
aus dem Bewußtsein getaner Pflicht kommt. Und in gleicher Weise müßt Ihr in der 
seraphischen Liebe zu Gott und dem Nächsten brennen, von welcher der Patriarch 
von Assisi sein Leben lang erglühte"23. 

Um kurz zusammenzufassen, woran die Ordensleute nach dem Willen des Hei- 
ligen Vaters festzuhalten haben, scheint nichts so geeignet wie ein bündiger Satz, den 
der Papst gegenüber der Gesellschaft Jesu gebraucht: •Euer Orden, der Uns und 
Euch so überaus teuer ist, bleibe immerfort der gleiche: gleich die Leitung, durch die 
er gefestigt ist; gleich der Geist, aus dem er sich nährt; und gleich jenes heiße Be- 
mühen um Gehorsam und Ergebung, durch das Ihr Euch stark und fest an den 
Apostolischen Stuhl gebunden fühlt"24. 

II. 
l.Dodi gerade die eindringliche Betonung des •Geistes", der in den einzelnen 

Orden zu bewahren ist, setzt ihrer Unwandelbarkeit auch eine Grenze und lädt so 
von selbst dazu ein, zur anderen Seite des Problems überzugehen, die uns ebenso. 

" Ebd. 1946, S. 386.    19 Ebd. 1948, S. 457.    8» Ebd. 1942, S. 95.    21 Ebd. 1940, S. 291. 
« Ebd. 1948, S. 551.    ss Ebd. 1949, S. 66.    » Ebd. 1940, S. 295. 



88 Riccardo Lombardi 

unbestreitbar erscheint wie die vorhergehende: zur Notwendigkeit einer fortgesetz- 
ten Anpassung der Ordensleute an die dem Wandel unterworfenen Zeitumstände. 

Wo ein Mißverhältnis besteht, muß der Buchstabe immer dem Geiste weichen. 
Wehe also einer starren Unwandelbarkeit, wehe einem engherzigen Konservatis- 
mus, wehe einer Buchstabentreue gegenüber den Traditionen, welche deren Geist 
zu ersticken drohte! Es wäre eine gefährliche Verkehrung: tatsächlich würde man den 
Stifter verraten und ihm • unter dem Schein der überpeinlichen Ergebenheit • die 
vom Papst so eindringlich empfohlene Sohnestreue nicht halten. 

Der Ausgangspunkt unserer Erörterung war die staunende Bewunderung jener 
Männer, die von Gott gerade in einem solchen Zeitpunkt erweckt wurden, daß sie 
der Kirche in neu entstandenen Nöten eine besondere Hilfe waren. Es wäre also 
völlig abwegig zu meinen, ihre Söhne müßten für immer an alle konkreten Formen, 
die bei jener Gelegenheit festgesetzt wurden, gebunden bleiben, während ihr Vater 
sich gerade durch die Modernisierung der Lebensformen in der Kirche seiner Zeit 
den Hauptruhm erwarb. 

Am treffendsten scheint hier der Vergleich mit einem Lebewesen. Dieses bleibt in 
den verschiedenen Stadien immer unveränderlich dasselbe, dieselbe Pflanze oder 
dasselbe Tier; doch ist es ebenso wahr, daß es sich dauernd wandelt und nur durch 
die Wandlung dasselbe bleibt. Würde es sich dagegen nicht wandeln, so würde es 
sterben und wäre wahrhaftig nicht mehr, was es war. So auch die Orden: um der 
Aufgabe, für welche sie in der Kirche entstanden, und dem Geiste, aus dem sie ge- 
boren wurden, treu zu bleiben, um wirklich sie selbst zu bleiben und ihr Wesen nicht 
aufzugeben, müssen sie immerfort prüfen, wie man jener Aufgabe entsprechen und 
jenen Geist für die neuen Verhältnisse fruchtbar machen könne. An dem Tage, wo 
sie eine solche Lebensanpassung nicht mehr vollzögen und sich damit begnügen wür- 
den, ihre bisherige Handlungsweise geistlos fortzusetzen, würden sie ein augen- 
scheinliches Zeichen dafür geben, daß sie veraltet sind, und mit der Zeit Gefahr 
laufen, unterzugehen. 

Es wäre nicht schwer, zahlreiche konkrete Fälle hier anzuführen: Wer in der Kirche 
mit der erhabenen Aufgabe der Jugenderziehung betraut ist und sie durch Berufung 
im Geiste eines großen Heiligen zu erfüllen hat, ist heute verpflichtet, seine innere 
Gestalt für die Heranbildung der Kinder des 20. Jahrhunderts wirksam zu machen. 
Er muß also durch tausendfältiges neues Bemühen bei so andersartigen Veranlagun- 
gen und Situationen eine gleich feste Formung zu erzielen trachten, wie sie der Stif- 
ter zu seiner Zeit mit den damals geeigneten Mitteln erreichte. Die Aufgabe der 
Jugenderziehung ist ewig und unerläßlich; der Geist, aus dem der Stifter sie löste, 
muß in dem Orden bewahrt bleiben; wenn aber zahlreiche Einzelheiten sich nicht 
wandeln, wird das Ergebnis sich notwendig verschlechtern, und man wird scheitern, 
wo jener segensreich zu wirken vermochte. 

Das gleiche gilt z. B. für den, der zum Predigen berufen ist. Den Geist eines hei- 
ligen Gründers in entsprechender Weise bewahren, heißt: sich bemühen, den Zu- 
strom und die Bekehrung der Massen zu erreichen, wie er sie erreichte; mithin unter 
Verwendung konkreter Mittel, die wahrscheinlich verschieden sind von denen, die er 
anwandte, da die Zeiten sich sehr gewandelt haben. Dies und nur dies bedeutet: ihm 



Die Erneuerung des Ordenslebens 89 

wahrhaft treu zu sein. Nicht anders müßte man von denjenigen sprechen, die durch 
Berufung Professoren, Krankenpfleger, Missionare und vielleicht Schwestern für 
Säuglings- oder Waisenpflege sind. 

Gerade hier liegt, wenn wir uns nicht täuschen, die größte Verantwortung der 
Ordensobern jeden Grades und auch die Schwierigkeit ihres Amtes: eine Verant- 
wortung und Schwierigkeit, die vielleicht nicht immer von allen in genügendem 
Maße wahrgenommen werden. Sehr leicht wäre der Auftrag, Ordensleute zu lenken, 
wenn er einzig darin bestünde, sie in eine unveränderliche Form zu pressen, die von 
ihrem Gründer in jeder Einzelheit bestimmt wurde. Es genügte, ein Gesetzbuch auf 
dem Tisch zu haben und die Ausführung seiner Paragraphen zu verlangen, wie es 
jeder Polizeibeamte tun würde. Die Aufgabe ist jedoch schwierig und heikel. Der 
Ordensobere muß über eine lebendige Geisteshaltung und rechte Herzensgesinnung 
verfügen und fähig sein, diese von vielen Söhnen in immer neuen Lagen ebenso dar- 
leben zu lassen. 

Wenn die Oberen, entsprechend ihrem Grade, nicht mit sehr klarem Blick den 
Wandel der Zeit verfolgen und sich zugleich die Bedürfnisse vergegenwärtigen, für 
welche die Berufung den Orden und den Geist, der ihn beseelen muß, vornehmlich 
bestimmt, so werden sie Gefahr laufen, aus einem Lebewesen eine Mumie zu machen, 
in der Illusion, es erhalten zu haben, wie es war. Durch einen geistigen Vatermord 
werden sie es einfach umgebracht haben. 

2. Es ist uns wertvoll, auch diesen Orientierungspunkt für die Ordensleute, der deli- 
kater als die anderen ist, in den Worten des Papstes angezeigt zu finden. Die Zeit eilt. 
Alle nehmen es wahr. Stärker derjenige, der höher steht und seit Jahrhunderten den 
Fluß der Dinge zu Füßen des wunderbar unerschütterlichen Felsens betrachtet. Daher 
gibt er den durch ihre Berufung an eine ruhmreiche Vergangenheit gebundenen Söhnen 
die von der Liebe getragene Ermahnung: Vermeidet eine stagnierende Unbeweg- 
lidikeit, die euch dem Gang des Lebens entziehen würde; seid hingegen unwandel- 
bar, wie ein Fluß unwandelbar ist, der sich wohl aus einer immerwährenden Quelle 
nährt, sich aber im Strömen beständig erneuert! 

Man darf sagen, daß der Heilige Vater darauf bedacht ist, diesen Appell an die 
Ordensleute immer gerade dann zu wiederholen, wenn er die Treue zur Berufung 
empfiehlt. Tatsächlich liegt gerade in ihm die genaueste Erklärung jener Treue. Er 
drückt die Bedingung zur lebendigen Nachfolge des Stifters aus. 

Wir haben oben gehört, wie die Dominikaner ermutigt wurden, sich weiterhin 
der Philosophie und der Theologie zu widmen. Doch muß damit gleich eine andere 
Bemerkung in Einklang gebracht werden. Bei den Studien •prüfet durch umsichtiges 
Forschen, was die neue Zeit hervorbringt, und verarbeitet es zum Gebrauch der hei- 
ligen Wissenschaft"25. 

Wir haben gelesen, daß die Gesellschaft Jesu sich mit einer besonderen Aufgabe 
im geistigen Apostolat jeder Art betraut wissen soll. Und hier finden wir die Emp- 
fehlung der Aktualität: •Während Ihr nach dem Herkommen die Betrachtung der 
ewigen Wahrheit pflegt, bestrebt Euch, die Fragen, die der Zeitlauf Euch vor Augen 
führt, zu erforschen und zu lösen, und untersuchet besonders, ob sie geeignet seien, 

25 Ebd. 1946, S. 388. 



90 Riccardo Lombardi 

Schwierigkeiten und Hemmnisse im Geiste der gebildeten Gläubigen hervorzu- 
rufen"28. Ihr müßt •eine gründliche und vollendete Bildung erwerben und die Fort- 
schritte der Wissenschaften verfolgen", jeder nach seinen Möglichkeiten, in der 
Überzeugung, daß •Ihr auf diesem • wenn auch mühevollen Wege sehr viel zur 
Verherrlichung Gottes und zur Stärkung der Kirche beitragen könnt. Man muß sich 
in Wort und Schrift so an die Menschen der eigenen Zeit wenden, daß man ver- 
standen und gern gehört wird"27. 

Und nicht allein für die Studien empfiehlt der Papst den Jesuiten die Aktualität. 
Allgemein •fordern die neuen Zeiten, in denen wir leben, auf geistigem Gebiet neue 
Initiativen, Werke und Verteidigungen, mit denen man am besten den gewandelten 
und wachsenden Bedürfnissen dieser unserer Generation begegnet"28. Und er hält 
die Forderung nach Anpassung für so notwendig, daß sogar die eigentlichen •Vor- 
schriften des Ordens sich da und dort mit einigen Änderungen den neuen Zeitver- 
hältnissen anpassen dürfen, wenn es angebracht erscheint", wobei man natürlich 
unverändert lassen muß, •was darin grundlegend ist"29. 

Das gleiche wird den Kapuzinern in besorgtem Tone nahegelegt. Sie •hatten 
immer die besondere Aufgabe, Initiativen im Apostolat und in der Liebestätigkeit 
zugunsten des einfachen Volks anzuregen und zu ergreifen. Wie sollten sie da in 
der Gegenwart dieses evangelische Wirken nicht durch tätigeren Eifer verstärken, 
heute, wo die Nöte in maßlosem Wachsen begriffen sind? Unsere Zeit erheischt, daß 
sie dies mit erhöhtem Einsatz ausführen, und nicht nur in den Kirchen • wohin sehr 
oft die nicht gehen, die es am nötigsten hätten •, sondern auch jedes Mal, wenn sich 
ihnen als Priester die passende Gelegenheit bietet, ihren heiligen Dienst auszu- 

' üben, auf dem Lande, in den Werkstätten, in den Fabriken, in den Krankenhäusern, 
in den Gefängnissen, mitten unter den Massen der Arbeiter, als Brüder unter Brü- 
dern, um alle für Christus zu gewinnen. Sie sollen ihren apostolischen Schweiß mil 
dem der Arbeiter vereinen"39. 

Von der Höhe des Vatikans sieht der Papst hundert und aberhundert Millionen 
Seelen in zahllosen schweren Gefahren. Und er zeigt den Scharen der Ordensleute, 
die ihm mehr als die anderen Gläubigen unterstehen, die unendlichen Weiten, die 
für ihre besondere Tätigkeit geeignet sind. •Euer Arbeitsfeld ist heute weiter", ruft 
er den Kamillianern zu, •heute, wo es fast unzählbar viele Kranke, Kriegsversehrte, 
Krüppel und Schwache gibt, die Hilfe, Erleichterung und Unterstützung von Euch 
erwarten"31. •Mögen Eure Einrichtungen von Tag zu Tag erstarken", sagt er zum 
regulierten Dritten Orden des heiligen Franziskus, •mögen Eure Mitglieder an Zahl 
zunehmen und Eure Werke fruchtbar werden, entsprechend den neuen Bedürfnissen 
der Zeit"32. Und um zu Anpassungen auch bedeutenderer Art zu ermutigen, erklärt 
er den Piaristen: •Wenn Euer Orden außer seiner Sorge für die Kinder, die in den 
Konstitutionen so weise bestimmt wurde, der Notwendigkeit der Zeit entsprechend 
auch begonnen hat, der heranwachsenden Jugend eine höhere Bildung zu vermit- 
teln, so war dies in keiner Weise der Absicht Eures Vaters und Gesetzgebers fremd, 
noch ohne größeren Nutzen für die Schüler"33. 

*• Ebd. 1946, S. 385.    " Ebd. 1946, S. 384.    28 Ebd. 1940, S. 295.    29 Ebd. 1946, S. 383. 
*> Ebd. 1949. S. 65.    3l Ebd. 1946, S. 253.    32 Ebd. 1948, S. 457.    V Ebd. 1948, S. 370. 



Die Erneuerung des Ordenslebens 91 

3. Wir haben nichts weiter getan, als einige Stellen aus den Dokumenten des 
regierenden Papstes gesammelt und ein wenig darüber nachgedacht. Doch viel- 
leicht haben sich daraus die für eine fruchtbare Erneuerung ausreichenden Grund- 
orientierungen ergeben. Mit solchen Kriterien vor Augen könnte jeder Orden und 
jede Kongregation den eigenen Standort überprüfen und fände wahrscheinlich, daß 
es ziemlich viel zu tun gibt, wenn man ihnen ganz und gar entsprechen will. 

Zusammenfassend ist zu sagen, daß die Obern sich bei ihren Untergebenen um ein 
Doppeltes bemühen sollten. Sie müßten sie die Größe der Berufung, zu der der Herr 
sie erwählt hat, erleben lassen und sie mithin zu jener charakteristischen Geistigkeit 
erziehen und für jene besondere Arbeit vorbereiten; doch zugleich müßten sie immer 
aufmerksam auf die Stimmen der Welt hören, die verzweifelt der Hilfe bedarf, 
damit sie jenen besonderen Aufgaben und Werken durch beständige Anpassung 
an die Zeit und Unterordnung unter die Bedürfnisse der Seelen die von den heutigen 
Menschen gewünschte Färbung geben können. Im Grunde werden an sie die gleichen 
Anforderungen gestellt wie an einen Menschen, der ein Lebewesen in Händen hat 
und ihm helfen muß, sich zu entwickeln; gebieterische Anforderungen, die in unse- 
rem Fall die Stimme Jesu selbst sind, der in uns weint über die Trümmer der Welt 
und über unsere Untätigkeit. 

Es bedarf der Kühnheit ebenso wie der ehrfürchtigen Liebe zum alten Orden, des 
heiligen Wagemuts für die neuen Unternehmungen ebenso wie der Treue zur Über- 
lieferung. Auch die Erfahrung dürfte bestätigen, daß man nur durch eine solche Hal- 
tung • unter vielen Vorteilen • das Beste verwertet, das die Söhne in sich tragen. 
Man darf nicht zu Abenteuern anregen und die ewig Unruhigen ermutigen; doch 
ebensowenig darf man die Münder verschließen, die Begeisterungen hemmen und 
grundsätzlich jede Neuerung fürchten. Scheut man jede Wandlung, so läuft man 
nicht minder Gefahr, in Irrtum zu fallen, als wenn man mit knabenhafter Leicht- 
fertigkeit jede Tradition verleugnet. Und um Eifer und gute Disziplin zu erzielen, 
ist die Einführung gewisser Veränderungen im rechten Augenblick oft nicht weniger 
nötig als die Pflege der alten Gewohnheiten. 

Wo endlich in einigen besonderen Fällen die unumgängliche Anpassung an die 
Zeit Veränderungen an den Konstitutionen selbst zu fordern schiene, und die Orden 
sich wie gehemmt und .vielleicht rechtlich außerstande fühlten, sie zu versuchen, sollte 
auch eine solche äußerste und ungewöhnliche Situation sie nicht endgültig von einem l 
solchen Unternehmen abbringen. Es geht darum, sich am Leben zu erhalten, und ehe 
man stirbt, hat man natürlich nach jeder möglichen Hilfe zu greifen. In diesem Falle 
bliebe die Möglichkeit, sich an den Heiligen Stuhl zu wenden, daß er das bewillige 
oder geradezu selbst ausführe, was im Bereich des Ordens oder der Kongregation 
über die Kräfte ginge. 

Wollen wir uns auch hier auf ein Wort des Papstes berufen, so dürften wir es in 
dem schon erwähnten Brief an den Orden von der Heimsuchung finden, also gerade 
in dem Dokument, von dem wir oben gesagt haben, daß es eine unverbrüchliche 
Treue zur Regel betont. Dort wird in der Tat, wenn auch nur beiläufig, erklärt: 
•Sollte der Apostolische Stuhl besonderer Umstände wegen in weisem Entschluß 
etwas bestimmen, was für Euren Orden neu erscheinen mag, so werdet Ihr es ohne 



92 Riccardo Lo?nbordi 

Zweifel mit gehorsamem Herzen aufnehmen, in der vollen Überzeugung, daß es 
Euch nicht zum Schaden, sondern zum Vorteil gereichen wird"34. 

Welches auch die • vielleicht sehr begrenzte • unmittelbare Absicht dieses Satzes 
an jener Stelle sein mag, so scheint doch die Bemerkung in sich selbst eine viel grö- 
ßere Tragweite zu haben und letzten Endes in vollkommener Weise den notwendig 
traditionsbestimmten Charakter des Ordenslebens im Gleichgewicht zu halten. Wenn 
also bisweilen ein zu schweres Mißverhältnis zwischen dem Gewicht der Vergangen- 
heit und dem Drängen der Gegenwart sich bilden sollte, so wird man sich zu er- 
innern haben, daß immer ein Mensch da ist, der in göttlichem Auftrag über dem 
Erbe der Heiligen und seiner segensreichen Verwaltung wacht; und die Ordensleute 
würden wieder einmal mehr die köstliche Frucht ihrer völligen Hingabe an die 
Kirche ernten. 

4. Zum Abschluß noch ein letzter Hinweis, gleichsam eine Anwendung auf ein 
heute drängendes Problem: die größere Zusammenarbeit der katholischen Kräfte 
untereinander. Den Blocks müssen die Blocks begegnen. Und da jedermann weiß, 
daß die Kräfte des Bösen heute einen geschlossenen Block bilden, ist es natürlich, 
daß auch die guten Kräfte jetzt eine größere Koordinierung zu vollziehen haben als 
in den vergangenen Zeiten: Koordinierung von Weltgeistlichkeit und Ordensgeist- 
lichkeit, von Orden und Orden, von Werk und Werk. 

Doch wie werden die Ordensleute mit ihren traditionellen Bindungen dahin ge- 
langen? Sicher wird der gute Wille der einzelnen Personen und Gruppen sehr viel 
helfen können, wenn er von weitschauendem Seeleneifer bestimmt und erleuchtet 
ist und kühn der Zeit entspricht. Vielleicht wird er aber nicht völlig ausreichen für 
eine koordinierte Überprüfung und eine sinnvollere Einteilung der Arbeit in den 
grenzenlosen Bereichen der Welt, solange nicht eine Gewalt eingreift, die allen zu 
vereinigenden Gliedern übergeordnet ist. 

Die letzte praktische Orientierung, die wir kurz andeuten, läßt uns auch hinsicht- 
lich dieser überaus heiklen und schwierigen Anpassung vertrauensvoll sein. Die 
Möglichkeit des Eingreifens von seiten des Heiligen Stuhles, der über allen Orden 
steht, garantiert letzten Endes, daß das Ordensleben selbst an der schwersten Not- 
lage nicht rettungslos zugrunde geht. Sollte man wirklich daran denken, einen ein- 
heitlicheren Plan in unserem Lager zu verwirklichen und sollte dies von den Ordens- 
leuten etwas mehr fordern als die beständige normale Anpassung, die ein jeder 
für sich zu leisten hat, dann werden sich die eifrigen Orden gewiß willig von den 
Händen des obersten Hirten lenken lassen, und sie werden so beim allgemeinen 
Appell durchaus nicht fehlen. 

Die kommende Zeit wird die Ordensleute auf ihrem Posten finden müssen, getreu 
wie die alten Schildwachen und lebendig wie kühne Freiwillige. 

34 Ebd. 1941, S. 491. 




