Die Erneuerung des Ordenslebens
Von Riccardo Lombardi, S. J.,, Rom

Als die folgenden vom Apostolischen Stuhl inspirierten Ausfiihrungen ver-
offentlicht wurden (Civiltd Cattolica, 19. Mdrz 1949, Nr. 6), ahnten nur wenige,
daf} sie den Auftakt zu jener von der Kirche gewiinschten Anpassung der Or-
den an die moderne Zeit und deren Bediirfnisse bildeten. Sie fanden im Hei-
ligen Jahr 1950 ihre Weiterfithrung in dem allgemeinen KongrefS der Ordens-
leute (Rom, 26. Nov.—8. Dez. 1950) und den damit verbundenen Auflerungen
Pius X11.: Brief vom 12. 11. 1950 an den Prifekten der Religiosen-Kongrega-
tion, Kardinal Micara (AAS XXXXIII, Nr. 1, p 24 ssqu); Ansprache an den
Kongrefi vom 8. 12. 1950, AAS ibid, p. 26 ssqu. (deutsche Ubersetiung diese
Ztschr. 24 [1951] S. 48 [f.) sowie in der Apostolischen Konstitution .Sponsa
Christi“ vom 21. Nov. 1950 (AAS ebd. S. 5 §.).

Uber die Ergebnisse dieser Bemiikungen hoffen wir unsere Leser spéter noch
eingehender unterrichten wu kénnen. — Uberseffung und Abdruck erfolgen mit
ausdriicklicher Erlaubnis des Verfassers. Die Ubersefung besorgte Hans
Weimert, Mannheim.

Die Schriflleitung.

Die heutige Welt befindet sich in einer bedrohlichen Girung. Es gehért nicht viel
Gespiir dazu, das zn erkennen. Die Gewissen sind verwirrt, die sozialen Gebiude
krachen in ihren Fugen, als bebe die Erde. So ist es natirlich, daff man fiir die niichste
Zukunft Wandlungen, auch tiefgehendster Art, erwartet.

Bei dieser Sachlage regt sich in jedem Denkenden und Gutgesinnten das Verlangen,
an der Planung und Verwirklichung einer neuen Ordnung mitzuschaffen, in der die
Menschen weniger in Not und Elend leben als in der Gegenwart. Zu diesem Zwedk
missen die Formen, in die das Privat- und vor allem das Gemeinschaftsleben hinein-
gezwungen ist, iiberpriift und den Menschen, die sich in sie einfiigen sollen, mehr
angepafit werden. Will man vermeiden, dafl- das heutige Miflverhilinis zwischen
den Einzelnen und dem Leben in Gemeinschaft nicht zum gewaltsamen Umsturz der
sozialen Ordnung fihrt, zu einem jener scharfen Abtrennungsschnitte von der Ver-
gangenheit, von denen die Geschichte unter dhnlichen Umstinden mehr als einmal
berichtet, so mufl man den Mut haben, das Werk der Erneuerung auf friedliche und
energische Weise in Angriff zu nehmen, so lange noch Zeit dazu bleibt.

Nun kann daran kein Zweifel sein, daff zu den Haupteinrichtungen, in denen das
Leben der Menschheit in geregelten Bahnen verliuft, die katholische Kirche zu zih-
len ist. Auch wer ihren Charakter als gottliche Heilsanstalt fiir alle Menschenseelen
lengnet, mufB ihr eine gewaltige geschichtliche Wirksamkeit als Tatsache, wenn nicht
als Recht, zuerkennen. Sie ist sicher eine der bedeutendsten heute bestehenden
Organisationen fiir das Leben von Hunderten von Millionen.

Daraus ergibt sich in klarer Konsequenz die Forderung: Unter den Einrichtungen,
die zu wberpriifen sind, ob sie Anpassungen verlangen, wenn sie den Bediirfnissen
der heutigen Menschen besser entsprechen und dadurch eine, wenn auch nur kurze
Periode eines totalen Chaos verhindern sollen, wird die Kirche eine der ersten sein
miissen. ‘

Hier liegt der tiefe und mehr oder minder klar erkannte Grund, der so vielen die
Notwendigkeit kilhner Revisionen im kirchlichen Leben zum Bewuftsein bringt:

6



82 Riccardo Lombardi

Revisionen, die naturgemif von Glaubigen und Ungldubigen in verschiedener Weise
und verschiedenem Grade gewiinscht, aber von vielen auf beiden Seiten in gewissem
Sinn als unumginglich erachtet werden.

Der Gliubige fiir seinen Teil wird niemals die Niitzlichkeit oder auch nur Mag-
lichkeit einer Anderung jener Punkte in Erwidgung ziehen, die unmittelbar von Jesus
als in seinem Werke fortdauernd bestimmt wurden, z. B. die hierarchische Leitung,
verkdrpert in den Bisch6fen unter dem Primat des Petrus. Doch bei andern Problemen
— die er von Jesus den Seinen zur Gestaltung liberlassen sieht — wird er ohne
Scheu sich die Frage stellen, ob man die gegenwirtig anerkannten Lésungen nicht
zu liberpriifen habe, um zeitentsprechendere zu finden.

Die Erwartung einer solchen Uberpriifung ist heute in der Kirche sehr stark. Bei
den meisten ist sie nur eine allgemeine Empfindung des Mifistandes ohne genaue
Formulierungen und beschrankt sich auf ein rein passives Abwarten. Bei einigen
aber ist sie eine ausdriickliche, bestimmte Hoffnung, nicht selten begleitet von der
Erkldrung, mitarbeiten zu wollen, sobald irgendjemand die Initiative ergriffen habe.
Und es fehlt nicht an Menschen, die sich bereits selbst das Problem stellen und aus
eigener Kraft eine Losung suchen, anf welche sie dann hinwirken wollen. In Art
und Grad verschieden, ist die Erwartung zweifellos weithin zu beobachten.

I

1. Im Rahmen dieser Erwigungen will ich mich anf eine besondere Gruppe von
Menschen beschrinken, die sich diesem Problem gegeniiber in einer Sonderstellung
befinden. Sie sind einerseits mit am berufensten, um es in Angriff zu nehmen und
sich zu seinen Forderern zu machen. Auf der anderen Seite gehdren sie aber vielleicht
zu denen, die am meisten daran gehindert sind, es zn ldsen, — durch Hemmnisse, die
man verhingnisvoll nennen mochte.

Eine iiberaus bedeutende Gruppe von Menschen im Bereich der Kirche stellen
sicherlich die Ordenslente dar: Méanner und Frauen, die sich verpflichtet haben, nach
der evangelischen Vollkommenheit zu streben, und die zu diesem Zwedke die Ge-
libde der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams abgelegt haben und ihr Leben
bestindig in Gemeinschaft fiihren. Durch die aszetische Losldsung von sich selbst,
die ein jeder von ihnen zum Ausgangspunkt nimmt, und dorch die Konsequenz, mit
der sie auf ihr Ziel zustreben — das Charakteristikum ihres gemeinsamen Lebens —,
bilden sie ohne Zweifel eine der edelsten Krifte der Kirche und der Menschheit,
fihig zu gewaltigen Taten. Die Geschichte hat dies im Laufe der Jahrhunderte be-
stitigt und verzeichnet zu ihrem Ruhme eine nahezu unendliche Fiille von Ver-
diensten.

Es ist daher nichts Ungewdhnliches, dafl sie sich mehr als viele andere Gliubige
die Frage der Stunde und der eigenen Revision bei der allgemeinen Nenordnung
stellen miissen. Freier als alle anderen durch die Loslosung von den Hauptbindungen
an diese Welt und durch ihren Beruf stirker auf den Himmel ausgerichtet, mifiten
sie das Beispiel der grofiten Bereitschaft im Beziehen der neuen, vom Wohle der
Menschheit geforderten Stellungen geben: die hochgemute Avantgardc in einer
bangen Stunde der Reform.

Wie aber soll man vorgehen? Gerade das klosterliche Leben, welches die Be-
freiung von so vielen Bindungen verkiindet, kniipft ihrer neue: Konstitutionen,



Die Erneuerung des Ordenslebens 83

Regeln, Gewohnheiten, die nicht selten zom Charakter heiliger Verpflichtung er-
hoben werden, deren Verletzung als Siinde gilt. Deshalb hért man in der Tat hinfig
das Urteil, Ordensminner und Ordensfrauen zihlten zu den Menschen, die sehr
wenig geeignet seien, sich der Zeit anzupassen, und noch weniger, ihr vorauszueilen.

Durch diese schwierige Situation ist ihr Fall gegenwirtig von einer besonderen,
gleichsam symbolischen Bedeutung: sie haben die Pflicht, sich zu ernenern, und schei-
nen daran gehindert zu sein. Ich glaube, mich nicht zn tiuschen in der Annahme, dafl
der heute verbreitete Mifistand in manchen von ihnen (besonders den Jungen) ein
starkeres Echo als anderswo wedkt.Sie erfassen die Situation, sie mochten ... und
wissen nicht, was tun. Sie wissen nicht einmal recht, was sie in der reinen Welt ihrer
Trdume mit dem ohnmaichtigen Spiel der Phantasie bauen sollen!

Wer wird sie erleuchten?

Wir Katholiken haben ein hohes Privileg: eine Stimme von géttlichem Klang, die
auf Erden ertont, eine menschliche Fithrung unter dem stindigen Beistand Gottes.
Um bei einer so schwierigen Frage einige erste orientierende Hinweise zu finden,
diirfte es daher nichts Besseres geben, als sich an sie zn wenden, um dann von unserer
Seite lediglich einige Grundgedanken, die sie uns vielleicht schenken wird, weiter
zu entwickeln. Zum grofien Gliick finden wir, dafl der regierende Papst in den zehn
Jahren seines Pontifikates sich ausdriicklich mehrere Male mit dem Gegenstand be-
fafit hat.

2. Der erste Gedanke, den Pius XII. hinsichtlich der Ordensleunte wiederholt aus-
gesprochen hat, ist die staunende Bewunnderung ihrer Stifter als Menschen, die Gott
in seiner Vorsehung fiir die verschiedenen Bediirfnisse der Kirche erweckte.

Bei der Dreihundertjahrfeier der Gesellschaft vom heiligen Sulpitius im Jahre
1942 schrieb er an den Generalobern: ,Betrachten Wir die Anfinge Eurer Gesell-
schaft, so erfiillt es Uns alsbald mit hochster Freude, dafl der Katholischen Kirche
niemals auserlesene hohe Menschen gefehlt haben, fehlen oder in Zukunft fehlen
werden, die die dringendsten Notwendigkeiten ihrer Zeit erkennen, iiber sie nach-
sinnen und sich bemithen, um jeden Preis und mit gluhendem Herzen Abhilfe zu
schaffen®1,

Zwei Jahre zuvor hatte er den gleichen Gedanken ausgedriickt und sich dabei klar
auf Gott bezogen, von dem dieses rechtzeitige Eingreifen zum Segen der Kirche
ausgeht: ,Gott selbst stellte Ignatius und seine Gesellschaft den neuven Irrtiimern
jener Zeit entgegen, wie er dlCS zu andern Zeiten mit anderen heiligen Menschen
getan hat“2,

- 8. Da der Papst die Aufgabe der Ordensstifter so dentet, ergibt sich fiir ihre SGhne,
dafl sie sich im Besitze eines ,Erbes® befinden, das sie als ,heilig“ zu betrachten
haben. Gott war es, der mit einer Art von Eingebung auf ihren Vater wirkte und
ihm gleichsam einen Schatz zum Wohle der Kirche iibergab; daher haben sie ein
gottliches Geschenk in Hinden, das auf sie als die rechtméfligen Erben iibergeht und
das sie in Verehrung zu hiiten haben.

Der zweite Gedanke iiber die Ordensleute, der da und dort in den Belehrungen
Pius XII. wiederkehrt, ist folgender: In einem Schreiben an den Obern der Regular-

1 Acta Apostolicae Sedis, 1942, S. 94. 2 Ebd. 1940, S. 291.

[



84 Riccardo Lombardi

kleriker im Krankendienst, anlafilich des Generalkapitels des Ordens, sprach er von
den ,Geboten glithender Liebe“, die der heilige Stifter mit genauen Richtlinien den
Seinen als ,unantastbares Erbe“ hinterlassen habes. Nicht anders driickte er sich in
jlingster Zeit gegeniiber den Piaristen aus, deren Lehraufgabe er ein ,ererbtes Gut*
nannte4.

Wahrhaft schén und trostreich ist fiir die Ordenslente dieser Gedanke: sich als
rechtmiflige Erben eines groflen Heiligen betrachten zu diirfen. Und da der Mensch
sich die Berufung nicht selbst verschafft, noch Menschen sie ihm zu geben vermdégen,
weil sie das Werk des Heiligen Geistes ist, so kann man mit Recht sagen, dafl Gott
auch den Finzelnen jenes heilige Vermachtnis anvertraut. Es ist nicht irgendein Gut,
das man willkiirlich erwiirbe oder verweigerte, es ist vielmehr fiir die zu einem
Orden Berufenen cin nach Gottes Absicht zugeteiltes Erbe. Daran erinnerte der
Heilige Vater die Theatiner bei der Vierhundertjahrfeier des Todes des heiligen
Kajetan von Tiene: ,Durch gottliche Eingebung seid Thr zu den Pflichten Eures

‘ Ordenslebens berufen worden“s.

Grofle Erben, und als solche der Vergangenheit verpflichtet! Dies ist eine erste
praktische Orientierung zn dem Problem, das uns beschiftigt, eine pépstliche Mah-
nung, die wir gelehrig aufnehmen sollen. Bei der Erneuerung, die wir zu vollziehen
haben, diirfen die Ordensleute keine Abenteurer sein. Damit die Geschichte der
Menschheit und besonders die der Kirche nicht eine Folge von Spriingen sei — die
tatsichlich eine Kette von Katastrophen bedeutete —, ist es {iberhaupt notwendig,
'daf bei den leitenden Kriften der konservative Gesichtspunkt neben dem Mut zu
Neuerungen immer seine Geltung behalte.

Die gleiche Mahnung kehrt in den Dokumenten des regierenden Papstes so hiufig
wieder, da es Mithe macht, diese alle zu erwiahnen. Da sind z.B. die Worte an die
Kamillianer, in denen das Vorbild des heiligen Kamillus, des ,Vaters und Gesetz-
gebers“s hervorgehoben wird; dann jene an die Olivetaner?, an den regulierten
Dritten Orden des heiligen Franziskus®, an die Sulpizianer®., Hinsichtlich der weib-
lichen Kongregationen ist der an den Orden von der Heimsuchung gerichtete Brief
zu erwihnen. Nach der Aufzihlung verschiedener Vorrechte des Ordens, der von
der heiligen Johanna Franziska von Chantal auf Anregung des heiligen Franz von
Sales gegriindet wurde, schliet er mit einer wiederholten Aufforderung: ,Setzet

" fort ..., setzet fort . . ., setzet fort10,

4. Die allgemeine Empfehlung, sich getreu an das Erbe der Griinder zu halten,
wire jedoch tatsichlich zu vage und reichte nicht ans, wenn sie nicht mehr ins Ein-
zelne ginge. Und der Heilige Vater hat nicht versdumt, ins Einzelne zu gehen, um
seine Richtlinien klar auszusprechen. Mehr als eines der angefithrten Dokumente
wollte den einzelnen Orden besondere, sehr konkrete Anweisungen iber die zu
leistende Arbeit geben, daran festhaltend, dafl fiir viele von ihnen die eine Titig-

" keit mehr als die andere zu jhrer speziellen Berufung gehére.

Der Stifter wurde von Gott berufen, um einem Bediirfnis der Kirche zu geniigen.
Diese Sendung war der Schatz, der ihm anvertrant wurde. Folglich werden die
rechtmifigen Erben dieser Bernfungsgnade, solange jenes Bediirfnis seine Aktualitdt

3 Ebd. 1948, S. 245. 4 Ebd. 1948, S. 371. 5 Ebd. 1947, S. 450. ¢ Fbd. 1946, S. 252.
7 Fhd. 1948, S. 245. 8 Fbd. 1948. S. 457. ¢ Ebd. 1942. §. 95. '® Ebd. 1941, S. 493.



Die Erneuerung des Ordenslebens 85

und Bedeutung behilt, ebenfalls fiir eine solche besondere Aufgabe geeignete Ar-
beiter sein.

Nach der Darstellung der ,, Wesensziige® des vor vierhundert Jahren gegriindeten
Theatinerordens fuhr der Papst mahnend fort: ,Sie migen deshalb in Sorgfalt und
durch jede Art von Studium die rechte Ausbildung des Klerus weiterfithren, die die
Absicht und das Hauptwerk ihrer Stifter war“11,

Bei den Dominikanern betont die vaterliche Ermahnung vor allem die Verpflich-
tung zur Pflege der philosophischen und theologischen Studien: ,Ihr habt dem Stu-
dium der Philosophie und Theologie stets den ersten Platz eingerdumt“12; und sie
empfiehlt besonders dringend die Treue zum heiligen Thomas, der der allgemeine
Lehrer der katholischen Schulen, vornehmlich aber der Lehrer seiner Mitbriider sei.
Doch konnte sie die Aufgabe der Predigt, die fiir den Orden grundlegend ist und
ihm geradezu seinen Namen gegeben hat, nicht vergessen. Die Predigt — so erklart
der Papst — hat eine wunderbare ,, Ahnlichkeit und Verwandtschaft mit dem Ge-
heimnis der Fleischwerdung des Wortes“, da der gotigeweihte Prediger den Men-
schen in dhnlicher Weise Jesus schenkt, wie die allerseligste Jungfrau Maria, indem
er ihn ,in den geistigen Leib der Worte“ hiillt, wie sie ihm ,die Glieder des Leibes
schenkte®; und ,dieser miitterliche Ruhm, dieser Lobpreis, diese Wiirde kommen
Euch durch besonderes Recht zu; haltet fest an Eurem Namen, haltet fest an Eurer
Aufgabe“13,

Den Piaristen empfiehlt der Heilige Vater die Jugenderziehung: ,Widmet Euch
weiter in Zuversicht der Lehraufgabe“14; der Griinder, Joseph von Calasanza, hat
sie ihnen hinterlassen, und nach dreihundert Jahren tragen sie noch immer die hohe

Verantwortung. Den Sulpiziariern wiederholt er, sie méchten sich besonders der -

Arbeit in den Priesterseminaren weihen: ,Setzt diese hochheilige Arbeit, wie Thr
sie heute verrichtet, fort“15. Und den Augustinern von der Himmelfahrt Marié rufi
er — nach hundertjihrigem Bestehen der frommen Gesellschaft — die von ihrem
Griinder Emanuel d’Alzon ergriffenen Initiativen ins Geddchtnis: ,Den christlichen
Unterricht als Hauptzweck und dann die andern Werke, die den dunkeln Absichten
der Feinde des rémisch-katholischen Namens zu begegnen vermogen®1s.

An die Gesellschaft Jesu gewandt, die sich ihrem Griindungszweck gemafl einem
weiten Bereich apostolischer Tatigkeit widmet, kann der Heilige Vater die Aufgabe
ihrer Mitglieder nicht so genau im einzelnen bezeichnen. Doch ist er auch hier darauf
bedacht, einige besonders geeignete Formen der Téatigkeit zu umreifilen, die nicht
vernachlassigt werden dirften: die Berithrung mit den geistig Gebildeten, die Schu-
len zur Erziehung der Jugend, die Missionen in den Heidenldndern, die geistlichen
Exerzitien und andere mehr. Hinsichtlich der Exerzitien bemerkt der Papst aus-
driicklich, wie Ignatius von Loyola das hochberithmte Biichlein verfafit und seinen
S6hnen hinterlassen habe, damit sie es zum Wohle der Seelen verwenden: ,,So mogen

sie denn Sorge tragen, dafl eine moglichst grofle Zahl von Geistlichen und Laien’

aller Stinde fromm und gesammelt die Exerzitienhduser besucht die iiberall den
Bereitwilligen zur Verfiigung stehen miissen®17.

11 Ebd. 1947, S. 450. 12 Ebd. 1946, S. 387. 13 Ebd. 1946, S. 388—389.
14 Ebd. 1948, S. 371. 1% Ebd. 1942, S. 95. ¢ Ebd. 1946, S. 157. 17 Ebd. 1940, S. 292.




86 Riccardo Lombardi

5. Wir wiren jedoch schlechte Interpreten, wollten wir in den Auflerungen des
Heiligen Vaters, die die Ordensleute zur Sendungstrene ermahnen, einzig und allein

,die Empfehlung der herkémmlichen iuleren Werke hervorheben. Ja, die aufmerk-

same Priifung der Dokumente zeigt gerade das Gegenteil: daBl es etwas anderes gibt,
auf dem er mehr besteht.

Die religiésen Orden sind in erster Linie Schulen der Vollkommenheit, sie emp-
fangen ihren Glanz ans dem inneren Leben, von dem die einzelnen Mitglieder er-
fillt sein miissen. In dieser geheimnisvollen Wirklichkeit ist darum ihr kennzeich-
nendstes Element zu suchen: nimlich die besondere Art, Jesus innerlich nachzubil-
den, die sich in den Sonderanfgaben der einzelnen Familien widerspiegelt. Dem
Geiste kommt stets der Vorrang vor allem anderen zu: Das heilige Erbe, dem treu

_ zn bleiben die S6hne zu jeder Zeit sich bemithen miissen, ist vor allem der ,Geist®

des Stifters.

Unendlich der Zahl und dem Grade nach sind die Tugenden Jesu. Deshalb er-
fordern sie fiir die Nachbildung eine Unzahl von Wiedergaben — deren jede not-
wendigerweise Stiickwerk ist, — die in der Vielfalt den unerschopflichen Reichtum
des iiberaus einfachen Vorbilds anszudriicken streben. Jeder heilige Griinder hat in
Anbetracht einer besonderen Notwendigkeit der Kirche eine solche Wiedergabe, ein
solches Abbild versucht; und hat in seinen Regeln die Ziige des gottlichen Meisters
hervorgehoben, welche fiir das jener besonderen Notwendigkeit entsprechende Wir-
ken am geeignetsten erschienen. Daraus ist ein einheitliches Ganzes hervorgegangen,
gleichsam das Antlitz seiner Nachkommenschaft. Den einzelnen Séhnen fallt nun
die Aufgabe zu, sich angesichts jener Idealbilder in dhnlicher Weise um Nachbildung
zu bemiihen, und jetzt nicht mehr auf dem Papier, sondern im Herzen und in 1nd1v1-
dueller Vielfalt den erhabenen Typus der Regel w1derzusp1egcln »

Ein derartiger Prozef der Vermittlung und Anniherung mége nicht verwundern.
Es handelt sich um ein unerreichbares Vorbild. In uns kleinen Menschen soll ein
Mensch wiedererstehen, der Gott war!

Im iibrigen ist diese Bestimmung des charakteristischen Geistes der verschiedenen
Orden nicht so starr aufzufassen, dafl irgendeine Tugend dabei véllig ausgeschlos-

~ sen bleiben oder eine andere iiber das Mafl verherrlicht werden diirfte/ In einer be-

sonderen Familie nach der evangelischen Vollkommenheit trachten, setzt notwen-
digerweise immer in gewissem Mafle die fiir jeden Christen nnentbehrlichen Tugen-
den (Demut, Liebe, Gebet) und die fiir jeden Ordensmann unentbehrlichen (Armu‘t%
vollkommene Keuschheit und Gehorsam) voraus. Der Ordensmann wire also wahr-
haft anf dem falschen Wege, der sich dem Geiste des eigenen Ordens tren glanbte,
weil er einige dort eindringlich empfohlene Punkte oder schlimmer — die Aufleren
Regelchen beobachtete, wihrend er zum Beispiel ohne Liebe zn den Mltbrudern
oder ohne Seeleneifer wire. . .

Zahlreich sind die pipstlichen Dokumente, die auf der dem Geiste des Stifters
geschuldeten Treue der Ordensleute bestehen. Die Ansprache an die Dominikaner
z. B. geht, ehe sie zu den erwihnten konkreten Bestimmungen kommt, vom inneren
Leben aus; besonders von jenen Punkten, die von ihrem heiligen Patriarchen emp-
fohlen wurden, von Ziigen also ihres spezifischen Geistes. Ein Satz aus den Konstitu-
tionen des heiligen Dominikus — in pace continni — gibt der Rede den Ton: ,Wir



Die Erneuerung des Ordenslebens 87

meinen den wahren starken aufrichtigen Frieden, der eine Frudht der Liebe und
Quelle der heiligen Freude ist“18,

Dem regulierten Dritten Orden des heiligen Franziskus sagt der Papst, daf ,ihm
nichts lieber sei als: die geistlichen SGhne des heiligen Franziskus immer mehr von
jener seraphischen Leidenschaft fiir Gott und die Menschen entbrannt zu sehen, die
den Patriarchen von Assisi durchglithte“1e,

So wird auch den Sulpizianern vor allem der Punkt aus den Schriften ihres Griin-
ders in Erinnerung gebracht, der das innere Leben betrifft. Sicher wird die Arbeit in
den Seminaren ohne die Verklarung der Erziehenden in Jesus nicht die grofien Er-
folge erlangen, nach denen sie trachtet: ,Erster und letzter Zweck dieses Ordens ist
es, in Jesus Christus in stirkstem Mafle fiir Gott unsern Herrn zu leben, so dafl das
innerste Empfinden seines Sohnes in unser Herz dringe, und daf ein jeder behaup-
ten diirfe, was Paulus vertrauensvoll von sich predigte: Ich lebe ... doch nicht ich, .
Christus lebt in mir (Gal 2, 20)“2°, :

Und so dringt der Papst bei den Jesuiten besonders auf die ,Ubung der Ignatiani-
schen Aszese“, die in der Formung der Seelen nach einem erhabenen Ideal strebt:
»daf Christus alles in allen werde, und daf so alles auf die grofere Ehre Gottes als
hochstes Ziel gerichtet sei“2t.

Als letzte in der zeitlichen Folge befassen sich zwei den Kapuzinern gewidmete
pépstliche Dokumente mit dem Gegenstand: ,Aus dem Geiste Eures erneuerten oder
besser wiedererweckten Ordens wollt Thr neue Impulse empfangen®22. So ,stehe dies
fiir Euch fest und auBer Zweifel, dafl die Enerm Ordensberuf eigene Lebensweise
keinerlei Schwichung erfahren, geschweige denn von Grund aus gedndert werden
darf. Vielmehr ist es notwendig, daf Euer Leben immer stirker von evangelischem
Geiste durchdrungen werde und nach ihm sich forme, und dafl Ihr alle von dem
Glanze der Armut erstrahlt, der Euerm Orden gemaf ist; dafl ihr Euch auszeichnet
durch liebenswerte Schlichtheit und Demut, und vor allem, daff Thr Eure herk6mm-
liche strenge Zucht bewahrt, die Euch mit der hohen Freude erfiilllen mége, welche
aus dem Bewufltsein getaner Pflicht kommt. Und in gleicher Weise miifit Thr in der
seraphischen Liebe zu Gott und dem Nachsten brennen, von welcher der Patriarch
von Assisi sein Leben lang ergliihte®2s.

Um kurz zusammenzufassen, woran die Ordenslente nach dem Willen des Hei-
ligen Vaters festzuhalten haben, scheint nichts so geeignet wie ein biindiger Satz, den
der Papst gegeniiber der Gesellschaft Jesu gebraucht: ,Euer Orden, der Uns und
Euch so iiberaus teuner ist, bleibe immerfort der gleiche: gleich die Leitung, durch die
er gefestigt ist; gleich der Geist, aus dem er sich nahrt; und gleich jenes heifle Be-
miihen um Gehorsam und Ergebung, durch das Thr Euch stark und fest an den
Apostolischen Stuhl gebunden fithlt“24, h

II.
1. Doch gerade die eindringliche Betonung des , Geistes“, der in den einzelnen
Orden zu bewahren ist, setzt ihrer Unwandelbarkeit auch eine Grenze und 14dt so
von selbst dazu ein, zur anderen Seite des Problems {iberzugehen, die uns ebenso

‘ ‘18 Ebd. 1946, S. 886. 1 Ebd. 1948, S. 457. 2 Ebd. 1942, S. 95. 2! Ebd. 1940, S. 291.
2 Ebd. 1948, S. 551, # Ebd. 1949, S. 66. 2 Ebd. 1940, S. 295. ‘



88 Riccardo Lombard:

unbestreitbar erscheint wie die vorhergehende: zur Notwendigkeit einer fortgesetz-
ten Anpassung der Ordensleute an die dem Wandel unterworfenen Zeitumstinde.

Wo ein Mif3verhiltnis besteht, mufl der Buchstabe immer dem Geiste weichen.
. Wehe also einer starren Unwandelbarkeit, wehe einem engherzigen Konservatis-
* mus, wehe einer Buchstabentreue gegeniiber den Traditionen, welche deren Geist
zu ersticken drohte! Es wire eine gefihrliche Verkehrung: tatsichlich wiirde man den
Stifter verraten und ihm — unter dem Schein der iiberpeinlichen Ergebenheit — die
vom Papst so eindringlich empfohlene Sohnestreue nicht halten.

Der Ausgangspunkt unserer Erdrterung war die staunende Bewunderung jener
Minner, die von Gott gerade in einem solchen Zeitpunkt erweckt wurden, daf sie
der Kirche in neun entstandenen Noten eine besondere Hilfe waren. Es wire also
vollig abwegig zu meinen, ihre S6hne miifiten fiir immer an alle konkreten Formen,
die bei jener Gelegenheit festgesetzt wurden, gebunden bleiben, wihrend ihr Vater
sich gerade durch die Modernisierung der Lebensformen in der Klrche seiner Zeit
den Hauptruhm erwarb.

Am treffendsten scheint hier der Vergleich mit einem Lebewesen. Dieses bleibt in
den verschiedenen Stadien immer unverinderlich dasselbe, dieselbe Pflanze oder
dasselbe Tier; doch ist es ebenso wahr, dafl es sich dauernd wandelt und nur durch
die Wandlung dasselbe bleibt. Wiirde es sich dagegen nicht wandeln, so wiirde es
sterben und wire wahrhaftig nicht mehr, was es war. So auch die Orden: um der
Aufgabe, fir welche sie in der Kirche entstanden, und dem Geiste, aus dem sie ge-
boren wurden, treu zu bleiben, um wirklich sie selbst zu bleiben und ihr Wesen nicht
aufzugeben, miissen sie immerfort priifen, wie man jener Aufgabe entsprechen und
jenen Geist fiir die neuen Verhiltnisse fruchtbar machen kénne. An dem Tage, wo
sie eine solche Lebensanpassung nicht mehr vollzégen und sich damit begniigen wiir-
den, ihre bisherige Handlungsweise geistlos fortzusetzen, wiirden sie ein angen-
scheinliches Zeichen dafiir geben, daf} sie veraltet sind, und mit der Zeit Gefahr
laufen, unterzugehen.

Es wire nicht schwer, zahlreiche konkrete Fille hier anzufiihren: Wer in der Kirche
mit der erhabenen Aufgabe der Jugenderzichung betraut ist und sie durch Berufung
im Geiste eines groflen Heiligen zu erfiillen hat, ist heute verpflichtet, seine innere
Gestalt fiir die Heranbildung der Kinder des 20. Jahrhunderts wirksam zu machen.
Er muf also durch tausendfiltiges neues Bemiihen bei so andersartigen Veranlagun-
gen und Situationen eine gleich feste Formung zu erzielen trachten, wie sie der Stif-
ter .zu seiner Zeit mit den damals geeigneten Mitteln erreichte. Die Aufgabe der
Jugenderziehung ist ewig und unerlifilich; der Geist, aus dem der Stifter sie loste,
muf} in dem Orden bewahrt bleiben; wenn aber zahlreiche Einzelheiten sich nicht
wandeln, wird das Ergebnis sich notwendig verschlechtern, und man wird scheitern,
wo jener segensreich zu wirken vermodhte.

Das gleiche gilt z. B. fiir den, der zum Predigen berufen ist. Den Geist eines hei-
ligen Griinders in entsprechender Weise bewahren, heifit: sich bemiihen, den Zu-
strom und die Bekehrung der Massen zu erreichen, wie er sie erreichte; mithin unter
Verwendung konkreter Mittel, die wahrscheinlich verschieden sind von denen, die er
anwandte, da die Zeiten sich sehr gewandelt haben. Dies und nur dies bedeutet: ihm



Die Erneuerung des Ordenslebens 89

wahrhaft treu zo sein. Nicht anders miiite man von denjenigen sprechen, die durch
Berufung Professoren, Krankenpfleger, Missionare und vielleicht Schwestern fiir
Siuglings- oder Waisenpflege sind.

Gerade hier liegt, wenn wir uns nicht tduschen, die grofite Verantwortung der
Ordensobern jeden Grades und auch die Schwierigkeit ihres Amtes: eine Verant-
wortung und Schwierigkeit, die vielleicht nicht immer von allen in geniigendem
Mafe wahrgenommen werden. Sehr leicht wire der Auftrag, Ordensleute zu lenken,
wenn er einzig darin bestiinde, sie in eine unverdnderliche Form zu pressen, die von
ihrem Grinder in jeder Einzelheit bestimmt wurde. Es geniigte, ein Gesetzbuch auf
dem Tisch zu haben und die Ausfiihrung seiner Paragraphen zu verlangen, wie es
jeder Polizeibeamte tun wiirde. Die Aufgabe ist jedoch schwierig und heikel. Der
Ordensobere muf} iiber eine lebendige Geisteshaltung und rechte Herzensgesinnung
verfiigen und fihig sein, diese von vielen S6hnen in immer neuen Lagen ebenso dar-
leben zu lassen.

Wenn die Oberen, entsprechend ihrem Grade, nicht mit sehr klarem Blick den
Wandel der Zeit verfolgen und sich zugleich die Bediirfnisse vergegenwirtigen, fiir
welche die Berufung den Orden und den Geist, der ihn beseelen mufl, vornehmlich
bestimmt, so werden sie Gefahr laufen, aus einem Lebewesen eine Mumie zu machen,
in der Ilusion, es erhalten zu haben, wie es war. Durch einen geistigen Vatermord
werden sie es einfach umgebracht haben.

2. Es ist uns wertvoll, auch diesen Orientierungspunkt fir die Ordensleute, der deli-
kater als die anderen ist, in den Worten des Papstes angezeigt zu finden. Die Zeit eilt.
Alle nehmen es wahr. Stirker derjenige, der héher steht und seit Jahrhunderten den
Fluf der Dinge zu Fiifen des wunderbar unerschiitterlichen Felsens betrachtet. Daher
gibt er den durch ihre Berufung an eine ruhmreiche Vergangenheit gebundenen S6hnen
die von der Liebe getragene Ermahnung: Vermeidet eine stagnierende Unbeweg-
lichkeit, die euch dem Gang des Lebens entziehen wiirde; seid hingegen unwandel-
bar, wie ein Fluf unwandelbar ist, der sich wohl aus einer immerwihrenden Quelle
nahrt, sich aber im Strémen bestindig ernenert!

Man darf sagen, daf der Heilige Vater darauf bedacht ist, diesen Appell an d1c

Ordensleute immer gerade dann zu wiederholen, wenn er die Treue zur Berufung
empfiehlt. Tatsdchlich liegt gerade in ihm die genaueste Erkldrung jener Treue. Er
driickt die Bedingung zur lebendigen Nachfolge des Stifters aus.

Wir haben oben gehért, wie die Dominikaner ermutigt wurden, sich weiterhin
der Philosophie und der Theologie zu widmen. Doch mufi damit gleich eine andere
Bemerkung in Einklang gebracht werden. Bei den Studien ,priifet durch umsichtiges
Forschen, was die neue Zeit hervorbringt, und verarbeitet es zum Gebrauch der hei-
ligen Wissenschaft“2s,

Wir haben gelesén, dafl die Gesellschaft Jesu sich mit einer besonderen Aufgabe
im geistigen Apostolat jeder Art betraut wissen soll. Und hier finden wir die Emp-
fehlunig der Aktualitit: ,Wihrend Thr nach dem Herkommen die Betrachtung der
ewigen Wabhrheit pflegt, bestrebt Euch, die Fragen, die der Zeitlauf Euch vor Augen
fiihrt, zu erforschen und zu 16sen, und untersuchet besonders, ob sie geeignet seien,

% Ebd. 1946, S. 388.



90 Riccardo Lombardi

- Schwierigkeiten und Hemmnisse im Geiste der gebildeten Gliubigen hervorzu<
rofen“2s, Thr miifit ,eine griindliche und vollendete Bildung erwerben und die Fort-
schritte der Wissenschaften verfolgen“, jeder nach seinen Moglichkeiten, in der
Uberzeugung, dafl ,Ihr auf diesem — wenn anch miihevollen ‘Wege sehr viel zur
Verherrlichung Gottes und zor Starkung der Kirche beitragen konnt. Man muf sich
in Wort und Schrift so an die Menschen der eigenen Zc1t wenden, dafl man ver-
" standen und gern gehért wird“?7,

Und nicht allein fiir die Studien empfiehlt der Papst den Jesuiten die Aktualitit.
Allgemein ,fordern die neuen Zeiten, in denen wir leben, auf geistigem Gebiet nene
Initiativen, Werke und Verteidigungen, mit denen man am besten den gewandelten
und wachsenden Bediirfnissen dieser unserer Generation begegnet“?s. Und er hilt
die Forderung nach Anpassung fiir so notwendig, daf sogar die eigentlichen ,Vor-
" schriften des Ordens sich da und dort mit einigen Anderungen den neuen Zeitver-
hiltnissen anpassen diirfen, wenn es angebracht erscheint®, wobei man natiirlich
unverandert lassen muf}, ,was darin grundlegend ist“2e.

Das gleiche wird den Kapuzinern in besorgtem Tone nahegelegt. Sie ,hatten
immer die besondere Aufgabe, Initiativen im Apostolat und in der Liebestitigkeit
zugunsten des einfachen Volks anzuregen und zu ergreifen. Wie sollten sie da in
der Gegenwart dieses evangelische Wirken nicht' durch titigeren Eifer verstirken,
heute, wo die Note in maflosem Wachsen begriffen sind? Unsere Zeit erheischt, dafl
sie dies mit erh6htem Einsatz ausfithren, und nicht nur in den Kirchen — wohin sehr
oft die nicht gehen, die es am notigsten hitten —, sondern auch jedes Mal, wenn sich
ihnen als Priester die passende Gelegenheit bietet, ihren heiligen Dienst auszu-

"iiben, auf dem Lande, in den Werkstitten, in den Fabriken, in den Krankenhiusern,
in den Gefangnissen, mitten unter den Massen der Arbeiter, als Briider unter Brii-
dern, um alle fiir Christus zu gewinnen. Sie sollen 1hren apostolischen Schweif} mlt
dem der Arbeiter vereinen“se,

Von der Hohe des Vatikans sieht der Papst hundert und aberhundert Millionen
Seelen in zahllosen schweren Gefahren. Und er zeigt den Scharen der Ordensleute,
die ihm mehr als die anderen Glaubigen unterstehen, die unendlichen Weiten, die
fiir ihre besondere Titigkeit geeignet sind. ,Euer Arbeitsfeld ist heute weiter*, ruft
er den Kamillianern zu, ,heute, wo es fast unzihlbar viele Kranke, Kriegsversehrte,
Kriippel und Schwache gibt, die Hilfe, Erleichterung und Unterstiitzung von Fuch
erwarten®3l. ;Mogen Eure Einrichtungen von Tag zu Tag erstarken®, sagt er zum
regulierten Dritten Orden des heiligen Franziskus, ,mégen Eure Mitglieder an Zahl
zunehmen und Eure Werke fruchtbar werden, entsprechend den neuen Bedurfmssen
der Zeit“®2. Und um zun Anpassungen auch bedeutenderer Art zu ermutigen, erklirt
er den Piaristen: ,Wenn Euer Orden aufler seiner Sorge fiir die Kinder, die in den
Konstitutionen so weise bestimmt wurde, der Notwendlgkelt der Zeit entsprechend
auch begonnen hat, der heranwachsenden Jugend eine hohere Bildung zu vermit-
teln, so war dies in keiner Weise der Absicht Eures Vaters und Gesetzgebers fremd,
noch ohne groferen Nutzen fiir die Schiller“ss,

2 Fbd. 1946, S. 385. ¥ Fbd. 1946, 5. 384. 2 Ebd. 1940, S. 295. 2* Ebd. 1946, S. 883.
% Ebd. 1949. S. 65. 3 Ebd. 1946, S. 253. 32 Ebd. 1948, S. 457. 3 Ebd. 1948, S. 370.



Die Erneuerung des Ordenslebens 91

3. Wir haben nichts weiter getan, als einige Stellen aus den Dokumenten des
regierenden Papstes gesammelt und ein wenig dariiber nachgedacht. Doch viel-
leicht haben sich daraus die fiir eine fruchtbare Erneuerung ausrcichenden Grund-
orientierungen ergeben. Mit solchen Kriterien vor Augen kionnte jeder Orden und
jede Kongregation den eigenen Standort iiberpriifen und finde wahrscheinlich, dafl
es ziemlich viel zu tun gibt, wenn man ihnen ganz und gar entsprechen will.

Zusammenfassend ist zu sagen, daf die Obern sich bei ihren Untergebenen um ein
Doppeltes bemiihen sollten. Sie miifiten sie die Gréfe der Berufung, zu der der Herr
sie erwihlt hat, erleben lassen und sie mithin zu jener charakteristischen Geistigkeit
erziehen und fiir jene besondere Arbeit vorbereiten; doch zugleich miiiten sie immer
aufmerksam auf die Stimmen der Welt horen, die verzweifelt der Hilfe bedarf,
damit sie jenen besonderen Aufgaben und Werken durch bestindige Anpassung
an die Zeit und Unterordnung unter die Bediirfnisse der Seelen die von den heutigen
Menschen gewiinschte Farbung geben konnen. Im Grunde werden an sie die gleichen
Anforderungen gestellt wie an einen Menschen, der ein Lebewesen in Hinden hat
und ihm helfen mufl, sich zu entwickeln; gebieterische Anforderungen, die in unse-
rem Fall die Stimme Jesu selbst sind, der in uns weint iiber die Triimmer der Welt
und iber unsere Untatigkeit. '

Es bedarf der Kihnheit ebenso wie der ehrfiirchtigen Liebe zum alten Orden, des
heiligen Wagemuts fiir die neuen Unternehmungen ebenso wie der Treue zur Uber-
lieferung. Auch die Erfahrung diirfte bestitigen, dafl man nur durch eine solche Hal-
tung — unter vielen Vorteilen — das Beste verwertet, das die SGhne in sich tragen.
Man darf nicht zu Abenteuern anregen und die ewig Unruhigen ermutigen; doch
ebensowenig darf man die Miinder verschlieflen, die Begeisterungen hemmen und
grundsitzlich jede Neuerung fiirchten. Scheut man jede Wandlung, so lduft man
nicht minder Gefahr, in Irrtum zu fallen, als wenn man mit knabenhafter Leicht-
fertigkeit jede Tradition verleugnet. Und um Eifer und gute Disziplin zu erzielen,
ist die Einfihrung geéwisser Verdnderungen im rechten Augenblick oft nicht weniger
notig als die Pflege der alten Gewohnheiten.

Wo endlich in einigen besonderen Fillen die unumgingliche Anpassung an die
Zeit Verinderungen an den Konstitutionen selbst zu fordern schiene, und die Orden
sich wie gehemmt und vielleicht rechtlich auflerstande fiihlten, sie zu versuchen, sollte
auch eine solche duflerste und ungewéhnliche Situation sie nicht endgiiltig von einem
solchen Unternehmen abbringen. Es geht darum, sich am Leben zu erbalten, und ehe
man stirbt, hat man natiirlich nach jeder méglichen Hilfe zu greifen. In diesem Falle
bliebe die Moglichkeit, sich an den Heiligen Stuhl zu wenden, dafl er das bewillige
oder geradezu selbst ausfilhre, was im Bereich des Ordens oder der Kongregation
iiber die Krifte ginge.

Wollen wir uns auch hier auf ein Wort des Papstes berufen, so dirften wir es in
dem schon erwihnten Brief an den Orden von der Heimsuchung finden, also gerade
in dem Dokument, von dem wir oben gesagt haben, dafl es eine unverbriichliche
Treue zur Regel betont. Dort wird in der Tat, wenn auch nur beildufig, erklért:
»Sollte der Apostolische Stuhl besonderer Umstinde wegen in weisem Entschluff
etwas bestimmen, was fiir Euren Orden neu erscheinen mag, so werdet Thr es ohne



92 Riccardo Lombardi

Zweifel mit gehorsamem Herzen aufnchmen, in der vollen Uberzeugung, daf} es
Euch nicht zum Schaden, sondern zum Vorteil gereichen wird“s4.

Welches auch die — vielleicht sehr begrenzte — unmittelbare Absicht dieses Satzes
an jener Stelle sein mag, so scheint doch die Bemerkung in sich selbst eine viel gr-
Rere Tragweite zu haben nnd letzten Endes in vollkommener Weise den notwendig
traditionsbestimmten Charakter des Ordenslebens im Gleichgewicht zu halten. Wenn
also bisweilen ein zn schweres Miflverhiltnis zwischen dem Gewicht der Vergangen-
heit und dem Dringen der Gegenwart sich bilden sollte, so wird man sich zu er-
innern haben, dafl immer ein Mensch da ist, der in gottlichem Auftrag iiber dem
Erbe der Heiligen und seiner segensreichen Verwaltung wacht; und die Ordensleute
wiirden wieder einmal mehr die kostliche Frucht ihrer villigen Hingabe an die
Kirche ernten.

4. Zum Abschlufl noch ein letzter Hinweis, gleichsam eine Anwendung anf ein
heute dringendes Problem: die grofiere Zusammenarbeit der katholischen Krifte
untereinander. Den Blocks miissen die Blocks begegnen. Und da jedermann weif},
daf} die Krifte des Bosen heute einen geschlossenen Block bilden, ist es natiirlich,
dafl auch die guten Krafte jetzt eine grofere Koordinierung zu vollzichen haben als
in den vergangenen Zeiten: Koordinierung von Weltgeistlichkeit und Ordensgeist-
lichkeit, von Orden und Orden, von Werk und Werk.

Doch wie werden die Ordensleute mit ihren traditionellen Bindungen dahin ge-
langen? Sicher wird der gute Wille der einzelnen Personen und Gruppen sehr viel
helfen konnen, wenn er von weitschauendem Seeleneifer bestimmt und erleuchtet
ist und kithn der Zeit entspricht. Vielleicht wird er aber nicht véllig ausreichen fiir
eine koordinierte Uberpriifung nnd eine sinnvollere Einteilung der Arbeit in den
grenzenlosen Bereichen der Welt, solange nicht eine Gewalt eingreift, die allen zu
vereinigenden Gliedern iibergeordnet ist.

Die letzte praktische Orientierung, die wir kurz andeuten, 138t uns auch hinsicht-
lich dieser itberans heiklen und schwierigen Anpassung vertrauensvoll sein. Die
Moglichkeit des Eingreifens von seiten des Heiligen Stuhles, der iiber allen Orden
steht, garantiert letzten Endes, dafl das Ordensleben selbst an der schwersten Not-
lage nicht rettungslos zugrunde geht. Sollte man wirklich daran denken, einen ein-
heitlicheren Plan in unserem Lager zu verwirklichen und sollte dies von den Ordens-
leuten etwas mehr fordern als die bestindige normale Anpassung, die ein jeder
fiir sich zu leisten hat, dann werden sich die eifrigen Orden gewifl willig von den
Hianden des obersten Hirten lenken lassen, und sie werden so beim allgemeinen
Appell durchaus nicht fehlen.

Die kommende Zeit wird die Ordensleute auf ihrem Posten finden miissen, getreu
wie die alten Schildwachen und lebendig wie kithne Freiwillige.

% Ebd. 1941, S. 491.





