Falsche Innerlichkeit

Von Friedrich Walf, S.]J.,, Miinchen

In den jahren vor und besonders nach dem ersten Weltkrieg sprach man im deut-
schen Katholizismus viel von der notwendigen Uberwindung des inneren Exils, des
Ghettos, in das man, teils freiwillig, teils gezwungen, im Laufe des 19. Jahrhunderts
hineingegangen sei. Man wollte an der Gestaltung aller Bereiche des offentlichen
Lebens, des politischen, wie auch vor allem des geistigen und kulturellen, wieder aus
einer positiveren, offeneren, ganzheitlicheren Haltung, aus der Verantwortung fir
den gottlichen Auftrag der Kirche in dieser Welt, Anteil nehmen. Der Aufbruch
einer neuen Religiositit, das Wiedererwachen des Kirchenbewuftseins und des tber-
natiirlichen Berufsgedankens drangten dazu. Der Fortfall mancher dufleren Hinder-
nisse, die Freiheiten der jungen Demokratie schienen fir einen Erfolg die besten
Voraussetzungen zu bieten. Die kurze Spanne Zeit, die den deutschen Katholiken
fir ihr Hineinwirken in die ,Welt® zur Verfiigung stand, ist — so kann man wohl
riickschauend sagen — nicht vertan worden, mag man auch im einzelnen viele Fehler
und Versaumnisse beklagen. Das Wort vom Ghettokatholizismus bestiinde heute
nicht mehr zu Recht. Anderseits hort man aber auch heute noch hiufig den Vorwurf,
unsere Verbinde, die doch einen groflen Teil der aktiven Glaubigen erfassen, kul-
tivierten immer noch zu sehr ihr Figenleben und lieffen dariiber ihre apostolische
Sendungsaufgabe zu kurz kommen. Man pflege sozusagen das eigene Nest, baue es
sorgsam aus und mache es zu einer seelischen und religiésen Heimat, zu einer Statte
der Geborgenheit und einer Quelle der Kraft fur den Einzelnen in der Unrast,
Heimatlosigkeit und verweltlichten Atmosphire unserer Tage. Man vergesse aber
zu oft, dafl dieses Nest seinen Sinn nicht in sich selber habe, seine Warme vielmehr
den Christen nur besser zuriisten solle zu einem Flug in die ,Fremde®, in die saku-
larisierte Welt, fiir seine eigentliche Aufgabe: in Familie und Beruf und der Sorge
um den Mitmenschen.

Es mag vieles an diesem Vorwurf wahr sein. Trotz der grundsatzlichen Bejahung
des apostolischen Wirkens und einer tatsidchlichen weitverzweigten Arbeit kiilmmert
man sich noch vielfach zu sehr um das eigene Haus, um seine Erhaltung und Aus-
gestaltung, und achtet zu wenig des Brandes, der die Nachbarn, der die ganze
Menschheit bedroht. Wenn Pius XII. neuestens mit grofler Eindringlichkeit selbst
die beschaulichen weiblichen Orden, die jahrhundertelang ihren cigenen Stil. ent-
wickelt haben, iber ihr eigenes Klaustrum hinausweist und ihre apostolischen Krifte
koordinieren und fiir die Bewahrung der Welt vor dem drohenden allgemeinen
Chaos eingesetzt wissen willl, dann ist es an der Zeit, daf sich jede katholische Ge-
meinschaft iberlege, wieviel sie ihre Glieder dazu erzieht, in threm Bereich und
nach ihren Kriften zur Verchristlichung der Welt, zur Rettung der Menschen, zur
Linderung der Not, zur Uberwindung der Gefahren, die durch die Gottlosigkeit,
durch unser aller Schuld und Siinde drohen, beizutragen. Dabei sollte die Arbeit

1 Apostol. Konstitntion ,Sponsa Christi* vom 21. Nov. 1950, AAS vol 43, Nr. 1 (10. Jan.
1951), S. 11: ,Bei den wachsenden Bediirfnissen der Kirche und der Seelen, bei dem nicht
nachlassenden Bemiihen, diesen durch die gemeinsame Hilfe aller abzuhelfen, scheint der
Zeitpunkt gekommen, das monastische Leben, im allgemeinen auch bei den beschaulichen
Ordensfranen, mit einer mafivollen Teilnahme am Apostolat zu verbinden.*



94 Friedrich Wulf

nicht nach veralteten gesellschaftlichen Riicksichten, sondern einzig nach ihrer Dring-
lichkeit, nicht um der Ehre und des Prestiges, sondern um einer wirklichen Not wil-
len ausgesucht werden. Angesichts unserer konkreten deutschen Verhiltnisse mochte
man fast sagen, wir miifiten noch einmal aus dem Ghetto einer allzu groflen Selbst-
bezogenheit ausbrechen, um aus der vertieften Erkenntnis des Geheimnisses der
Menschwerdung und des Kreuzes und unbekiimmert um vielfach erstarrte Tradi-
tionen Christentum nicht nur in gesonderten Bezirken und von hoher Warte aus,
sondern mitten in der Welt des politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen
Lebens zu verwirklichen. Sind wir doch von Christus gesandt, ,hinauszugehen in
alle Welt und aller Schopfung die Heilsbotschaft zu verkiinden* (Mk 16, 15).

Was hier iiber das katholische Gemeinschaftsleben gesagt wird, gilt in viel tieferer
Weise auch fiir den Einzelnen. Dariiber soll im folgenden die Rede sein. Die From-
migkeit vieler Christen fiihrt heute oft zu sehr in die Isolierung hinein, in eine
falsche Innerlichkeit und Beschaulichkeit, in eine Abschliefung von der Welt, die
nicht nur die apostolische Aufgabe des Christen, sondern seine wesentliche Stellung
in der Welt iiberhaupt verkennt. Man pflegt ein eifriges religioses Leben, aber dieses
Leben ist zu einseitig auf sich selbst bezogen, auf die Entfaltung und Erfiillung der
eigenen Seele; es fiihrt ein Eigendasein, ohne inneren Zusammenhang mit dem
iibrigen Leben; es bezieht die Umwelt und vor allem den Nichsten nicht geniigend
in seine Sinngebung und Formkraft ein. Vor einigen Jahrzehnten sprach man viel
von einer Kluft zwischen Religion und Leben und meinte damit jene schmerzliche
Tatsache, dafl die meisten Christen zunichst und allzu selbstverstindlich in einer
sakularisierten Welt leben nnd daneben noch in einer religitsen, christlichen, ohne
dafl beide Welten miteinander in innerer Verbindung stinden. Man kann diesen
Satz auch auf viele eifrige Christen anwenden, nur daf fiir sie die Welt des Glaa-
bens die eigentliche Wirklichkeit bedeutet, die nur in schwacher Beziehung zur pro-
fanen Welt steht. Was hier gemeint ist, Lifit sich bisweilen sehr deutlich bei Ordens-
frauen beobachten. Abgesehen von den #ufleren Lebensumstinden und -gewohn-
heiten, in denen sie sich von anderen Menschen unterscheiden, leben sie nicht selten
so sehr in ihrer eigenen religiésen Welt (bis dahin, dafi sie eine eigene Sprache spre-
chen und in eigenen Kategorien denken), dafl daneben die gewdhnliche Welt keine
existentielle Bedentung mehr fir sie hat. Das kann so weit gehen, daf} alle Arbeit
zur blofen Verrichtung herabsinkt, dafl der Beruf (Krankenpflege, Unterricht) nicht
mehr in seinem immanenten Sinn und Wert und als Gotteswerk geschen wird und
daf vor allem die Begegnung mit dem Mitmenschen sich in einem Zufleren Kontakt-
nehmen erschdpft. Die innere Welt des Nichsten interessiert weiter nicht, sie bleibt
daher dem eigenen Herzen fremd. Man iibernimmt dessen Anliegen, dessen Sorge
und Not nicht mehr als die seinen. Man empfindet den anderen nicht mehr als Ge-
heimnis, als einen Schatz, als Bruder und Schwester, fiir die man sein Leben einzu-
setzen und sein Herz hinzuschenken hat. Der Mitmensch bleibt allenfalls ein Objekt
der Bekehrung, der seelsorglichen Bemiihung, der kérperlichen oder geistigen Be-
trenung?,

Findet man eine solche Frommigkeit nur in den Klgstern? Wir glauben nicht. Es

"2 Sehr gut findet man diese Haltung in einem peueren franzésischen Roman dargestellt:
E. De Greef, La nuit est ma lumiére. Paris, Edit. du Senil 1949,



Falsche Innerlichkeit 95

scheint ein Gesetz der heutigen Zeit zu sein, dafl der fromme Mensch leicht geneigt
ist, aus dem Chaos und der Gottlosigkeit der modernen Welt in eine Welt des gott-
lichen Friedens und der géttlichen Erhebung zu flitichten. In Frankreich und Belgien
hat man seit dem letzten Weltkrieg eine ahnliche Beobachtung gemacht3. Die siku-
larisierte Welt einer hochst entfalteten Zivilisation und Technik scheint kein Acker-
boden mehr zu sein fiir das Wachstum des gottlichen Samenkornes, kein rechtes
Klima, in dem ein innerliches Leben gedeihen konnte. Der Boden ist ausgetrocknet,
die Luft verpestet; es gibt keinen Ansatzpunkt mehr fiir die Entfaltung des gétt-
lichen Lebens. Um zu Gott zu kommen, mul man sich abschirmen, muff man sich

zurickziehen. Das ‘Aufsteigen von den sichtbaren zu den unsichtbaren Dingen ge-

lingt nur noch schwer. So baut man sich notgedrungen seine eigene innere Welt auf,
die dann oft — ohne dafl man das immer beabsichtigte — keine rechte Verbindung
mehr mit der dueren Welt der Familie, des Berufes, des Nachsten, der Uffentlich-

keit aufweist. Die eigentlichen Bewegungen der Seele: Freude und Trauer, Hoffnung .

und Furcht, Sehnsucht, Verlangen, Liebe, Enttiuschung, Leere, Einsamkeit voll-
zichen sich nicht mehr in der Begegnung mit den Dingen und Ercignissen des tig-
lichen Lebens, in der Begegnung mit den Menschen, sondern sind rein innerlicher
Art. Es sind Bewegungen eines gottverbundenen oder auch gottfernen Herzens, wie
sie die Stunden der Andacht und Erhebung und dann wieder die Stunden der Prii-
fung, der Trockenheit und des Nicht-mehr-Sehens mit sich bringen. Es kann in dieser
Hinneigung zum beschaulichen Leben eine echte Berufung liegen, es kann aber auch
sein, dafl der Mensch anfinglich echte Gnaden selbstsiichtig genieflen will und dann
immer mehr einer Fiktion verfillt. Die Welt, in der er lebt und Gott zu finden meint,

ist dann nicht mehr die Welt Gottes, sondern die eines Herzens, das in sich selbst -

befangen ist, das im Grunde dem Glauben entrinnen méchte, um in der Schau zu
leben. Der Fall ist nicht selten. Er kommt in den verschiedensten Abstufungen vor.
Menschen solcher Art sind kalt und gleichgiiltiz gegen ibre Umgebung, oft sogar

ungerecht und hart, selbst gerade dann, wenn sie ihre Pflicht auf das genaueste zu
tun meinen.

Wir haben Grund anzunehmen, dafl in dem Zug unserer Zeit zum beschaulichen .

Leben viel Irrtum und Selbsttiuschung zum Ausdruck kommen. Wir nannten schon
die Problematik der modernen Welt, die den religitsen Menschen dazu verleiten
kann, ins innere Exil zu gehen und seine christliche Existenz rein von innen her zu
vollziehen. Noch andere Anzeichen sprechen fiir unsere These: Die inneren und
dufleren Schwierigkeiten des modernen Menschen lassen ihn viel an sich denken und
alles nur in Beziehung zu sich sehen, selbst den Nichsten. Er projiziert eine Welt
von sich aus, hért aber nicht mehr den Anruf Gottes, der von auflerhalb seiner selbst,
durch die Kirche, durch sein tigliches Schicksal, durch Umwelt und Mitwelt an ihn
ergeht. Ein solcher Mensch ist fiir das Gemeinschaftsleben geschwicht. Er zieht sich
daher gern auf sich selbst zuriick, hilt den Kern seiner Seele dngstlich fest, will
keinen Zoll seiner Freiheit iiber das Notwendigste hinaus preisgeben und sich
nirgendwo binden. Das alles sind Voraussetzungen, um auch der Frommigkeit

# Vgl. Chanoine G. Thils, Transcendance ou Incarnation? Louvain (1950), S. 5 und 52 ff.
Das wertvolle Biichlein behandelt ‘die Grundstrémungen des franzésisch-belgischen Katho-
lizismus von heute.



96 Friedride Wulf

einen Zug ins Egoistische zu geben. Dazu fihlt sich der Mensch von heute durch die
stindige Beeindruckung, durch die hiufige Uberforderung seiner Krifte wie aus-
gesogen und leer. Er mochte gern za Gott kommen, um seinem Leben Fiille und Sinn
zu verleihen, aber er bleibt fiir die Art und Weise, wie die religidse Welt von auflen
an ihn herangetragen wird, unansprechbar. Er hungert daher nach dem religidsen
Erlebnis. Er sucht die Realitit der Wahrheiten des Glaubens mit den Sinnen zu er-
fassen. Er will mit Johannes sprechen konnen: ,Was wir geh6rt und mit unseren
Augen gesehen, was wir geschaut und mit unseren Hinden berithrt haben vom
,Worte des Lebens‘ ..., das verkiinden wir euch® (Jo 1, 1 u. 8). Da aber das Héren
und Sehen der iberirdischen Welt, das Ertasten Christi und seines Wirkens unter
uns, in der sichtbaren Welt keinen Anhaltspunkt mehr zu haben scheint, so bleibt
keine andere Wahl, als sich auf den Bereich des inneren Menschen zuriickzuziehen,
in der Meditation die inneren Ohren und Augen zu iben, bis in der Stille und Tiefe
des Herzens die Stimme Gottés horbar wird und Seine Gestalt in geheimnisvollen
Bildern und Erleuchtungen schaubar. In den Erhebungen des Herzens, in den Stun-
den der Andacht und der Gnade zieht Gott durch seine Seele, beriihrt er ihren Grund,
ist er ihr greifbar nahe. Die Welt ist leer von Gott, sie befindet sich im Zustand der
Gottverlassenheit. Man mufl zwar in ihr leben und arbeiten, aber all dieses Sich-
Bewegen und Tun bleibt doch auBerhalb der eigentlichen Gottesbegegnung. Der
Gott der Gnade ist nicht ein Gott dieser Welt, der darum auch nicht im Horizont
dieser Welt erscheint. Er ist der Gott der Transzendenz, der absoluten Jenseitigkeit.
Nur im Uberschreiten der Welt ist er zu erreichen. — Solche und dhnliche Gedanken,
in denen sich Wahrheit mit Irrtum mischt, echte Gottessehnsucht und menschliche
Schwiche begegnen, mégen vielfach dem mystischen Zug unserer heutigen Frommig-
keit zugrunde liegen.

Das alles wird nun aber noch durch ein itberkommenes Schema von Mystik ge-
stiitzt4: Die Kontemplation steht itber der Aktion. Der vollkommene Mensch ist
daher der Kontemplative. Da nun die Vollendung der Kontemplation die Mystik
ist, gehort Mystik notwendig zur christlichen Heiligkeit. Darum sind auch alle, so
wie zur Heiligkeit, zor Mystik berufen, wobei Kontemplation und Mystik in der
Tradition der christlichen Frommigkeit, in deutlicher Abhingigkeit von Plato und

: Aristoteles und vom Neuplatonismus, einen ausgesprochen individualistischen Zug

haben. Auf der Linie solcher Gedankenginge liegt z. B. das Buch von Franz Moschner
dber das christliche Gebetsleben3, das ohne Zweifel der Neigung vieler Frommen
von heute entspricht. Hier erfiillt sich ,das Wandern der gottliebenden und gott-
suchenden Seele auf dem ,inneren' Wege in der Beschauung” (215), die eindeutig
individualistische Ziige aufweist und den Menschen immer mehr herausfithrt aus
dieser Welt in die schmerzlich-selige Einsamkeit mit dem dreifaltigen Gott.

Nun ist heute ganz gewifl nichts so notwendig wie die Kontemplation, Zeiten der
Stille und der Sammlung. Anders wird der Mensch sich entgleiten, nicht mehr dber
sich verfiigen, wird er der Unruhe und der Vielfalt der modernen technischen Welt

4 Vgl zum Folgenden: Hans Urs v. Balthasar, Aktion und Kontemplation. Diese Zeit-
schrift 21 (1948) S. 361 ff.

8 Christliches Gebetsleben. Betrachtungen nnd Anleitungen zum wesentlichen Gebet. Frei-
burg 1948; zweite unverinderte Aufl. 1951. Vgl. die Kritik zu diesem Buch in dieser
Zeitschrift 22 (1949), S. 392 f.



Falsche Innerlichkeit 97

erliegen. Aber die Kontemplation darf nicht dahin fithren, dafl der Betende in einer
isolierten religiosen Welt lebt, die mit der profanen, siindigen Welt nichts mehr zu
tun hat. Die Welt der Innerlichkeit darf nicht um ihrer selbst willen angestrebt wer-
den, auch nicht um der subjektiven Entfaltung und Erfiilllung der eigenen Seele wil-
len. Wenn die Vollkommenheit in der Liebe besteht und Liebe immer Dasein fir
andere bedeutet, dann muf} auch der ,Aufenthalt im Himmel“ auf irgendeine Weise
wieder auf die Erde, in die Welt zuriickfihren, um fiir andere da sein zu konnen.
Und wenn christliche Vollkommenheit Nachfolge Christi ist, von Christus es aber
heiflt, dafl er ,um uns und unseres Heiles willen vom Himmel herabgestiegen® sei,
daf er sich ,fiir uns dahingegeben® habe, dann besteht auch unsere eigentliche Auf-
gabe, so lange wir hier auf Erden weilen, in der Hingabe fiir die Menschen in den
Tod, um Christi und des himmlischen Vaters willen. So ist also die ganze Welt
unserer Innerlichkeit, und ware sie voll von mystischen Hohen, nur dann echt, das
heiflt Gottes Werk, wenn und in dem Mafle sie einmiindet in die Nichstenliebe, in
die Miterlosung der siindigen und gottentfremdeten Welt. Erst das gottgewollte
Stehen in dieser Welt, die Bewahrung im Beruf, das Nicht-Ausweichen-wollen den
Kreuzen des tiglichen Lebens, das Offensein fiir den Mitmenschen, die Hingabe des
Herzblutes fiir sein Heil, die innere und duflere Anteilnahme an den Anliegen und
Néten der Kirche, bewahrt unsere Kontemplation, unser Gebet, die Erhebungen des
Herzens und die Stunden der Andacht vor Selbsttduschung und Schein.

So ist es auch in der Apostolischen Konstitution ,Sponsa Christi“ an die beschau-
lichen weiblichen Orden zu lesen: ,Da die Vollkommenheit des christlichen Lebens
vor allem in der Liebe besteht und die Liebe, durch die wir einzig den Herrn iiber
alles lieben sollen und alle in Thm, in Wahrheit nur eine ist, so verlangt die Kirche,
unsere Mutter, von allen Ordensfrauen, die nach kanonischem Recht das beschauliche
Leben geloben, mit der vollkommenen Liebe zu Gott auch die vollkommene Liebe
zum Nadhisten. Um dieser Liebe und um ihres Standes willen miissen sich alle Ordens-
leute, Manner und Frauen, den Bediirfnissen der Kirche und aller Notleidenden ge-
weiht fithlen.

Darum sollen sich alle beschaulichen Ordensfrauen vollig bewufit sein, daf} ihr
Bernf ganz und gar ein apostolischer ist®, der weder rdumlich noch zeitlich beschrankt
noch auf ein bestimmtes Sachgebiet begrenzt ist, sondern sich immerfort auf alles
auf der weiten Welt erstreckt, was irgendwie zur Ehre ihres Bréutigams oder zum
Heil der Seelen gereicht“?. Hans Urs von Balthasar hat neuerdings gezeigt, wie sehr
gerade die beschauliche Therese von Lisieux diese Gedanken zum Programm ihres
Lebens gemacht und dadurch ein Giberkommenes Frommigkeitsschema, das jahr-
bundertelang in der Kirche mehr oder weniger Geltung besa}, durchbrochen hats.

In diesem Zusammenhang scheint es uns wichtig, mit Nachdruck gerade heute
darauf hinzuweisen, daf sich in der christlichen Frommigkeit ganz allgemein die

¢ Pius X. Brief an den General und Orden der Unbeschuhten Karmeliten, anlalich der
Dreihundertjahrfeier der Seligsprechung Teresas von Avila. AAS. 6 (1914), S. 139, 142;
Pius XI., Apost. Konst. ,Umbratilem®, AAS. 16 (1924), S. 385/86, 389; Pius XII. Enz.
,Mystici Corporis“, AAS. 35 (1943), S. 241, 245.

7 AAS. 43 (1951), S. 14,

8 Therese von Lisieux, Geschichte einer Sendung. Koéln, Verlag Jakob Hegner, 1950,
S. 172f.; 304 f.

ki



98 Friedrich Wulf

sichtbare Welt und die Welt des inneren Lebens gegenseitig bedingen und sich
darum auch durchdringen miissen. Die sichtbare Welt darf um keinen Preis durch die
"Welt des inneren Erlebens zu einem Schein- und Schattendasein entwertet werden.
In gewisser Weise ist sogar die sichtbare Welt die erste Wirklichkeit, insofern uns
Gott zunichst in ihr begegnen und durch sie uns Seine Gnade zuteil werden lassen
will. Er hat die Kirche als sichtbare gestiftet und sie als ein wunderbares Zeichen
fiir alle aufgerichtet. In ihr, als dem fortlebenden Christus, tritt Gott sichtbar vor
uns hin, durch sie sagt Er uns Sein Wort, gibt Er.uns Teil an Seinem Leben, starkt
und leitet Er uns. Ohne Hinschauen und Hinhorchen auf sie wiirden wir in die Irre
gehen und Gott verfehlen. Der heutige Mensch neigt zwar nach all den Katastrophen
der letzten Jahre wieder mehr zum Religiésen, aber er hat den Sinn verloren fiir
Institution und Amt. Er méchte Religion als inneres Erlebnis, als begliickende Sinn-
erfiilllung einer weithin sinnlos gewordenen Welt, aber nicht so sehr als objektive
Wabhrheit, als Bindung an eine objektive, alle verpflichtende Gegebenheit, die ein-
fach da ist, unabhingig vom subjektiven Empfinden des Einzelnen. Es ist darum eine
der Hauptaufgaben der christlichen Verkiindigung heute, zu betonen und klarzu-
legen, daf} Christentum eine geschichtliche Offenbarungsreligion ist, dafl man also
zu Gott nicht kommt auf dem Wege menschlicher Begabung und Verinnerlichung,
auf dem Wege der Meditation, andachtiger und mystischer Erlebnisse?, sondern
durch glaubiges und demiitiges Hinhorchen auf jenes horbare und genau feststell-
bare Wort, das Gott in bestimmten geschichtlichen Augenblicken, durch bestimmte,
dafiir auserwahlte Menschen, durch die Patriarchen und Propheten des Alten Bun-
des, zuletzt und endgiiltig in Jesus Christus (und seine Apostel) in die Welt hinein-
gesprochen hat, — durch Hinschauen auf den menschgewordenen, sichtbaren Gott
in dieser Welt, auf Jesus Christus in der Kirche. Das Antlitz Gottes, wie es in der
Tiefe der glaubigen Seele aufleuchtet, mufl darum immer wieder gepriift werden
an der Sichtbarkeit Gottes in der Kirche, die Einsprechungen und Erleuchtungen
des Heiligen Geistes im Herzen des Betenden miissen immer wieder gemessen
werden am Wort desselben Geistes in der Kirche. Wer wirklich so gelernt hat,
nicht immer nur in sich hineinzuschauen und hineinzuhorchen, sondern in demiitigem
Glauben und Gehorsam von sich wegzuschauen und iiber sich hinauszuborchen, dem
wird es immer mehr gelingen, die religiose Welt des Herzens und die Welt dieser
Zeitlichkeit: der Gemeinschaft, der Arbeit, des Berufes zur gegenseitigen Durch-
dringung zu bringen; der wird schlieflich in allen Dingen und Ereignissen seines
Lebens Gott finden und Christus, dem Herrn, in allen Menschen begegnen. Da wire
kein Gegensatz mehr zwischen Innerem und Auflerem, zwischen Kontemplation und
Aktion, Transzendenz und Immanenz, sondern die innere Zuordnung von beiden
in der Teilnahme am Gottmenschentum Christi.

% Die Literatur iiber indisch-chinesische Meditation und Mystik berschwemmt immer
mehr den Biichermarkt der westlichen Welt und findet hier bei den Suchenden vieler Ridch-
tungen eine aufnahmebereite Leserschaft. '





