
Falsche Innerlichkeit 
Von Friedrich Wulf, S.J., München 

In den Jahren vor und besonders nach dem ersten Weltkrieg sprach man im deut- 
schen Katholizismus viel von der notwendigen Überwindung des inneren Exils, des 
Ghettos, in das man, teils freiwillig, teils gezwungen, im Laufe des 19. Jahrhunderts 
hineingegangen sei. Man wollte an der Gestaltung aller Bereiche des öffentlichen 
Lebens, des politischen, wie auch vor allem des geistigen und kulturellen, wieder aus 
einer positiveren, offeneren, ganzheitlicheren Haltung, aus der Verantwortung für 
den göttlichen Auftrag der Kirche in dieser Welt, Anteil nehmen. Der Aufbruch 
einer neuen Religiosität, das Wiedererwachen des Kirchenbewußtseins und des über- 
natürlichen Berufsgedankens drängten dazu. Der Fortfall mancher äußeren Hinder- 
nisse, die Freiheiten der jungen Demokratie schienen für einen Erfolg die besten 
Voraussetzungen zu bieten. Die kurze Spanne Zeit, die den deutschen Katholiken 
für ihr Hineinwirken in die •Welt" zur Verfügung stand, ist • so kann man wohl 
rückschauend sagen • nicht vertan worden, mag man auch im einzelnen viele Fehler 
und Versäumnisse beklagen. Das Wort vom Ghettokatholizismus bestünde heute 
nicht mehr zu Recht. Anderseits hört man aber auch heute noch häufig den Vorwurf, 
unsere Verbände, die doch einen großen Teil der aktiven Gläubigen erfassen, kul- 
tivierten immer noch zu sehr ihr Eigenleben und ließen darüber ihre apostolische 
Sendungsaufgabe zu kurz kommen. Man pflege sozusagen das eigene Nest, baue es 
sorgsam aus und mache es zu einer seelischen und religiösen Heimat, zu einer Stätte 
der Geborgenheit und einer Quelle der Kraft für den Einzelnen in der Unrast, 
Heimatlosigkeit und verweltlichten Atmosphäre unserer Tage. Man vergesse aber 
zu oft, daß dieses Nest seinen Sinn nicht in sich selber habe, seine Wärme vielmehr 
den Christen nur besser zurüsten solle zu einem Flug in die •Fremde", in die säku- 
larisierte Welt, für seine eigentliche Aufgabe: in Familie und Beruf und der Sorge 
um den Mitmenschen. 

Es mag vieles an diesem Vorwurf wahr sein. Trotz der grundsätzlichen Bejahung 
des apostolischen Wirkens und einer tatsächlichen weitverzweigten Arbeit kümmert 
man sich noch vielfach zu sehr um das eigene Haus, um seine Erhaltung und Aus- 
gestaltung, und achtet zu wenig des Brandes, der die Nachbarn, der die ganze 
Menschheit bedroht. Wenn Pius XII. neuestens mit großer Eindringlichkeit selbst 
die beschaulichen weiblichen Orden, die jahrhundertelang ihren eigenen Stil ent- 
wickelt haben, über ihr eigenes Klaustrum hinausweist und ihre apostolischen Kräfte 
koordinieren und für die Bewahrung der Welt vor dem drohenden allgemeinen 
Chaos eingesetzt wissen will1, dann ist es an der Zeit, daß sich jede katholische Ge- 
meinschaft überlege, wieviel sie ihre Glieder dazu erzieht, in ihrem Bereich und 
nach ihren Kräften zur Verchristlichung der Welt, zur Rettung der Menschen, zur 
Linderung der Not, zur Überwindung der Gefahren, die durch die Gottlosigkeit, 
durch unser aller Schuld und Sünde drohen, beizutragen. Dabei sollte die Arbeit 

1 Apostol. Konstitution •Sponsa Christi" vom 21. Nov. 1950, AAS vol 43, Nr. 1 (10. Jan. 
1951), S. 11: •Bei den wachsenden Bedürfnissen der Kirche und der Seelen, bei dem nicht 
nachlassenden Bemühen, diesen durch die gemeinsame Hilfe aller abzuhelfen, scheint der 
Zeitpunkt gekommen, das monastische Leben, im allgemeinen auch bei den beschaulichen 
Ordensfrauen, mit einer maßvollen Teilnahme am Apostolat zu verbinden." 



94 Friedrich Wulf 

nicht nach veralteten gesellschaftlichen Rücksichten, sondern einzig nach ihrer Dring- 
lichkeit, nicht um der Ehre und des Prestiges, sondern um einer wirklichen Not wil- 
len ausgesucht werden. Angesichts unserer konkreten deutschen Verhältnisse möchte 
man fast sagen, wir müßten noch einmal aus dem Ghetto einer allzu großen Selbst- 
bezogenheit ausbrechen, um aus der vertieften Erkenntnis des Geheimnisses der 
Menschwerdung und des Kreuzes und unbekümmert um vielfach erstarrte Tradi- 
tionen Christentum nicht nur in gesonderten Bezirken und von hoher Warte aus, 
sondern mitten in der Welt des politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen 
Lebens zu verwirklichen. Sind wir doch von Christus gesandt, •hinauszugehen in 
alle Welt und aller Schöpfung die Heilsbotschaft zu verkünden" (Mk 16,15). 

Was hier über das katholische Gemeinschaftsleben gesagt wird, gilt in viel tieferer 
Weise auch für den Einzelnen. Darüber soll im folgenden die Rede sein. Die Fröm- 
migkeit vieler Christen führt heute oft zu sehr in die Isolierung hinein, in eine 
falsche Innerlichkeit und Beschaulichkeit, in eine Abschließung von der Welt, die 
nicht nur die apostolische Aufgabe des Christen, sondern seine wesentliche Stellung 
in der Welt überhaupt verkennt. Man pflegt ein eifriges religiöses Leben, aber dieses 
Leben ist zu einseitig auf sich selbst bezogen, auf die Entfaltung und Erfüllung der 
eigenen Seele; es führt ein Eigendasein, ohne inneren Zusammenhang mit dem 
übrigen Leben; es bezieht die Umwelt und vor allem den Nächsten nicht genügend 
in seine Sinngebung und Formkraft ein. Vor einigen Jahrzehnten sprach man viel 
von einer Kluft zwischen Religion und Leben und meinte damit jene schmerzliche 
Tatsache, daß die meisten Christen zunächst und allzu selbstverständlich in einer 
säkularisierten Welt leben und daneben noch in einer religiösen, christlichen, ohne 
daß beide Welten miteinander in innerer Verbindung stünden. Man kann diesen 
Satz auch auf viele eifrige Christen anwenden, nur daß für sie die Welt des Glau- 
bens die eigentliche Wirklichkeit bedeutet, die nur in schwacher Beziehung zur pro- 
fanen Welt steht. Was hier gemeint ist, läßt sich bisweilen sehr deutlich bei Ordens- 
frauen beobachten. Abgesehen von den äußeren Lebensumständen und -gewohn- 
heiten, in denen sie sich von anderen Menschen unterscheiden, leben sie nicht selten 
so sehr in ihrer eigenen religiösen Welt (bis dahin, daß sie eine eigene Sprache spre- 
chen und in eigenen Kategorien denken), daß daneben die gewöhnliche Welt keine 
existentielle Bedeutung mehr für sie hat. Das kann so weit gehen, daß alle Arbeit 
zur bloßen Verrichtung herabsinkt, daß der Beruf (Krankenpflege, Unterricht) nicht 
mehr in seinem immanenten Sinn und Wert und als Gotteswerk gesehen wird und 
daß vor allem die Begegnung mit dem Mitmenschen sich in einem äußeren Kontakt- 
nehmen erschöpft. Die innere Welt des Nächsten interessiert weiter nicht, sie bleibt 
daher dem eigenen Herzen fremd. Man übernimmt dessen Anliegen, dessen Sorge 
und Not nicht mehr als die seinen. Man empfindet den anderen nicht mehr als Ge- 
heimnis, als einen Schatz, als Bruder und Schwester, für die man sein Leben einzu- 
setzen und sein Herz hinzuschenken hat. Der Mitmensch bleibt allenfalls ein Objekt 
der Bekehrung, der seelsorglichen Bemühung, der körperlichen oder geistigen Be- 
treuung2. 

Findet man eine solche Frömmigkeit nur in den Klöstern? Wir glauben nicht. Es 

2 Sehr gut findet man diese Haltung in einem neueren französischen Roman dargestellt: 
E. De Greef, La nuit est ma lumiere. Paris, Edit, du Seuil 1949. 



Falsche Innerlichkeit 95 

scheint ein Gesetz der heutigen Zeit zu sein, daß der fromme Mensch leicht geneigt 
ist, aus dem Chaos und der Gottlosigkeit der modernen Welt in eine Welt des gött^ 
liehen Friedens und der göttlichen Erhebung zu flüchten. In Frankreich und Belgien 
hat man seit dem letzten Weltkrieg eine ähnliche Beobachtung gemacht3. Die säku- 
larisierte Welt einer höchst entfalteten Zivilisation und Technik scheint kein Acker- 
boden mehr zu sein für das Wachstum des göttlichen Samenkornes, kein rechtes 
Klima, in dem ein innerliches Leben gedeihen könnte. Der Boden ist ausgetrocknet, 
die Luft verpestet; es gibt keinen Ansatzpunkt mehr für die Entfaltung des gött- 
lichen Lebens. Um zu Gott zu kommen, muß man sich abschirmen, muß man sich 
zurückziehen. Das Aufsteigen von den sichtbaren zu den unsichtbaren Dingen ge- 
lingt nur noch schwer. So baut man sich notgedrungen seine eigene innere Welt auf, 
die dann oft • ohne daß man das immer beabsichtigte • keine rechte Verbindung 
mehr mit der äußeren Welt der Familie, des Berufes, des Nächsten, der Öffentlich- 
keit aufweist. Die eigentlichen Bewegungen der Seele: Freude und Trauer, Hoffnung 
und Furcht, Sehnsucht, Verlangen, Liebe, Enttäuschung, Leere, Einsamkeit voll- 
ziehen sich nicht mehr in der Begegnung mit den Dingen und Ereignissen des täg- 
lichen Lebens, in der Begegnung mit den Menschen, sondern sind rein innerlicher 
Art. Es sind Bewegungen eines gottverbundenen oder auch gottfernen Herzens, wie 
sie die Stunden der Andacht und Erhebung und dann wieder die Stunden der Prü- 
fung, der Trockenheit und des Nidit-mehr-Sehens mit sich bringen. Es kann in dieser 
Hinneigung zum beschaulichen Leben eine echte Berufung liegen, es kann aber auch 
sein, daß der Mensch anfänglich echte Gnaden selbstsüchtig genießen will und dann 
immer mehr einer Fiktion verfällt. Die Welt, in der er lebt und Gott zu finden meint, 
ist dann nicht mehr die Welt Gottes, sondern die eines Herzens, das in sich selbst 
befangen ist, das im Grunde dem Glauben entrinnen möchte, um in der Schau zu 
leben. Der Fall ist nicht selten. Er kommt in den verschiedensten Abstufungen vor. 
Menschen solcher Art sind kalt und gleichgültig gegen ihre Umgebung, oft sogar 
ungerecht und hart, selbst gerade dann, wenn sie ihre Pflicht auf das genaueste zu 
tun meinen. 

Wir haben Grund anzunehmen, daß in dem Zug unserer Zeit zum beschaulichen 
Leben viel Irrtum und Selbsttäuschung zum Ausdruck kommen. Wir nannten schon 
die Problematik der modernen Welt, die den religiösen Menschen dazu verleiten 
kann, ins innere Exil zu gehen und seine christliche Existenz rein von innen her zu 
vollziehen. Noch andere Anzeichen sprechen für unsere These: Die inneren und 
äußeren Schwierigkeiten des modernen Menschen lassen ihn viel an sich denken und 
alles nur in Beziehung zu sich sehen, selbst den Nächsten. Er projiziert eine Welt 
von sich aus, hört aber nicht mehr den Anruf Gottes, der von außerhalb seiner selbst, 
durch die Kirche, durch sein tägliches Schicksal, durch Umwelt und Mitwelt an ihn 
ergeht. Ein solcher Mensch ist für das Gemeinschaftsleben geschwächt. Er zieht sich 
daher gern auf sich selbst zurüde, hält den Kern seiner Seele ängstlich fest, will 
keinen Zoll seiner Freiheit über das Notwendigste hinaus preisgeben und sich 
nirgendwo binden. Das alles sind Voraussetzungen, um auch der Frömmigkeit 

* Vgl. Chanoine G. Thils, Transcendance ou Incarnation? Louvain (1950), S. 5 und 52 ff. 
Das wertvolle Büchlein behandelt die Grundströmungen des französisch-belgischen Katho- 
lizismus von heute. 



96 Friedrich Wulf 

einen Zug ins Egoistische zu geben. Dazu fühlt sich der Mensch von heute durch die 
ständige Beeindruckung, durch die häufige Überforderung seiner Kräfte wie aus- 
gesogen und leer. Er möchte gern zu Gott kommen, um seinem Leben Fülle und Sinn 
zu verleihen, aber er bleibt für die Art und Weise, wie die religiöse Welt von außen 
an ihn herangetragen wird, unansprechbar. Er hungert daher nach dem religiösen 
Erlebnis. Er sucht die Realität der Wahrheiten des Glaubens mit den Sinnen zu er- 
fassen. Er will mit Johannes sprechen können: •Was wir gehört und mit unseren 
Augen gesehen, was wir geschaut und mit unseren Händen berührt haben vom 
,Worte des Lebens' ..., das verkünden wir euch" (Jo 1,1 u. 3). Da aber das Hören 
und Sehen der überirdischen Welt, das Ertasten Christi und seines Wirkens unter 
uns, in der sichtbaren Welt keinen Anhaltspunkt mehr zu haben scheint, so bleibt 
keine andere Wahl, als sich auf den Bereich des inneren Menschen zurückzuziehen, 
in der Meditation die inneren Ohren und Augen zu üben, bis in der Stille und Tiefe 
des Herzens die Stimme Gottes hörbar wird und Seine Gestalt in geheimnisvollen 
Bildern und Erleuchtungen schaubar. In den Erhebungen des Herzens, in den Stun- 
den der Andacht und der Gnade zieht Gott durch seine Seele, berührt er ihren Grund, 
ist er ihr greifbar nahe. Die Welt ist leer von Gott, sie befindet sich im Zustand der 
Gottverlassenheit. Man muß zwar in ihr leben und arbeiten, aber all dieses Sich- 
Bewegen und Tun bleibt doch außerhalb der eigentlichen Gottesbegegnung. Der 

i Gott der Gnade ist nicht ein Gott dieser Welt, der darum auch nicht im Horizont 
dieser Welt erscheint. Er ist der Gott der Transzendenz, der absoluten Jenseitigkeit. 
Nur im Überschreiten der Welt ist er zu erreichen. • Solche und ähnliche Gedanken, 
in denen sich Wahrheit mit Irrtum mischt, echte Gottessehnsucht und menschliche 
Schwäche begegnen, mögen vielfach dem mystischen Zug unserer heutigen Frömmig- 
keit zugrunde liegen. 

Das alles wird nun aber noch durch ein überkommenes Schema von Mystik ge- 
stützt4: Die Kontemplation steht über der Aktion. Der vollkommene Mensch ist 
daher der Kontemplative. Da nun die Vollendung der Kontemplation die Mystik 
ist, gehört Mystik notwendig zur christlichen Heiligkeit. Darum sind auch alle, so 
wie zur Heiligkeit, zur Mystik berufen, wobei Kontemplation und Mystik in der 
Tradition der christlichen Frömmigkeit, in deutlicher Abhängigkeit von Plato und 

, Aristoteles und vom Neuplatonismus, einen ausgesprochen individualistischen Zug 
haben. Auf der Linie solcher Gedankengänge liegt z. B. das Buch von Franz Moschner 
über das christliche Gebetsleben5, das ohne Zweifel der Neigung vieler Frommen 
von heute entspricht. Hier erfüllt sich •das Wandern der gottliebenden und gott- 
suchenden Seele auf dem .inneren' Wege in der Beschauung" (215), die eindeutig 
individualistische Züge aufweist und den Menschen immer mehr herausführt aus 
dieser Welt in die schmerzlich-selige Einsamkeit mit dem dreifaltigen Gott. 

Nun ist heute ganz gewiß nichts so notwendig wie die Kontemplation, Zeiten der 
Stille und der Sammlung. Anders wird der Mensch sich entgleiten, nicht mehr über 
sich verfügen, wird er der Unruhe und der Vielfalt der modernen technischen Welt 

* Vgl. zum Folgenden: Hans Urs v. Balthasar, Aktion und Kontemplation. Diese Zeit- 
schrift 21 (1948) S. 361 ff. 

6 Christliches Gebetsleben. Betrachtungen und Anleitungen zum wesentlichen Gebet. Frei- 
burg 1948; zweite unveränderte Aufl. 1951. Vgl. die Kritik zu diesem Buch in dieser 
Zeitschrift 22 (1949), S. 392 f. 



Falsche Innerlidikeit 97 

erliegen. Aber die Kontemplation darf nicht dahin führen, daß der Betende in einer 
isolierten religiösen Welt lebt, die mit der profanen, sündigen Welt nichts mehr zu 
tun hat. Die Welt der Innerlichkeit darf nicht um ihrer selbst willen angestrebt wer- 
den, auch nicht um der subjektiven Entfaltung und Erfüllung der eigenen Seele wil- 
len. Wenn die Vollkommenheit in der Liebe besteht und Liebe immer Dasein für 
andere bedeutet, dann muß auch der •Aufenthalt im Himmel" auf irgendeine Weise 
wieder auf die Erde, in die Welt zurückführen, um für andere da sein zu können. 
Und wenn christliche Vollkommenheit Nachfolge Christi ist, von Christus es aber 
heißt, daß er •um uns und unseres Heiles willen vom Himmel herabgestiegen" sei, 
daß er sich •für uns dahingegeben" habe, dann besteht auch unsere eigentliche Auf- 
gabe, so lange wir hier auf Erden weilen, in der Hingabe für die Menschen in den 
Tod, um Christi und des himmlischen Vaters willen. So ist also die ganze Welt 
unserer Innerlichkeit, und wäre sie voll von mystischen Höhen, nur dann echt, das 
heißt Gottes Werk, wenn und in dem Maße sie einmündet in die Nächstenliebe, in 
die Miterlösung der sündigen und gottentfremdeten Welt. Erst das gottgewollte 
Stehen in dieser Welt, die Bewährung im Beruf, das Nicht-Ausweichen-wollen den 
Kreuzen des täglichen Lebens, das Offensein für den Mitmenschen, die Hingabe des 
Herzblutes für sein Heil, die innere und äußere Anteilnahme an den Anliegen und 
Nöten der Kirche, bewahrt unsere Kontemplation, unser Gebet, die Erhebungen des 
Herzens und die Stunden der Andacht vor Selbsttäuschung und Schein. 

So ist es auch in der Apostolischen Konstitution •Sponsa Christi" an die beschau- 
lichen weiblichen Orden zu lesen: •Da die Vollkommenheit des christlichen Lebens 
vor allem in der Liebe besteht und die Liebe, durch die wjr einzig den Herrn über 
alles lieben sollen und alle in Ihm, in Wahrheit nur eine ist, so verlangt die Kirche, 
unsere Mutter, von allen Ordensfrauen, die nach kanonischem Recht das beschauliche 
Leben geloben, mit der vollkommenen Liebe zu Gott auch die vollkommene Liebe 
zum Nächsten. Um dieser Liebe und um ihres Standes willen müssen sich alle Ordens- i 
leute, Männer und Frauen, den Bedürfnissen der Kirche und aller Notleidenden ge- 
weiht fühlen. 

Darum sollen sich alle beschaulichen Ordensfrauen völlig bewußt sein, daß ihr 
Beruf ganz und gar ein apostolischer ist6, der weder räumlich noch zeitlich beschränkt 
noch auf ein bestimmtes Sachgebiet begrenzt ist, sondern sich immerfort auf alles 
auf der weiten Welt erstreckt, was irgendwie zur Ehre ihres Bräutigams oder zum 
Heil der Seelen gereicht"7. Hans Urs von Balthasar hat neuerdings gezeigt, wie sehr 
gerade die beschauliche Therese von Lisieux diese Gedanken zum Programm ihres 
Lebens gemacht und dadurch ein überkommenes Frömmigkeitsschema, das jahr- 
hundertelang in der Kirche mehr oder weniger Geltung besaß, durchbrochen hat8.     ' 

In diesem Zusammenhang scheint es uns wichtig, mit Nachdruck gerade heute 
darauf hinzuweisen, daß sich in der christlichen Frömmigkeit ganz allgemein die 

6 Pius X. Brief an den General und Orden der Unbesdiuhten Karmeliten, anläßlich der 
Dreihundertjahrfeier der Seligsprechung Teresas von Avila. AAS. 6 (1914), S. 139, 142; 
Pius XL, Apost. Konst. •Umbratilem", AAS. 16 (1924), S. 385/86, 389; Pius XII. Enz. 
•Mystici Corporis", AAS. 35 (1943), S. 241, 245. 

7 AAS. 43 (1951), S. 14. 
8 Therese von Lisieux, Geschichte einer Sendung. Köln, Verlag Jakob Hegner, 1950, 

S. 172 f.; 304 f. 



98 Friedridi Wulf 

sichtbare Welt und die Welt des inneren Lebens gegenseitig bedingen und sich 
darum auch durchdringen müssen. Die sichtbare Welt darf um keinen Preis durch die 
Welt des inneren Erlebens zu einem Schein- und Schattendasein entwertet werden. 
In gewisser Weise ist sogar die sichtbare Welt die erste Wirklichkeit, insofern uns 
Gott zunächst in ihr begegnen und durch sie uns Seine Gnade zuteil werden lassen 
will. Er hat die Kirche als sichtbare gestiftet und sie als ein wunderbares Zeichen 
für alle aufgerichtet. In ihr, als dem fortlebenden Christus, tritt Gott sichtbar vor 
uns hin, durch sie sagt Er uns Sein Wort, gibt Er uns Teil an Seinem Leben, stärkt 
und leitet Er uns. Ohne Hinschauen und Hinhorchen auf sie würden wir in die Irre 
gehen und Gott verfehlen. Der heutige Mensch neigt zwar nach all den Katastrophen 
der letzten Jahre wieder mehr zum Religiösen, aber er hat den Sinn verloren für 
Institution und Amt. Er möchte Religion als inneres Erlebnis, als beglückende Sinn- 
erfüllung einer weithin sinnlos gewordenen Welt, aber nicht so sehr als objektive 
Wahrheit, als Bindung an eine objektive, alle verpflichtende Gegebenheit, die ein- 
fach da ist, unabhängig vom subjektiven Empfinden des Einzelnen. Es ist darum eine 
der Hauptaufgaben der christlichen Verkündigung heute, zu betonen und klarzu- 
legen, daß Christentum eine geschichtliche Offenbarungsreligion ist, daß man also 
zu Gott nicht kommt auf dem Wege menschlicher Begabung und Verinnerlichung, 
auf dem Wege der Meditation, andächtiger und mystischer Erlebnisse9, sondern 
durch gläubiges und demütiges Hinhorchen auf jenes hörbare und genau feststell- 
bare Wort, das Gott in bestimmten geschichtlichen Augenblicken, durch bestimmte, 
dafür auserwählte Menschen, durch die Patriarchen und Propheten des Alten Bun- 
des, zuletzt und endgültig in Jesus Christus (und seine Apostel) in die Welt hinein- 
gesprochen hat, • durch Hinschauen auf den menschgewordenen, sichtbaren Gott 
in dieser Welt, auf Jesus Christus in der Kirche. Das Antlitz Gottes, wie es in der 
Tiefe der gläubigen Seele aufleuchtet, muß darum immer wieder geprüft werden 
an der Sichtbarkeit Gottes in der Kirche, die Einsprechungen und Erleuchtungen 
des Heiligen Geistes im Herzen des Betenden müssen immer wieder gemessen 
werden am Wort desselben Geistes in der Kirche. Wer wirklich so gelernt hat, 
nicht immer nur in sich hineinzuschauen und hineinzuhorchen, sondern in demütigem 
Glauben und Gehorsam von sich wegzuschauen und über sich hinauszuhorchen, dem 
wird es immer mehr gelingen, die religiöse Welt des Herzens und die Welt dieser 
Zeitlichkeit: der Gemeinschaft, der Arbeit, des Berufes zur gegenseitigen Durch- 
dringung zu bringen; der wird schließlich in allen Dingen und Ereignissen seines 
Lebens Gott finden und Christus, dem Herrn, in allen Menschen begegnen. Da wäre 
kein Gegensatz mehr zwischen Innerem und Äußerem, zwischen Kontemplation und 
Aktion, Transzendenz und Immanenz, sondern die innere Zuordnung von beiden 
in der Teilnahme am Gottmenschentum Christi. 

8 Die Literatur über indisch-chinesische Meditation und Mystik überschwemmt immer 
mehr den Büchermarkt der westlichen Welt und findet hier bei den Suchenden vieler Rich- 
tungen eine aufnahmebereite Leserschaft. 




