
Probleme des Selbstwertbewußtseins 
Von Hubert T h u r n S.J., München 

Unter Selbstwert sei hier der Eigenwert der menschlichen Person verstanden. An- 
stelle des Wortes •Selbstwert" ließe sich auch das andere gebräuchlichere •Würde" 
verwenden. Jedoch haftet diesem Wort • namentlich innerhalb des charakterologi- 
schen Denkens • eine Nebenbedeutung an, die hier nicht gemeint ist: die des Reprä- 
sentativen, der Darstellung, ja sogar der Pose, jedenfalls einer Beziehung nach außen 
hin, die im Zusammenhang unseres Themas keine Bedeutung hat. 

Unsere Behauptung geht nun dahin, daß jeder Mensch, der lebensfähig und lebens- 
kräftig sein will oder sein soll, der sich zur Persönlichkeit entfalten und als solche 
wirken will, ein Bewußtsein seines Selbstwertes erwerben und besitzen muß. Die 
christliche Demut steht dieser Behauptung in keiner Weise entgegen. Das Selbstwert- 
bewußtsein ist die Voraussetzung des Wohlbefindens, der Zufriedenheit und Aus- 
geglichenheit, darüber hinaus jeglichen kraftvollen Strebens, also auch des sittlichen 
Strebens und des religiösen Schwungs. Ferner ist nur der über sich selbst beruhigte 
und geklärte Mensch fähig, sich von seiner Umwelt abzusetzen und sich zu behaupten, 
desgleichen in sie hineinzugehen und ihr zu dienen. Im Augenblick da der Mensch 
kein Bewußtsein vom Werte seiner selbst besitzt, ist es um seine Existenz geschehen, 
er wird resignieren, sich selbst aufgeben, verzweifeln • oder seine ganze Kraft in 
der Suche nach einer Bestätigung seiner selbst aufgehen lassen, was ihn gemeinschafts- 
süchtig und zugleich gemeinschaftsunfähig macht. Süchtig, insofern er unablässig 
anderer bedarf, um sich bestätigen zu lassen, unfähig, insofern er auf sich selbst ge- 
richtet und um sich selbst bemüht bleibt. Aus all dem leuchtet klar hervor, von welcher 
Bedeutung ein gesundes Selbstwertbewußtsein auch für das religiöse Leben ist. 

Die Probleme des Selbstwertes und des Selbstwertbewußtseins sind Fragen unserer 
Zeit • insofern diese psychologischer Natur sind. Der Mensch der Gegenwart ist in 
seinem Selbstwertbewußtsein erschüttert, jedenfalls sehr anfällig, weitgehend resi- 
gniert, unlustig, voller Schwierigkeiten, oft ausweglos. Seine reduzierten Kräfte und 
ein Übermaß an Verpflichtungen, ein unterentwickeltes oder gestörtes Kraftpotential 
und übersteigerte Anforderungen haben ein Lebensgefühl entwickelt, das als Angst in 
irgendeiner Form: als Katastrophenahnung, Paranoia, Unrast, •Süchtigkeit", über- 
mäßige Erregbarkeit, Unsicherheit, gesteigerter Rededrang usf. in Erscheinung tritt1. 

Die Überforderungen eines meist seelenlosen Berufes, komplizierte Abhängig- 
keiten des Zivilisationslebens und übermäßige Extraversion bis zum Ichverlust • 
wären als Ursachen besonders zu nennen. 

Ein Einwand darf hier nicht übergangen werden. Wenn man das Selbstwertbe- 
wußtsein so sehr als Grundlage des inneren Wachsens und Reifens sowie der Be- 
wältigung jeglicher Lebensaufgabe anspricht, setzt man sich damit nicht der Gefahr 
aus falsch zu gehen? Ist nicht die Erziehung, die der Herr-Gott übt, von Prüfung, 
Leid, Enttäuschung, kurzum durch das Erfahren der Grenzen an allen Enden gekenn- 

1 L. Szondi hat in seinem Werk •Experimentelle Triebdiagnostik, H. Huber, Bern 1947, 
den empirischen Beweis erbracht, daß die Mehrzahl aller Menschen (60 Prozent) in stän- 
diger Angst leben. Das Beobachtungsmaterial lieferten über 4000 Versuche. 



100 Hubert Thurn 

zeichnet? Ist nicht sein Weg der Weg der Demütigung und des Kreuzes? Ist nicht 
andererseits •Prüfung" immer Schmälerung des Selbstwertes, Erschütterung des Be- 
wußtseins, etwas zu können, für etwas da zu sein, eine unveräußerliche Stelle einzu- 
nehmen? Also würde • wenn das so ist • aller Fortschritt, alles menschliche und 
religiöse Wachsen und Reifen genau vom Gegenteil der Selbstwertbestätigung, vom 
Versagen, von der Grenzerfahrung abhängig sein ... 

Der Einwurf ist berechtigt. Selbst im rein natürlichen Bereich gibt es so etwas wie 
Abhärtung • durch Versagen, Starkwerden • durch Erfahrung der Schwäche, Rei- 
fen • durch Widerstand, Irrtum, Enttäuschung, also Selbstwertbeeinträchtigung. 
Erst recht kennt das religiöse Leben die Gesetzmäßigkeit des Wachsens aus Einbuße, 
Desillusionierung, aus Erfahrungen der Schwäche und Schuld, also höchst gefährlicher 
Klippen natürlichen Schwungs, der Kraft aus Selbstwertbestätigung. 

Wir anerkennen diese Zusammenhänge durchaus. Aber die Betonung des Selbst- 
wertbewußtseins ist dennoch berechtigt, die Forderung nach Bestätigung dennoch rich- 
tig. Denn einmal gibt es eine Fruchtbarkeit dialektischer Art, des Wechsels und des 
Widerspruchs von Anerkennung und Prüfung, Geborgenheit und Ferne, Glück und 
Trübsal, Mut und Mutlosigkeit usf., zum anderen bleibt die Tatsache bestehen, daß 
der völlig unbestätigte Mensch zugrunde gehen muß2. Neben und in den Prüfungen 
liegen Bestätigungsmöglichkeiten eigener Art: Anerkenntnis des Fortschritts, des 
Wertes der Lösung und Befreiung durch die Prüfung, ferner Tapferkeit, Leistung, 
Glaubensbewahrung usf. Phasen der Dunkelheit werden normalerweise abgelöst von 
solchen des Lichtes, der Klarheit: der Weg erscheint hier sinnvoll oder wenigstens 
sinnmöglich. Zudem ist Prüfung selten gleichzusetzen mit völliger Zerstörung des 
Selbstwertbewußtseins oder absoluter Fragwürdigkeit des Daseins. Der Mensch, der 
sich von der Prüf ung distanziert•und das tut jeder einfach schon durch den zeitlichen 
Abstand, den Ereignisse und Erschütterungen erlangen • erarbeitet allein oder mit 
fremder Hilf e Sinnzusammenhänge, die die Fragwürdigkeiten relativieren oder kom- 
pensieren. 

Daß der völlig unbestätigte, also entmutigte Mensch der Verzweiflung, der Selbst- 
aufgabe anheimfällt, mag er ein noch so religiöser Mensch sein, zeigt mit aller Deut- 
lichkeit das Leben mancher Heiliger. Aus dem Leben des hl. Ignatius ist beispiels- 
weise bekannt, daß er bei äußerster Bußanstrengung an einen Punkt kam, an dem 
ihm das Leben verloren, alle Anstrengung sinnlos, sein Selbstwert vernichtet er- 
schien. In diesem Augenblick kam der Versucher und bot ihm als Erlösung den Tod, 
die Auslöschung des Lebens als Gnade an. Das Erschütternde ist dies, daß der Tod 
auch dem Heiligen für kurze Zeit als einzig möglicher Abschluß eines Lebens er- 
schien, das durch eine Kette schwerer Minderwertigkeitserfahrungen sinnlos ge- 
worden, als wertlos erwiesen war. Damals fing ihn die Gnade auf. Gelänge es, den 
seelischen Zustand der Begnadüng in allen Einzelheiten in den Blick zu bekommen, 
würde sicherlich neben der Erfahrung der Barmherzigkeit Gottes das beglückende 
Gefühl der Bestätigung durch die Liebe als bedeutsamste Struktur des Erlebnisses 
ansichtig werden. 

Wir bestehen deshalb mit guten Gründen darauf, daß die Selbstwertbestätigung 
eine wesentliche, ja notwendige Voraussetzung des Lebens, des Bestehens seiner Auf- 
gaben • auch im religiösen Bereich • ist. Daher ist es berechtigt, nach den Gefahren 

2 Vgl. dazu: Peter Lippert, Aufstiege zum Ewigen, Freiburg 1939, S. 214 ff. 



Probleme des Selbstwertbewußtseins 101 

eines gesunden Selbstbewußtseins zu forschen und die Möglidikeiten einer Stärkung 
des Selbstwertes ins Auge zu fassen. Ferner hat es Sinn, die sogenannten •Fern- 
wirkungen'' der Selbstbeeinträchtigungen zu würdigen, um vor diesen auf der Hut 
sein zu können. 

Als besondere Gefahren des Selbstwertes und eines frohen Selbstbesitzes möchten 
wir die Verwöhnung, die Verschüchterung, die Lieblosigkeit und die ungeschickte, 
unreligiöse Analyse des Seelischen bezeichnen. 

Als •Verwöhnung"3 sehen wir jede Art übermäßiger Sorge, übermäßigen Inter- 
esses, damit in Zusammenhang stehend die Verweichlichung, an. Der Mensch wird 
verwöhnt durch eine übermäßige Rücksicht auf den Leib und seine Bedürfnisse. Ein 
solches Verhalten geht meist bis in die frühe Kindheit zurück. Einzige Kinder, kränk- 
liche Kinder, erste und letzte Kinder sind vielfach der Gegenstand übermäßiger leib- 
licher Sorge. Die Folge ist ein Bewußtsein reduzierter Kraft, falscher Orientierung 
über die Leistungsfähigkeit und Mangel an Leistungsfreude des Leibes. Da aber der 
Leib aufs innigste Seele und Geist integriert, bedeutet die Schmälerung des leiblichen 
Kraftbewußtseins und der Überlegenheit eine Einbuße an Selbstwert überhaupt. 

Neben der Verwöhnung des Leibes gibt es eine Verwöhnung der Seele. Wir sehen 
sie vor allem in übermäßiger Liebe gegeben • übrigens einer Liebe, die gut gemeint 
ist, aber den Namen nicht verdient. Einem Menschen, der seelisch verwöhnt wird, 
zollt man zu viel • meist auch unverdientes • Interesse, zu viel Aufmerksamkeit. 
Er wird •gehätschelt", verzärtelt. Die Folge ist Überdruß, Übersättigung, Blasiert- 
heit. Schlimmer noch ist der unberechtigte Machtanspruch an die Umgebung oder 
ein Wertbewußtsein, das objektiv gar nicht gerechtfertigt ist und deshalb zu Zusam- 
menstößen mit der Umwelt führt. Das ungerechtfertigte und übersteigerte Wertbe- 
wußtsein schlägt meist in Minderwertigkeitsbewußtsein um. 

Dem Leben und seinen Forderungen, den Auseinandersetzungen mit den Mit- 
menschen, mit den Aufgaben fühlt sich der seelisch Verwöhnte infolge seiner Weich- 
heit und Unselbständigkeit nicht gewachsen. War doch Jahre hindurch fremde Ob- 
sorge bemüht, das Messen der Kräfte mit den Widerständen hintanzuhalten, die 
Steine aus dem Weg zu räumen, eine Gewöhnung an Unannehmlichkeiten und Ge- 
fahren zu verhindern, die Einübung der Selbstbehauptung, eine rechte Einschätzung 
der Kräfte und Gaben zu unterbinden, zu unterdrücken. Dem Verwöhnten fehlt es 
an Selbstsicherheit, die realitätsangepaßt ist, an Situationsgefühl und Kraftbewußt- 
sein. Das alles ist gleichbedeutend mit einer Einbuße an Selbstwertbewußtsein. 

Schließlich gibt es eine Verwöhnung und Verweichlichung im Bereich des Geistes. 
Man wird da an Gewöhnungen denken, die die Bewältigung sittlicher Aufgaben, 
Selbstüberwindung, Anpassung und Anstrengung vermieden haben. Ein Mensch, 
dem der sittliche Kampf erspart blieb, der immerzu •verstanden" wurde, von dem 
aber nie gefordert wurde, der sich nie zu bewähren brauchte, ist schwach, besitzt nur 
ein dürftiges Erlebnismaterial und -potential, wenig Substanz. Mißt er sich mit re- 
spektablen, charakterlichsauberen und strebsamen Mitmenschen • das Leben bietet 
dazu genug Gelegenheit •, so werden nachdrückliche Minderwertigkeitsgefühle die 
Folge sein. Moralischer •Katzenjammer", drückende Gefühle der Schuld können 
aus moralischer Verweichlichung sehr leicht erwachsen. Sie drücken das Selbstgefühl 

* Vgl. Federn-Meng, Die Psychohygiene, Hans Huber, Bern 1947, S. 181 ff. 



102 Hubert Thurn 

und zerstören das Selbstwertbewußtsein, lösen die Selbstachtung auf und bereiten 
Schlimmeres vor • vorausgesetzt, daß äußere Schwierigkeiten hinzutreten •: eine 
Art Zusammenbruch, Selbstaufgabe. 

Verwöhnung bedeutet demnach eine große Gefahr für den Selbstwert. Ist diese 
Gefahr bei •normalen" Kindern, Jugendlichen, Erwachsenen schon nicht gering, so 
ist sie erst recht bei schwächlichen, körperlich-leidenden, aus irgendwelchen Gründen 
benachteiligten Menschen zu beachten. Solchen Menschen gegenüber scheint es ja 
geboten, besondere Rücksicht und Aufmerksamkeit zu zeigen. Liebevolle Rücksicht 
sollte aber nie Verwöhnung werden, Forderungen, die gestellt werden müssen, nie 
einfachhin fallen gelassen werden. Anpassung an Leistungs- und Fassungsvermögen 
wäre der rechte Weg. 

Als weitere Gefahr für den Selbstwert und das Selbstbewußtsein wäre die Ver- 
schüchterung zu nennen. Auch hier können die drei Strukturbereiche wieder zum 
Ausgangspunkt der Überlegung genommen werden. Verschüchterung vom Leib her 
verursachen Vernachlässigung oder ungeschickte Anleitung von Seiten der Erzieher, 
ferner überhohe Forderungen und Spott bei körperlichen Leistungen, Kraftproben 
usf. Der körperlich gewandte, sportliebende und -fähige Mensch besitzt eine ausge- 
zeichnete Ausgangsstellung für die Entwicklung echter Kraftgefühle und eines natür- 
lichen Bedeutungsbewußtseins. Zugegeben, daß er leicht ein Selbstbewußtsein erwirbt, 
das mit seinem seelisch-geistigen Vermögen und den Leistungen nicht harmoniert. 
Tatsächlich ist die Gefahr jedoch geringer als es zunächst scheint. Menschen, die schon 
Minderwertigkeitsgefühle im Bereich geistiger Begabung oder seelischer Kontakt- 
findung erworben haben, neigen gelegentlich zu unechter Kompensation, also zu 
einem Ersatz ausstehender Bestätigungen mittels körperlicher Leistungen. 

Seelische Verschüchterung ist wohl im allgemeinen in einem Mangel an Liebe, 
Verständnis, Interesse und Wertschätzung von Seiten der Umwelt, der Eltern und 
Erzieher begründet. Die Folge sind Minderwertigkeitsgefühle, die vor allem die 
Kontaktfähigkeit nachteilig beeinflussen. Mutlosigkeit und eine Verkümmerung des 
Gefühls- und Gemütsausdrucks erschweren den Umgang mit den Mitmenschen. Der 
seelisch Verschüchterte ist der sozial gehemmte Mensch. Er ist in der Gemeinschaft 
und anderen Menschen gegenüber gedanklich gehemmt, er kann das rechte Wort zur 
rechten Zeit nicht finden, kann sich nicht entschließen und getraut sich nicht einen 
Menschen zu erobern oder zu besitzen. Vereinsamung ist daher sehr leicht das Los 
des seelisch Verschüchterten. Im Zusammenhang damit stehen sehr häufig Triebver- 
drängungen und -Unstimmigkeiten. Eine Fernwirkung der Verschüchterung kann das 
Unvermögen sein, im Bereich des sexuellen Triebs Ordnung zu schaffen. Der Zugang 
zum anderen Menschen als Gegenstand der Liebe oder Ursache der Hilfe ist ja ver- 
sperrt4. 

Verschüchterung im Bereich des Geistes ist mit Mißerfolgen im Beruf, in der 
Schule, bei sittlichen Forderungen sehr leicht gegeben. Freilich ist hier eine mehr 
oder weniger große Widerstandsfähigkeit von Bedeutung. Es gibt Charaktere, bei 
denen der Mißerfolg die Kräfte steigert. Andere erlahmen sehr bald. Uns interes- 
sieren vor allem die sowohl beim Unterricht wie auch bei geistlicher Unterweisung 
so naheliegenden und doch so verhängnisvollen überhöhten, unangepaßten oder un- 

4 Aufschlußreich: A. Maeder, Die Richtung im Seelenleben. Rascher, Zürich, 1928. 



Probleme des Selbstwertbewußtseins 103 

klugen Forderungen, die zu schweren Minderwertigkeitsgefühlen, ja zu Selbstver- 
achtung Anlaß werden können. Noch schlimmer ist die Störung der Charakterent- 
wicklung. Der überforderte Mensch wird mutlos und apathisch, stellt damit aber 
auch die Versuche der Überwindung und Bewältigung ein. Eine vernünftige An- 
gleichung an die Leistungsfähigkeit ist die beste Voraussetzung sittlicher Anstren- 
gungen. Im übrigen gilt für die Erziehung, der Entmutigung vorzubeugen durch Hin- 
weise auf die Schwierigkeiten, die dem Erfolg entgegenstehen, auf die Geduld, auf 
die Bedeutung des guten Willens. Neben der Betonung dieser Hilfen wären Anlei- 
tungen praktischer Art wichtig. Konkrete Vorschläge für bestimmte Situationen und 
Umstände, für verschiedene Charaktere und individuelle Eigenarten könnten gute 
Dienste tun. In diesem Zusammenhang wäre es auch einmal wichtig, der rechten 
Erziehung zum Gehorsam, vor allem in Frauenorden, nachzugehen. Bei aller Be- 
tonung der Unterordnung käme es hier darauf an, den Untergebenen immer in sei- 
ner unantastbaren menschlichen Würde zu achten, ihm ein Feld eigenständiger Be- 
tätigung und Verantwortung einzuräumen, die ihn seinen Eigenwert erleben lassen. 

Die Lieblosigkeit nannten wir als weitere Quelle der Selbstbeeinträchtigung5. Da- 
bei ist zunächst an die Kindheit und Jugendzeit zu denken. Sowohl das Kind wie 
auch der Jugendliche bedürfen der Liebe wie die Pflanze der Sonne. Diese Liebe 
sollte vorbehaltlos sein, d. h. weder von äußeren Umständen wie Schönheit, Bequem- 
lichkeit usf., noch von inneren: Begabung und charakterlichen Eigenarten abhängig 
gemacht werden. Sie sollte weder Überschwang, Weichlichkeit sein, noch nach bloßer 
Gerechtigkeit abgemessen werden. 

Lieblosigkeit bringt eine eigene innere Leere mit sich. Kälte und Heimatlosigkeit 
sind hier die Voraussetzung einer Traurigkeit, unter deren Eindruck der Ungeliebte 
sagen könnte: •Ich weiß nicht, wohin ich gehöre." Durch die Lieblosigkeit wird die 
Bestätigung, das schlichte Wissen um den Wert, der man ist, um den Ort, an dem 
man steht, um die Menschen, denen man etwas bedeutet, verhindert. 

Mag die Lieblosigkeit, die in der Kindheit und Jugendzeit erfahren wird, Traurig- 
keit, Bitterkeit, Leere usf. mit sich bringen und darin eine drückende Last bedeuten, 
die fehlende Erfahrung einer Bestätigung seiner selbst durch die Liebe in reiferen 
und reifen Jahren ist gefährlicher, weil sie ein quälendes Ungenügen mit sich bringt, 
das die Berufsleistung fragwürdig, die Vollendung und Ausreifung der Person zur 
Persönlichkeit schwierig gestaltet. 

Die (unfreiwillige) Ehelosigkeit stellt • wenn die Ehe als echte Liebesgemeinschaft 
gesehen wird • unter dieser Rücksicht ein besonders schwieriges Problem, eine 
nicht leicht zu lösende Aufgabe dar. 

Der Egoismus in allen Formen: einer Überempfindlichkeit, eines überstarken Ehr- 
geizes, eines Geltungsdranges oder eines Versinkens in vordergründige Genüsse, 
ferner einer überstarken Introspektion, der Herrschsucht, des Zwanges, der Habgier, 
schließlich Einsamkeit und Unfruchtbarkeit, die Identifikation mit Beruf und Stand 
können Folgen des Unbestätigtseins in der Liebe sein. 

Der sichere Weg, der an diesen Gefahren und Abgründen vorbeiführt, ist die 

Liebe, die der erste Johannesbrief predigt, die Liebe zu den Menschen, die Gottes- 

6 Wilfried Daim, Umwertung der Psychoanalyse, Herold-Verlag, Wien 1951, besonders 
lesenswert wegen der maßvollen, kritischen Haltung. 



104 Hubert Thurn 

liebe ist. Diese Liebe ist Sorge für andere, herzliches Anteilnehmen und freundliches 
Wohltun: der Sprung über den Schatten. Dieser Liebe erwächst die erlösende Kraft 
der Befreiung von sich selbst, eines hohen Sinnes und einer tief erfahrenen Freude. 
Mag die eheliche Liebe, die totale Bejahung des Menschen, der einfachere Weg der 
Selbstfindung, des Mutes zu sich selbst, der Bestätigung seiner selbst sein • die herz- 
liche, wohltuende Agape ist der feinere, wenn auch opferreichere. 

Als letzte Gefahr für den Selbstwert wurde die Analyse in unreligiöser Form ge- 
nannt6. Wir verstehen darunter eine psychologische Sektion, der die religiöse Weihe 

und Heiligung fehlt. Damit soll zunächst gesagt sein, daß die •Analyse" schlechthin 
der sakramentalen Beicht unterlegen ist, insofern diese von Gott selbst autorisiert 
und durch die kirchliche Gemeinschaft geschützt ist. Es soll aber weiterhin darauf 
hingewiesen werden, daß es eine psychologische Analyse gibt, die von der Religio- 
sität getragen wird, in der der Analytiker sich seiner Verantwortung vor Gott be- 
wußt ist, kein •Pseudoprophetentum" ausübt (I. Caruso) und sich nicht einer Doktrin 
verschreibt, die er mit Glaubensinbrunst umfaßt • obwohl sie Menschenwerk ist. 

Konfrontieren wir doch die sakramentale Beicht mit der psychologisch-therapeu- 
tischen, um zu zeigen, was abgelehnt und warum es verneint wird. 

In der sakramentalen Beicht findet eine •Entkleidung" und eine Desillusionierung 
statt. Die Desillusionierung wird mit der Gewissenserforschung vollzogen, in der 
das Böse ansichtig gemacht und in Worte gefaßt wird. Reue und Vorsatz, die beiden 
anderen vorbereitenden Teile, gehören diesem Vorgang wenigstens zum Teil an, da 
sie das Irrige und Schuldhafte voraussetzen, also die Einsicht in die Wahrheit, je- 
doch sind sie mehr als das, weil sie in die Zukunft weisen, •Katharsis" bedeuten. 

Die •Entkleidung" ereignet sich vor einem Menschen an Gottes Statt. Dieser 
Mensch ist ganz Auftrag, Sendung • so sehr, daß er reines Instrument, Werkzeug 
in den Händen Gottes ist. Die •Entkleidung", Enthüllung durch die Beicht der Sün- 
den, das Bekenntnis, ist demnach kultischer Art, d. h. Gottesdienst, Anerkennung 
seiner Souveränität. Die Entblößung ist geheiligt durch Gottes Wille. 

Da sie das ist, ist sie geschützt, eingehegt, jeder Profanierung und der Profanität 
entzogen. Die kirchliche Gemeinschaft hat im Hinblick auf diese Zusammenhänge 
im kirchlichen Gesetzbuch Sanktionen geschaffen, die im Dienst des göttlichen Wil- 
lens, im Dienst des Kultes stehen. Schwerste Strafen werden dem angedroht, der es 
wagen sollte, Kult und Gottesdienst zu mißbrauchen, sich selbst dorthin zu stellen, 
wo allein Gottes Stelle ist. 

Absolute Verschwiegenheit ist diesem Sakrament wesentlich. Vergessenheit und 
Anonymität ist meist seine beruhigende Kraft. Der Desillusionierung und Entklei- 
dung folgt eine Sanierung •ex integro". Da sie vor Gott und durch Gott geschehen, 
verbleibt der Mensch nicht in der bodenlosen Tiefe seiner Schwäche und Gemeinheit; 
Gott hebt ihn auf: dem Vernichtetsein folgt eine •neue Schöpfung", der Entkleidung 
das •Anziehen Jesu Christi", der •Inflation" (= Auffüllung des Bewußtseins mit 
Schuld) die •Deflation", Entlastung und innere Freiheit. 

In alledem wirkt die sakramentale Beicht stärkend, tröstend, erhebend, voraus- 
gesetzt, daß Glaube und Hoffnung dem Menschen vollziehbare Wirklichkeiten sind. 

8 Vgl.: Viktor E. Frankl, Homo patiens, Deutidee, Wien, 1950. • H. Müller-Ekhard, Das 
Erscheinen der Psychose, In der Ztschr. •Psyche" 1950, 8. Heft. 



Probleme des Selbstwertbewußtseins 105 

In alledem hebt die Beicht das Selbstbewußtsein, stärkt das Selbstvertrauen, über- 
zeugt vom Selbstwert • der im besonderen von der Liebe Gottes bezeugt wird. 

Und nun die analytische Beicht • es sei noch einmal betont • in ihrer unreligiösen 
Form. Auch sie ist Entkleidung, Desillusionierung, Bekenntnis. Aber sie geschieht - 
vor einem Menschen, der nicht an Gottes Statt dasteht, der nicht gerufen, nicht ge- 
weiht ist. Sähe er seine Aufgabe von Gott gegeben als Hilfeleistung in menschlicher 
Not, so wäre auch dann nicht die sakramentale Heiligung gegeben • aber es wäre 
Gottesdienst (im weiteren Sinn!), was geschähe, Liebesdienst, der je schwerer um 
so größer genannt werden müßte. Die analytische Enthüllung, die •seelische" Nackt- 
heit ist jedoch in keinem Fall eine kultische, das zu betonen scheint uns von ent- 
scheidender Wichtigkeit. Es fehlt ihr von daher die Würde des eigentlichen Gottes- 
dienstes. Darin wird sie also allezeit himmelweit entfernt sein vom Sakrament. 

Der analytische Raum ist • wenn nicht von Gott geheiligt und von der Gemein- 
schaft als solcher anerkannt und geschützt • wahrhaft •rechtloser Raum"7. Kein 
Gesetz garantiert die Unverletzlichkeit des wehrlosen Anklägers, der zugleich 
Angeklagter ist. Der Analytiker vermag • um nur ein Beispiel zu nennen • 
jederzeit geräuschlos durch die Notausgänge des •Widerstandes" und der •nega- 
tiven Übertragung", der Beschuldigungen einer mangelnden Bereitschaft, zu ver- 
schwinden, sollten Entkleidung, Untersuchung, Diagnose und Therapie nicht den 
gewünschten Erfolg gehabt haben. Schutzlos dem Zwang eines Systems, eines Men- 
schen ausgeliefert, der Repressalie des •schon Gesagten" überantwortet, der Infla- 
tion gefährlicher und gefährlichster Bewußtseinsinhalte preisgegeben, mag er sehen, 
wie er zurecht kommt. Im analytischen Raum begibt sich der Mensch jeglicher Sicher- 
heit, wird zum Spielball von Mächten, von deren Existenz er keine Ahnung hatte 
• wir fügen wieder hinzu, vorausgesetzt, daß die Analyse im unreligiösen Raum 
steht, daß der Analytiker nicht im Dienst Gottes steht und sich daher nicht durch ein 
ungeschriebenes Gesetz gebunden weiß. 

Die unreligiöse Analyse des Seelischen ist demnach Auslieferung an anonyme 
Mächte. Von einer •Sanierung" kann keine Rede sein, da keine Aussöhnung reli- 
giöser Art erfolgt. Analyse im unreligiösen Raum zeigt die Wunden, aber behandelt 
sie nicht. 

Für den Selbstwert stellt sie deshalb eine große Gefahr dar. Unter schweren 
Erschütterungen erfährt der Mensch seine Erbärmlichkeit, seine Grenzen. Daher 
findet man bei so manchen analysierten Menschen als typische Reaktion: Leere, Re- 
signation, Kälte und Teilnahmslosigkeit oder Erregbarkeit und Reizbarkeit. 

Das Grundgesetz des christlichen Glaubenslebens, daß nicht Gott allein im Men- 
schen wirkt, sondern der Mensch mitzuwirken hat, ist allgemein bekannt. Aber 
schwierig erscheint die Art und Weise, wie dies zu geschehen hat. Nicht jeder, der 
sieht, daß etwas geschehen muß, weiß ja schon deshalb, wie es zu geschehen hat. Die 
•Aszese" wird deshalb immer auf psychologische Hilfe angewiesen sein und sie 
dankbar begrüßen, aber es muß die rechte sein. 

' Vgl. Daim aaO. und V. E. Frankl, Der unbewußte Gott, Amandus Edition, Wien, 1948. 




