Probleme des SelbstwertbewuBtseins
Von Hubert Thurn S.J., Minchen

Unter Selbstwert sei hier der Eigenwert der menschlichen Person verstanden. An-
stelle des Wortes ,Selbstwert“ liefle sich auch das andere gebrdnchlichere ,Wiirde*
verwenden. Jedoch haftet diesem Wort — namentlich innerhalb des charakterologi-
schen Denkens — cine Nebenbedeutung an, die hier nicht gemeint ist: die des Repra-
sentativen, der Darstellung, ja sogar der Pose, jedenfalls einer Beziechung nach auflen
bin, die im Zusammenhang unseres Themas keine Bedeutung hat.

Unsere Behauptung geht nun dahin, dafl jeder Mensch, der lebensfahig und lebens-
kréftig sein will oder sein soll, der sich zur Personlichkeit entfalten und als solche
wirken will, ein Bewufitsein seines Selbstwertes erwerben und besitzen mufl. Die
christliche Demut steht dieser Behauptung in keiner Weise entgegen. Das Selbstwert-
bewuftsein ist die Voraussetzung des Wohlbefindens, der Zufriedenheit und Aus-
geglichenheit, dariiber hinaus jeglichen kraftvollen Strebens, also auch des sittlichen
Strebens und des religidsen Schwungs. Ferner ist nur der iiber sich selbst beruhigte
und geklarte Mensch fihig, sich von seiner Umwelt abzusetzen und sich zu behaupten,
desgleichen in sie hineinzugehen und ihr zu dienen. Im Augenblick da der Mensch
kein Bewufitsein vom Werte seiner selbst besitzt, ist es um seine Existenz geschehen,
er wird resignieren, sich selbst aufgeben, verzweifeln — oder seine ganze Kraft in
der Suche nach einer Bestitigung seiner selbst aufgehen lassen, was ihn gemeinschafts-
siichtig und zugleich gemeinschaftsunfahig macht. Siichtig, insofern er unablissig
anderer bedarf, um sich bestétigen zu lassen, unfihig, insofern er auf sich selbst ge-
richtet und um sich selbst bemiiht bleibt. Aus all dem leuchtet klar hervor, von welcher
Bedeutung ein gesundes Selbstwertbewufitsein auch fiir das religiose Leben ist.

Die Probleme des Selbstwertes und des Selbstwertbewufltseins sind Fragen unserer
Zeit — insofern diese psychologischer Natur sind. Der Mensch der Gegenwart ist in
“seinem Selbstwertbewufitsein erschiittert, jedenfalls sehr anfillig, weitgehend resi-
gniert, unlustig, voller Schwierigkeiten, oft ausweglos. Seine reduzierten Krifte und
ein Ubermaf} an Verpilichtungen, ein unterentwickeltes oder gestortes Kraftpotential
und iibersteigerte Anforderungen haben einLebensgefiihl entwickelt, das als Angst in
irgendeiner Form: als Katastrophenahnung, Paranoia, Unrast, ,Siichtigkeit“, iiber-
milige Erregbarkeit, Unsicherheit, gesteigerter Rededrang usf. in Erscheinung trittl.

Die Uberforderungen eines meist seelenlosen Berufes, komplizierte Abhangig-
keiten des Zivilisationslebens und iiberméiflige Extraversion bis zum Ichverlust —
wiren als Ursachen besonders zu nennen.

Ein Einwand darf hier nicht iibergangen werden. Wenn man das Selbstwertbe-
wufltsein so sehr als Grundlage des inneren Wachsens und Reifens sowie der Be-
waltigung jeglicher Lebensaufgabe anspricht, setzt man sich damit nicht der Gefahr
aus falsch zu gehen? Ist nicht die Erzichung, die der Herr-Gott iibt, von Priifung,
Leid, Enttauschung, kurzum durch das Erfahren der Grenzen an allen Enden gekenn-

1 L. Szondi hat in seinem Werk ,Experimentelle Triebdiagnostik, H. Huber, Bern 1947,
den empirischen Beweis erbracht, dafl die Mehrzahl aller Menschen (60 Prozent) in stin-
diger Angst leben. Das Beobachtungsmaterial lieferten iiber 4000 Versuche.

T*



100 Hubert Thurn

zeichnet? Ist nicht sein Weg der Weg der Demiitigung und des Kreuzes? Ist nicht
andererseits ,Priffung” immer Schmilerung des Selbstwertes, Erschiitterung des Be-
wufdtseins, etwas zu konnen, fiir etwas da zu sein, eine unveriuflerliche Stelle einzu-
nehmen? Also wiirde — wenn das so ist — aller Fortschritt, alles menschliche und
religiose Wachsen und Reifen genau vom Gegenteil der Selbstwertbestitigung, vom
Versagen, von der Grenzerfahrung abhingig sein . ..

Der Einwurf ist berechtigt. Selbst im rein natiirlichen Bereich gibt es so etwas wie
Abhirtung — durch Versagen, Starkwerden — durch Erfahrung der Schwiiche, Rei-
fen — durch Widerstand, Irrtum, Enttiuschung, also Selbstwertbeeintrichtigung.
Erst recht kennt das religitse Leben die Gesetzmifigkeit des Wachsens aus Einbufle,
Desillusionierung, aus Erfahrungen der Schwiche und Schuld, also hochst gefdhrlicher
Klippen natiirlichen Schwungs, der Kraft aus Selbstwertbestatigung.

Wir anerkennen diese Zusammenhinge durchaus. Aber die Betonung des Selbst-
wertbewuBiseins ist dennoch berechtigt, die Forderung nach Bestitigung dennoch rich-
tig. Denn einmal gibt es eine Fruchtbarkeit dialektischer Art, des Wechsels und des
Widerspruchs von Anerkennung und Priifung, Geborgenheit und Ferne, Gliick und
Triibsal, Mut und Mutlosigkeit usf., zum anderen bleibt die Tatsache bestehen, daf
der véllig unbestitigte Mensch zugrunde gehen muf2. Neben und in den Priifungen
liegen Bestitigungsméglichkeiten eigener Art: Anerkenntnis des Fortschritts, des
Wertes der Lésung und Befreiung durch die Priifung, ferner Tapferkeit, Leistung.
Glaubensbewahrung usf. Phasen der Dunkelheit werden normalerweise abgeldst von
solchen des Lichtes, der Klarheit: der Weg erscheint hier sinnvoll oder wenigstens
sinnmdglich. Zudem ist Priifung selten gleichzusetzen mit vélliger Zerstorung des
Selbstwertbewuftseins oder absoluter Fragwiirdigkeit des Daseins. Der Mensch, der
sich vonder Priiffung distanziert — und dastut jeder einfach schondurchden zeitlichen
Abstand, den Freignisse und Erschiitterungen erlangen — erarbeitet allein oder mit
fremder Hilfe Sinnzusammenhange, die die Fragwiirdigkeiten relativieren oder kom-
pensieren.

Daf der véllig unbestitigte, also entmutigte Mensch der Verzweiflung, der Selbst-
aufgabe anheimfillt, mag er ein noch so religiéser Mensch sein, zeigt mit aller Deut-
lichkeit das Leben mancher Heiliger. Aus dem Leben des hl. Ignatius ist beispiels-
weise bekannt, daf er bei duflerster Buflanstrengung an einen Punkt kam, an dem
ihm das Leben verloren, alle Anstrengung sinnlos, sein Selbstwert vernichtet er-
schien. In diesem Augenblick kam der Versucher und bot ihm als Frlosung den Tod,
die Ausloschung des Lebens als Gnade an. Das Erschiitternde ist dies, dafl der Tod
anch dem Heiligen fiir kurze Zeit als einzig moglicher Abschluf eines Lebens er-
schien, das durch eine Kette schwerer Minderwertigkeitserfahrungen sinnlos ge-
worden, als wertlos erwiesen war. Damals fing ihn die Gnade auf. Gelinge es, den
seelischen Zustand der Begnadung in allen Einzelheiten in den Blidk zu bekommen,
wiirde sicherlich neben der Erfahrung der Barmherzigkeit Gottes das begliickende
Gefiihl der Bestitigung durch die Liebe als bedeutsamste Struktur des Erlebnisses
ansichtig werden.

Wir bestchen deshalb mit guten Griinden darauf, dafl die Selbstwertbestitigung
cine wesentliche, ja notwendige Voraussetzung des Lebens, des Bestehens seiner Auf-
gaben — auch im religidsen Bereich — ist. Daher ist es berechtigt, nach den Gefahren

2 Vgl. dazu: Peter Lippert, Aufstiege zum Ewigen, Freiburg 1939, S. 214 ff.



Probleme des Selbstwertbewufitseins 101

eines gesunden Selbstbewuftseins zu forschen und die Méglichkeiten einer Starkung
des Selbstwertes ins Auge zu fassen. Ferner hat es Sinn, die sogenannten ,Fern-
wirkungen® der Selbstbeeintrichtigungen zu wiirdigen, um vor diesen auf der Hut
sein zu kénnen.

Als besondere Gefahren des Selbstwertes und eines frohen Selbstbesitzes mochten
wir die Verwdhnung, die Verschiichterung, die Lieblosigkeit und die ungeschickte,
unreligise Analyse des Seelischen bezeichnen.

Als ,Uerwihnung”s sehen wir jede Art ibermifliger Sorge, iibermifigen Inter-
esses, damit in Zusammenhang stehend die Verweichlichung, an. Der Mensch wird
verwohnt durch eine dbermifige Riicksicht auf den Leib und seine Bediirfnisse. Ein
solches Verhalten geht meist bis in die frithe Kindheit zuriick. Einzige Kinder, krink-
liche Kinder, erste und letzte Kinder sind vielfach der Gegenstand iibermiaBiger leib-
licher Sorge. Die Folge ist ein Bewufltsein reduzierter Kraft, falscher Orientierung
iiber die Leistungsfahigkeit und Mangel an Leistungsfreude des Leibes. Da aber der
Leib aufs innigste Seele und Geist integriert, bedeutet die Schmalerung des leiblichen
Kraftbewufltseins und der Uberlegenheit eine Einbufle an Selbstwert iberhaupt.

Neben der Verwohnung des Leibes gibt es eine Verwohnung der Seele. Wir sehen
sie vor allem in iibermifiger Liebe gegeben — {ibrigens einer Liebe, die gut gemeint
ist, aber den Namen nicht verdient. Einem Menschen, der seelisch verwdohnt wird,
zollt man zu viel — meist auch unverdientes — Interesse, zu viel Aufmerksamkeit.
Er wird ,gehatschelt”, verzartelt. Die Folge ist Uberdruf}, Ubersattigung, Blasiert-
heit. Schlimmer noch ist der unberechtigte Machtanspruch an die Umgebung oder
ein WertbewuBtsein, das objektiv gar nicht gerechtfertigt ist und deshalb zu Zusam-
menstéfen mit der Umwelt fithrt. Das ungerechtfertigte und iibersteigerte Wertbe-
wufltsein schldgt meist in Minderwertigkeitsbewufitsein um.

Dem Leben und seinen Forderungen, den Auseinandersetzungen mit den Mit-
menschen, mit den Aufgaben fithlt sich der seelisch Verwdhnte infolge seiner Weich-
heit und Unselbstindigkeit nicht gewachsen. War doch Jahre hindurch fremde Ob-
sorge bemiiht, das Messen der Krifte mit den Widerstanden hintanzuhalten, die
Steine aus dem Weg zu raumen, eine Gewohnung an Unannehmlichkeiten und Ge-
fahren zu verhindern, die Einiibung der Selbstbehauptung, eine rechte Einschitzung
der Krifte und Gaben zu unterbinden, zu unterdriicken. Dem Verwohnten fehlt es
an Selbstsicherheit, die realitatsangepafit ist, an Situationsgefiihl und Kraftbewufit-
sein. Das alles ist gleichbedeutend mit einer Einbufle an Selbstwertbewufltsein.

Schlieflich gibt es eine Verwohnung und Verweichlichung im Bereich des Geistes.
Man wird da an Gewdhnungen denken, die die Bewiltigung sittlicher Aufgaben,
Selbstiiberwindung, Anpassung und Anstrengung vermieden haben. Ein Mensch,
dem der sittliche Kampf erspart blieb, der immerzu ,verstanden® wurde, von dem
aber nie gefordert wurde, der sich nie zu bewihren braudchte, ist schwadch, besitzt nur
ein diirftiges Erlebnismaterial und -potential, wenig Substanz. Mifit er sich mit re-
spektablen, charakterlichsauberen und strebsamen Mitmenschen — das Leben bietet
dazu genug Gelegenheit —, so werden nachdriickliche Minderwertigkeitsgefiihle die
Folge sein. Moralischer ,Katzenjammer®, driickende Gefithle der Schuld kénnen
aus moralischer Verweichlichung sehr leicht erwachsen. Sie driicken das Selbstgefiihl

3 Vgl. Federn-Meng, Die Psychohygiene, Hans Huber, Bern 1947, S. 181 ff.



102 Hubert Thurn

und zerstoren das Selbstwertbewufitsein, 13sen die Selbstachtung auf und bereiten
Schlimmeres vor — vorausgesetzt, dafl dufere Schwierigkeiten hinzutreten —: eine
Art Zusammenbrudh, Selbstaufgabe.

Verwéhnung bedeutet demnach eine grofie Gefahr fiir den Selbstwert. Ist diese
Gefahr bei ,normalen“ Kindern, Jugendlichen, Erwachsenen schon nicht gering, so
ist sie erst recht bei schwichlichen, kirperlich-leidenden, aus irgendwelchen Griinden
benachteiligten Menschen zu beachten. Solchen Menschen gegeniiber scheint es ja
geboten, besondere Riicksicht und Aufmerksamkeit zu zeigen. Liebevolle Riicksicht
sollte aber nie Verwihnung werden, Forderungen, die gestellt werden miissen, nie
einfachhin fallen gelassen werden. Anpassung an Leistungs- und Fassungsvermdgen
wire der rechte Weg.

Als weitere Gefahr fir den Selbstwert und das Selbstbewufitsein wire die Uer-
schiichterung zu nennen. Auch hier konnen die drei Strukturbereiche wieder zum
Ausgangspunkt der Uberlegung genommen werden. Verschiichterung vom Leib her
verursachen Vernachldssigung oder ungeschickte Anleitung von seiten der Erzieher,
ferner iiberhohe Forderungen und Spott bei kérperlichen Leistungen, Kraftproben
usf. Der kérperlich gewandte, sportliebende und -fahige Mensch besitzt eine ausge-
zeichnete Ausgangsstellung fiir die Entwicklung echter Kraftgefiihle und eines natiir-
lichen Bedeutungsbewufitseins. Zugegeben, daf} erleicht ein Selbstbewufitsein erwirbt,
das mit seinem seelisch-geistigen Vermégen und den Leistungen nicht harmoniert.
Tatsichlich ist die Gefahr jedoch geringer als es zunédchst scheint. Menschen, die schon
Minderwertigkeitsgefithle im Bereich geistiger Begabung oder seelischer Kontakt-
findung erworben haben, neigen gelegentlich zu unechter Kompensation, also zu
einem Ersatz ausstehender Bestatigungen mittels korperlicher Leistungen.

Seelische Verschiichterung ist wahl im allgemeinen in einem Mangel an Liebe,
Verstindnis, Interesse und Wertschitzung von seiten der Umwelt, der Eltern und
Erzieher begriindet. Die Folge sind Minderwertigkeitsgefiihle, die vor allem die
Kontakifihigkeit nachteilig beeinflussen. Mutlosigkeit und eine Verkiimmerung des
Gefiihls- und Gemiitsausdrucks erschweren den Umgang mit den Mitmenschen. Der
seelisch Verschiichterte ist der sozial gehemmte Mensch. Er ist in der Gemeinschaft
und anderen Menschen gegeniiber gedanklich gehemmt, er kann das rechte Wort zur
rechten Zeit nicht finden, kann sich nicht entschlieflen und getraut sich nicht einen
Menschen zu erobern oder zu besitzen. Vereinsamung ist daher sehr leicht das Los
des seelisch Verschiichterten. Im Zusammenhang damit stehen sehr hiufig Triebver-
dringungen und -unstimmigkeiten. Eine Fernwirkung der Verschiichterung kann das
Unvermagen sein, im Bereich des sexuellen Triebs Ordnung zu schaffen. Der Zugang
zum anderen Menschen als Gegenstand der Liebe oder Ursache der Hilfe ist ja ver-
sperrt4.

Verschiichterung im Bereich des Geistes ist mit Miflerfolgen im Beruf, in der
Schule, bei sittlichen Forderungen sehr leicht gegeben. Freilich ist hier eine mehr
oder weniger grofle Widerstandsfihigkeit von Bedeutung. Es gibt Charaktere, bei
denen der Miflerfolg die Krifte steigert. Andere erlahmen sehr bald. Uns interes-
sieren vor allem die sowohl beim Unterricht wie auch bei geistlicher Unterweisung
so naheliegenden und doch so verhdngnisvollen iiberhéhten, unangepafiten oder un-

4 Aufschluflireich: A. Maeder, Die Richtung im Seelenleben. Rascher, Ziirich, 1928.



Probleme des Selbstwertbewuftseins 103

klugen Forderungen, die zu schweren Minderwertigkeitsgefiihlen, ja zu Selbstver-
achtung Anlafl werden kénnen. Noch schlimmer ist die Stérung der Charakterent-
wicklung. Der iiberforderte Mensch wird mutlos und apathisch, stellt damit aber
auch die Versuche der Uberwindung und Bewiltigung ein. Eine verniinftige An-
gleichung an die Leistungsfihigkeit ist die beste Voraussetzung sittlicher Anstren-
gungen. Im Gbrigen gilt fiir die Erzichung, der Entmutigung vorzubeugen durch Hin-
weise auf die Schwierigkeiten, die dem Erfolg entgegenstehen, auf die Geduld, auf
die Bedeutung des guten Willens. Neben der Betonung dieser Hilfen wiren Anlei-
tungen praktischer Art wichtig. Konkrete Vorschlige fiir bestimmte Situationen und
Umsténde, fiir verschiedene Charaktere und individuelle Eigenarten konnten gute
Dienste tun. In diesem Zusammenhang wire es auch einmal wichtig, der rechten
Erziehung zum Gehorsam, vor allem in Frauenorden, nachzugehen. Bei aller Be-
tonung der Unterordnung kidme es hier darauf an, den Untergebenen immer in sei-
ner unantastbaren menschlichen Wiirde zu achten, ihm ein Feld eigenstandiger Be-
tatigung und Verantwortung einzurdumen, die ihn seinen Eigenwert erleben lassen.

Die Lieblosigkeit nannten wir als weitere Quelle der Selbstbecintrachtigung®. Da-
bei ist zunichst an die Kindheit und Jugendzeit zu denken. Sowohl das Kind wie
auch der Jugendliche bediirfen der Liebe wie die Pflanze der Sonne. Diese Liebe
sollte vorbehaltlos sein, d. h. weder von aufleren Umstinden wie Schonheit, Bequem-
lichkeit usf., noch von inneren: Begabung und charakterlichen Eigenarten abhingig
gemacht werden. Sie sollte weder Uberschwang, Weichlichkeit sein, noch nach blofler
Gerechtigkeit abgemessen werden.

Lieblosigkeit bringt eine eigene innere Leere mit sich. Kilte und Heimatlosigkeit
sind hier die Voraussetzung einer Traurigkeit, unter deren Eindruck der Ungeliebte
sagen konnte: ,Ich weifl nicht, wohin ich gehore.“ Durch die Lieblosigkeit wird die
Bestitigung, das schlichte Wissen um den Wert, der man ist, um den Ort, an dem
man steht, um die Menschen, denen man etwas bedeutet, verhindert.

Mag die Lieblosigkeit, die in der Kindheit und Jugendzeit erfahren wird, Traurig-
keit, Bitterkeit, Leere usf. mit sich bringen und darin eine driickende Last bedeuten,
die fehlende Erfahrung einer Bestatigung seiner selbst durch die Liebe in reiferen
und reifen Jahren ist gefahrlicher, weil sie ein quélendes Ungeniigen mit sich bringt,
das die Berufsleistung fragwiirdig, die Vollendung und Ausreifung der Person zur
Personlichkeit schwierig gestaltet.

Die (unfreiwillige) Ehelosigkeit stellt — wenn die Ehe als echte Liebesgemeinschaft
gesechen wird — unter dieser Riicksicht ein besonders schwieriges Problem, eine
nicht leicht zu 16sende Aufgabe dar.

Der Egoismus in allen Formen: einer Uberempfindlichkeit, eines iiberstarken Ehr-
geizes, eines Geltungsdranges oder eines Versinkens in vordergriindige Geniisse,
ferner einer iiberstarken Introspektion, der Herrschsucht, des Zwanges, der Habgier,
schliefilich Einsamkeit und Unfruchtbarkeit, die Identifikation mit Beruf und Stand
kénnen Folgen des Unbestitigtseins in der Liebe sein,

Der sichere Weg, der an diesen Gefahren und Abgriinden vorbeifihrt, ist die
Liebe, die der erste Johannesbrief predigt, die Liebe zu den Menschen, die Gottes-

¢ Wilfried Daim, Umwertung der Psychoanalyse, Herold-Verlag, Wien 1951, besonders
lesenswert wegen der mafivollen, kritischen Haltung.



104 Hubert Thurn

liebe ist. Diese Liebe ist Sorge fiir andere, herzliches Anteilnehmen und frenndliches
‘Wohltun: der Sprung iiber den Schatten. Dieser Liebe erwichst die erldsende Kraft
der Befreiung von sich selbst, eines hohen Sinnes und einer tief erfahrenen Freude.
Mag die cheliche Liebe, die totale Bejahung des Menschen, der einfachere Weg der
Selbstfindung, des Mutes zu sich selbst, der Bestitigung seiner selbst sein — die herz-
liche, wohltuende Agape ist der feinere, wenn auch opferreichere.

Als letzte Gefahr fiir den Selbstwert wurde die Analyse in unreligiéser Form ge-
nannts. Wir verstehen darunter eine psychologische Sektion, der die religiose Weihe
und Heiligung fehlt. Damit soll zunichst gesagt sein, dafl die ,Analyse” schlechthin
der sakramentalen Beicht unterlegen ist, insofern diese von Gott selbst antorisiert
und durch die kirchliche Gemeinschaft geschiitzt ist. Es soll aber weiterhin daranf
hingewiesen werden, daf es eine psychologische Analyse gibt, die von der Religio-
sitat getragen wird, in der der Analytiker sich seiner Verantwortung vor Gott be-
wullt ist, kein ,Psendoprophetentum® ausiibt (I. Caruso) und sich nicht einer Doktrin
verschreibt, die er mit Glaubensinbrunst nmfafit — obwohl sie Menschenwerk ist.

Konfrontieren wir doch die sakramentale Beicht mit der psychologisch-therapeu-
tischen, um zu zeigen, was abgelehnt und warum es verneint wird.

In der sakramentalen Beicht findet eine ,Entkleidung® und eine Desillusionierung
statt. Die Desillusionierung wird mit der Gewissenserforschung vollzogen, in der
das Bése ansichtig gemacht und in Worte gefafit wird. Reue und Vorsatz, die beiden
anderen vorbereitenden Teile, gehdren diesem Vorgang wenigstens zum Teil an, da
sie das Irrige und Schuldhafte voraussetzen, also die Einsicht in die Wahrheit, je-
doch sind sie mehr als das, weil sie in die Zukunft weisen, ,Katharsis“ bedeuten.

Die ,Entkleidung® ereignet sich vor einem Menschen an Gottes Statt. Dieser
Mensch ist ganz Auftrag, Sendung — so sehr, dafl er reines Instrument, Werkzeug
in den Hinden Gottes ist. Die ,Entkleidung“, Enthiillang durch die Beicht der Siin-
den, das Bekenntnis, ist demnach kultischer Art, d. h. Gottesdienst, Anerkennung
seiner Souverinitit. Die Entbloflung ist geheiligt durch Gottes Wille.

Da sie das ist, ist sie geschiitzt, eingehegt, jeder Profanierung und der Profanitit
entzogen. Die kirchliche Gemeinschaft hat im Hinblick auf diese Zusammenhinge
im kirchlichen Gesetzbuch Sanktionen geschaffen, die im Dienst des gdttlichen Wil-
lens, im Dienst des Kultes stehen. Schwerste Strafen werden dem angedroht, der es
wagen sollte, Kult und Gottesdienst zu miflbrauchen, sich selbst dorthin zu stellen,
wo allein Gottes Stelle ist.

Absolute Verschwiegenheit ist diesem Sakrament wesentlich. Vergessenheit und
Anonymitat ist meist seine beruhigende Kraft. Der Desillusionierung und Entklei-
dung folgt eine Sanierung ,ex integro®“. Da sie vor Gott und durch Gott geschehen,
verbleibt der Mensch nicht in der bodenlosen Tiefe seiner Schwiiche und Gemeinheit.
Gott hebt ihn anf: dem Vernichtetsein folgt eine ,neue Schépfung®, der Entkleidung
das ,Anzichen Jesn Christi“, der ,Inflation“ (= Auffilllung des Bewufitseins mit
Schuld) die ,Deflation®, Entlastung und innere Freiheit.

In alledem wirkt die sakramentale Beicht stirkend, trostend, erhebend, voraus-
gesetzt, dafl Glaube und Hoffnung dem Menschen vollziehbare Wirklichkeiten sind.

8 Vgl.: Viktor E. Frankl, Homo patiens, Deuticke, Wien, 1950. — H. Miiller-Ekhard, Das
Erscheinen der Psychose, In der Ztschr. ,Psyche” 1950, 8. Heft.



Probleme des Selbstwertbewuftseins 105

In alledem hebt die Beicht das Selbstbewuftsein, stirkt das Selbstvertrauen, tiber-
zeugt vom Selbstwert — der im besonderen von der Liebe Gottes bezeugt wird.

Und nun die analytische Beicht — es sei noch einmal betont — in ihrer unreligidsen
Form. Audh sie ist Entkleidung, Desillusionierung, Bekenntnis. Aber sie geschieht -
vor einem Menschen, der nicht an Gottes Statt dasteht, der nicht gerufen, nicht ge-
weiht ist. Sdhe er seine Aufgabe von Gott gegeben als Hilfeleistung in menschlicher
Not, so wire auch dann nicht die sakramentale Heiligung gegeben — aber es ware
Gottesdienst (im weiteren Sinn!), was geschihe, Liebesdienst, der je schwerer um
so gréfRer genannt werden miifite. Die analytische Enthiillung, die ,seelische” Nackt-
heit ist jedoch in keinem Fall eine kultische, das zu betonen scheint uns von ent-
scheidender Wichtigkeit. Es fehlt ihr von daher die Wiirde des eigentlichen Gottes-
dienstes. Darin wird sie also allezeit himmelweit entfernt sein vom Sakrament.

Der analytische Raum ist — wenn nicht von Gott geheiligt und von der Gemein-
schaft als solcher anerkannt und geschiitzt — wahrhaft ,rechtloser Raum“?. Kein
Gesetz garantiert die Unverletzlichkeit des wehrlosen Anklagers, der zugleich
Angeklagter ist. Der Analytiker vermag —— um nur ein Beispiel zu nennen —
jederzeit gerauschlos durch die Notausgange des , Widerstandes® und der ,nega-
tiven Ubertragung“, der Beschuldigungen einer mangelnden Bereitschaft, zu ver-
schwinden, sollten Entkleidung, Untersuchung, Diagnose und Therapie nicht den
gewiinschten Erfolg gehabt haben. Schutzlos dem Zwang eines Systems, eines Men-
schen ausgeliefert, der Repressalie des ,schon Gesagten® itberantwortet, der Infla-
tion gefdhrlicher und gefdhrlichster Bewufitseinsinhalte preisgegeben, mag er sehen,
wie er zurecht kommt. Im analytischen Raum begibt sich der Mensch jeglicher Sicher-
heit, wird zum Spielball von Michten, von deren Existenz er keine Ahnung hatte
— wir figen wieder hinzu, vorausgesetzt, dafl die Analyse im unreligiésen Raum
steht, dafl der Analytiker nicht im Dienst Gottes steht und sich daher nicht durch ein
ungeschriebenes Gesetz gebunden weifl.

Die unreligiése Analyse des Seelischen ist demnach Auslieferung an anonyme
Maichte. Von einer ,Sanierung® kann keine Rede sein, da keine Ausséhnung reli-
gidser Art erfolgt. Analyse im unreligiésen Raum zeigt die Wunden, aber behandelt
sie nicht.

Fir den Selbstwert stellt sie deshalb eine grofle Gefahr dar. Unter schweren
Erschiitterungen erfihrt der Mensch seine Erbarmlichkeit, seine Grenzen. Daher
findet man bei so manchen analysierten Menschen als typische Reaktion: Leere, Re-
signation, Kilte und Teilnahmslosigkeit oder Erregbarkeit und Reizbarkeit.

Das Grundgesetz des christlichen Glaubenslebens, dafl nicht Gott allein im Men-
schen wirkt, sondern der Mensch mitzuwirken hat, ist allgemein bekannt. Aber
schwierig erscheint die Art und Weise, wie dies zu geschechen hat. Nicht jeder, der
sieht, daf} etwas geschehen muf}, wei ja schon deshalb, wie es zu geschehen hat. Die
»Aszese“ wird deshalb immer auf psychologische Hilfe angewiesen sein und sie
dankbar begriifien, aber es mufl die rechte sein.

7 Vgl. Daim aa0. und V. E. Frankl, Der unbewufite Gott, Amandus Edition, Wien, 1948.





