Geistige Kommunion

Sinn und Praxis der communio spiritualis und ihre Bedeutung fiir unsere Zeit
Von Univ.-Prof. Dr. Johann Auer, Bonn

Immer wieder, wenn wir riickschauend uns Rechenschaft geben, ob wir den rechten
Weg zu unserem klar erkannten, einfachen Ziel gegangen, ob wir unsere Lebens-
aufgabe bisher richtig erfaflt und erfilllt haben, miissen wir erkennen, daf vieles
mangelhaft gewesen ist. Den Grund fiir diese Méngel aber kénnen wir oft darin
finden, da wir unsere Aufgabe zu einfach aufgefafit, dafl wir die Mannigfaltigkeit
des Lebens zu wenig ernst genommen, dafl wir iibersehen haben, dafl wir selber
nicht einfache Wesen sind, sondern an vielen Seinsbereichen verpflichtenden Anteil
haben. Die Einfachheit kann nicht am Anfang unseres Lebens als Prinzip stehen,
sondern wird mit Gottes Gnade vielmehr erst am Ende unseres Lebens als Frucht
unserer Treue zur Mannigfaltigkeit des Lebens und unserer Lebensaufgabe stehen
kénnen.

Diese Erkenntnis drangt sich uns ganz besonders im praktischen, religiosen Leben
auf, wenn wir auf ein Stiick unseres cigenen Lebens mit seinen positiven und nega-
tiven Erfahrungen zuriickschauen, oder wenn wir ein Stiick der Frommigkeits-
geschichte unserer heiligen Kirche betrachten. Die grofien Spannungen des mensch-
lichen Lebens, der konkreten Existenz des lebendigen Menschen, werden hier deut-
Yich spiirbar: die Spannung zwischen Fleisch und Geist (Mt 26, 411), zuflerer Tat
und innerer Gesinnung (Is 29, 132); die Spannung zwischen eigener sittlicher Tat und
religiéser Hingegebenheit, eigenem Leistungswillen (Mt 11,123) und der Bereit-
schaft, alles nur als Gnade zu empfangen (1 Kor 4, 74); die Spannung zwischen der
Sorge um das eigene, individuelle Heil und um die Gemeinschaft, in der allein unser
Heil gesichert ist, zwischen Selbstbewahrung (Mt 7, 55) und Selbsthingabe fiir die
anderen (Jo 15, 13; 12, 248), mit deren Heil unser eigenes Heil steht oder fallt. Nur
im Durchtragen dieser Spannungen entfaltet sich die konkrete Wirklichkeit und
der Reichtum unseres religiosen Lebens.

Nur von der Spannung zwischen auflen und innen, Leib und Geist, und von dieser
Spannung nur in dem kleinen Bereich unserer Eucharistiefrommigkeit soll hier die
Rede sein, wenn wir Sinn und Bedeutung der geistigen Kommunion neben der
sakramentalen Kommunion untersuchen. :

1. Die Fragestellung
Zunichst wird vielleicht manchem Leser die Fragestellung verdichtig oder falsch

! Der Geist ist zwar willig, aber das Fleisch ist schwach.

2 Weil dieses Volk nur mit seinem Munde mir naht und nur mit seinen Lippen mich ehrt,
sein Herz aber von mir fernhilt und seine Furcht vor mir nur angelerntes Menschengebot
ist... vgl. Mt 15, 8. )

3 ... das Himmelreich leidet Gewalt, und die Gewalt gebranchen, reifien es an sich,

4 Was hast Du, das Du nicht empfangen hittest? Hast Du es aber empfangen, was riihmst
Du Didh, als hittest Du es nicht empfangen?

$ Du Heuchler, zieh zuerst den Balken aus Deinem Auge; dann magst Du sehen, wie Du
den Splitter aus dem Auge Deines Bruders ziehst,

¢ Eine grofere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt fiir seine Freunde . .. Wenn
das Weizenkorn nicht in die Erde fillt und stirbt, bleibt es fiir sich allein. .

8



114 Johann Auer

erscheinen. Nicht um cine Spannung geht es hier, wird er sagen; hier liegt eine wert-
volle Entwidklung vor: etwas Halbes ist iiberwunden und etwas Ganzes ist wieder-
gefunden worden. Unsere Viter haben noch aus einer unseligen (jansenistischen)
Tradition heraus bei der heiligen Messe ihre Privatandacht verrichtet und zur hei-
ligen Kommunion geistige Akte des Verlangens erweckt. Seit dem Kommuniondekret
des frommen Papstes Pius X. und besonders seit dem Aufblithen der liturgischen
Bewegung nach dem ersten Weltkrieg ist etwas Neues geworden. Wir feiern die
heilige Messe wieder oder wollen sie wenigstens feiern, wie sie die ersten Christen
gefeiert haben, indem wir am Opfer leibhaftig teilnehmen, indem wir auch das
Opfermahl sakramental wirklich empfangen. Fiir uns ist das Mefopfer wieder ein
festliches Tun, das wir mit Leib und Seele vollzichen, nicht bloB Sache des Geistes
und Herzens, die meist individualistisch bleiben wird. Die Kirche selbst fafit diese
Entwicklung so auf. So hat z.B. noch der Catechismus Romanus und im Anschlufl
daran der alte Canisi und die Bearbeitung durch Jos. Deharbe?, das Religionsbuch
unserer Eltern, einen eigenen Passus iiber die , geistliche“ (so hat man das spiritualis
tibersetzt; heute wird es meist mit ,geistig“ wiedergegeben) Kommunion enthalten,
wihrend der , Allgemeine Katholische Katechismus, vorgeschricben von den Bischofen
Deutschlands“, und ebenso der ,Katechismus fiir den Gebrauch der Didzesen Frank-
reichs seit dem ersten Weltkrieg die geistige Kommunion iiberhaupt nicht mehr er-
wihnt. — In gleicher Weise bringt das ,Katholische Gebetbuch® (MeRbuch) von
Chr. Moufang8, ein Vorldufer unseres Schott, noch eine genaue Anleitung fiir die
geistige Kommunion, wihrend das Schott-Meflbuch lediglich bei den gleichbleiben-
den Teilen der heiligen Messe in einer Fufinote schreibt: , Wer nicht wirklich kom-
muniziert, moge es wenigstens geistigerweise tun“ und dafiir ein Gebetlein mit
fiinf Zeilen anfiigt. Der grofe Kommunionanhang erwihnt die geistige Kommunion
nicht mehr. — Das nene Kirchenrecht? schreibt ebenfalls: ,Die Gliubigen sollen dazu
aufgefordert werden, nicht nur mit geistigem Verlangen, sondern auch durdh den
sakramentalen Empfang der heiligen Eucharistic zu kommunizieren®, am Opfer
teilzunehmen.

Ganz gewifl freuen wir uns alle iiber die eucharistische Bewegung seit Pius X. Mit
stolzem Dank gegen Gott weisen wir auf unsere jungen, katholischen Familien hin,
die aus dieser liturgischen und eucharistischen Erzichung der Kirche gewachsen sind.

Was ernste Bedenken in uns wachruft, ist nur das Abwerten oder Totschweigen
der geistigen Kommunion neben der sakramentalen, und mit Freude stellen wir
wiederum fest, dafl die offiziellen kirchlichen Biicher wie der Catechismus Romanus
und der Codex die geistige Kommunion neben der sakramentalen nach dem Vorbild
des Tridentinums stehen lassen. (Vielleicht 148t sich das Totschweigen durch die
Katechismen und die neuen Mefbiicher weniger grundsitzlich als vielmehr pid-
agogisch, zur Geltendmachung der pianischen Eucharisticbewegung, erkliren.) Ja,

7 Kath. Katechismus, Regensburg 1870: Bei der Kommunion kommuniziere wenigstens
geistigerweise, d. h. erwedke ein inbriinstiges Verlangen, dich mit dem Herrn im Sakrament
der Liebe zu vereinigen. — In seiner Erklirung, Paderborn 1877 (2. Aufl.) 11 488, bringt
Deharbe eine eindringliche Empfehlung dafiir.

8 7. Auflage, Mainz 1867, S. 108
2 Codex JC cn 863. Der Passus entstammt dem Tridentinum sess. XXII de sacrificio
missae c. 6. — Ebenso Enc. Mediator Dei, Herdertext 1948, n. 118.



Geistige Kommunion 115

die Enzyklika Mediator Dei schreibt bereits wieder: ,Es ist der dringende Wunsch
der Kirche, dafl die Christen, besonders wenn sie nichtleicht das eucharistische Mahl in
Wirklichkeit empfangen kénnen, es wenigstens durch Verlangen (votis) empfangen.“%
Darum ist es auch fiir uns an der Zeit, daf wir uns wieder auf den wahren Sinn und
die wirkliche Bedeutung der geistigen Kommunion besinnen, damit nicht ein Tot-
schweigen einer Sache, die fiir die Ganzheit unseres christlichen Glaubens wesenhaft
ist, auch noch den verkiindigten und geiibten Wirklichkeiten der sakramentalen
Kommunion schade.

Suchen wir darum das Wesen der sakramentalen Kommunion aus der Heiligen
Schrift und der Geschichte der kirchlichen Fucharistiefrommigkeit wieder etwas tie-
fer zu erfassen, um so auch den Sinn und das Wesen der geistigen Kommunion bes-
ser zu verstehen und daraus schlieflich auch die rechte Praxis der geistigen Kom-
munion neu zu gewinnen.

11. Uom Sinn der sakramentalen Kommunion

Die heilige Eucharistie ist das grofite Sakrament des Neuen Bundes, weil sie durch
das ganze Leben hindurch tagtiglich empfangen werden kann und zugleich als
Sakrament in vollkommenster Weise und als Opfer und anbetungswiirdigstes Gut
in einmaliger Weise das vollbringt, was {iberhaupt ein Sakrament des Neuen
Bundes vollbringen will und kann: sie verbindet den ganzen Menschen mit Leib
und Seele und in seiner einmalig personalen Tiefe mit Gott, der in Christus mensch-
liches Fleisch und Blut angenommen hat und unser Opferlamm fir unsere Sinden
geworden ist. Wie das in seiner urspriinglichen Gréfe und Ganzheit zu verstehen
ist, konnen wir der Heiligen Schrift selbst entnehmen.

Da spricht Jesus in seiner Verheiflungsrede davon, dafl die heilige Eucharistie
»~das wahre Himmelsbrot, das Gottesbrot sei, das vom Himmel herabkommt und
der Welt das Leben spendet® (Jo 6, 33). ,Eure Viter haben in der Wiiste das Manna
gegessen und sind gestorben. Dies ist das Brot, das vom Himmel kommt, damit der,
der davon ifit, nicht sterbe (ebd. 49f). Mein Fleisch ist eine wahre Speise und mein
Blut ist ein wahrer Trank“ (ebd. 55). Deutlich wird hier mit der Rede von Manna
und Brot, von Speise und Trank, die heilige Eucharistie als Mittel zur Erhaltung
und Entfaltung des ,ewigen®, himmlischen, neuen Lebens gekennzeichnet, zu dem
der Mensch in der heiligen Taufe ,von oben her geboren worden ist* (Jo 3, 3, 5).
Wir kénnten diese Betrachtungsweise der heiligen Eucharistie die naturhafte, sach-
liche nennen. Daneben tritt im Einsetzungsbericht bei den Synoptikern und bei Paulus
(Mt 26, 26—29; Mk 14, 22—25; Lk 22, 15—20; 1 Kor 11, 23—25) ein ganz anderes
Bild als Deutung der heiligen Eucharistie, das vom alttestamentlichen Paschamahl
genommen ist: Es geht nicht um eine Speise und um die Entfaltung der ,naturhaften“
Existenz des Menschen; es geht um ein Opfermahl, dessen Sinn nicht Speise, sondern
die Teilhabe am Opfer selbst ist. ,So oft ihr dieses Brot efit und den Kelch trinkt,
sollt ihr (wie ein Herold das gegenwirtige Ereignis des Todes) den Tod des Herrn
verkiindigen, bis er wiederkommt® (1 Kor 11, 26). ,Nehmt hin und esset, das ist mein
Opferleib (das Paschaopfermah! des Neuen Bundes)“. Es geht hier also um die sitt-
lich-religiése Existenz des Menschen: um die Befreiung aus dem Agypten der Knecht-

o2 Herdertext 1948 n. 116.



116 Johann Auer

schaft der Siinde, um die Heimfithrung in das Land der Verheiflung, wo Gott inmit-
ten seines Volkes wohnt, um Erlésung und Heiligung, und zwar fiir alle Menschen
aller Zeiten; es geht um die durch die Geschichte gehende Gestalt des christlichen
Heiles. Wir kinnten diese Betrachtungsweise der heiligen Eucharistie die heils-
geschichtliche nennen.

Daneben ist bei Johannes wenigstens deutlich avsgesprochen, dafl dieses Mahl
aber auch die leibhaftige Begegnung mit dem personlichen Christus ist: ,,/ck bin das
Brot des Lebens (Jo 6, 35,48) ... Wer mein Fleisch ifit und mein Blut trinkt, der
bleibt in mir und ich in ikm. Wie mich der lebendige Vater gesandt hat und ich
durch den Vater lebe, so wird auch der, der mich ifit, durch mich leben® (ebd. 56 f),
so spricht Christus selbst. Hier ist das Innerste des Menschen, seine cinmalige, per-
sonale Existenz aufgerufen. Was bei den Synoptikern in der Nachfolge Christi im
Kreuztragen (Mt 10, 38; 16,24; Mk 8, 84; Lk 9, 23; 14, 27), was bei Paulus in seiner
groflen Christusmystik (Christo in Tod und Auferstehung gleichgestaltet: Phil 3, 10 f;
Rom 6,2; Eph 2, 5f. ,Nicht ich lebe, Christus lebt in mir“ Gal 2, 20) uns entgegen-
tritt, das wird in der heiligen Eucharistie sakramental-reale Wirklichkeit: Christus,
der Gott-mensch und das menschliche Ich in derselben Gemeinschaft und personalen
Zuordnung zueinander, in der Christus der Gottmensch und sein Vater im Himmel
selber stehen (Jo 6, 57; 17, 21, 23). Wir diirfen diese Betrachtungsweise der heiligen
Eucharistie wohl die personal-mystische nennen.

Entscheidend ist nun, dafl zum ganzheitlichen Verstindnis der heiligen Eucharistie
alle drei Betrachtungsweisen zusammengehéren und daf alle drei Betrachtungs-
weisen noch aus der biblischen Vorstellung vom Heil, das dem Gottesvolk als gan-
zem, nicht dem ,einzelnen® in seiner splendid isolation gehértl?, verstanden werden
miissen. Darnm blieben auch in der Folgezeit die beiden ersten Betrachtungsweisen
vorherrschend, im wesentlichen bis ins 12, Jahrhundert. Die personale Betrachtungs-
weise im individualistischen Sinn war unbekannt. Wenn darum, die Viterzeit zu-
sammenfassend, Johannes von Damaskus (f 749)11, wenn Hugo von St. Victor am
Anfang der Scholastik (T 1141)12, ja wenn selbst Thomas von Aquin (1 1274)18 die
hervorragende Stellung der heiligen Eucharistie darstellen wollen, weisen sie anf
das Opfer Christi und nnsere Teilhabe am Opfermahl hin. So kann P. Browe!4 von
dieser Zeit schreiben: ,Den Ausdruck »Christus empfangen« gebraucht man nur ge-
legentlich einmal, d. h. man sah die Sache, die Speise, nicht die Person, die sich mit-
darbot. Deshalb sprach man im Abendland, von ganz seltenen Ausnahmen abgesehen,
nicht von dem Kénig, dem man entgegengeht, nicht von dem Gast, der in die Seele
kommt. Deshalb verrichtete man keine besonderen Gebete zu ihm, sondern bringt
nur ehrfirchtigen Glauben an das Geheimnis und Hunger nach der géttlichen Speise
mit. Darum wurde auch die Person Christi nicht, wie spiter, direkt angeredet und
begriifit, sondern alle Aufmerksamkeit richtete sich auf die Darstellung des Opfer-
todes und auf sein Fleisch und Blut, die er als Opferspeise bot.“ Die Kommunion-

16 Der einzelne ist als Glied des Gottesvolkes gesehen: vgl. Mt 5,23; 1 Kor 11, 21, 35

1 De fide orth. IV ¢ 13, PG 94, 1144.

12 De sacramentis Il p 8 ¢ 1.

13 Summa theol. III q 80 a 1.

14 Die Kommunionandacht im Altertum und Mittelalter, Jahrb. f. Lit. 13 (1933), S. 45—64,
bes. 51.



Geistige Kommunion 117

frommigkeit war ,ganz um das gemeinsame Opfer und Opfermahl herumgelagert®.
Erst im 12. Jahrhundert beginnt im Abendland eine nene Kommunionfrommigkeit.
Sie nimmt ihren Ausgang wohl in der Schule des Anselm von Laon (F 1117)15, der
aufbauend auf der neuen Rechtfertigungslehre des Anselm von Canterbury (T 1109)
ein mehr personalistisch-individualistisches Moment in die Sakramententheologie
hineintrigt, der theologisch kiar die Gegenwart des ganzen (eben personalen) Chri-
stus unter jeder Gestalt herausstellt, dafiir aber auch die Begegnung eines jeden
einzelnen Kommunikanten mit dem ganzen Christus betont. Bernhard von Clairvaunx
(t 11583) gibt dieser Lehre noch den neuen Frommigkeitscharakter, besonders aus
seiner Brautmystik des Hohen Liedes. Bonaventura (T 1274)!¢ und besonders die
Mystiker des 14. Jahrhunderts wie etwa Heinrich Seuse (T 1366)!7 sehen in der hei-
ligen Euncharistie vorwiegend die personliche Begegnung mit dem persénlichen Chri-
stus als Gast und Briutigam der Seele. Die Renaissance und die Folgezeit bringen
noch einen menschlich egozentrischen Zug in diese individualistische Frommigkeit.
So werden die drei Vorbereitungsfragen, die sich sachlich schon bei Bonaventura
finden, dort aber noch um das Geheimnis des gottlichen Seelenbriutigams kreisen,
punmehr in die uns geliufige Form gebracht. Man geht ans vom eigenen Ich (wer
kommt zu mir), um dann iiber Glauben und Demut und Reue (zo wem kommt Chri-
stus) allmihlich frei zu werden zu einer Liebe (warum kommt Christus zu mir), die
auch vom eigenen Ich frei machen will fiirr Christus und Gott. Der Gedanke von der
himmlischen Speise fiir das iibernatiirliche Leben und der Gedanke von der Teilhabe
am Erlésungsopfer Jesu Christi ist ganz verlorengegangen und selbst die liturgische
Bewegung hat, wie es scheint, den Kommunionempfang noch nicht ganz aus seiner in-
dividualistischen, personalistischen Einengung befreien kénnen. Diese individoa-
listische Vereinseitigung ist wohl auch ein Hauoptgrund dafiir geworden, dafl bei
Wiederentdeckung der sakramentalen Kommunion die geistige Kommunion so ganz
fallen gelassen wurde, — Wenden wir uns, um das zo verstehen, der Betrachtung
der geistigen Kommnnion zu.

I11. Uom Sinn der geistigen Kommunion

Wie bei der sakramentalen Kommunion miissen wir auch hier aus der Theologie-
geschichte der Kirche die verschiedenen Bedentungen aunfzeigen, die der Ansdruck
~geistige Kommunion® schon gehabt hat, um so den eingeengten Bedeutungssinn
herausstellen zu konnen, den er in unserer Zeit hat, und die wesentliche Bedentung
wieder zu gewinnen.

Beginnen wir bei den afrikanischen Theologen Tertullian (1 nach 220) und Cyprian

18 Vgl. hierzu Jos. Geiselmann, Zur Eucharistielehre der Friihscholastik, Theol. Revue 29
(1930) 1-12, bes. Sp. 7; ders., Die Eudaristielehre der Vorscholastik, Paderborn 1926;
ders., Die Abendmahlslehre an der Wende der christl. Spitantike zum Friihmittelalter,
Miinchen 1933, und Literaturangaben daselbst.

16 Sent. Com. IV dist 12 p IT a 1 q 1 ¢: Ad hoc ergo quod sacramentum hoc habeat in
aliquo efficaciam, p rim o oportet cibum istum ab aliis discernere per fidem; secundo,
hospitium parare per sui ipsius probationem; tertio in hospitium paratum recipere cum
honore et devotione.

17 Horologiuvm Sapientiae II ¢ 4. Vgl. auch C. Béckl, Die Eucharistielehrc der deutschen
Mystiker des Mittelalters, 1923.



118 Johann Auer

(T 258), denen auch Augustinus (T 431) noch lange folgtt®. Sie fassen die Wirkung
_ des eucharistischen Sakramentes noch so auf, dafl durch den leiblichen Genuf} der
Opferspeise die geistige Eingliederung in den mystischen Leib Christi geschicht,
durch den und aus dem und in dem wir das neue Leben haben (Jo 15, 1—8). Die grie-
chischen Theologen Basilius (T 379) und Gregor von Nazianz (T 390), beeinflufit von
Origines (T 254), finden die Wirksamkeit der heiligen Eucharistie vor allem darin,;
dafl der Mensch durch den Genuf} des Fleisches und Blutes Christi teilhaftig wird des
Geistes Christi, des heiligen Pneuma, in dem er das neue Leben besitzt (R6m 8,1-—17).
Hilarius von Poitiers (T 367) sieht die Wirkung der heiligen Eucharistie darin, daf§
wir durch den Genuf des Leibes und Blutes des irdischen Christus teilhaftig werden
des cwigen Wortes des Vaters, also in Bezichung treten zum innertrinitarischen
Leben. Ahnliche Gedankenginge bringt spiter wieder Rupert von Deutz (T 1135)1e,
Wenn endlich Ambrosius (T 397), Optatus von Mileve (T nach 385), Gregor von
Nyssa (t 894) und besonders der Antiochener Johannes Chrysostomus (T 407) das
Fleisch und das Blut Christi in der heiligen Eucharistie wegen der Identitit mit dem
Erléserleib Christi selbst als eigentliches Wirkelement des Sakramentes ernst nehmen,
so mahnt doch das paulinische ,den Leib des Herrn unterscheiden“ (1 Kor 11, 29)
immer wieder zu bedenken, daf} es im Sakrament um eine Wirklichkeit geht, die nicht
mit den Sinnen erfahren, sondern im Glauben, vom ,geistigen“, pneumatischen Men-
schen empfangen werden mufl. Besonders Augustinus ( 431) hatte die Bedeutung des
Glaubens im Sakrament betont und sein Wort aus den Predigten zum Johannes-
evangelium2¢ ,Utquid paras dentes et ventrem? crede, et manducasti!“ wurde im
Mittelalter das meistzitierte Wort fiir die geistige Kommunion. Deutlich steht hier
die Unterscheidung des hl. Augustinus zwischen sacramentum und res sacramenti,
zwischen Sakrament und Wirkung des Sakramentes im Hintergrund, die im Mittel-
alter dann zu der Unterscheidung zwischen sakramentaler und geistiger (spiritualis)
Kommunion fithrte. Unter sakramentaler Kommunion verstand man einfach den
Empfang des Sakramentes an sich, auch wenn er unwiirdig und darum unfruchtbar
war. Unter dem geistigen Empfang verstand man den Empfang der Wirkung des
Sakramentes. Man sprach darum von einem sakramentalen und geistigen Kommu-
nionempfang zugleich und meinte damit die wiirdige und damit fruchtbare sakra-
mentale Kommunion. Daneben sprach man aber auch bereits von einer geistigen
Kommunion in dem Sinne, wie wir sie heute ausschliefilich verstehen: vom Empfang
der sakramentalen Friichte, ohne die sakramentalen Zeichen zu empfangen2!.

Fiir die Christen??, wenigstens bis zur Kirchenfreiheit 312, war das Mef8opfer ein
gemeinsames Tun zwischen Priester und Gliubigen, und alle Christen, die an der
Feier teilnahmen (und nicht als Katechumenen oder Biifler vorher entlassen waren),
empfingen beim Opfer auch das Opfermahl, die heilige Kommunion. Erst mit der

18 Vgl. zum folgenden: C. Adam, Die Eucharistielehre des hl. Augustinus, Paderborn
1908, bs. S. 60 f., 162f.

19 Theol. Revue 29 (1930) Sp. 6. Vgl. oben Anm. 17

20 Tn Jo. tr. 25 ¢ 12, PL 35, 1602

2l Jos. Lechner, Die Sakramentenlehre des Richard von Mediavilla, Miinchen 1925
S. 212—214

22 Vgl, den Artikel von P. Browe, oben '‘Anm. 16 und bes. Dict. de Theol. cath. V (1913)
989—1425



Geistige Kommunion 119

plétzlichen Erweiterung der Kirche durch die staatliche Freiheit und Anerkennung,
durch das Eindringen der gelehrten Philosophen wie der Massen, sowie durch die
damit wenigstens im Osten verbundene Neuordnung der Bufipraxis und die damit
verkniipfte neue Betrachtung von Siinde und Gnade, kam es sehr bald dazu, daB viele
und bald die meisten Christen dem Opfer beiwohnten, ohne das Opfermahl zu emp-
fangen. Vielleicht war auch den ehedem heidnischen Philosophen und der grofien
Masse der heilsgeschichtliche Sinn des Paschaopfermahles im Zusammenhang mit
dem Kreuzesopfer Christi schwer verstdndlich. Als gar durch die Vélkerwanderung
und die Germanenmission auch noch die Spannung zwischen Kirchensprache und
Volkssprache in den Gottesdienst hineingetragen wurde, kam es immer mehr dazu,
dafl die Gliubigen auf ihre Weise den Gebeten und Handlungen des Priesters beim
Opfer zu folgen sich miihten, indem sie die Handlungen symbolisch und allegorisch
auslegten und die kirchlichen Gebete durch eigene Betrachtungen und Gebete er-
setzten. Wiederum schreibt P. Browe2s hierzu: ,Die Frommen lasen die Geschichte
der Passion oder ein Erbauungsbuch, das sie erklirte oder das sie im allegorischen
und moralischen Sinne ausdeutete; die Nonnen lebten sie mit und sahen und hérten
sie in ihren Visionen. Sie empfanden diese Betrachtung des Leidens Christi als eine
Speise, die sie stirkte und nannten sie deshalb auch ,geistige Seelennahrung, geistige
Kommunion®, ,Wer mit ganzem Herzen®, sagt der sog. St. Georgener Prediger
(2. Hilfte des 18. Jahrhunderts), ,und mit siifler Andacht denkt an dasLeiden unseres
Herrn, dessen Seele empfingt unseren Herrn geistlich inwendig ganz so, als ob sie
unseres Herrn Leib empfinge“. Diese Art der Teilnahme am Opfer durch die geistige
Kommunion hatte iiberdies, gerade fiir das noch um die Siinde wissende Mittelalter,
den Vorzug, dafl sie nie unwiirdig sein konnte, dafl sie das harte Wort des Apostels
vom Gericht, das die unwiirdige sakramentale Kommunion in sich birgt, und die
damit verbundenen Krankheiten (1 Kor 11, 29{.) nicht zu fiirchten hatte. So kam es,
dafl man unter geistiger Kommunion nicht nur die wiirdige und fruchtbare Kommu-
nion, sondern auch diese nicht sakramentale Teilhabe am Mefopfer verstand. So
entstand die Lehre von den drei Arten der heiligen Kommunion, die sich seit 1240
etwa eingebiirgert hat und in den Dekreten des Tridentinums?* und ebenso im Ca-
techismus Romanus?s wieder auftritt. Man unterscheidet die blofl sakramentale Kom-
munion, unter der man die unwiirdige und unfruchtbare Kommunion verstand, die blof3.
geistige Kommunion, worunter man den vollen Anteil an den Opferfriichten durch
Glauben und Sehnsucht und Liebe zum eucharistischen Christus faite, und die sakra-
mentale und zugleich geistige Kommunion, womit man die wiirdige und fruchtbare
sakramentale Kommunion meinte. Dabei vertrat man im Mittelalter meist die An-
sicht, daf die blof} geistige Kommunion dieselben Wirkungen habe wie die wiirdige,
sakramentale Kommunion, und der Katechismus des Tridentinums26 lehrt, dafl diese
2 S, 58 2 Sess. XIII de ss. euch. sacramento ¢ 8. 25 II ¢ 4 § 53.

28 Ebd. ...ex quo, si non omnes, maximos certe utilitatis fructus consequuntur... vgl
Thomas v. Aquin S. 1. ITI ¢ 80 a 1 ad 3. Zum Schluf schreibt freilich derselbe Catechismns
hier: eos se maximis et coelestibus bonis privare, qui, cam ad corporis Domini sacramentum
etiam sumendum parati esse possint, satis habent spiritu tantum sacram communionem ac-
eipere. Das trifft jene, die nur aus Bequemlichkeit die blof} geistige Kommnnion der sakra-
mentalen Kommunion vorziehen, wenn diese Haltung dberhaupt za einer wirklichen ,gei-
stigen Kommunion“ in unserem hier verstandenen Sinn fihren kann.



120 Johann Auer

geistige Kommunion ,wenn auch nicht alle, so doch sicher die grofiten Friichte und
den grofiten Nutzen“ der sakramentalen Kommunion ebenfalls vermittle. Die Griinde
freilich, die von der sakramentalen Kommunion abhielten, waren gewif8 nicht immer
nur Ehrfurcht vor dem Sakrament und Furcht vor der Siinde, sondern noch mafigeb-
licher war die Tatsache, dal man eben das heilige Mefopfer nicht mehr verstand;
und ganz gewifl hat auch in fritheren Zeiten bereits eine grofie Rolle gespielt, was
heute wohl der wichtigste Grund fiir das Fernbleiben von der sakramentalen Kom-
munion geworden ist: die menschliche Bequemlichkeit, die aus dem ganzen , Gottes-
dienst” eine ,Andacht“ macht, an die Stelle des ,religiosen Tuns“ einige ,fromme
Gedanken und Anmutungen® und an die Stelle des gemeinsamen Opferanliegens
mit Christus dem Hohenpriester ein persénliches Gebetsanliegen setzt, und die mehr
das selbstsiichtige Erlebnis ciner seelischen Erhebung als die devotio in Reue, Liebe
und Dankbarkeit und Selbsthingabe erstrebt. Dafl dieser geistig-religiose Boden
auch nicht mehr zu einer geistigen Kommunion hinreicht, ist verstindlich nund so ist
begreiflich, dafl mit der neuen Empfehlung der hiufigen sakramentalen Kommunion
die geistige Kommunion in unserer Zeit ganz verschwunden ist. Wir werden ja un-
serer Zeit, scheint mir, nicht unrecht tun, wenn wir feststellen, dafl wohl sehr wenig
Christen, die am Mefopfer teilnehmen und nicht sakramental kommunizieren, noch
zu einer geistigen Kommunion kommen, und selbst diejenigen, die an Hand eines
guten Gebetbuches vielleicht Gebete verrichten, die zu einer geistigen Kommunion
fihren sollen, werden nicht mehr recht wissen, worum es hier eigentlich geht. Dies
kann uns jedoch nicht verwundern, wenn, wie wir eingangs dargestellt, seit einer
Generation die geistige Kommunion in Unterricht und Verkiindigung nicht mehr
erklirt und empfohlen wird. Doch die kurze Geschichte der geistigen Kommunion
kann uns zeigen, dafl mehr hinter ihr verborgen ist, als was seit dem 16. Jahrhundert
darunter verstanden wurde, und eine rechte Auffassung derselben wird uns wieder
verstehen lassen, daf die geistige Kommunion neben der sakramentalen Kommunion
und fiir dieselbe von grofier Bedeutung sein kann.

IV. Uon der Praxis der geistigen Kommunion

VierFragen wollen wir unshier kurzbeantworten: 1.) Warum ist die geistige Kom-
munion neben der sakramentalen Kommunion wertvoll oder notwendig? 2.) Wann
erscheint die geistige Kommunion im engeren Sinne angebracht? 3.) Wie wird die
geistige Kommunion praktisch empfangen? 4.) Welche seelsorgliche Bedeutung hat
diese Auffassung und Praxis der geistigen Kommunion?

1. Warum ist die geistige Kommunion neben der sakramentalen Kommunion wertvoll
oder notwendig?

Ganz gewifl bleibt das Ideal der Wunsch der Kirche in unserer Zeit, die sakramen-
tale Kommunion so oft zu empfangen, als es moglich ist. Doch viele Uberlegungen
lassen daneben die geistige Kommunion als sehr wichtig erscheinen und gerade die-
jenigen, die die sakramentale Kommunion recht verstehen und lieben, werden diese
Griinde verstehen und billigen.

a. Einmal wird es auch bei regelmifligen Kommunikanten zuweilen vorkommen,
daf sic um hoherer Pflichten willen oder durch héhere Michte gezwungen von ihrer
Ordnung eine Ausnahme machen miissen. Wird aber nicht gerade bei einem tiglichen



Geistige Kommunion 121

Kommunikanten, dem die heilige Kommunion nicht ein mechanischer Teil seiner
menschlichen Tagesordnung, sondern Ausdruck und Tat seiner Liebe zu Christus und
seines Lebens mit dem gekreuzigten Christus ist, ein solcher Ausfall der sakramen-
talen Kommunion ganz besonders das Bediirfnis wachrufen, wenigstens geistiger-
weise die heilige Kommunion empfangen, am Morgenopfer teilnehmen zu kénnen?
Und ist es nicht ebenso bei denjenigen, die regelmiBig in jeder Sonntagsmesse kom-
munizieren? Ist es nicht ein bedenkliches Zeichen, wenn dieses Bediirfnis nicht be-
steht? Besteht hier nicht der Verdacht, daf die haufige Kommunion etwas Mecha-
nisches geworden ist, ein Stiick der heiligen Messe, die selbst als ein alltdgliches, aber
etwas duBleres Tun erscheint, so dafl die heilige Kommunion zugleich mit der heiligen
Messe ausfallen kann, ohne dafl dies beunruhigen wiirde?

b. Im Zusammenhang damit verdient ein anderer Gedanke Erwihnung: Ob nicht
auch fiir regelmiflige Kommunikanten ein Verzicht auf die sakramentale Kommu-
nion und die Miihe einer echten geistigen Kommunion unter Umsténden sehr wert-
voll und wichtig sein kann?

Vor zwei Extremen miissen wir uns hier hiiten: Es wire falsch, die heilige Kommunion
als eine Belohnung fiir ein reines und dhristliches Leben aufzufassen, gewifl. Aber es
wire auch nicht ganz richtig, sie nur fiir ein Heiligungsmittel za halten, das man tig-
lich empfangen soll, um besser zu werden. Gewif8 ist die heilige Kommunion eine
sakramental-reale Hilfe vom Fleisch und Blut Christi her im Kampf gegen das cigene
Fleisch und Blut, ist sakramentale Hilfe vom Kreuz Christi her im Tragen des eigenen
Lebenskreuzes, ist Hilfe von der personlichen Liebe Christi her gegen die Einsam-
keit und Lieblosigkeit des eigenen Herzens. Doch das eigene Beditrfnis und der Hilfs-
mittelcharakter des heiligen Sakramentes allein knnen nicht ,mafigeblich® sein fiir
die Hiufigkeit des Sakramentenempfangs. Es gibt auch eine ,Wiirdigkeit aus der
eigenen Vorbereitung® als Maf}, und dieses ,subjektive“ Mafl darf nicht vernachlis-
sigt werden, soll nicht die Gefahr entstehen, dafl der Leib des Herrn nicht mehr ge-
niigend unterschieden wird, oder dafi der haufige Kommunikant selbst zu einer Art
Doppelleben kommt. Kénnen wir nicht manchmal bei jungen Menschen in den Stiir-
men der Entwiddung oder den Bewihrungsproben der Brautzeit diese Krisen er-
kennen, und sind nicht manche Versager nicht etwa ein unvorbereitetes Ungliick,
sondern eben durch eine Reihe von inneren ,Maflosigkeiten oder durch ein zeit-
weises ,Doppelleben® vorbereitet? Wire es nicht gerade fiir diese und fiir die vielen
anderen Krisenzeiten, die auch in einem guten Christenleben nicht ausbleiben wer-
den, sehr wertvoll, an die Stelle des leicht zu einem objektiven Mechanismus fithren-
den, regelmifligen sakramentalen Kommunionempfanges den bewufiten Wechsel
zwischen sakramentalem und geistigem Kommunionempfang zu setzen, der neben
der objektiven Wirklichkeit der sakramentalen Hilfe auch die subjektive Wirklich-
keit der eigenen Vorbereitung durch ein christliches Leben erwigt und wertet, und
demnach dort, wo er sich sagen muf}, wo ihm sein Gewissen sagt, daf} seine subjektive
Vorbereitung, die titige Verwirklichung seines guten Willens, nicht geniigend war,
sich mit der geistigen Kommunion begniigt, diese aber um so mehr ausgestaltet in
echter Reue und Licbe, so dafl diese geistige Kommunion dann auch wieder eine gute
Vorbereitung auf eine gute Beichte ist, die den sakramentalen Kommunionempfang
wieder neu begriindet? Miissen wir nicht manchmal feststellen, dafl eine allzu sichere



122 Johann Auer

Unterscheidung zwischen schwerer und léflicher Siinde auch Beicht und Kommunion
allzu unerbittlich trennen, die Beichte unter dem nicht recht gliicklichen Titel der
»Andachtsbeichte® fiir unnétig erklart und so dem religidsen, sakramentalen Leben
die ethische Seite immer mehr entzieht, und auf diese Weise das Mysterium allzu
nahe an die Vorstellung des Magischen riickt?

Noch schwieriger, aber deshalb nicht weniger einer Uberlegung wert, ist die an-
dere Frage, ob auch das Moment der ,Stimmung® fiir den Sakramentsempfang
etwas zu sagen haben darf. Ganz gewiff kann die meist kdrperlich oder klimatisch
bedingte, gefithlsmifige Stimmung hier nicht mitsprechen. Aber gibt es denn nicht
auch eine Stimmung gerade der hoheren Seele in uns, die Folge und Indikator eines
guten oder schlechten Gewissens ist? Gehort nicht der Sinn fiir diese geistige Stim-
mung auch zur rechten Gewissenspflege? Selbstverstindlich méchten diese Uber-
legungen nicht einer Skrupulositat das Wort reden; aber sie méchten vor einem ge-
wissenlosen Mechanismus warnen, der religios ebenso verwerflich ist.

Konnte endlich dieser freiwillige Wechsel zwischen sakramentaler und geistiger
Kommunion nicht von ganz besonderer Bedeutung fiir die Jugend sein, die noch im
Reifen ist und unfertig? Gabe nicht gerade der Jugend dieser bewufite Wedchsel die
Moglichkeit, die fir ihr Reifen so notwendige Unterscheidung zwischen Wollen und
Vollbringen, zwischen Vorsatz und verwirklichender Tat, zu lernen und doch ihr
religioses Leben hineinzubinden in die Treue zum Leben mit Christus aus seinem
Erl6sungsmysterium? Wird nicht diese Treue gerade dadurch besonders erschiittert,
weil das Verstindnis fir die geistige Kommunion fehlt, die den guten Willen auch
weiterhin in wirksamer Weise in das Erlésungsmysterium hineinbindet, auch wenn
ein Mangel im Vollbringen, ein Versagen in der Tat, die sakramentale Kommunion
nicht angebracht oder nicht méglich erscheinen 128t? Christliche Treue hat doch ihren
Grund nicht nur im menschlichen Gewissen und Vermégen und Vollbringen; sie ist
auch Teilhabe an der Treue des gnidigen Gottes durch den Glauben, an der Treue
der Erloserliebe Christi durch die Geduld, an der Treue des einwohnenden Heiligen
Geistes durch die Sehnsucht nnd Liebe des Menschen.

c. Diese Uberlegungen fithren noch zu einem dritten Gesichtspunkt, der gerade
dem Seelsorger von heute, aber auch jedem frommen Christen, die geistige Kom-
munion als grofes Anliegen unserer Zeit erscheinen 1afit. Wer die im Grunde gott-
ferne und gottfeindliche Welt von heute nimmt, wie sie ist, und das Leben der Chri-
sten in dieser Welt sieht, weif, dafl es eine Anzahl von Christen gibt, die nicht nur
getauft und darum unsere Mitbriider und Mitschwestern sind, die auch tatsichlich
christlich sein mdchten, die ein oft nicht geringes Mafl von gutem Willen haben und
vielerlei Anstrengungen machen. Doch ein allzu steiniger oder diirftiger Ackerboden
des eigenen Herzens und die Dornen und die Végel ihrer Umwelt — man denke an
manche gefihrdete Jugend, denke an die Ehekrisen, die durch die allgemeine Ge-
nufisucht und die Héiresie des Monopols des wirtschaftlichen Denkens tatsichlich
besteht — lassen diese Christen nun einmal wirklich nicht zu einem Alltagsleben
kommen, das sie etwa zu allsonntiglicher Kommunion ohne vorausgehende Beichte
fahig machen wiirde. Ist es nun darum nicht praktisch so, daf in den grofien Sonntags-
gottesdiensten neben einer kleinen Gruppe regelmiBiger Kommunikanten eine grofie
Masse von Christen steht, die im wesentlichen aus dem Mefiopfer eine Gebetsandacht



Geistige Kommunion 123

machen muf}, weil ihr der sakramentale Kommunionempfang nicht méglich und die
geistige Kommunion praktisch nicht bekannt oder wenigstens nicht geiibt ist? Zweier-
lei 148t uns die geistige Kommunion gerade fir diese Christen wertvoll und not-
wendig erscheinen: 1. Einmal brauchen gerade diese Menschen die Kraft des Er-
l6sungsopfers Jesu Christi, das ja nicht far die Gerechten, sondern fir die Siinder
dargebracht worden ist. Die geistige Kommunion aber gibt diesen Christen wirk-
lichen und wirksamen Anteil am heiligen Meflopfer, wie wir noch sehen werden.
Zugleich ist sie die beste Vorbereitung zu einer guten Beichte und Erziehung hin
zur sakramentalen Kommunion. Dabei ist sie, wenn einmal bekannt und geiibt, so
leicht, und bleibt immer der sicherste Weg aus der Enge der Gesetzesreligion und
des semipelagianischen Ethizismus herauszukommen in die Freiheit der Kinder Got-
tes (Jo 8, 36). 2. Zum anderen muf} gerade dem Priester und den frommen Gliubigen,
die bei jeder heiligen Messe die sakramentale Kommunion empfangen, die geistige
Kommunion fiir alle, die nicht sakramental kommunizieren, so Giberaus wertvoll und
notwendig erscheinen, einmal wegen der lebendigen Opfergemeinschaft und dann
aus dem christlichen Grundgebote der Bruderlicbe. Es ist ein Gesetz der Psychologie,
dafl Glieder einer Werkgemeinschaft im gemeinschaftlichen Tun nie neutral neben-
einander stehen kénnen: entweder werden sie einander fordern oder einander be-
hindern. Ist nicht tatsachlich die Menge der nicht Mitopfernden fiir die religidse
Freude und Festesstimmung oft ein Hemmnis? Aber schaffen wir uns nicht selber
dieses Hemmnis, weil wir diesen christlichen Briidern und Schwestern den Weg nicht
mehr zeigen, auf dem auch sie innerlich am Opfer teilnehmen, mit uns wirklich ver-
eint opfern und geistig wirklich kommunizieren kénnen? Und seit einer Generation
unterschlagen wir diese Verkiindigung von der geistigen Kommunion, die grund-
christlich und urkirchlich ist!

Doch wenn uns schon nicht das Verlangen nach der lebendigen Opfergemeinschaft
dazu fihrt, muf uns nicht wenigstens die christliche Liebe dazu zwingen, ohne die
auch unser sakramentaler Kommunionempfang nicht in Ordnung ist, in der Gefahr
des unchristlichen Individualismus und Egoismus unterzugehen droht? Ist denn wirk-
lich in unserer religidsen Praxis die Gefahr, auch das Christliche zu einem selbst-
gerechten und selbstsicherungsbeflissenen Pharisdismus zu entstellen, vollstindig
ausgeschlossen? Und ist nicht auch unter den vielen ohne Meflbuch und an den Kir-
chentiiren auch heute noch mancher Zollner zu finden, der Christus selbst mehr ge-
fallt als der Mann, der nur gute Taten von sich aufzihlen kann?

Ganz gewi} soll mit diesen Darlegungen nicht die geistige Kommunion nun zum
Allheilmittel in all unseren Schwierigkeiten erkldrt werden. Aber nach einer langen
Periode des Totschweigens ist es vielleicht an der Zeit, auf ihre Bedeutung wieder
etwas aufmerksam zu machen.

Suchen wir nach diesen Uberlegungen die Antwort auf die zweite Frage:

9. Wann ist also die geistige Kommunion angebracht?

a. Die geistige Kommunion ist angebracht fiir alle, die im Stande der Todsiinde
sind und einer heiligen Messe beiwohnen, einerlei, ob es sich um eine pflichtmifige
Sonntagsmesse oder um eine freie Werktagsmesse handelt. Sie gibt die Méglichkeit
einer wirklichen und fruchtbaren Teilhabe am heiligen Mefopfer auch fir den Siin-
der. Doch wire es untragbar, die geistige Kommunion auf diesen Fall einzuschrinken

¢



124 Johann Auer

oder darin auch nur ithren Hauptsinn zu seben. Im Gegenteil ist zu diesem Fall, wo
das klare Gewissensurteil einer schweren Siinde vorliegt, zu sagen, dafl hier die Ge-
wissenspflicht vorliegt, so bald als méglich itber das Buigericht der Kirche sich um
den Gnadenstand zu bemiihen. Die geistige Kommunion wire nur angebracht, wenn
und solange die Beichte nicht moglich ist. Selbstverstindlich ist aufrichtige (wenn
moglich vollkommene) Reue vorausgesetzt, soll es {iberhaupt zu einer geistigen Kom-
munion kommen. Der Mensch, der bewufit an der schweren Siinde festhalt, der nicht
zu einer seelischen Haltung kommt, die zur Reue gehort, wird erst recht nicht zu einer
seelischen Haltung finden, die Voraussetzung fiir die geistige Kommunion ist.

b. Wichtiger und ganz gewifl hdufiger werden die Fille sein, in denen dem Chri-
sten selbst kein moralisch sicheres Urteil iiber seine Siinde und dber seinen Zustand
gegeben oder gar moglich ist. Doch auch hier muf} das zweifelnde Gewissen in einer
aufrichtigen, reumiitigen Beichte sobald als moglich geordnet werden.262

¢. Der cigentliche und wichtigste Bereich fiir die geistige Kommunion wird, wie
oben angedeutet, dort zu finden sein, wo Christen infolge eigener Belastung oder
durch Beruf und Umwelt in einer, lingere Zeit andauernden, schweren Gefahr zur
Sinde leben miissen. Es ist nicht moglich, nach jedem Fall oder auch regelmiflig
jeden Samstag zu beichten, weil auch die Wiirdigkeit der sakramentalen Beichte
in Gefahr gerit, wenn wegen der duferen Verhiltnisse tatsachlich keine Besserung
eintritt. Es ist aber auch nicht mdoglich, in diesen Fallen ohne vorherige Beichte die
sakramentale Kommunion jeweils anzuraten oder zu gestatten. Ebenso wenig ist
aber deshalb ein solcher Christ auch schon vom wirklichen, fruchtbaren Anteil am
heiligen Mefopfer auszuschlieRen, nachdem die Kirche selbst nicht mehr nach frith-
christlichem Vorbild einen Biiflerstand kennt, der vom Mysterium der heiligen Messe
ausgeschlossen wire. Vielmehr hat die Kirche in Erklarung des dritten Gebotes Got-
tes alle erwachsenen Christen zum Besuch, d. h. zur echt christlichen Teilnahme am
Sonntagsgottesdienst (und ebenso fiir die kirchlichen Feiertage) verpflichtet, was
voraussetzt (wenigstens in der Praxis des heutigen christlichen Lebens), daf sie selbst
die Siinder und wenigstens diejenigen, die wir hier in dieser dritten Gruppe gekenn-
zeichnet haben, nicht als Biifler vom Mysterium ausschlieBen will, sondern sie viel-
mehr gerade auf dem Weg iiber die wirkliche und fruchtbare Anteilnahme am Myste-
rium des Mefopfers zur Bekehrung und allmihlichen Besserung des Lebens fiihren
und wenigstens immer wieder zum Erlsungsopfer Jesu Christi als dem einzigen
Quell aller Siindenvergebung und Heiligung in lebendige Verbindung bringen will.
Die Kirche hat im Tridentinum?? auch ausdriicklich die geistige Kommunion als voll-

26a Zu diesen beiden Fillen ist zu bemerken, dafl Cod. J. C. cn 906 die Gliaubigen nur zu
einer einmaligen Beicht im Jahr verpflichtet, wodurch die Geistige Kommunion noch mehr
an Bedeutung gewinnt; denn nach cn 856 geniigt die vollkommene Reue nach schwerer Siinde
nicht fiir den Empfang der sakramentalen Kommunion.

27 Sess. XXI1 de sacrificio missae ¢ 6. ... quod in eis (missis) populus spiritualiter com-
municet ... In diesem Sinne ist wohl auch das missae adesse (CJC cn 1249) oder adstare
(Trid. hier) als spiritnaliter communicare zu verstchen. Die Enzyklika Mediator Dei 138t
viele Formen der Mitfeier des heiligen Meflopfers gelten (vom eigentlichen Mitfeiern in
Opfergang und Mitbeten der Mefigebete bis zum bloflen ,frommen Nachdenken iiber die
Geheimnisse Jesu Christi“ oder Verrichten von Gebeten [Rosenkranz], die von den Riten
der Messe ganz verschieden sind); deutlich gibt sie jedoch zu erkennen, dafi sie zu dieser
Weitherzigkeit durch die Unzulinglichkeit der Menschen gefithrt wird, fiir die sie ver-



Geistige Kommunion 125

giiltige Anteilnahme der Glaubigen am Mefopfer anerkannt und deshalb anch ein
Mefopfer, in dem der Priester allein sakramental kommuniziert, als allgemeines
Opfer aller Glaubigen gebilligt.

d. Daneben scheint uns trotz, nein gerade um unserer eucharistischen Bewegung
willen noch die vierte Gruppe nennenswert: die guten Christen und regelmifligen
Kommunikanten, die aber um der Wahrung des sittlichen Elementes in allem Myste-
rium, um der Notwendigkeit der eigenen Vorbereitung und der Gefahr des Mecha-
nismus und eigener Gewissensvernachlissigung wegen, freiwillig sich unter die neu-
zeitlichen Biifler stellen und statt der sakramentalen Kommunion auch einmal nur
die geistige Kommunion empfangen. Vielleicht ist selbst die Wahrung der inneren
Freiheit vor duflerem Mechanismus Grund genug fiir solche Christen, gelegentlich
auf die sakramentale Kommunion zu verzichten und durch geistige Kommunion am
MefBopfer teilzunchmen. In keinem Fall aber wird es heute mehr angebracht sein,
ja fiir jeden Sonntag ist es durch das Kirchengebot ausgeschlossen, auf das MefRopfer
selbst oder auf die rechte innere, fiir den getauften Christen immer fruchtbare An-
teilnahme am Mefopfer selbst zu verzichten, oder sie zu einer bloflen Gebetsandacht
herabzuwiirdigen, weil die sakramentale Kommunion eben nicht angebracht oder
nicht moglich erscheint.

Nach diesen Uberlegungen wollen wir uns nun endlich der Frage zuwenden:
3. Wie wird die geistige Kommunion praktisch empfangen?
Welche Akte, Elemente und Formen gehdren zur geistigen Kommunion?

a. Zunichst wollen wir klarstellen, was wir hier unter geistiger Kommunion ver-
stehen wollen. Im heutigen Stadium der Entwicklung der Sakramentenlehre unserer
heiligen Kirche ist es wohl nicht mehr angingig, wie wir es im geschichtlichen Teil
gesehen haben, jede fromme Betrachtung des Leidens Jesu oder, wie es heute manch-
mal vertreten wird, jede in christlicher Verantwortung gesehene Begegnung mit
einem Christen aus dem Gedanken der Gliedschaft am Leibe Christi heraus, also
jede echte, christliche soziale Begegnung oder Tat als geistige Kommunion anzuspre-
chen. Wir wollen klar fiinf christliche (oder religiose} Riume unterscheiden:

(1.) Leben aus der Gegenwart Gottes als allgemeinste religiose Haltung des Ge-
schopfes vor seinem Schopfer, des Knechtes auf Erden vor seinem Herrn im Himmel,
des Kindes in dieser Welt vor seinem Vater im Himmel.

(2.) Ein neuer Raum ist geschichtliche Wirklichkeit geworden durch die Mensch-
werdung und Erlésungstat Jesu Christi. Allen Menschen ist damit ein neuer Weg

antwortlich ist, wihrend sie aus ihrem dogmatischen Verstindnis des heiligen Meflopfers
immer wieder die Gliubigen ermahnt und bittet, wenigstens durch geistige Kommunion und,
so oft nur immer moglich, auch durch sakramentale Kommunion ihre Teilnahme am heiligen
Meflopfer zu ,vervollstindigen® (ad integrandum): Herdertext, Freiburg 1948, n. 107, 114,
117). Was an den neuen Bestrebungen, die Kommunion als Opfermahl fiir die Messe als
~notwendig” zn erkldren, abgelehnt wird, ist nicht der Sinnzusammenhang von Mefopfer
und Opfermahl an sich, sondern vielmehr die Verkennung des objektiven, vom jeweiligen
Mittun der Gldubigen unabhingigen Werkes des Meflopfers und des von Christus bestellten
Standes des Amtspriestertums, die hinter diesen neuen Forderungen manchmal zn spiiren
ist. Je nach der besonderen Betrachtungsweise (mehr liturgiegeschichtlich, juristisch, mora-
lisch-religids, dogmatisch) werden auch die cinzelnen Elemente etwas anders gewertet und
betont werden.



126 Johann Auer

zu Gott ,in ihm und durch ihn und mit ihm“ gegeben und viele uns nicht niher be-
kannte Wege der Gnade Gottes mdgen fiir alle (auch die nicht getauften) Menschen
in diesen Raum fijhren; allgemein lieflen sich nur nennen wahre Gottessehnsucht,
glaubige Hingabe und Liebe.

(8.) Die eigentliche Realitit erreicht der Christusraum aber erst wieder durch seine
Konkretisierung im einzelnen und dadurch in der Gemeinschaft der neuen, wahren
Gotteskinder, durch das Sakrament der Wiedergeburt, durch die Taufe. Hier wird
der mystische Leib Christi in seiner, dem irdischen Christus vergleichbaren Konkret-
heit aufgebaut, in dem dann auch all die anderen Sakramente ihren Platz haben.
Hier mégen echte Nachfolge Christi aus lebendiger Betrachtung des Lebens und
Leidens Christi, die durch Christi Gnade geheilte und geheiligte neue soziale Be-
ziechung zum Mitchristen und tiberhaupt zum Mitmenschen ihren Platz finden.

(4.) Der Christusraum ist aber nicht eine tote Gegebenheit, sondern ¢in dem Men-
schen entsprechender Lebensraum, der seine hichste Verwirklichung je immer neu
gewinnt, wo und so oft das Erlésungsopfer Jesu Christi und damit alle Mysterien
Jesu durch den gesandten und geweihten Priester im Auftrag Christi und im Namen
der Kirche sakramental gegenwirtig gesetzt werden im heiligen Mefopfer. Die
aktive Mitfeier dieses heiligen Opfers findet ihren hdchsten Ausdruck im Opfermahl.
Da aber die Kirche mehr als ein Jahrtausend neben der sakramentalen Kommunion
auch die geistige Kommunion als wirkliche Teilnahme an diesem Opfer anerkannt hat,
sind wir nicht berechtigt, nur die sakramentale Kommunion als wirkliche Anteil-
nahme gelten zu lassen, auch wenn sie selbstverstindlich das objektive Ziel und Ideal
bleibt. So mochten wir hier der geistigen Kommunion als wirkliche Anteilnahme
am Mefopfer ihren Platz geben. Als sichtbares Zeichen fiir diese geistige Kom-
munion miifite demnach eine konkrete Beziehung zum Meflopfer verlangt werden.
Diese kann jedoch verschiedener Art sein. Sie kann durch die personliche Anwesen-
heit bei jedem Meflopfer gegeben sein. Wie jedoch echter Kommunionempfang auch
auflerhalb der Messe mdglich ist, obwohl Kommunion wesenhaft Opfermahl ist und
bleibt, so kann auch diese geistige Kommunion einfach vor dem Tabernakel empfan-
gen werden. Ja, wegen ihres geistigen Charakters ist diese geistige Kommunion auch
moglich zu denken durch blofl geistige Anwesenheit bei der Messe oder vor dem
Tabernakel, wenn eine personliche, leibliche Anwesenheit unverschuldet nicht oder
nicht gut moglich ist. Dadurch ergeben sich auBerordentliche Moglichkeiten fiir die
geistige Kommunion, die gerade fiir das christliche Leben in einer gottfernen oder
gottfeindlichen Zeit, selbst in Christenverfolgungen von aufierordentlicher Bedeu-
tung sind.

{5.) Der realste, weil unserer leib-geistigen Menschennatur angepafite Christusraum
freilich ist erst dann erreicht, wenn auch durch die sakramentale Kommunion die
Teilnahme am Mefopfer vollzogen wird.

Haben wir so im Bezug zum heiligen Mefopfer das duflere Element der geistigen
Kommunion herausgestellt, so gilt es nun die geistigen Akte, die hiefiir notwendig
sind, niher zu bestimmen.

b. Fiir die geistige Kommunion haben die geistigen Akte eine andere Bedeutnng
als fiir die sakramentale Kommunion,

(1.) Ohne uns in theologische Einzelfragen verlieren zu wollen, sei nur auf folgende



Geistige Kommunion 127

Unterscheidungen und Feststellungen hingewiesen. Es liegen unseres Wissens noch
keine kirchlichen Entscheidungen iiber diese Fragen vor, so daf wir aus den schon
festgelegten Lehren iiber die Sakramente und die Sakramentalien und aus den kirch-
lichen Auferungen iiber diec Wirkung der geistigen Kommunion und aus dem
Sonntagsgebot der Kirche die theologischen Schlisse ziehen miissen fiir die geistige
Kommunion.

Zunichst ist festzuhalten, dafl diese geistigen Akte nicht nur freies Werk des
Menschen (opus operantis) sind, sondern fiir die geistige Kommunion einen konstitu-
tiven Charakter haben, eben das bedeuten und wirken, was beim sakramentalen
Kommunionempfang das reale Essen des Opfermahles bedentet und wirkt. Umge-
kehrt bleibt der Hauptunterschied zwischen der sakramentalen und geistigen Kom-
munion auch gerade darin fiir uns Menschen spiirbar, dafl eben das kérperliche Essen
der sichtbaren Zeichen des Opfermahles uns anch eine durch die Sinneserfahrung
gegebene Sicherheit iiber den Kommunionempfang vermittelt, wihrend bei der
geistigen Kommumion die Sicherheit wegen der bloflen Bindung an die geistigen
Akte auch nur eine geistige ist. Die Wirknng des Sakramentes ist freilich vollstindig
unabhingig von diesem Sicherheitserlebnis. Wegen dieser verschiedenen Form von
Sicherheit wird aber auch die sakramentale Kommunion fiir uns immer als ein ab-
geschlossener Akt erscheinen, wihrend die geistige Kommunion vielmehr den Ein-
druck des Unfertigen hinterldflt. Wiederum ist jedoch der Grund hierfiir nicht in
der Wirkung des Sakramentes zn snchen, sondern nur in unserer leibgeistigen Natur,
die eben das Fertigkeitserlebnis oft erst dort hat, wo auch der leibliche Bereich mit
seinem statischen Raunmerlebnis erfafit worden ist. Hinsichtlich der Wiirdigkeit und
Fruchtbarkeit ist auch bei der sakramentalen Kommunion (besondere Gnadengaben
und Privatoffenbarungen ansgenommen) nur eine moralische Sicherheit gegeben,
nicht mehr. Und was das Erlebnis der Abgeschlossenheit bei der sakramentalen
Kommunion angeht, ist zu sagen, daf auch die sakramentale Kommunion nicht ein
Ende, sondern ein Anfang ist, und dieses sinnliche Gefiihl der Fertigkeit gerade oft
ein Grund dafiir ist, dafl die Kommunion als Gnade, die Verpflichtung und Aufgabe
bedeutet, nicht geniigsam erkannt wird.

(2.) Wenden wir uns nun der Betrachtung der einzelnen Akte zu, so ist zuerst der
Glaube an die eucharistische Gegenwart Christi zu nennen. Da der Glaubensakt in
der geistigen Kommunion auch noch irgendwie die sinnliche Erfahrung aus der
sakramentalen Kommunion ersetzen soll, wird es recht angebracht sein, wenn der
Glaubensakt hier mit der 6rtlichen Vorstellung verkniipft wird2s, Nicht nur allge-
mein an die Gegenwart Christi im heiligen Sakrament erwecken wir Glauben: wir
stellen nns vielmehr im Geiste vor einen Altar oder Tabernakel, um hier den wirk-
lichen Christus in der Brotsgestalt aufzusuchen oder ans der Erinnerung an diesen
Altar, wo nach unserer Meinung auch jetzt Christus im Tabernakel weilt, eine heilige
Messe, die vielleicht zu dieser Zeit regelmaflig gefeiert wird, mitzufeiern. Diese Vor-
stellungen von Raum und Zeit sind fiir den bei der geistigen Kommunion notwen-

8 Der Artikel des Dict. (vgl. oben Anm. 24) Sp. 572 ff. verkniipft diese Vorstellung mit
dem Verlangen nach der Kommunion. An dritter Stelle wird hier fir die geistige Kom-
munion eine Danksagung verlangt, als hitte man wirklich kommuniziert. Vgl. dazu unsere
Ausfiihrungen unten S. 129.



128 Johann Auer

digen Glauben natiirlich nur erfordert, wenn wir nicht leibhaftig in der Kirche an-
wesend sein konnen. Dann aber sind sie von ganz grofler menschlicher Bedeutung.
Wieviele haben dies im Krieg, in Gefangenschaft in Ruland, im KZ erfahren,
wieviele, besonders wieviele Priester werden heute aus diesem Glauben und aus
dieser Vorstellung die geistige Kommunion iiben und Kraft und Leben fir ihre
Christusnachfolge in Gefangenschaft und Leiden schopfen!

Soll freilich die heilige Kommunion aus ihrer individualistischen-personalistischen
Einengung befreit werden, wie wir oben dargetan haben, dann ist es notwendig,
dafl unser Glaube nicht nur bei der realen Gegenwart Christi als solcher stehen
bleibt. Wir miissen das Opfergeschehen, die sakramentale Vergegenwirtigung des
Kreuzesopfers im Geiste an uns voriiberziehen lassen und mitfeiern, um mit dem
Opfermahl des Priesters auch unsere geistige Kommunion zu empfangen. Wie kon-
nen wir uns diese geistige Kommunion nun vorstellen? Es wire sinnlose Spielerei,
scheint mir, sich vorzustellen, dafl wir nun sakramental unter der Brotsgestalt kom-
munizierten. Nein, gerade hier mufl sich die geistige Kommunion bewihren. Die
Einigung mit Christus kann zunichst nur in der geistigen Begegnung geschehen. Doch
mehr kann es auch in der sakramentalen Kommunion nicht sein, denn auch hier
kommt Christus nicht sinnlich erfahrbar zu uns. Was aber die geistige Begegnung
zur wirklichen Kommunion macht, ist einmal, dafl sie im Zusammenhang mit dem
wirklichen oder vorgestellten Meopfer geschieht; zum anderen aber miissen und
kénnen uns die drei aus der Schrift aufgezeigten Sinngestalten der heiligen Eucha-
ristie helfen, auch wirklich geistige Kommunion zu feiern, d. h. Teilhabe am Fleisch
und Blut Christi im Kampf gegen Fleisch und Blut in uns, Teilhabe am Leiden und
Sterben des gekreuzigten Heilandes, um mit ihm unser Leiden und Sterben zu ver-
einigen, Begegnung mit dem Erloser Christus, der durch das Sterben zur Auf-
erstehung und zur ewigen Herrlichkeit fortgeschritten ist, um in ihm unseren Glau-
ben an das ewige Leben in der ewigen Seligkeit neu zu stirken und verfestigt zu
empfangen. So wird die geistige Kommunion uns gerade durch diesen Glauben mehr
zu Christus hinfithren, wihrend die sakramentale Kommunion Christus mit sakra-
mentaler Gewiflheit zu uns bringt. Doch nur, wo die heilige Kommunion in dem
individualistisch eingeengten Sinn von personlicher Begegnung allein gesehen wird,
wird dieser Gegensatz zwischen geistiger und sakramentaler Kommunion so stark
empfunden. Das ,Nun hab ich, was mein Herz begehrt“ kann auch in einem unge-
sunden Sinn als Befriedigung des Besitz- und Sicherungstriebes verstanden werden
nicht nur als Ausdruck des Dankes und der Freude iiber diese unverdiente Begeg-
nung mit Christus. Gerade in der immer neuen Auseinandersetzung zwischen gei-
stiger und sakramentaler Kommunion klért sich uns, wie wir schon in diesen Uber-
legungen spiiren, das eigentliche Mysterium gegeniiber dem natiirlich Sinnhaften
und dem blof subjekiiv Gedachten mehr und mehr.

Der zweite, im oben genannten Sinne notwendige, geistige Akt fiir die geistige
Kommunion ist die Seknsucht nach dieser Kommunion, das innige Verlangen nach
der Teilhabe am Meflopfer durch die heilige Kommunion. Von hier konnte die gei-
stige Kommunion eine Art Begierdekommunion genannt werden, wie wir etwa von
einer Begierdetaufe und in der vollkommenen Reue vielleicht von einer Art Begierde-
bufe sprechen kénnen. Doch wie jedes Sakrament seinen besonderen Seinscharakter



.

Geistige Kommunion 129

hat, so sind auch diese Begierdeformen wesenhaft verschieden. Um nur den wich-
tigsten Unterschied herauszustellen: Begierdetaufe und Begierdebufie sind not-
wendig auf das wirkliche Sakrament hingewiesen, das bei niichster, gegebener Ge-
legenheit empfangen werden muf, soll das Begierdesakrament wirksam sein oder
bleiben. Die geistige Kommunion hat diese Beziehung zur sakramentalen Kom-
munion nicht. Sie ist nicht final, hochstens kausal auf die sakramentale Kom-
munion hingeordnet, d. h. jhre Wirksamkeit hiangt nicht von der folgenden sakra-
mentalen Kommunion ab, sondern sie selbst hat vielmehr den Sinn, in den aufgezeig-
ten ,Notfillen“ die sakramentale Kommunion vollgiiltig zu ersetzen, bis die sakra-
mentale Kommunion wieder moglich ist, nach der sie die Sehnsucht immer neu weckt
und steigert.

Wenn wir wieder fragen, worauf sich die Sehnsucht erstrecken muf, ist abermals
zu sagen: Es wire zu eng, wenn sich die Sehnsucht nur auf den ,Seelenbriutigam*®
oder den ,stiflen Seelengast” erstrecken wiirde. Diese individualistische Einengung
ist leider auch in dem nicht kindertiimlichen, sondern kleinmidchenhaften ,, Jesus,
Jesus, komm zu mir“ in unseren Erstkommunionunterricht beherrschend eingegangen
und 148t so viele Erwachsenenkommunionen nicht zu der Grofle wachsen, die not-
wendig wire, um auch fiir den erwachsenen Menschen zum religidsen Erlebnis wer-
den zu konnen, Auch die Sehnsucht mufl sich erstrecken auf die Heiligung von Leib
und Seele durch Fleisch und Blut, Leib und Seele Christi, auf die Tilgung unserer
Siinden und Schwichen und Stirkung unserer guten Triebe durch Jesu Fleisch und
Blut und durch sein bitteres Leiden und Sterben, auf die Verscheuchung der Fin-
sternis und Einstrahlung des Lichtes durch Christus, das Licht der Welt, auf das
Leben im mystischen Leib Christi, auf Teilhabe am Leben aus Gott durch Christus
den Gottmenschen. Ja, gerade fiir die geistige Kommunion haben diese Gedanken
besondere Bedeutung, und von hier aus wird uns auch die sakramentale Kommunion
in ihrem Reichtum und ihrer Tiefe dann wieder verstindlicher. In sehr schlichter,
aber feiner Weise fafit eine Meflandacht?® diese geistigen Akte in die Worte: ,Und
kann ich Dich heute nicht wirklich empfangen, so bitte ich Dich um so inniger: Komm
geistigerweise in mein Herz! Heilige es durch Deine Gnade. Wecke und belebe in
ihm die Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, der Andacht und
Reinheit, der Demut und Sanftmut, der Geduld und Beharrlichkeit! Laf mich nie
von Dir getrennt werden! Das ist mein innigster Wunsch und meine grofite Bitte!“

(8.) Die anderen Akte, etwa Demut, Reue, Liebe, werden sich um diese beiden
Grundakte des Glaubens und der Sehnsucht ranken, sind aber als nicht konstitutiv
hier nicht eigens zu nennen. Wichtiger ist die Frage nach der Danksagung. Wer die
sakramentale Kommunion richtig versteht, wird gerade in der Danksagung ein
wesentliches Element, wird hier die ,Eucharistie“ kulminieren sehen. Rechter sakra-
mentaler Kommunionempfang soll uns hineinfithren in die christliche Grundhaltung
der Dankbarkeit: das ganze Tagewerk soll dankbares Mitwirken mit der Gnade der
heiligen Kommunion, mit Christus in uns sein. Vielleicht leidet unser sakramentaler
Kommunionempfang in ganz besonderer Weise daran, dafl viele Anstrengungen fiir
die Vorbereitung aufgewendet werden, aber wenig fiir die Nachbereitung geschieht,
daBl darum die letzte Frucht der Eudharistie, die wahre Verherrlichung des Dreifal-

2 Lob Gottes, Regensburg 1932, S. 74



130 Johann Auer

tigen Gottes, wenig gepfliickt und die Eucharistie sehr schnell im Alltag vergessen
wird.2ea

Anders ist wohl die Grundhaltung nach der geistigen Kommunion. Da hier, wie
oben gezeigt, mangels des sinnenfilligen Zeichens das Erlebnis der Gegenwart
Christi in uns und des Abgeschlossenseins dieses religidsen Aktes nicht so erreicht
wird, wird die geistige Kommunion ihren Héhepunkt in dem Stehen unter dem
Kreuze Christi finden, und wir bleiben hier mehr unter dem Kreuze in Reue und
demiitiger Bitte stehen. Wo nicht eigene Unwiirdigkeit, sondern nur duflere Um-
stinde von der sakramentalen Kommunion abhalten, mag auch die geistige Kom-
munion zur letzten Dankbarkeit fithren; auch hier wird freilich die Dankbarkeit
mehr dem gekreuzigten Heiland gelten, nicht so sehr dem Gast in unserer Seele.
Doch wer wollte behaupten, dafl diese Dankbarkeit geringer an religiosem Wert ist,
auch wenn sie vielleicht nicht den etwas selbstsicheren Charakter des Besitzenden
aufweist. Nicht immer ist die Dankbarkeit dessen, der mehr empfangen hat, auch
grofler und reiner als die Dankbarkeit dessen, der in gréSerer Not weniger empfan-
gen hat. — Dabei mufl noch ein Wort gesagt werden zu dem, was die geistige Kom-
munion wirkt.

4. Was wirkt die geistige Kommunion? Welche Bedeutung hat sie?

Schon der geschichtliche Aufriff hat uns gezeigt, wic das Mittelalter die sakramen-
tale und die geistige Kommunion auf dieselbe Stufe stellte hinsichtlich der Wirkun-
gen, und wie das Tridentinum noch in seinem Katechismus ausdriicklich daran fest-
hilt, dafl die geistige Kommunion, ,wenn schon nicht die gleichen, so doch die gré8i-
ten und wichtigsten Wirkungen der sakramentalen Kommunion® gewihrt. Oben
haben wir schon darauf hingewiesen, dafl die Frage nach der Wirkung der Kom-
munion nichts zu tun hat mit dem sinnenhaften Erlebnis, das sic hinterlaflt. Was
nun die beiden Arten von Kommunion wesenhaft auf die gleiche Stufe stellt, ist,
dafl beide Arten wirklich Anteil geben am Mysterium des heiligen Mefopfers, an
der sakramentalen Vergegenwirtigung des Erlésungsopfers Jesu Christi, und uns
all der wesentlichen Friichte teilhaftig machen, die uns durch das Opfermahl zu-
fliefen.

Die der leib-geistigen Natur des Menschen entsprechende sakramentale Kom-
munion gewiahrleistet die Fiille dieser Friichte in der dem leib-geistigen Menschen
entsprechenden Weise. Doch wo fiir die blof geistige Kommunion duflerer Zwang
oder innere Begriindung vorliegen, schenkt auch sie wesentlich alles, was uns das
Opfermahl geben will. Man kénnte hier die theologische Frage stellen, ob nun die
geistige Kommunion nur ex opere operantis, d. h. auf Grund der menschlichen Akte
ihre hohe Wirkung hervorbringe, oder ob sie ex opere operato, d. h. wegen der Be-
ziehung der menschlichen Akte zu einem objektiven, realen Geschehen, zu diesen
Wirkungen fiihre. Nach den Uberlegungen, die wir iiber den Sinn der geistigen
Kommunion als ,vollstindige“ Teilhabe am heiligen MeRopfer, iiber die besondere
Bedeutung der geistigen Akte des Menschen fiir diese Teilhabe und iiber den Begriff
der Begierdekommunion angestellt haben, mochte mir scheinen, daf diese iibliche

202 Vgl. dazu die langen Ausfilhrungen in Mediator Dei, Herdertext 121—126,




Geistige Kommunion 131

Unterscheidung aus der Sakramententheologie auf die geistige Kommunion nicht
mehr ganz anwendbar ist. Da geistige Kommunion in unserem dargestellten Sinn
immer Beziehung zu einem konkreten, in Raum nnd Zeit stehenden heiligen Mef3-
opfer hat, scheint mir nicht nur die geistige Kommunion verbunden mit der kérper-
lichen und mitfeiernden Teilnahme am heiligen Meflopfer ihre Wirkung ex opere
operato zu besitzen, sondern ebenso der geistigen Kommunion vor dem Sacramentum
expositum und vor dem verschlossenen Tabernakel, ja selbst bei kdrperlicher Ab-
wesenheit von der Kirche, wenn sie unfreiwillig ist, noch eine Wirkung ex opere
operato zuzukommen. Von einem bloflen opus operantis zu sprechen erschiene mir
zu wenig, weil ja die heilige Eucharistie, auf die sich die menschlichen Akte in der
geistigen Kommunion beziehen, rdumlich-zeitliche Realitit besitzt, wahrend etwa
bei der Begierdetaufe das Sakrament eben erst durch den konkreten Sakraments-
empfang selbst gesetzt wird. Freilich liegt auch kein opus operatum wie bei der
sakramentalen Kommunion vor, wo das raumlich-zeitliche, sinnliche Tun des Men-
schen (das leibliche Essen der heiligen Gestalten) mit zn diesem opus operatum ge-
hort, wahrend bei der geistigen Kommunion nur geistige Akte mit der kdrperlich-
geschichtlich realen Eucharistie verbinden.

Wenn wir die besonderen Vorziige der geistigen Kommunion an sich noch heraus-
stellen sollen, miissen wir folgende nennen:

a. Die geistige Kommunion gibt die Moglichkeit einer wirklichen Teilhabe am
Mefopfer als Mysteriengeschehen auch allen denjenigen, die durch duflere Verhalt-
nisse davon ferngehalten sind. Wer wollte die Bedeutung dieser Wirklichkeit ver-
kennen gerade fiir unsere Zeit, wo in manchen Lindern Tausende von Priestern
und Laienchristen in Kerkern leben miissen und Tausenden von christlichen Ge-
meinden die Moglichkeit des sakramentalen Opfers durch die staatlichen Machthaber
genommen ist, wihrend in anderen Volkern Arbeitstempo und Geschiftsgebaren
oft die Teilnahme am sakramentalen Opfer sehr erschweren.

b. Die geistige Kommunion gibt die Moglichkeit der inneren wirklichen und wirk-
samen Teilnahme am heiligen Meflopfer auch all denen, die wegen Siinde oder man-
gels innerer Vorbereitung nach eigenem Gewissensbefund zur sakramentalen Kom-
munion eben nicht fihig und doch gerade in diesem Zustand der Friichte des Er-
16sungsopfers besonders bediirftig sind.

c. Die geistige Kommunion gibt auch den Suchenden und Kimpfenden die Mog-
lichkeit, vom heiligen Mefopfer her die Treue Christi festzuhalten, auch wenn ihre
eigene menschliche Kraft noch nicht zar vollen, menschlichen Treue ausreicht.

d. Die geistige Kommunion ist so die beste Vorbereitung auf die wieder zu er-
strebende sakramentale Kommunion.

e. Die geistige Kommunion hilft uns, auch die sakramentale Kommunion wieder
geistiger zu empfangen, ,den Leib des Herrn zu unterscheiden®.

f. Die geistige Kommunion gibt uns die Méaglichkeit, auch bei der sakramentalen
Kommunion die Gefahr des Quotidiana vilescunt und des Mechanismus besser zu
bannen, ohne die Treue Christi und zu Christos za verlieren.

g- Die geistige Kommunion gibt vor allem auch dem hiufigen oder tiglichen Kom-
munikanten die Moglichkeit, das Verlangen nach dem Hochsten in sich zu bewahren
und doch auch auf sein Gewissen und die davon bestimmten ,Witterungen der

9*



132 Johann Auer

Seele” zu horen. Sie ist ein im Rahmen des Mysteriums bleibendes Mittel zur Pllege
des christlichen Gewissens, ohne das auch unser Sakramentsempfang nicht in Ord-
nung zu halten ware.

Wer wollte angesichts dieser Bedeutung der recht verstandenen geistigen Kom-
munion nicht erkennen, dafl es an der Zeit ist, die Lehre von der geistigen Kom-
munion wieder als wesentliches Stiick in unseren Unterricht vom Mefopfer und von
der heiligen Kommunion (anch im neuen Katechismusentwurf!) anfzunehmen und
in der Predigt und in der praktischen Gottesdienstgestaltung unsere Glaubigen auch
dazu wieder zu erziehen?

Ganz gewif} kann und darf die sakramentale Kommunion, etwa in Lebensgefahr,
nicht durch eine blof} geistige ersetzt werden, wie zur Zeit des Tridentinums wohl
von nominalistischer Seite vertreten und durch den grofien Konzilsvater Dominicus
Soto ausdriicklich abgetan wurde. Aber sicherlich wire die Ubung der geistigen Kom-
munion auch fiir den Sterbenden ein grofler Trost und ein vollgiiltiger Ersatz fir
das heilige Viaticum, wenn ihm dieses wahre Sterbesakrament durch duflere Ver-
haltnisse verwehrt wire. Nicht Ersatz fiir dic mdgliche sakramentale Kommunion
soll und will ja die geistige Kommunion sein, sondern vielmehr die geistige, voll-
giiltige Moglichkeit der wirklichen Teilhabe am Mysterium Jesu Christi, am hei-
ligen MeRopfer fiir den geistigen Menschen, wenn die leibliche, sakramentale Teil-
habe durch duflere Verhiltnisse oder durch das eigene Gewissen verwehrt ist.

Mége diese rechte Anffassung von der geistigen Kommunion und ihre Praxis den
Friihling unserer sakramentalen Kommunionbewegung zu einem fruchtbaren Som-
mer werden lassen; moge durch die Wiarme der geistigen Liebe und Sehnsucht mit
Gottes Gnade zur Entfaltung und Reifung kommen, was durch die pastorale Frei-
gabe der hiufigen und der Kinderkommunion als vielverheiflende Knospe am Lebens-
baum unserer heiligen Kirche vor einem Lebensaltar aufgebrochen ist30. Wir schlie-
fen mit den schon einmal angefiihrten Worten Pius XII., der in seinem Rundschrei-
ben ,Mediator Dei“ die geistige Kommunion also empfiehlt: ,Es ist der dringende
Whunsch der Kirche, dafl die Gliaubigen, besonders wenn sie das Eucharistische Mahl
nicht leicht in Wirklichkeit (reapse) geniefen kénnen, es wenigstens durch das Ver-
langen (votis saltem) empfangen und zwar so, dafl sie durch Erwediuing lebendigen
Glaubens, durch eine demiitig und ehrfiirchtig hingegebene, dem Willen des Erlosers
sich ganz iiberlassende Seelenhaltung und moglichst brennenden Eifer der Liebe sich
mit ihm verbinden®.

% Die vorgebrachten Gedanken und Vorschlige gehen, wie mir ein Gesprach unmittelbar
nach Abfassung dieser Zcilen mit J. Tyciak zum BewuBtsein gebracht hat, freilich von einer
Vorentscheidung als Voraussetzung aus: sie haben ndmlich den abendlindischen
Kirchenbegriff zur Vorausseung, wonach die Kirche mehr in statu viatoris gesehen
ist, mehr missionarischen Charakter trigt, der Aunfgabe lebt, die Welt heimzuholen, auch
die vielen® zu erfassen, die heute vielleicht als ,Masse“ in und aufler der Kirche stehen,
die auch bewuflt ,Kirche der Siinder® (Karl Rahner) ist. In 8stlicher Sicht erscheint die Kirche
mehr als ,Kirche der Heiligen®“, Eucharistiegemeinschaft, mit Christns vereint, am Ziel. Sie
wirkt nicht so sehr auf die Welt ein, sondern will einfach das Licht ihrer Makellosigkeit
und Heiligkeit leuchten lassen, damit alle, die vom Vater seit Ewigkeit erwahlt sind (vgl.
die Betonung des Pridestinationsgedankens gerade in der Verheiflungsrede Jo 6, 37, 43) und
zu Christus sich gezogen fithlen, zur Kirche als dem lebendigen, mystischen Leib Christi
finden.





