
Geistige Kommunion 
Sinn und Praxis der communio spiritualis and ihre Bedeutung für unsere Zeit 

Von Univ.-Prof. Dr. Johann A u e r , Bonn 

Immer wieder, wenn wir rückschauend uns Rechenschaft geben, ob wir den rechten 
Weg zu unserem klar erkannten, einfachen Ziel gegangen, ob wir unsere Lebens- 
aufgabe bisher richtig erfaßt und erfüllt haben, müssen wir erkennen, daß vieles 
mangelhaft gewesen ist. Den Grund für diese Mängel aber können wir oft darin 
finden, daß wir unsere Aufgabe zu einfach aufgefaßt, daß wir die Mannigfaltigkeit 
des Lebens zu wenig ernst genommen, daß wir übersehen haben, daß wir selber 
nicht einfache Wesen sind, sondern an vielen Seinsbereichen verpflichtenden Anteil 
haben. Die Einfachheit kann nicht am Anfang unseres Lebens als Prinzip stehen, 
sondern wird mit Gottes Gnade vielmehr erst am Ende unseres Lebens als Frucht 
unserer Treue zur Mannigfaltigkeit des Lebens und unserer Lebensaufgabe stehen 
können. 

Diese Erkenntnis drängt sich uns ganz besonders im praktischen, religiösen Leben 
auf, wenn wir auf ein Stück unseres eigenen Lebens mit seinen positiven und nega- 
tiven Erfahrungen zurückschauen, oder wenn wir ein Stück der Frömmigkeits- 
geschichte unserer heiligen Kirche betrachten. Die großen Spannungen des mensch- 
lichen Lebens, der konkreten Existenz des lebendigen Menschen, werden hier deut- 
lich spürbar: die Spannung zwischen Fleisch und Geist (Mt26, 411), äußerer Tat 
und innerer Gesinnung (Is 29,132); die Spannung zwischen eigener sittlicher Tat und 
religiöser Hingegebenheit, eigenem Leistungswillen (Mtll,123) und der Bereit- 
schaft, alles nur als Gnade zu empfangen (1 Kor 4, 74); die Spannung zwischen der 
Sorge um das eigene, individuelle Heil und um die Gemeinschaft, in der allein unser 
Heil gesichert ist, zwischen Selbstbewahrung (Mt 7, 55) und Selbsthingabe für die 
anderen (Jo 15,13; 12,24"), mit deren Heil unser eigenes Heil steht oder fällt. Nur 
im Durchtragen dieser Spannungen entfaltet sich die konkrete Wirklichkeit und 
der Reichtum unseres religiösen Lebens. 

Nur von der Spannung zwischen außen und innen, Leib und Geist, und von dieser 
Spannung nur in dem kleinen Bereich unserer Eucharistiefrömmigkeit soll hier die 
Rede sein, wenn wir Sinn und Bedeutung der geistigen Kommunion neben der 
sakramentalen Kommunion untersuchen. 

/. Die Fragestellung 

Zunächst wird vielleicht manchem Leser die Fragestellung verdächtig oder falsch 

1 Der Geist ist zwar willig, aber das Fleisch ist schwach. 
2 Weil dieses Volk nur mit seinem Munde mir naht und nur mit seinen Lippen mich ehrt, 

sein Herz aber von mir fernhält und seine Furcht vor mir nur angelerntes Menschengebot 
ist... vgl. Mt 15, 8. 

8 ... das Himmelreich leidet Gewalt, und die Gewalt gebrauchen, reißen es an sich. 
4 Was hast Du, das Du nicht empfangen hättest? Hast Du es aber empfangen, was rühmst 

Du Dich, als hättest Du es nicht empfangen? 
5 Du Heuchler, zieh zuerst den Balken aus Deinem Auge; dann magst Du sehen, wie Du 

den Splitter aus dem Auge Deines Bruders ziehst. 
6 Eine größere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt für seine Freunde... Wenn 

das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es für sich allein. 



114 Johann Auer 

erscheinen. Nicht um eine Spannung geht es hier, wird er sagen; hier liegt eine wert- 
volle Entwicklung vor: etwas Halbes ist überwunden und etwas Ganzes ist wieder- 
gefunden worden. Unsere Väter haben noch aus einer unseligen (jansenistischen) 
Tradition heraus bei der heiligen Messe ihre Privatandacht verrichtet und zur hei- 
ligen Kommunion geistige Akte des Verlangens erweckt. Seit dem Kommuniondekret 
des frommen Papstes Pius X. und besonders seit dem Aufblühen der liturgischen 
Bewegung nach dem ersten Weltkrieg ist etwas Neues geworden. Wir feiern die 
heilige Messe wieder oder wollen sie wenigstens feiern, wie sie die ersten Christen 
gefeiert haben, indem wir am Opfer leibhaftig teilnehmen, indem wir auch das 
Opfermahl sakramental wirklich empfangen. Für uns ist das Meßopfer wieder ein 
festliches Tun, das wir mit Leib und Seele vollziehen, nicht bloß Sache des Geistes 
und Herzens, die meist individualistisch bleiben wird. Die Kirche selbst faßt diese 
Entwicklung so auf. So hat z. B. noch der Catechismus Romanus und im Anschluß 
daran der alte Canisi und die Bearbeitung durch Jos. Deharbe7, das Religionsbuch 
unserer Eltern, einen eigenen Passus über die •geistliche" (so hat man das spiritualis 
übersetzt; heute wird es meist mit •geistig" wiedergegeben) Kommunion enthalten, 
während der •AllgemeineKatholische Katechismus, vorgeschrieben von den Bischöfen 
Deutschlands", und ebenso der •Katechismus für den Gebrauch der Diözesen Frank- 
reichs" seit dem ersten Weltkrieg die geistige Kommunion überhaupt nicht mehr er- 
wähnt. • In gleicher Weise bringt das •Katholische Gebetbuch" (Meßbuch) von 
Chr. Moufang8, ein Vorläufer unseres Schott, noch eine genaue Anleitung für die 
geistige Kommunion, während das Schott-Meßbuch lediglich bei den gleichbleiben- 
den Teilen der heiligen Messe in einer Fußnote schreibt: •Wer nicht wirklich kom- 
muniziert, möge es wenigstens geistigerweise tun" und dafür ein Gebetlein mit 
fünf Zeilen anfügt. Der große Kommunionanhang erwähnt die geistige Kommunion 
nicht mehr. • Das neue Kirchenrecht9 schreibt ebenfalls: •Die Gläubigen sollen dazu 
aufgefordert werden, nicht nur mit geistigem Verlangen, sondern auch durch den 
sakramentalen Empfang der heiligen Eucharistie zu kommunizieren", am Opfer 
teilzunehmen. 

Ganz gewiß freuen wir uns alle über die eucharistische Bewegung seit Pius X. Mit 
stolzem Dank gegen Gott weisen wir auf unsere jungen, katholischen Familien hin, 
die aus dieser liturgischen und eucharistischen Erziehung der Kirche gewachsen sind. 

Was ernste Bedenken in uns wachruft, ist nur das Abwerten oder Totschweigen 
der geistigen Kommunion neben der sakramentalen, und mit Freude stellen wir 
wiederum fest, daß die offiziellen kirchlichen Bücher wie der Catechismus Romanus 
und der Codex die geistige Kommunion neben der sakramentalen nach dem Vorbild 
des Tridentinums stehen lassen. (Vielleicht läßt sich das Totschweigen durch die 
Katechismen und die neuen Meßbücher weniger grundsätzlich als vielmehr päd- 
agogisch, zur Geltendmachung der pianischen Eucharistiebewegung, erklären.) Ja, 

7 Kath. Katechismus, Regensburg 1870: Bei der Kommunion kommuniziere wenigstens 
geistigerweise, d. h. erwecke ein inbrünstiges Verlangen, dich mit dem Herrn im Sakrament 
der Liebe zu vereinigen. • In seiner Erklärung, Paderborn 1877 (2. Aufl.) II 488, bringt 
Deharbe eine eindringlidie Empfehlung dafür. 

8 7. Auflage, Mainz 1867, S. 108 
s Codex JC cn 863. Der Passus entstammt dem Tridentinum sess. XXII de sacrificio 

missae c. 6. • Ebenso Enc. Mediator Dei, Herdertext 1948, n. 118. 



Geistige Kommunion 115 

die Enzyklika Mediator Dei schreibt bereits wieder: •Es ist der dringende Wunsch 
der Kirche, daß die Christen, besonders wenn sie nicht leicht das eucharistische Mahl in 
Wirklichkeit empfangen können, es wenigstens durch Verlangen (votis) empfangen."9* 
Darum ist es auch für uns an der Zeit, daß wir uns wieder auf den wahren Sinn und 
die wirkliche Bedeutung der geistigen Kommunion besinnen, damit nicht ein Tot- 
schweigen einer Sache, die für die Ganzheit unseres christlichen Glaubens wesenhaft 
ist, auch noch den verkündigten und geübten Wirklichkeiten der sakramentalen 
Kommunion schade. 

Suchen wir darum das Wesen der sakramentalen Kommunion aus der Heiligen 
Schrift und der Geschichte der kirchlichen Eucharistiefrömmigkeit wieder etwas tie- 
fer zu erfassen, um so auch den Sinn und das Wesen der geistigen Kommunion bes- 
ser zu verstehen und daraus schließlich auch die rechte Praxis der geistigen Kom- 
munion neu zu gewinnen. 

//. Vom Sinn der sakramentalen Kommunion 

Die heilige Eucharistie ist das größte Sakrament des Neuen Bundes, weil sie durch 
das ganze Leben hindurch tagtäglich empfangen werden kann und zugleich als 
Sakrament in vollkommenster Weise und als Opfer und anbetungswürdigstes Gut 
in einmaliger Weise das vollbringt, was überhaupt ein Sakrament des Neuen 
Bundes vollbringen will und kann: sie verbindet den ganzen Menschen mit Leib 
und Seele und in seiner einmalig personalen Tiefe mit Gott, der in Christus mensch- 
liches Fleisch und Blut angenommen hat und unser Opferlamm für unsere Sünden 
geworden ist. Wie das in seiner ursprünglichen Größe und Ganzheit zu verstehen 
ist, können wir der Heiligen Schrift selbst entnehmen. 

Da spricht Jesus in seiner Verheißungsrede davon, daß die heilige Eucharistie 
•das wahre Himmelsbrot, das Gottesbrot sei, das vom Himmel herabkommt und 
der Welt das Leben spendet" (Jo 6, 33). •Eure Väter haben in der Wüste das Manna 
gegessen und sind gestorben. Dies ist das Brot, das vom Himmel kommt, damit der, 
der davon ißt, nicht sterbe (ebd. 49 f). Mein Fleisch ist eine wahre Speise und mein 
Blut ist ein wahrer Trank" (ebd. 55). Deutlich wird hier mit der Rede von Manna 
und Brot, von Speise und Trank, die heilige Eucharistie als Mittel zur Erhaltung 
und Entfaltung des •ewigen", himmlischen, neuen Lebens gekennzeichnet, zu dem 
der Mensch in der heiligen Taufe •von oben her geboren worden ist" (Jo 3,3, 5). 
Wir könnten diese Betrachtungsweise der heiligen Eucharistie die naturhafte, sach- 
liche nennen. Daneben tritt im Einsetzungsbericht bei den Synoptikern und bei Paulus 
(Mt 26, 26•29; Mk 14, 22•25; Lk22,15•20; 1 Kor 11, 23•25) ein ganz anderes 
Bild als Deutung der heiligen Eucharistie, das vom alttestamentlichen Paschamahl 
genommen ist: Es geht nicht um eine Speise und um die Entfaltung der •naturhaften" 
Existenz des Menschen; es geht um ein Opfermahl, dessen Sinn nicht Speise, sondern 
die Teilhabe am Opfer selbst ist. •So oft ihr dieses Brot eßt und den Kelch trinkt, 
sollt ihr (wie ein Herold das gegenwärtige Ereignis des Todes) den Tod des Herrn 
verkündigen, bis er wiederkommt" (1 Kor 11, 26). •Nehmt hin und esset, das ist mein 
Opferleib (das Paschaopfermahl des Neuen Bundes)". Es geht hier also um die sitt- 
lich-religiöse Existenz des Menschen: um die Befreiung aus dem Ägypten der Knecht- 

9a Herdertext 1948 n. 116. 



116 Johann Auer 

schaft der Sünde, um die Heimführung in das Land der Verheißung, wo Gott inmit- 
ten seines Volkes wohnt, um Erlösung und Heiligung, und zwar für alle Menschen 
aller Zeiten; es geht um die durch die Geschichte gehende Gestalt des christlichen 
Heiles. Wir könnten diese Betrachtungsweise der heiligen Eucharistie die heils- 
geschichtliche nennen. 

Daneben ist bei Johannes wenigstens deutlich ausgesprochen, daß dieses Mahl 
aber auch die leibhaftige Begegnung mit dem persönlichen Christus ist: •Ich bin das 
Brot des Lebens (Jo 6, 35, 48) ... Wer mein Fleisch ißt und mein Blut trinkt, der 
bleibt in mir und ich in ihm. Wie mich der lebendige Vater gesandt hat und ich 
durch den Vater lebe, so wird auch der, der mich ißt, durch mich leben" (ebd. 56f), 
so spricht Christus selbst. Hier ist das Innerste des Menschen, seine einmalige, per- 
sonale Existenz aufgerufen. Was bei den Synoptikern in der Nachfolge Christi im 
Kreuztragen (Mt 10,38; 16,24; Mk 8, 34; Lk 9,23; 14, 27), was bei Paulus in seiner 
großen Christusmystik (Christo in Tod und Auferstehung gleichgestaltet: Phil 3,10 f; 
Rom 6, 2; Eph 2, 5f. •Nicht ich lebe, Christus lebt in mir" Gal 2, 20) uns entgegen- 
tritt, das wird in der heiligen Eucharistie sakramental-reale Wirklichkeit: Christus, 
der Gott-mensch und das menschliche Ich in derselben Gemeinschaft und personalen 
Zuordnung zueinander, in der Christus der Gottmensch und sein Vater im Himmel 
selber stehen (Jo 6, 57; 17, 21, 23). Wir dürfen diese Betrachtungsweise der heiligen 
Eucharistie wohl die personal-mystische nennen. 

Entscheidend ist nun, daß zum ganzheitlichen Verständnis der heiligen Eucharistie 
alle drei Betrachtungsweisen zusammengehören und daß alle drei Betrachtungs- 
weisen noch aus der biblischen Vorstellung vom Heil, das dem Gottesvolk als gan- 
zem, nicht dem •einzelnen" in seiner splendid isolation gehört10, verstanden werden 
müssen. Darum blieben auch in der Folgezeit die beiden ersten Betrachtungsweisen 
vorherrschend, im wesentlichen bis ins 12. Jahrhundert. Die personale Betrachtungs- 
weise im individualistischen Sinn war unbekannt. Wenn darum, die Väterzeit zu- 
sammenfassend, Johannes von Damaskus (t 749)11, wenn Hugo von St. Victor am 
Anfang der Scholastik (t 1141)12, ja wenn selbst Thomas von Aquin (f 1274)13 die 
hervorragende Stellung der heiligen Eucharistie darstellen wollen, weisen sie auf 
das Opfer Christi und unsere Teilhabe am Opfermahl hin. So kann P. Browe14 von 
dieser Zeit schreiben: •Den Ausdruck »Christus empfangen« gebraucht man nur ge- 
legentlich einmal, d. h. man sah die Sache, die Speise, nicht die Person, die sich mit- 
darbot. Deshalb sprach man im Abendland, von ganz seltenen Ausnahmen abgesehen, 
nicht von dem König, dem man entgegengeht, nicht von dem Gast, der in die Seele 
kommt. Deshalb verrichtete man keine besonderen Gebete zu ihm, sondern bringt 
nur ehrfürchtigen Glauben an das Geheimnis und Hunger nach der göttlichen Speise 
mit. Darum wurde auch die Person Christi nicht, wie später, direkt angeredet und 
begrüßt, sondern alle Aufmerksamkeit richtete sich auf die Darstellung des Opfer- 
todes und auf sein Fleisch und Blut, die er als Opferspeise bot." Die Kommunion - 

10 Der einzelne ist als Glied des Gottesvolkes gesehen: vgl. Mt 5, 23; 1 Kor 11, 21, 35 
tl De fide orth. IV c 13, PG 94, 1144. 
12 De sacramentis II p 8 c 1. 
13 Summa theol. III q 80 a 1. 
14 Die Kommunionandacht im Altertum und Mittelalter, Jahrb. f. Lit. 13 (1933), S. 45•64, 

bes. 51. 



Geistige Kommunion 117 

frömmigkeit war •ganz um das gemeinsame Opfer und Opfermahl herumgelagert". 
Erst im 12. Jahrhundert beginnt im Abendland eine neue Kommunionfrömmigkeit. 
Sie nimmt ihren Ausgang wohl in der Schule des Anselm von Laon (fill 7)15, der 
aufbauend auf der neuen Rechtfertigungslehre des Anselm von Canterbury (t 1109) 
ein mehr personalistisch-individualistisches Moment in die Sakramententheologie 
hineinträgt, der theologisch klar die Gegenwart des ganzen (eben personalen) Chri- 
stus unter jeder Gestalt herausstellt, dafür aber auch die Begegnung eines jeden 
einzelnen Kommunikanten mit dem ganzen Christus betont. Bernhard von Clairvaux 
(t 1153) gibt dieser Lehre noch den neuen Frömmigkeitscharakter, besonders aus 
seiner Brautmystik des Hohen Liedes. Bonaventura (t 1274)16 und besonders die 
Mystiker des 14. Jahrhunderts wie etwa Heinrich Seuse (f 1366)17 sehen in der hei- 
ligen Eucharistie vorwiegend die persönliche Begegnung mit dem persönlichen Chri- 
stus als Gast und Bräutigam der Seele. Die Renaissance und die Folgezeit bringen 
noch einen menschlich egozentrischen Zug in diese individualistische Frömmigkeit. 
So werden die drei Vorbereitungsfragen, die sich sachlich schon bei Bonaventura 
finden, dort aber noch um das Geheimnis des göttlichen Seelenbräutigams kreisen, 
nunmehr in die uns geläufige Form gebracht. Man geht aus vom eigenen Ich (wer 
kommt zu mir), um dann über Glauben und Demut und Reue (zu wem kommt Chri- 
stus) allmählich frei zu werden zu einer Liebe (warum kommt Christus zu mir), die 
auch vom eigenen Ich frei machen will für Christus und Gott. Der Gedanke von der 
himmlischen Speise für das übernatürliche Leben und der Gedanke von der Teilhabe 
am Erlösungsopfer Jesu Christi ist ganz verlorengegangen und selbst die liturgische 
Bewegung hat, wie es scheint, den Kommunionempfang noch nicht ganz aus seiner in- 
dividualistischen, personalistischen Einengung befreien können. Diese individua- 
listische Vereinseitigung ist wohl auch ein Hauptgrund dafür geworden, daß bei 
Wiederentdeckung der sakramentalen Kommunion die geistige Kommunion so ganz 
fallen gelassen wurde. • Wenden wir uns, um das zu verstehen, der Betrachtung 
der geistigen Kommunion zu. 

III. Vom Sinn der geistigen Kommunion 

Wie bei der sakramentalen Kommunion müssen wir auch hier aus der Theologie- 
geschichte der Kirche die verschiedenen Bedeutungen aufzeigen, die der Ausdruck 
•geistige Kommunion" schon gehabt hat, um so den eingeengten Bedeutungssinn 
herausstellen zu können, den er in unserer Zeit hat, und die wesentliche Bedeutung 
wieder zu gewinnen. 

Beginnen wir bei den afrikanischen Theologen Tertullian (t nach 220) und Cyprian 

15 Vgl. hierzu Jos. Geiselmann, Zur Eucharistielehre der Frühsdiolastik, Theol. Revue 29 
(1930) 1-12, bes. Sp. 7; ders., Die Eucharistielehre der Vorscholastik, Paderborn 1926; 
ders., Die Abendmahlslehre an der Wende der christl. Spätantike zum Frühmittelalter, 
München 1933, und Literaturangaben daselbst. 

16 Sent. Com. IV dist 12 p II a 1 q 1 c: Ad hoc ergo quod sacramentum hoc habeat in 
aliquo efficaciam, p r i m o oportet cibum istum ab aliis discernere per fidem; s e c u n d o , 
hospitium parare per sui ipsius probationem; t e r t i o in hospitium paratum recipere cum 
honore et devotione. 

17 Horologium Sapientiae II c 4. Vgl. auch C. BöckI, Die Eucharistielehre der deutschen 
Mystiker des Mittelalters, 1923. 



118 Johann Auer 

(t 258), denen auch Augustinus (t 431) noch lange folgt18. Sie fassen die Wirkung 
des eucharistischen Sakramentes noch so auf, daß durch den leiblichen Genuß der 
Opferspeise die geistige Eingliederung in den mystischen Leib Christi geschieht, 
durch den und aus dem und in dem wir das neue Leben haben (Jo 15,1•8). Die grie- 
chischen Theologen Basilius (t 379) und Gregor von Nazianz (f 390), beeinflußt von 
Origines (t 254), finden die Wirksamkeit der heiligen Eucharistie vor allem darin, 
daß der Mensch durch den Genuß des Fleisches und Blutes Christi teilhaftig wird des 
Geistes Christi, des heiligen Pneuma, in dem er das neue Leben besitzt (Rom 8,1 •17). 
Hilarius von Poitiers (t 367) sieht die Wirkung der heiligen Eucharistie darin, daß 
wir durch den Genuß des Leibes und Blutes des irdischen Christus teilhaftig werden 
des ewigen Wortes des Vaters, also in Beziehung treten zum innertrinitarischen 
Leben. Ähnliche Gedankengänge bringt später wieder Rupert von Deutz (f 1135)19. 
Wenn endlich Ambrosius (t 397), Optatus von Mileve (t nach 385), Gregor von 
Nyssa (t 394) und besonders der Antiochener Johannes Chrysostomus (t 407) das 
Fleisch und das Blut Christi in der heiligen Eucharistie wegen der Identität mit dem 
Erlöserleib Christi selbst als eigentliches Wirkelement des Sakramentes ernst nehmen, 
so mahnt doch das paulinische •den Leib des Herrn unterscheiden" (1 Kor 11, 29) 
immer wieder zu bedenken, daß es im Sakrament um eine Wirklichkeit geht, die nicht 
mit den Sinnen erfahren, sondern im Glauben, vom •geistigen", pneumatischen Men- 
schen empfangen werden muß. Besonders Augustinus (t 431) hatte die Bedeutung des 
Glaubens im Sakrament betont und sein Wort aus den Predigten zum Johannes- 
evangelium20 •Utquid paras dentes et ventrem? crede, et manducasti!" wurde im 
Mittelalter das meistzitierte Wort für die geistige Kommunion. Deutlich steht hier 
die Unterscheidung des hl. Augustinus zwischen sacramentum und res sacramenti, 
zwischen Sakrament und Wirkung des Sakramentes im Hintergrund, die im Mittel- 
alter dann zu der Unterscheidung zwischen sakramentaler und geistiger (spiritualis) 
Kommunion führte. Unter sakramentaler Kommunion verstand man einfach den 
Empfang des Sakramentes an sich, auch wenn er unwürdig und darum unfruchtbar 
war. Unter dem geistigen Empfang verstand man den Empfang der Wirkung des 
Sakramentes. Man sprach darum von einem sakramentalen und geistigen Kommu- 
nionempfang zugleich und meinte damit die würdige und damit fruchtbare sakra- 
mentale Kommunion. Daneben sprach man aber auch bereits von einer geistigen 
Kommunion in dem Sinne, wie wir sie heute ausschließlich verstehen: vom Empfang 
der sakramentalen Früchte, ohne die sakramentalen Zeichen zu empfangen21. 

Für die Christen22, wenigstens bis zur Kirchenfreiheit 312, war das Meßopfer ein 
gemeinsames Tun zwischen Priester und Gläubigen, und alle Christen, die an der 
Feier teilnahmen (und nicht als Katechumenen oder Büßer vorher entlassen waren), 
empfingen beim Opfer auch das Opfermahl, die heilige Kommunion. Erst mit der 

18 Vgl. zum folgenden: C. Adam, Die Eucharistielehre des hl. Augustinus, Paderborn 
1908, bs. S. 60 f., 162 f. 

19 Theol. Revue 29 (1930) Sp. 6. Vgl. oben Anm. 17 
20 In Jo. tr. 25 c 12, PL 35, 1602 
21 Jos.  Lechner,  Die Sakramentenlehre  des  Richard von Mediavilla,   München   1925, 

S. 212•214 
22 Vgl. den Artikel von P. Browe, oben Anm. 16 und bes. Diet, de Theol. cath. V (1913) 

989•1425 



Geistige Kommunion 119 

plötzlichen Erweiterung der Kirche durch die staatliche Freiheit und Anerkennung, 
durch das Eindringen der gelehrten Philosophen wie der Massen, sowie durch die 
damit wenigstens im Osten verbundene Neuordnung der Bußpraxis und die damit 
verknüpfte neue Betrachtung von Sünde und Gnade, kam es sehr bald dazu, daß viele 
und bald die meisten Christen dem Opfer beiwohnten, ohne das Opfermahl zu emp- 
fangen. Vielleicht war auch den ehedem heidnischen Philosophen und der großen 
Masse der heilsgeschichtliche Sinn des Paschaopfermahles im Zusammenhang mit 
dem Kreuzesopfer Christi schwer verständlich. Als gar durch die Völkerwanderung 
und die Germanenmission auch noch die Spannung zwischen Kirchensprache und 
Volkssprache in den Gottesdienst hineingetragen wurde, kam es immer mehr dazu, 
daß die Gläubigen auf ihre Weise den Gebeten und Handlungen des Priesters beim 
Opfer zu folgen sich mühten, indem sie die Handlungen symbolisch und allegorisch 
auslegten und die kirchlichen Gebete durch eigene Betrachtungen und Gebete er- 
setzten. Wiederum schreibt P. Browe23 hierzu: •Die Frommen lasen die Geschichte 
der Passion oder ein Erbauungsbuch, das sie erklärte oder das sie im allegorischen 
und moralischen Sinne ausdeutete; die Nonnen lebten sie mit und sahen und hörten 
sie in ihren Visionen. Sie empfanden diese Betrachtung des Leidens Christi als eine 
Speise, die sie stärkte und nannten sie deshalb auch •geistige Seelennahrung, geistige 
Kommunion". •Wer mit ganzem Herzen", sagt der sog. St. Georgener Prediger 
(2. Hälfte des 13. Jahrhunderts), •und mit süßer Andacht denkt an das Leiden unseres 
Herrn, dessen Seele empfängt unseren Herrn geistlich inwendig ganz so, als ob sie 
unseres Herrn Leib empfinge". Diese Art der Teilnahme am Opfer durch die geistige 
Kommunion hatte überdies, gerade für das noch um die Sünde wissende Mittelalter, 
den Vorzug, daß sie nie unwürdig sein konnte, daß sie das harte Wort des Apostels 
vom Gericht, das die unwürdige sakramentale Kommunion in sich birgt, und die 
damit verbundenen Krankheiten (1 Kor 11, 29 f.) nicht zu fürchten hatte. So kam es, 
daß man unter geistiger Kommunion nicht nur die würdige und fruchtbare Kommu- 
nion, sondern auch diese nicht sakramentale Teilhabe am Meßopfer verstand. So 
entstand die Lehre von den drei Arten der heiligen Kommunion, die sich seit 1240 
etwa eingebürgert hat und in den Dekreten des Tridentinums24 und ebenso im Ca- 
techismus Romanus25 wieder auftritt. Man unterscheidet die bloß sakramentale Kom- 
munion, unter der man die unwürdige und unfruchtbare Kommunion verstand, die bloß 
geistige Kommunion, worunter man den vollen Anteil an den Opferfrüchten durch 
Glauben und Sehnsucht und Liebe zum eucharistischen Christus faßte, und die sakra- 
mentale und zugleich geistige Kommunion, womit man die würdige und fruchtbare 
sakramentale Kommunion meinte. Dabei vertrat man im Mittelalter meist die An- 
sicht, daß die bloß geistige Kommunion dieselben Wirkungen habe wie die würdige, 
sakramentale Kommunion, und der Katechismus des Tridentinums26 lehrt, daß diese 

» S. 58     24 Sess. XIII de ss. euch, sacramento c 8.    25 II c 4 § 53. 
28 Ebd. ... ex quo, si non omnes, maximos certe utilitatis fructus consequuntur... vgl. 

Thomas v. Aquin S. I. III q 80 a 1 ad 3. Zum Schluß schreibt freilich derselbe Catechismus 
hier: eos se maximis et coelestibus bonis privare, qui, cum ad corporis Domini sacramentum 
etiam sumendum parati esse possint, satis habent spiritu tantum sacram communionem ac- 
cipere. Das trifft jene, die nur aus Bequemlichkeit die bloß geistige Kommunion der sakra- 
mentalen Kommunion vorziehen, wenn diese Haltung überhaupt zu einer wirklichen •gei- 
stigen Kommunion" in unserem hier verstandenen Sinn führen kann. 



120 Johann Auer 

geistige Kommunion •wenn auch nicht alle, so doch sicher die größten Früchte und 
den größten Nutzen" der sakramentalen Kommunion ebenfalls vermittle. Die Gründe 
freilich, die von der sakramentalen Kommunion abhielten, waren gewiß nicht immer 
nur Ehrfurcht vor dem Sakrament und Furcht vor der Sünde, sondern noch maßgeb- 
licher war die Tatsache, daß man eben das heilige Meßopfer nicht mehr verstand; 
und ganz gewiß hat auch in früheren Zeiten bereits eine große Rolle gespielt, was 
heute wohl der wichtigste Grund für das Fernbleiben von der sakramentalen Kom- 
munion geworden ist: die menschliche Bequemlichkeit, die aus dem ganzen •Gottes- 
dienst" eine •Andacht" macht, an die Stelle des •religiösen Tuns" einige •fromme 
Gedanken und Anmutungen" und an die Stelle des gemeinsamen Opferanliegens 
mit Christus dem Hohenpriester ein persönliches Gebetsanliegen setzt, und die mehr 
das selbstsüchtige Erlebnis einer seelischen Erhebung als die devotio in Reue, Liebe 
und Dankbarkeit und Selbsthingabe erstrebt. Daß dieser geistig-religiöse Boden 
auch nicht mehr zu einer geistigen Kommunion hinreicht, ist verständlich und so ist 
begreiflich, daß mit der neuen Empfehlung der häufigen sakramentalen Kommunion 
die geistige Kommunion in unserer Zeit ganz verschwunden ist. Wir werden ja un- 
serer Zeit, scheint mir, nicht unrecht tun, wenn wir feststellen, daß wohl sehr wenig 
Christen, die am Meßopfer teilnehmen und nicht sakramental kommunizieren, noch 
zu einer geistigen Kommunion kommen, und selbst diejenigen, die an Hand eines 
guten Gebetbuches vielleicht Gebete verrichten, die zu einer geistigen Kommunion 
führen sollen, werden nicht mehr recht wissen, worum es hier eigentlich geht. Dies 
kann uns jedoch nicht verwundern, wenn, wie wir eingangs dargestellt, seit einer 
Generation die geistige Kommunion in Unterricht und Verkündigung nicht mehr 
erklärt und empfohlen wird. Doch die kurze Geschichte der geistigen Kommunion 
kann uns zeigen, daß mehr hinter ihr verborgen ist, als was seit dem 16. Jahrhundert 
darunter verstanden wurde, und eine rechte Auffassung derselben wird uns wieder 
verstehen lassen, daß die geistige Kommunion neben der sakramentalen Kommunion 
und für dieselbe von großer Bedeutung sein kann. 

IV. Von der Praxis der geistigen Kommunion 

Vier Fragen wollen wir uns hier kurz beantworten: 1.) Warum ist die geistige Kom- 
munion neben der sakramentalen Kommunion wertvoll oder notwendig? 2.) Wann 
erscheint die geistige Kommunion im engeren Sinne angebracht? 3.) Wie wird die 
geistige Kommunion praktisch empfangen? 4.) Welche seelsorgliche Bedeutung hat 
diese Auffassung und Praxis der geistigen Kommunion? 

1. Warum ist die geistige Kommunion neben der sakramentalen Kommunion wertvoll 
oder notwendig? 

Ganz gewiß bleibt das Ideal der Wunsch der Kirche in unserer Zeit, die sakramen- 
tale Kommunion so oft zu empfangen, als es möglich ist. Doch viele Überlegungen 
lassen daneben die geistige Kommunion als sehr wichtig erscheinen und gerade die- 
jenigen, die die sakramentale Kommunion recht verstehen und lieben, werden diese 
Gründe verstehen und billigen. 

a. Einmal wird es auch bei regelmäßigen Kommunikanten zuweilen vorkommen, 
daß sie um höherer Pflichten willen oder durch höhere Mächte gezwungen von ihrer 
Ordnung eine Ausnahme machen müssen. Wird aber nicht gerade bei einem täglichen 



Geistige Kommunion 121 

Kommunikanten, dem die heilige Kommunion nicht ein mechanischer Teil seiner 
menschlichen Tagesordnung, sondern Ausdruck und Tat seiner Liebe zu Christus und 
seines Lebens mit dem gekreuzigten Christus ist, ein solcher Ausfall der sakramen- 
talen Kommunion ganz besonders das Bedürfnis wachrufen, wenigstens geistiger- 
weise die heilige Kommunion empfangen, am Morgenopfer teilnehmen zu können? 
Und ist es nicht ebenso bei denjenigen, die regelmäßig in jeder Sonntagsmesse kom- 
munizieren? Ist es nicht ein bedenkliches Zeichen, wenn dieses Bedürfnis nicht be- 
steht? Besteht hier nicht der Verdacht, daß die häufige Kommunion etwas Mecha- 
nisches geworden ist, ein Stück der heiligen Messe, die selbst als ein alltägliches, aber 
etwas äußeres Tun erscheint, so daß die heilige Kommunion zugleich mit der heiligen 
Messe ausfallen kann, ohne daß dies beunruhigen würde? 

b. Im Zusammenhang damit verdient ein anderer Gedanke Erwähnung: Ob nicht 
auch für regelmäßige Kommunikanten ein Verzicht auf die sakramentale Kommu- 
nion und die Mühe einer echten geistigen Kommunion unter Umständen sehr wert- 
voll und wichtig sein kann? 

Vor zwei Extremen müssen wir uns hier hüten: Es wäre falsch, die heilige Kommunion 
als eine Belohnung für ein reines und christliches Leben aufzufassen, gewiß. Aber es 
wäre auch nicht ganz richtig, sie nur für ein Heiligungsmittel zu halten, das man täg- 
lich empfangen soll, um besser zu werden. Gewiß ist die heilige Kommunion eine 
sakramental-reale Hilfe vom Fleisch und Blut Christi her im Kampf gegen das eigene 
Fleisch und Blut, ist sakramentale Hilfe vom Kreuz Christi her im Tragen des eigenen 
Lebenskreuzes, ist Hilfe von der persönlichen Liebe Christi her gegen die Einsam- 
keit und Lieblosigkeit des eigenen Herzens. Doch das eigene Bedürfnis und der Hilfs- 
mittelcharakter des heiligen Sakramentes allein können nicht •maßgeblich" sein für 
die Häufigkeit des Sakramentenempfangs. Es gibt auch eine •Würdigkeit aus der 
eigenen Vorbereitung" als Maß, und dieses •subjektive" Maß darf nicht vernachläs- 
sigt werden, soll nicht die Gefahr entstehen, daß der Leib des Herrn nicht mehr ge- 
nügend unterschieden wird, oder daß der häufige Kommunikant selbst zu einer Art 
Doppelleben kommt. Können wir nicht manchmal bei jungen Menschen in den Stür- 
men der Entwicklung oder den Bewährungsproben der Brautzeit diese Krisen er- 
kennen, und sind nicht manche Versager nicht etwa ein unvorbereitetes Unglück, 
sondern eben durch eine Reihe von inneren •Maßlosigkeiten" oder durch ein zeit- 
weises •Doppelleben" vorbereitet? Wäre es nicht gerade für diese und für die vielen 
anderen Krisenzeiten, die auch in einem guten Christenleben nicht ausbleiben wer- 
den, sehr wertvoll, an die Stelle des leicht zu einem objektiven Mechanismus führen- 
den, regelmäßigen sakramentalen Kommunionempfanges den bewußten Wechsel 
zwischen sakramentalem und geistigem Kommunionempfang zu setzen, der neben 
der objektiven Wirklichkeit der sakramentalen Hilfe auch die subjektive Wirklich- 
keit der eigenen Vorbereitung durch ein christliches Leben erwägt und wertet, und 
demnach dort, wo er sich sagen muß, wo ihm sein Gewissen sagt, daß seine subjektive 
Vorbereitung, die tätige Verwirklichung seines guten Willens, nicht genügend war, 
sich mit der geistigen Kommunion begnügt, diese aber um so mehr ausgestaltet in 
echter Reue und Liebe, so daß diese geistige Kommunion dann auch wieder eine gute 
Vorbereitung auf eine gute Beichte ist, die den sakramentalen Kommunionempfang 
wieder neu begründet? Müssen wir nicht manchmal feststellen, daß eine allzu sichere 



122 Johann Auer 

Unterscheidung zwischen schwerer und läßlicher Sünde auch Beicht und Kommunion 
allzu unerbittlich trennen, die Beichte unter dem nicht recht glücklichen Titel der 
•Andachtsbeichte" für unnötig erklärt und so dem religiösen, sakramentalen Leben 
die ethische Seite immer mehr entzieht, und auf diese Weise das Mysterium allzu 
nahe an die Vorstellung des Magischen rückt? 

Noch schwieriger, aber deshalb nicht weniger einer Überlegung wert, ist die an- 
dere Frage, ob auch das Moment der •Stimmung" für den Sakramentsempfang 
etwas zu sagen haben darf. Ganz gewiß kann die meist körperlich oder klimatisch 
bedingte, gefühlsmäßige Stimmung hier nicht mitsprechen. Aber gibt es denn nicht 
auch eine Stimmung gerade der höheren Seele in uns, die Folge und Indikator eines 
guten oder schlechten Gewissens ist? Gehört nicht der Sinn für diese geistige Stim- 
mung auch zur rechten Gewissenspflege? Selbstverständlich möchten diese Über- 
legungen nicht einer Skrupulosität das Wort reden; aber sie möchten vor einem ge- 
wissenlosen Mechanismus warnen, der religiös ebenso verwerflich ist. 

Könnte endlich dieser freiwillige Wechsel zwischen sakramentaler und geistiger 
Kommunion nicht von ganz besonderer Bedeutung für die Jugend sein, die noch im 
Reifen ist und unfertig? Gäbe nicht gerade der Jugend dieser bewußte Wechsel die 
Möglichkeit, die für ihr Reifen so notwendige Unterscheidung zwischen Wollen und 
Vollbringen, zwischen Vorsatz und verwirklichender Tat, zu lernen und doch ihr 
religiöses Leben hineinzubinden in die Treue zum Leben mit Christus aus seinem 
Erlösungsmysterium? Wird nicht diese Treue gerade dadurch besonders erschüttert, 
weil das Verständnis für die geistige Kommunion fehlt, die den guten Willen auch 
weiterhin in wirksamer Weise in das Erlösungsmysterium hineinbindet, auch wenn 
ein Mangel im Vollbringen, ein Versagen in der Tat, die sakramentale Kommunion 
nicht angebracht oder nicht möglich erscheinen läßt? Christliche Treue hat doch ihren 
Grund nicht nur im menschlichen Gewissen und Vermögen und Vollbringen; sie ist 
auch Teilhabe an der Treue des gnädigen Gottes durch den Glauben, an der Treue 
der Erlöserliebe Christi durch die Geduld, an der Treue des einwohnenden Heiligen 
Geistes durch die Sehnsucht und Liebe des Menschen. 

c. Diese Überlegungen führen noch zu einem dritten Gesichtspunkt, der gerade 
dem Seelsorger von heute, aber auch jedem frommen Christen, die geistige Kom- 
munion als großes Anliegen unserer Zeit erscheinen läßt. Wer die im Grunde gott- 
ferne und gottfeindliche Welt von heute nimmt, wie sie ist, und das Leben der Chri- 
sten in dieser Welt sieht, weiß, daß es eine Anzahl von Christen gibt, die nicht nur 
getauft und darum unsere Mitbrüder und Mitschwestern sind, die auch tatsächlich 
christlich sein möchten, die ein oft nicht geringes Maß von gutem Willen haben und 
vielerlei Anstrengungen machen. Doch ein allzu steiniger oder dürftiger Ackerboden 
des eigenen Herzens und die Dornen und die Vögel ihrer Umwelt • man denke an 
manche gefährdete Jugend, denke an die Ehekrisen, die durch die allgemeine Ge- 
nußsucht und die Häresie des Monopols des wirtschaftlichen Denkens tatsächlich 
besteht • lassen diese Christen nun einmal wirklich nicht zu einem Alltagsleben 
kommen, das sie etwa zu allsonntäglicher Kommunion ohne vorausgehende Beichte 
fähig machen würde. Ist es nun darum nicht praktisch so, daß in den großen Sonntags- 
gottesdiensten neben einer kleinen Gruppe regelmäßiger Kommunikanten eine große 
Masse von Christen steht, die im wesentlichen aus dem Meßopfer eine Gebetsandacht 



Geistige Kommunion 123 

machen muß, weil ihr der sakramentale Kommunionempfang nicht möglich und die 
geistige Kommunion praktisch nicht bekannt oder wenigstens nicht geübt ist? Zweier- 
lei läßt uns die geistige Kommunion gerade für diese Christen wertvoll und not- 
wendig erscheinen: 1. Einmal brauchen gerade diese Menschen die Kraft des Er- 
lösungsopfers Jesu Christi, das ja nicht für die Gerechten, sondern für die Sünder 
dargebracht worden ist. Die geistige Kommunion aber gibt diesen Christen wirk- 
lichen und wirksamen Anteil am heiligen Meßopfer, wie wir noch sehen werden. 
Zugleich ist sie die beste Vorbereitung zu einer guten Beichte und Erziehung hin 
zur sakramentalen Kommunion. Dabei ist sie, wenn einmal bekannt und geübt, so 
leicht, und bleibt immer der sicherste Weg aus der Enge der Gesetzesreligion und 
des semipelagianischen Ethizismus herauszukommen in die Freiheit der Kinder Got- 
tes (Jo 8,36). 2. Zum anderen muß gerade dem Priester und den frommen Gläubigen, 
die bei jeder heiligen Messe die sakramentale Kommunion empfangen, die geistige 
Kommunion für alle, die nicht sakramental kommunizieren, so überaus wertvoll und 
notwendig erscheinen, einmal wegen der lebendigen Opfergemeinschaft und dann 
aus dem christlichen Grundgebote der Bruderliebe. Es ist ein Gesetz der Psychologie, 
daß Glieder einer Werkgemeinschaft im gemeinschaftlichen Tun nie neutral neben- 
einander stehen können: entweder werden sie einander fördern oder einander be- 
hindern. Ist nicht tatsächlich die Menge der nicht Mitopfernden für die religiöse 
Freude und Festesstimmung oft ein Hemmnis? Aber schaffen wir uns nicht selber 
dieses Hemmnis, weil wir diesen christlichen Brüdern und Schwestern den Weg nicht 
mehr zeigen, auf dem auch sie innerlich am Opfer teilnehmen, mit uns wirklich ver- 
eint opfern und geistig wirklich kommunizieren können? Und seit einer Generation 
unterschlagen wir diese Verkündigung von der geistigen Kommunion, die grund- 
christlich und urkirchlich ist! 

Doch wenn uns schon nicht das Verlangen nach der lebendigen Opfergemeinschaft 
dazu führt, muß uns nicht wenigstens die christliche Liebe dazu zwingen, ohne die 
auch unser sakramentaler Kommunionempfang nicht in Ordnung ist, in der Gefahr 
des unchristlichen Individualismus und Egoismus unterzugehen droht? Ist denn wirk- 
lich in unserer religiösen Praxis die Gefahr, auch das Christliche zu einem selbst- 
gerechten und selbstsicherungsbeflissenen Pharisäismus zu entstellen, vollständig 
ausgeschlossen? Und ist nicht auch unter den vielen ohne Meßbuch und an den Kir- 
chentüren auch heute noch mancher Zöllner zu finden, der Christus selbst mehr ge- 
fällt als der Mann, der nur gute Taten von sich aufzählen kann? 

Ganz gewiß soll mit diesen Darlegungen nicht die geistige Kommunion nun zum 
Allheilmittel in all unseren Schwierigkeiten erklärt werden. Aber nach einer langen 
Periode des Totschweigens ist es vielleicht an der Zeit, auf ihre Bedeutung wieder 
etwas aufmerksam zu machen. 

Suchen wir nach diesen Überlegungen die Antwort auf die zweite Frage: 
2. Wann ist also die geistige Kommunion angebracht? 
a. Die geistige Kommunion ist angebracht für alle, die im Stande der Todsünde 

sind und einer heiligen Messe beiwohnen, einerlei, ob es sich um eine pflichtmäßige 
Sonntagsmesse oder um eine freie Werktagsmesse handelt. Sie gibt die Möglichkeit 
einer wirklichen und fruchtbaren Teilhabe am heiligen Meßopfer auch für den Sün- 
der. Doch wäre es untragbar, die geistige Kommunion auf diesen Fall einzuschränken 



124 Johann Auer 

oder darin auch nur ihren Hauptsinn zu sehen. Im Gegenteil ist zu diesem Fall, wo 
das klare Gewissensurteil einer schweren Sünde vorliegt, zu sagen, daß hier die Ge- 
wissenspflicht vorliegt, so bald als möglich über das Bußgericht der Kirche sich um 
den Gnadenstand zu bemühen. Die geistige Kommunion wäre nur angebracht, wenn 
und solange die Beichte nicht möglich ist. Selbstverständlich ist aufrichtige (wenn 
möglich vollkommene) Reue vorausgesetzt, soll es überhaupt zu einer geistigen Kom- 
munion kommen. Der Mensch, der bewußt an der schweren Sünde festhält, der nicht 
zu einer seelischen Haltung kommt, die zur Reue gehört, wird erst recht nicht zu einer 
seelischen Haltung finden, die Voraussetzung für die geistige Kommunion ist. 

b. Wichtiger und ganz gewiß häufiger werden die Fälle sein, in denen dem Chri- 
sten selbst kein moralisch sicheres Urteil über seine Sünde und über seinen Zustand 
gegeben oder gar möglich ist. Doch auch hier muß das zweifelnde Gewissen in einer 
aufrichtigen, reumütigen Beichte sobald als möglich geordnet werden.26* 

c. Der eigentliche und wichtigste Bereich für die geistige Kommunion wird, wie 
oben angedeutet, dort zu finden sein, wo Christen infolge eigener Belastung oder 
durch Beruf und Umwelt in einer, längere Zeit andauernden, schweren Gefahr zur 
Sünde leben müssen. Es ist nicht möglich, nach jedem Fall oder auch regelmäßig 
jeden Samstag zu beichten, weil auch die Würdigkeit der sakramentalen Beichte 
in Gefahr gerät, wenn wegen der äußeren Verhältnisse tatsächlich keine Besserung 
eintritt. Es ist aber auch nicht möglich, in diesen Fällen ohne vorherige Beichte die 
sakramentale Kommunion jeweils anzuraten oder zu gestatten. Ebenso wenig ist 
aber deshalb ein solcher Christ auch schon vom wirklichen, fruchtbaren Anteil am 
heiligen Meßopfer auszuschließen, nachdem die Kirche selbst nicht mehr nach früh- 
christlichem Vorbild einen Büßerstand kennt, der vom Mysterium der heiligen Messe 
ausgeschlossen wäre. Vielmehr hat die Kirche in Erklärung des dritten Gebotes Got- 
tes alle erwachsenen Christen zum Besuch, d. h. zur echt christlichen Teilnahme am 
Sonntagsgottesdienst (und ebenso für die kirchlichen Feiertage) verpflichtet, was 
voraussetzt (wenigstens in der Praxis des heutigen christlichen Lebens), daß sie selbst 
die Sünder und wenigstens diejenigen, die wir hier in dieser dritten Gruppe gekenn- 
zeichnet haben, nicht als Büßer vom Mysterium ausschließen will, sondern sie viel- 
mehr gerade auf dem Weg über die wirkliche und fruchtbare Anteilnahme am Myste- 
rium des Meßopfers zur Bekehrung und allmählichen Besserung des Lebens führen 
und wenigstens immer wieder zum Erlösungsopfer Jesu Christi als dem einzigen 
Quell aller Sündenvergebung und Heiligung in lebendige Verbindung bringen will. 
Die Kirche hat im Tridentinum27 auch ausdrücklich die geistige Kommunion als voll- 

26a Zu diesen beiden Fällen ist zu bemerken, daß Cod. J. C. cn 906 die Gläubigen nur zu 
einer einmaligen Beicht im Jahr verpflichtet, wodurch die Geistige Kommunion noch mehr 
an Bedeutung gewinnt; denn nach cn 856 genügt die vollkommene Reue nach schwerer Sünde 
nicht für den Empfang der sakramentalen Kommunion. 

27 Sess. XXII de sacrificio missae c 6. ... quod in eis (missis) populus spiritualiter com- 
municet... In diesem Sinne ist wohl auch das missae adesse (CJC cn 1249) oder adstare 
(Trid. hier) als spiritualiter communicare zu verstehen. Die Enzyklika Mediator Dei läßt 
viele Formen der Mitfeier des heiligen Meßopfers gelten (vom eigentlichen Mitfeiern in 
Opfergang und Mitbeten der Meßgebete bis zum bloßen •frommen Nachdenken über die 
Geheimnisse Jesu Christi" oder Verrichten von Gebeten [Rosenkranz], die von den Riten 
der Messe ganz verschieden sind); deutlich gibt sie jedoch zu erkennen, daß sie zu dieser 
Weitherzigkeit durch die Unzulänglichkeit der Menschen geführt wird, für die sie ver- 



Geistige Kommunion 125 

gültige Anteilnahme der Gläubigen am Meßopfer anerkannt und deshalb auch ein 
Meßopfer, in dem der Priester allein sakramental kommuniziert, als allgemeines 
Opfer aller Gläubigen gebilligt. 

d. Daneben scheint uns trotz, nein gerade um unserer eucharistischen Bewegung 
willen noch die vierte Gruppe nennenswert: die guten Christen und regelmäßigen 
Kommunikanten, die aber um der Wahrung des sittlichen Elementes in allem Myste- 
rium, um der Notwendigkeit der eigenen Vorbereitung und der Gefahr des Mecha- 
nismus und eigener Gewissensvernachlässigung wegen, freiwillig sich unter die neu- 
zeitlichen Büßer stellen und statt der sakramentalen Kommunion auch einmal nur 
die geistige Kommunion empfangen. Vielleicht ist selbst die Wahrung der inneren 
Freiheit vor äußerem Mechanismus Grund genug für solche Christen, gelegentlich 
auf die sakramentale Kommunion zu verzichten und durch geistige Kommunion am 
Meßopfer teilzunehmen. In keinem Fall aber wird es heute mehr angebracht sein, 
ja für jeden Sonntag ist es durch das Kirchengebot ausgeschlossen, auf das Meßopfer 
selbst oder auf die rechte innere, für den getauften Christen immer fruchtbare An- 
teilnahme am Meßopfer selbst zu verzichten, oder sie zu einer bloßen Gebetsandacht 
herabzuwürdigen, weil die sakramentale Kommunion eben nicht angebracht oder 
nicht möglich erscheint. 

Nach diesen Überlegungen wollen wir uns nun endlich der Frage zuwenden: 

3. Wie wird die geistige Kommunion praktisch empfangen? 

Welche Akte, Elemente und Formen gehören zur geistigen Kommunion? 

a. Zunächst wollen wir klarstellen, was wir hier unter geistiger Kommunion ver- 
stehen wollen. Im heutigen Stadium der Entwicklung der Sakramentenlehre unserer 
heiligen Kirche ist es wohl nicht mehr angängig, wie wir es im geschichtlichen Teil 
gesehen haben, jede fromme Betrachtung des Leidens Jesu oder, wie es heute manch- 
mal vertreten wird, jede in christlicher Verantwortung gesehene Begegnung mit 
einem Christen aus dem Gedanken der Gliedschaft am Leibe Christi heraus, also 
jede echte, christliche soziale Begegnung oder Tat als geistige Kommunion anzuspre- 
chen. Wir wollen klar fünf christliche (oder religiöse) Räume unterscheiden: 

(1.) Leben aus der Gegenwart Gottes als allgemeinste religiöse Haltung des Ge- 
schöpfes vor seinem Schöpfer, des Knechtes auf Erden vor seinem Herrn im Himmel, 
des Kindes in dieser Welt vor seinem Vater im Himmel. 

(2.) Ein neuer Raum ist geschichtliche Wirklichkeit geworden durch die Mensch- 
werdung und Erlösungstat Jesu Christi. Allen Menschen ist damit ein neuer Weg 

antwortlich ist, während sie aus ihrem dogmatischen Verständnis des heiligen Meßopfers 
immer wieder die Gläubigen ermahnt und bittet, wenigstens durch geistige Kommunion und, 
so oft nur immer möglich, auch durch sakramentale Kommunion ihre Teilnahme am heiligen 
Meßopfer zu •vervollständigen" (ad integrandum): Herdertext, Freiburg 1948, n. 107, 114, 
117). Was an den neuen Bestrebungen, die Kommunion als Opfermahl für die Messe als 
•notwendig" zu erklären, abgelehnt wird, ist nicht der Sinnzusammenhang von Meßopfer 
und Opfermahl an sich, sondern vielmehr die Verkennung des objektiven, vom jeweiligen 
Mittun der Gläubigen unabhängigen Werkes des Meßopfers und des von Christus bestellten 
Standes des Amtspriestertums, die hinter diesen neuen Forderungen manchmal zu spüren 
ist. Je nach der besonderen Betrachtungsweise (mehr liturgiegeschichtlich, juristisch, mora- 
lisdi-religiös, dogmatisch) werden auch die einzelnen Elemente etwas anders gewertet und 
betont werden. 



126 Johann Auer 

zu Gott •in ihm und durch ihn und mit ihm" gegeben und viele uns nicht näher be- 
kannte Wege der Gnade Gottes mögen für alle (auch die nicht getauften) Menschen 
in diesen Raum führen; allgemein ließen sich nur nennen wahre Gottessehnsucht, 
gläubige Hingabe und Liebe. 

(3.) Die eigentliche Realität erreicht der Christusraum aber erst wieder durch seine 
Konkretisierung im einzelnen und dadurch in der Gemeinschaft der neuen, wahren 
Gotteskinder, durch das Sakrament der Wiedergeburt, durch die Taufe. Hier wird 
der mystische Leib Christi in seiner, dem irdischen Christus vergleichbaren Konkret- 
heit aufgebaut, in dem dann auch all die anderen Sakramente ihren Platz haben. 
Hier mögen echte Nachfolge Christi aus lebendiger Betrachtung des Lebens und 
Leidens Christi, die durch Christi Gnade geheilte und geheiligte neue soziale Be- 
ziehung zum Mitchristen und überhaupt zum Mitmenschen ihren Platz finden. 

(4.) Der Christusraum ist aber nicht eine tote Gegebenheit, sondern ein dem Men- 
schen entsprechender Lebensraum, der seine höchste Verwirklichung je immer neu 
gewinnt, wo und so oft das Erlösungsopfer Jesu Christi und damit alle Mysterien 
Jesu durch den gesandten und geweihten Priester im Auftrag Christi und im Namen 
der Kirche sakramental gegenwärtig gesetzt werden im heiligen Meßopfer. Die 
aktive Mitfeier dieses heiligen Opfers findet ihren höchsten Ausdruck im Opfermahl. 
Da aber die Kirche mehr als ein Jahrtausend neben der sakramentalen Kommunion 
auch die geistige Kommunion als wirkliche Teilnahme an diesem Opfer anerkannt hat, 
sind wir nicht berechtigt, nur die sakramentale Kommunion als wirkliche Anteil- 
nahme gelten zu lassen, auch wenn sie selbstverständlich das objektive Ziel und Ideal 
bleibt. So möchten wir hier der geistigen Kommunion als wirkliche Anteilnahme 
am Meßopfer ihren Platz geben. Als sichtbares Zeichen für diese geistige Kom- 
munion müßte demnach eine konkrete Beziehung zum Meßopfer verlangt werden. 
Diese kann jedoch verschiedener Art sein. Sie kann durch die persönliche Anwesen- 
heit bei jedem Meßopfer gegeben sein. Wie jedoch echter Kommunionempfang auch 
außerhalb der Messe möglich ist, obwohl Kommunion wesenhaft Opfermahl ist und 
bleibt, so kann auch diese geistige Kommunion einfach vor dem Tabernakel empfan- 
gen werden. Ja, wegen ihres geistigen Charakters ist diese geistige Kommunion auch 
möglich zu denken durch bloß geistige Anwesenheit bei der Messe oder vor dem 
Tabernakel, wenn eine persönliche, leibliche Anwesenheit unverschuldet nicht oder 
nicht gut möglich ist. Dadurch ergeben sich außerordentliche Möglichkeiten für die 
geistige Kommunion, die gerade für das christliche Leben in einer gottfernen oder 
gottfeindlichen Zeit, selbst in Christenverfolgungen von außerordentlicher Bedeu- 
tung sind. 

(5.) Der realste, weil unserer leib-geistigen Menschennatur angepaßte Christusraum 
freilich ist erst dann erreicht, wenn auch durch die sakramentale Kommunion die 
Teilnahme am Meßopfer vollzogen wird. 

Haben wir so im Bezug zum heiligen Meßopfer das äußere Element der geistigen 
Kommunion herausgestellt, so gilt es nun die geistigen Akte, die hiefür notwendig 
sind, näher zu bestimmen. 

b. Für die geistige Kommunion haben die geistigen Akte eine andere Bedeutung 
als für die sakramentale Kommunion. 

(1.) Ohne uns in theologische Einzelfragen verlieren zu wollen, sei nur auf folgende 



Geistige Kommunion 127 

Unterscheidungen und Feststellungen hingewiesen. Es liegen unseres Wissens noch 
keine kirchlichen Entscheidungen über diese Fragen vor, so daß wir aus den schon 
festgelegten Lehren über die Sakramente und die Sakramentalien und aus den kirch- 
lichen Äußerungen über die Wirkung der geistigen Kommunion und aus dem 
Sonntagsgebot der Kirche die theologischen Schlüsse ziehen müssen für die geistige 
Kommunion. 

Zunächst ist festzuhalten, daß diese geistigen Akte nicht nur freies Werk des 
Menschen (opus operantis) sind, sondern für die geistige Kommunion einen konstitu- 
tiven Charakter haben, eben das bedeuten und wirken, was beim sakramentalen 
Kommunionempfang das reale Essen des Opfermahles bedeutet und wirkt. Umge- 
kehrt bleibt der Hauptunterschied zwischen der sakramentalen und geistigen Kom- 
munion auch gerade darin für uns Menschen spürbar, daß eben das körperliche Essen 
der sichtbaren Zeichen des Opfermahles uns auch eine durch die Sinneserfahrung 
gegebene Sicherheit über den Kommunionempfang vermittelt, während bei der 
geistigen Kommunion die Sicherheit wegen der bloßen Bindung an die geistigen 
Akte auch nur eine geistige ist. Die Wirkung des Sakramentes ist freilich vollständig 
unabhängig von diesem Sicherheitserlebnis. Wegen dieser verschiedenen Form von 
Sicherheit wird aber auch die sakramentale Kommunion für uns immer als ein ab- 
geschlossener Akt erscheinen, während die geistige Kommunion vielmehr den Ein- 
druck des Unfertigen hinterläßt. Wiederum ist jedoch der Grund hierfür nicht in 
der Wirkung des Sakramentes zu suchen, sondern nur in unserer leibgeistigen Natur, 
die eben das Fertigkeitserlebnis oft erst dort hat, wo auch der leibliche Bereich mit 
seinem statischen Raumerlebnis erfaßt worden ist. Hinsichtlich der Würdigkeit und 
Fruchtbarkeit ist auch bei der sakramentalen Kommunion (besondere Gnadengaben 
und Privatoffenbarungen ausgenommen) nur eine moralische Sicherheit gegeben, 
nicht mehr. Und was das Erlebnis der Abgeschlossenheit bei der sakramentalen 
Kommunion angeht, ist zu sagen, daß auch die sakramentale Kommunion nicht ein 
Ende, sondern ein Anfang ist, und dieses sinnliche Gefühl der Fertigkeit gerade oft 
ein Grund dafür ist, daß die Kommunion als Gnade, die Verpflichtung und Aufgabe 
bedeutet, nicht genügsam erkannt wird. 

(2.) Wenden wir uns nun der Betrachtung der einzelnen Akte zu, so ist zuerst der 
Glaube an die eucharistische Gegenwart Christi zu nennen. Da der Glaubensakt in 
der geistigen Kommunion auch noch irgendwie die sinnliche Erfahrung aus der 
sakramentalen Kommunion ersetzen soll, wird es recht angebracht sein, wenn der 
Glaubensakt hier mit der örtlichen Vorstellung verknüpft wird28. Nicht nur allge- 
mein an die Gegenwart Christi im heiligen Sakrament erwecken wir Glauben: wir 
stellen uns vielmehr im Geiste vor einen Altar oder Tabernakel, um hier den wirk- 
lichen Christus in der Brotsgestalt aufzusuchen oder aus der Erinnerung an diesen 
Altar, wo nach unserer Meinung auch jetzt Christus im Tabernakel weilt, eine heilige 
Messe, die vielleicht zu dieser Zeit regelmäßig gefeiert wird, mitzufeiern. Diese Vor- 
stellungen von Raum und Zeit sind für den bei der geistigen Kommunion notwen- 

28 Der Artikel des Diet. (vgl. oben Anm. 24) Sp. 572 ff. verknüpft diese Vorstellung mit 
dem Verlangen nach der Kommunion. An dritter Stelle wird hier für die geistige Kom- 
munion eine Danksagung verlangt, als hätte man wirklich kommuniziert. Vgl. dazu unsere 
Ausführungen unten S. 129. 



128 Johann Aner 

digen Glauben natürlich nur erfordert, wenn wir nicht leibhaftig in der Kirche an- 
wesend sein können. Dann aber sind sie von ganz großer menschlicher Bedeutung. 
Wieviele haben dies im Krieg, in Gefangenschaft in Rußland, im KZ erfahren, 
wieviele, besonders wieviele Priester werden heute aus diesem Glauben und aus 
dieser Vorstellung die geistige Kommunion üben und Kraft und Leben für ihre 
Christusnachfolge in Gefangenschaft und Leiden schöpfen! 

Soll freilich die heilige Kommunion aus ihrer individualistischen-personalistischen 
Einengung befreit werden, wie wir oben dargetan haben, dann ist es notwendig, 
daß unser Glaube nicht nur bei der realen Gegenwart Christi als solcher stehen 
bleibt. Wir müssen das Opfergeschehen, die sakramentale Vergegenwärtigung des 
Kreuzesopfers im Geiste an uns vorüberziehen lassen und mitfeiern, um mit dem 
Opfermahl des Priesters auch unsere geistige Kommunion zu empfangen. Wie kön- 
nen wir uns diese geistige Kommunion nun vorstellen? Es wäre sinnlose Spielerei, 
scheint mir, sich vorzustellen, daß wir nun sakramental unter der Brotsgestalt kom- 
munizierten. Nein, gerade hier muß sich die geistige Kommunion bewähren. Die 
Einigung mit Christus kann zunächst nur in der geistigen Begegnung geschehen. Doch 
mehr kann es auch in der sakramentalen Kommunion nicht sein, denn auch hier 
kommt Christus nicht sinnlich erfahrbar zu uns. Was aber die geistige Begegnung 
zur wirklichen Kommunion macht, ist einmal, daß sie im Zusammenhang mit dem 
wirklichen oder vorgestellten Meßopfer geschieht; zum anderen aber müssen und 
können uns die drei aus der Schrift aufgezeigten Sinngestalten der heiligen Eucha- 
ristie helfen, auch wirklich geistige Kommunion zu feiern, d. h. Teilhabe am Fleisch 
und Blut Christi im Kampf gegen Fleisch und Blut in uns, Teilhabe am Leiden und 
Sterben des gekreuzigten Heilandes, um mit ihm unser Leiden und Sterben zu ver- 
einigen, Begegnung mit dem Erlöser Christus, der durch das Sterben zur Auf- 
erstehung und zur ewigen Herrlichkeit fortgeschritten ist, um in ihm unseren Glau- 
ben an das ewige Leben in der ewigen Seligkeit neu zu stärken und verfestigt zu 
empfangen. So wird die geistige Kommunion uns gerade durch diesen Glauben mehr 
zu Christus hinführen, während die sakramentale Kommunion Christus mit sakra- 
mentaler Gewißheit zu uns bringt. Doch nur, wo die heilige Kommunion in dem 
individualistisch eingeengten Sinn von persönlicher Begegnung allein gesehen wird, 
wird dieser Gegensatz zwischen geistiger und sakramentaler Kommunion so stark 
empfunden. Das •Nun hab ich, was mein Herz begehrt" kann auch in einem unge- 
sunden Sinn als Befriedigung des Besitz- und Sicherungstriebes verstanden werden 
nicht nur als Ausdruck des Dankes und der Freude über diese unverdiente Begeg- 
nung mit Christus. Gerade in der immer neuen Auseinandersetzung zwischen gei- 
stiger und sakramentaler Kommunion klärt sich uns, wie wir schon in diesen Über- 
legungen spüren, das eigentliche Mysterium gegenüber dem natürlich Sinnhaften 
und dem bloß subjektiv Gedachten mehr und mehr. 

Der zweite, im oben genannten Sinne notwendige, geistige Akt für die geistige 
Kommunion ist die Sehnsucht nach dieser Kommunion, das innige Verlangen nach 
der Teilhabe am Meßopfer durch die heilige Kommunion. Von hier könnte die gei- 
stige Kommunion eine Art Begierdekommunion genannt werden, wie wir etwa von 
einer Begierdetaufe und in der vollkommenen Reue vielleicht von einer Art Begierde- 
buße sprechen können. Doch wie jedes Sakrament seinen besonderen Seinscharakter 



Geistige Kommunion 129 

hat, so sind auch diese Begierdeformen wesenhaft verschieden. Um nur den wich- 
tigsten Unterschied herauszustellen: Begierdetaufe und Begierdebuße sind not- 
wendig auf das wirkliche Sakrament hingewiesen, das bei nächster, gegebener Ge- 
legenheit empfangen werden muß, soll das Begierdesakrament wirksam sein oder 
bleiben. Die geistige Kommunion hat diese Beziehung zur sakramentalen Kom- 
munion nicht. Sie ist nicht final, höchstens kausal auf die sakramentale Kom- 
munion hingeordnet, d. h. ihre Wirksamkeit hängt nicht von der folgenden sakra- 
mentalen Kommunion ab, sondern sie selbst hat vielmehr den Sinn, in den aufgezeig- 
ten •Notfällen" die sakramentale Kommunion vollgültig zu ersetzen, bis die sakra- 
mentale Kommunion wieder möglich ist, nach der sie die Sehnsucht immer neu wedct 
und steigert. 

Wenn wir wieder fragen, worauf sich die Sehnsucht erstrecken muß, ist abermals 
zu sagen: Es wäre zu eng, wenn sich die Sehnsucht nur auf den •Seelenbräutigam" 
oder den •süßen Seelengast" erstrecken würde. Diese individualistische Einengung 
ist leider auch in dem nicht kindertümlichen, sondern kleinmädchenhaften •Jesus, 
Jesus, komm zu mir" in unseren Erstkommunionunterricht beherrschend eingegangen 
und läßt so viele Erwachsenenkommunionen nicht zu der Größe wachsen, die not- 
wendig wäre, um auch für den erwachsenen Menschen zum religiösen Erlebnis wer- 
den zu können. Auch die Sehnsucht muß sich erstrecken auf die Heiligung von Leib 
und Seele durch Fleisch und Blut, Leib und Seele Christi, auf die Tilgung unserer 
Sünden und iSchwächen und Stärkung unserer guten Triebe durch Jesu Fleisch und 
Blut und durch sein bitteres Leiden und Sterben, auf die Verscheuchung der Fin- 
sternis und Einstrahlung des Lichtes durch Christus, das Licht der Welt, auf das 
Leben im mystischen Leib Christi, auf Teilhabe am Leben aus Gott durch Christus 
den Gottmenschen. Ja, gerade für die geistige Kommunion haben diese Gedanken 
besondere Bedeutung, und von hier aus wird uns auch die sakramentale Kommunion 
in ihrem Reichtum und ihrer Tiefe dann wieder verständlicher. In sehr schlichter, 
aber feiner Weise faßt eine Meßandacht29 diese geistigen Akte in die Worte: •Und 
kann ich Dich heute nicht wirklich empfangen, so bitte ich Dich um so inniger: Komm 
geistigerweise in mein Herz! Heilige es durch Deine Gnade. Wecke und belebe in 
ihm die Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, der Andacht und 
Reinheit, der Demut und Sanftmut, der Geduld und Beharrlichkeit! Laß mich nie 
von Dir getrennt werden! Das ist mein innigster Wunsch und meine größte Bitte!" 

(3.) Die anderen Akte, etwa Demut, Reue, Liebe, werden sich um diese beiden 
Grundakte des Glaubens und der Sehnsucht ranken, sind aber als nicht konstitutiv 
hier nicht eigens zu nennen. Wichtiger ist die Frage nach der Danksagung. Wer die 
sakramentale Kommunion richtig versteht, wird gerade in der Danksagung ein 
wesentliches Element, wird hier die •Eucharistie" kulminieren sehen. Rechter sakra- 
mentaler Kommunionempfang soll uns hineinführen in die christliche Grundhaltung 
der Dankbarkeit: das ganze Tagewerk soll dankbares Mitwirken mit der Gnade der 
heiligen Kommunion, mit Christus in uns sein. Vielleicht leidet unser sakramentaler 
Kommunionempfang in ganz besonderer Weise daran, daß viele Anstrengungen für 
die Vorbereitung aufgewendet werden, aber wenig für die Nachbereitung geschieht, 
daß darum die letzte Frucht der Eucharistie, die wahre Verherrlichung des Dreifal- 

29 Lob Gottes, Regensburg 1932, S. 74 



130 Johann Auer 

tigen Gottes, wenig gepflückt und die Eucharistie sehr schnell im Alltag vergessen 
wird.29» 

Anders ist wohl die Grundhaltung nach der geistigen Kommunion. Da hier, wie 
oben gezeigt, mangels des sinnenfälligen Zeichens das Erlebnis der Gegenwart 
Christi in uns und des Abgeschlossenseins dieses religiösen Aktes nicht so erreicht 
wird, wird die geistige Kommunion ihren Höhepunkt in dem Stehen unter dem 
Kreuze Christi finden, und wir bleiben hier mehr unter dem Kreu2e in Reue und 
demütiger Bitte stehen. Wo nicht eigene Unwürdigkeit, sondern nur äußere Um- 
stände von der sakramentalen Kommunion abhalten, mag auch die geistige Kom- 
munion zur letzten Dankbarkeit führen; auch hier wird freilich die Dankbarkeit 
mehr dem gekreuzigten Heiland gelten, nicht so sehr dem Gast in unserer Seele. 
Doch wer wollte behaupten, daß diese Dankbarkeit geringer an religiösem Wert ist, 
auch wenn sie vielleicht nicht den etwas selbstsicheren Charakter des Besitzenden 
aufweist. Nicht immer ist die Dankbarkeit dessen, der mehr empfangen hat, auch 
größer und reiner als die Dankbarkeit dessen, der in größerer Not weniger empfan- 
gen hat. • Dabei muß noch ein Wort gesagt werden zu dem, was die geistige Kom- 
munion wirkt. 

4. Was wirkt die geistige Kommunion? Welche Bedeutung hat sie? 

Schon der geschichtliche Aufriß hat uns gezeigt, wie das Mittelalter die sakramen- 
tale und die geistige Kommunion auf dieselbe Stufe stellte hinsichtlich der Wirkun- 
gen, und wie das Tridentinum noch in seinem Katechismus ausdrücklich daran fest- 
hält, daß die geistige Kommunion, •wenn schon nicht die gleichen, so doch die größ- 
ten und wichtigsten Wirkungen der sakramentalen Kommunion" gewährt. Oben 
haben wir schon darauf hingewiesen, daß die Frage nach der Wirkung der Kom- 
munion nichts zu tun hat mit dem sinnenhaften Erlebnis, das sie hinterläßt. Was 
nun die beiden Arten von Kommunion wesenhaft auf die gleiche Stufe stellt, ist, 
daß beide Arten wirklich Anteil geben am Mysterium des heiligen Meßopfers, an 
der sakramentalen Vergegenwärtigung des Erlösungsopfers Jesu Christi, und uns 
all der wesentlichen Früchte teilhaftig machen, die uns durch das Opfermahl zu- 
fließen. 

Die der leib-geistigen Natur des Menschen entsprechende sakramentale Kom- 
munion gewährleistet die Fülle dieser Früchte in der dem leib-geistigen Menschen 
entsprechenden Weise. Doch wo für die bloß geistige Kommunion äußerer Zwang 
oder innere Begründung vorliegen, schenkt auch sie wesentlich alles, was uns das 
Opfermahl geben will. Man könnte hier die theologische Frage stellen, ob nun die 
geistige Kommunion nur ex opere operantis, d. h. auf Grund der menschlichen Akte 
ihre hohe Wirkung hervorbringe, oder ob sie ex opere operato, d h. wegen der Be- 
ziehung der menschlichen Akte zu einem objektiven, realen Geschehen, zu diesen 
Wirkungen führe. Nach den Überlegungen, die wir über den Sinn der geistigen 
Kommunion als «vollständige" Teilhabe am heiligen Meßopfer, über die besondere 
Bedeutung der geistigen Akte des Menschen für diese Teilhabe und über den Begriff 
der Begierdekommunion angestellt haben, möchte mir scheinen, daß diese übliche 

i9a Vgl. dazu die langen Ausführungen in Mediator Dei, Herdertext 121•126. 



Geistige Kommunion 131 

Unterscheidung aus der Sakramententheologie auf die geistige Kommunion nicht 
mehr ganz anwendbar ist. Da geistige Kommunion in unserem dargestellten Sinn 
immer Beziehung zu einem konkreten, in Raum und Zeit stehenden heiligen Meß- 
opfer hat, scheint mir nicht nur die geistige Kommunion verbunden mit der körper- 
lichen und mitfeiernden Teilnahme am heiligen Meßopfer ihre Wirkung ex opere 
operato zu besitzen, sondern ebenso der geistigen Kommunion vor dem Sacramentum 
expositum und vor dem verschlossenen Tabernakel, ja selbst bei körperlicher Ab- 
wesenheit von der Kirche, wenn sie unfreiwillig ist, noch eine Wirkung ex opere 
operato zuzukommen. Von einem bloßen opus operands zu sprechen erschiene mir 
zu wenig, weil ja die heilige Eucharistie, auf die sich die menschlichen Akte in der 
geistigen Kommunion beziehen, räumlich-zeitliche Realität besitzt, während etwa 
bei der Begierdetaufe das Sakrament eben erst durch den konkreten Sakraments- 
empfang selbst gesetzt wird. Freilich liegt auch kein opus operatum wie bei der 
sakramentalen Kommunion vor, wo das räumlich-zeitliche, sinnliche Tun des Men- 
schen (das leibliche Essen der heiligen Gestalten) mit zu diesem opus operatum ge- 
hört, während bei der geistigen Kommunion nur geistige Akte mit der körperlich- 
geschichtlich realen Eucharistie verbinden. 

Wenn wir die besonderen Vorzüge der geistigen Kommunion an sich noch heraus- 
stellen sollen, müssen wir folgende nennen: 

a. Die geistige Kommunion gibt die Möglichkeit einer wirklichen Teilhabe am 
Meßopfer als Mysteriengeschehen auch allen denjenigen, die durch äußere Verhält- 
nisse davon ferngehalten sind. Wer wollte die Bedeutung dieser Wirklichkeit ver- 
kennen gerade für unsere Zeit, wo in manchen Ländern Tausende von Priestern 
und Laienchristen in Kerkern leben müssen und Tausenden von christlichen Ge- 
meinden die Möglichkeit des sakramentalen Opfers durch die staatlichen Machthaber 
genommen ist, während in anderen Völkern Arbeitstempo und Geschäftsgebaren 
oft die Teilnahme am sakramentalen Opfer sehr erschweren. 

b. Die geistige Kommunion gibt die Möglichkeit der inneren wirklichen und wirk- 
samen Teilnahme am heiligen Meßopfer auch all denen, die wegen Sünde oder man- 
gels innerer Vorbereitung nach eigenem Gewissensbefund zur sakramentalen Kom- 
munion eben nicht fähig und doch gerade in diesem Zustand der Früchte des Er- 
lösungsopfers besonders bedürftig sind. 

c. Die geistige Kommunion gibt auch den Suchenden und Kämpfenden die Mög- 
lichkeit, vom heiligen Meßopfer her die Treue Christi festzuhalten, auch wenn ihre 
eigene menschliche Kraft noch nicht zur vollen, menschlichen Treue ausreicht. 

d. Die geistige Kommunion ist so die beste Vorbereitung auf die wieder zu er- 
strebende sakramentale Kommunion. 

e. Die geistige Kommunion hilft uns, auch die sakramentale Kommunion wieder 
geistiger zu empfangen, •den Leib des Herrn zu unterscheiden". 

f. Die geistige Kommunion gibt uns die Möglichkeit, auch bei der sakramentalen 
Kommunion die Gefahr des Quotidiana vilescunt und des Mechanismus besser zu 
bannen, ohne die Treue Christi und zu Christus zu verlieren. 

g. Die geistige Kommunion gibt vor allem auch dem häufigen oder täglichen Kom- 
munikanten die Möglichkeit, das Verlangen nach dem Höchsten in sich zu bewahren 
und doch auch auf sein Gewissen und die davon bestimmten •Witterungen der 



132 Johann Auer 

Seele" zu hören. Sie ist ein im Rahmen des Mysteriums bleibendes Mittel zur Pflege 
des christlichen Gewissens, ohne das auch unser Sakramentsempfang nicht in Ord- 
nung zu halten wäre. 

Wer wollte angesichts dieser Bedeutung der recht verstandenen geistigen Kom- 
munion nicht erkennen, daß es an der Zeit ist, die Lehre von der geistigen Kom- 
munion wieder als wesentliches Stück in unseren Unterricht vom Meßopfer und von 
der heiligen Kommunion (auch im neuen Katechismusentwurf!) aufzunehmen und 
in der Predigt und in der praktischen Gottesdienstgestaltung unsere Gläubigen auch 
dazu wieder zu erziehen? 

Ganz gewiß kann und darf die sakramentale Kommunion, etwa in Lebensgefahr, 
nicht durch eine bloß geistige ersetzt werden, wie zur Zeit des Tridentinums wohl 
von nominalistischer Seite vertreten und durch den großen Konzilsvater Dominicus 
Soto ausdrücklich abgetan wurde. Aber sicherlich wäre die Übung der geistigen Kom- 
munion auch für den Sterbenden ein großer Trost und ein vollgültiger Ersatz für 
das heilige Viaticum, wenn ihm dieses wahre Sterbesakrament durch äußere Ver- 
hältnisse verwehrt wäre. Nicht Ersatz für die mögliche sakramentale Kommunion 
soll und will ja die geistige Kommunion sein, sondern vielmehr die geistige, voll- 
gültige Möglichkeit der wirklichen Teilhabe am Mysterium Jesu Christi, am hei- 
ligen Meßopfer für den geistigen Menschen, wenn die leibliche, sakramentale Teil- 
habe durch äußere Verhältnisse oder durch das eigene Gewissen verwehrt ist. 

Möge diese rechte Auffassung von der geistigen Kommunion und ihre Praxis den 
Frühling unserer sakramentalen Kommunionbewegung zu einem fruchtbaren Som- 
mer werden lassen; möge durch die Wärme der geistigen Liebe und Sehnsucht mit 
Gottes Gnade zur Entfaltung und Reifung kommen, was durch die pastorale Frei- 
gabe der häufigen und der Kinderkommunion als vielverheißende Knospe am Lebens- 
baum unserer heiligen Kirche vor einem Lebensaltar aufgebrochen ist30. Wir schlie- 
ßen mit den schon einmal angeführten Worten Pius XII., der in seinem Rundschrei- 
ben •Mediator Dei" die geistige Kommunion also empfiehlt: •Es ist der dringende 
Wunsch der Kirche, daß die Gläubigen, besonders wenn sie das Eucharistische Mahl 
nicht leicht in Wirklichkeit (reapse) genießen können, es wenigstens durch das Ver- 
langen (votis saltem) empfangen und zwar so, daß sie durch Erweckung lebendigen 
Glaubens, durch eine demütig und ehrfürchtig hingegebene, dem Willen des Erlösers 
sich ganz überlassende Seelenhaltung und möglichst brennenden Eifer der Liebe sich 

mit ihm verbinden". 

30 Die vorgebrachten Gedanken und Vorschläge gehen, wie mir ein Gespräch unmittelbar 
nach Abfassung dieser Zeilen mit J. Tyciak zum Bewußtsein gebracht hat, freilich von einer 
Vorentscheidung als Voraussetzung aus: sie haben nämlich den abendländischen 
Kirchenbegriff zur Vorausse^ung, wonach die Kirche mehr in statu viatoris gesehen 
ist, mehr missionarischen Charakter trägt, der Aufgabe lebt, die Welt heimzuholen, auch 
•die vielen" zu erfassen, die heute vielleicht als •Masse" in und außer der Kirche stehen, 
die auch bewußt •Kirche der Sünder" (Karl Rahner) ist. In östlicher Sicht erscheint die Kirche 
mehr als •Kirche der Heiligen", Eucharistiegemeinschaft, mit Christus vereint, am Ziel. Sie 
wirkt nicht so sehr auf die Welt ein, sondern will einfach das Licht ihrer Makellosigkeit 
und Heiligkeit leuchten lassen, damit alle, die vom Vater seit Ewigkeit erwählt sind (vgl. 
die Betonung des Prädestinationsgedankens gerade in der Verheißungsrede Jo 6, 37, 43) und 
zu Christus sich gezogen fühlen, zur Kirche als dem lebendigen, mystischen Leib Christi 
finden. 




